
ْهُورِيَّةُ العِرَاقِ جُم
دِيوَانُ الوَقْفِ الشيْعِيّ

مَةٌ تُعْنَى باِلتُّرَاثِ الحِلِّيِّ مَجَلَّةٌ فَصْلِيَّةٌ مُحَكَّ
دُرُ عَنِ: تَ�صْ

ةِ قِيَةِ العِلْمِيَّ ْ مُعتَمَدَةٌ لِأَغْرَا�ضِ التَّر
نَةُ )الثالثة(/المجَلَّدُ )الثالث(/العَدَدُ )الثامن( ال�سَّ

ال 1439هـ/حزيران 2018م �شوَّ



سة.قسم شؤون المعارف الإسلاميَّة والإنسانيَّة. مركز تراث الِحلَّة. العتبة العباسيَّة المقدَّ
سة قسم  مة تُعنى بالتراث الِحلِّي / تصدر عن العتبة العبَّاسيَّة المقدَّ تراث الِحلَّة : مجلَّة فصليَّة محكَّ
شؤون المعارف المعارف الإسلاميَّة والإنسانيَّة مركز تراث الِحلَّة.- الِحلَّة/ العراق : العتبة العباسيَّة 

سة، قسم شؤون المعارف الإسلاميَّة والإنسانيَّة، مركز تراث الِحلَّة. 1437 هـ = 2016- المقدَّ
مجلَّد : صور طبق الأصل ؛ 24 سم

فصليَّة.-السنة الثالثة، المجلَّد الثالث، العدد الثامن )حزيران 2018(-
ردمد: 2412.9615

ن إرجاعات ببليوجرافيَّة. يتضمَّ
ة. النصّ باللغة العربيَّة ؛ ومستخلصات باللغة الإنجليزيَّ

1. العلماء المسلمون )شيعة(--العراق--الِحلَّة--تراجم--دوريَّات. 2. الِحلَّة )العراق(--
تاريخ--دوريَّات. ألف. العنوان

BP192.8 .A8374 2018 VOL.3 NO. 8 
مركز الفهرسة ونظم المعلومات



 شذرات من التفسير الموضوعيّ 
عند السيِّد مسلم الِحلِّيّ في كتابه القرآن 

والعقيدة- دراسة تحليليَّة
Glimpse from the Objective 

Interpretation of Sayyid Muslim  
Al-Hilli in his Book (Al-Quran Wal- 

Aqidda- An Analytical Study

 أ.د. حسن كاظم أسد
جامعة ميسان- كليَّة التربية

Prof. Dr . Hassan Kadhem Assad 
University of Missan- College of Education



35

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

�ص البحث ملخَّ

جع��ل الله القرآن الكريم نورًا وبرهانًا وموعظةً إلى عباده، وقد أجمل القرآن الكريم 
ي إَّال بعد تفصيل وبيان حتَّى يس��هل فهمه  الكث�ري م��ن الأحكام التي قد تخفى على المتلقِّ
ه، ومن بعده  ل من فَّرس ل فيه، ومن ثمَّ الإفادة منه، فكان رسول الله أوَّ والتدبُّر والتأمُّ
أه��ل البيت وبعض الصحابة، مث��ل: عبد الله بن عبَّاس، وابن مس��عود، والقرآن 
ة الشريفة  تيه آي��ات الأحكام وآي��ات العقائد، وكما قلنا ف��إنَّ الس��نَّة النبويَّ يض��مُّ ب�ني دفَّ
ت لما أبهم في الشرح والتفصيل والتخصيص والتقييد، وكانت معرفة آيات العقائد  تصدَّ
��ر في فهم الأحكام  ا بمثابة الأس��اس المؤثِّ م��ة رتبة ع�ىل معرفة آيات الأحكام؛ لأَّهن متقدِّ
يّ والمدنّي، فقد كان العهد  الشرعيَّة وتطبيقها، وهذا ما نراه في تنويع النزول بقس��ميه المكِّ
��يّ عهدَ علمٍ لا عمل، بينما ج��اء العهد المدنّي بالعمل، ونتيج��ةً لوجود هذه العلاقة  المكِّ
التكامليَّة بين العقائد والأحكام اهتمَّ النبيّ وأهل بيته ببناء عقائد المس��لمين، 
ة، فكانوا حفظة  مع اهتمامهم بتعليمهم أحكام الشريعة، وعلى ذلك الخط سار علماء الأمَّ

علوم القرآن وتفسير عقيدته وشريعته.
د الأقوال في الآية الواحدة، وكيفيَّة وفاء  والأمثلة كثيرة في التراث التفسيريّ في تعدُّ
دة، من هنا كانت أهميَّة التفس�ري  النص��وص من الكتاب والس��نَّة بحاجات البشر المتجدِّ
الموضوع��يّ الذي يحاول الكش��ف ع��ن النصوص، ورف��ع اللبس والإبه��ام من خلال 
ف على المناس��بات  الس��ياق، وم��ن خلال تتبُّع الكلمة واس��تعمالاتها، وم��ن خلال التعرُّ
والروابط بين الس��ور والآيات، وب�ني بدايات الآيات وفواصلها، وافتتاحيات الس��ور 



36

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

. وخواتيمها، فضًال عن ثقافة المفِّرس
ة الدائمة على الخلق، ونبراسً��ا  فالقرآن الكريم كتاب الله ومعجزة رس��وله، والحجَّ

للدعاة إلى يوم الدين، يجدون في مطاويه البراهين في حلِّ ما استجدَّ على الواقع.
لذل��ك كان الق��رآن الكري��م ملبِّيًا حاجات الب�رش في مختلف عصوره��م، وتلوين 
ث عن  ة في الآيات التي تتحدَّ المفهوم لآياته وتنويع الاس��تنباطات من دلالاته، وبخاصَّ

الكون والحياة والإنسان.
ء يتركون المج��ال للقول الجدي��د، ولا يحصرون دلالات  ل��ذا كان علماؤنا الأج�َّا�لَّ
، وقد يتركون بدون ترجي��ح؛ لأنَّ الآية  حون ق��وًال الآي��ات في حدود فهمه��م، بل يرجِّ

تحتمل كلَّ الأقوال، إَّال مع القرائن الصارفة.
مة المصنِّف في قوله: »فقد كتب س��ادتنا ومشايخنا الكرام العظام، من  وتبَّني من مقدِّ
علمائن��ا الأعلام في آي��ات الأحكام، كتبًا جمَّة الفوائد، جليل��ة المواضيع، جميلة البحوث، 
عرض��وا بها واس��تعرضوا الآي��ات الكافلة لبي��ان الأح��كام الشرعيَّة الفرعيَّ��ة العمليَّة، 
فج��اؤوا وجادوا فأجادوا بما لا مزيد عليه لبيان أو لس��ان، لكنَّني لم أطَّلع- فيما اطَّلعت 
يت تلك الكتب بـ)آيات  يه بـ)آيات العقائد( كما سمِّ عليه- على كتاب نس��تطيع أنَّ نس��مِّ
رت، ثمَّ عنَّ لي أن أطرق ه��ذا الباب، وأجول في هذا  الأح��كام(، نظ��رت إلى هذا ثمَّ فكَّ
الميدان، فلعلِّي أكون طارق خير إنْ لم أكن من فرسان تلك الميادين، فاستخرت الله تعالى 
وشرعت- وهذا موضوع متَّس��ع المجال للس��ان يتَّس��ع له المقال، أو كاتب طويل الباع، 
غزي��ر الاطِّ�الع، وباعي قصير وبضاعتي مزج��اة- آمًال أن يكون هذا ب��ذرة إنْ لم تؤتِ 

ا«. ثمرها الآن فستُثمر وتؤتي أُكُلها بعد حيٍن بإذن رِّهب
ع بحسب معطيات  م نقول: إنَّ أساليب البحث في التفسير قد تتنوَّ وفي ضوء ما تقدَّ
دها المفِّرس  الع�صر، ومس��ار البحث ق��د يختلف عن الس��ابق بحس��ب الزاوية الت��ي يحدِّ



37

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ويدخل منها إلى دلالات النصوص، ومن ثمَّ قد يظفر ببعض الثمار التي لم يُسبق إليها.
ف في الروابط بين الآيات الكريمة ع�ىل دقائق في المعرفة، وقد يطَّلع عند  فق��د يتعرَّ
كر الحكيم  تتبُّع بعض العبارات، وقد يصل من خلال الآيات الكريمات لهدايات آيِ الذِّ

لنظامٍ متكاملٍ يقوم عليه المجتمع.
وق��د كث��رت الكتابات في الآونة الأخيرة عن التفس�ري الموضوع��يّ للقرآن، ولكن 
القلي��ل منه��ا تن��اول الجان��ب المنهج��يّ في هذا الل��ون من التفس�ري، بل اكتف��ت أغلبها 
بالدراسات التطبيقيَّة، سواء منها ما تناول تفسير موضوعات من خلال القرآن الكريم، 

أو تفسير سورة تفسيًرا موضوعيًّا.
ولقد تناولت في هذا البحث عالـمًا قد خاض غمار هذا اللون من التفسير، وحاولت 
ف على نواته الأولى، ثمَّ تطوره، وأنواعه، وس��قت نموذجً��ا تطبيقيًّا لكلِّ نوعٍ من  التع��رُّ
نوعي��ه الش��هيَرين. وكانت خطَّة البحث لدراس��ة هذا المصنَّف واس��تخراج كنوزه على 

مها تمهيد. مة، وثلاث مباحث يتقدَّ النحو الآتي: مقدِّ
ل كان بعنوان: التفسي�ر الموضوعي، أخذ على عاتقه معنى التفس�ري  فالمبح��ث الأوَّ
لغ��ةً، معنى التفس�ري في الاصط�الح، معنى موضوع��يّ، تعريف التفس�ري الموضوعيّ، 
فوائد التفس�ري الموضوعيّ، أنواعه، طريقة البحث في التفسير الموضوعيّ، نشأة التفسير 

الموضوعي، أهميَّة منهج الدراسة في التفسير الموضوعيّ.
ّ والقرآن والعقيدة، بحث فيه: لمحات عن  وكان المبحث الثاني بعنوان: مس��لم الِحلِّي
، أحواله الشخصيَّة، أس��اتيذه ومشايخه، تلامذته والراوون عنه، آثاره  ّ حياة مس��لم الِحلِّي

العلميَّة، كتاب القرآن والعقيدة، وصفه وآليَّاته في البحث.
ومس��ك الختام المبحث الثالث، جاء بعنوان: التفسي�ر الموضوعيّ عند السيِّد مسلم 

، دراسة تطبيقية، ثمَّ النتائج والخاتمة والمصادر والمراجع. ّ الِحلِّي



38

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

Abstract

GOD has made the Holy Quran as a light, a proof and a 

preaching to their worshipers. The Qur'an has collected many 

provisions that may be hidden on the receiver, unless a detail 

and a statement so that to be easy to understand, think, reflect 

and then benefit from it.

The Qur'an has the verses of judgments and verses of 

doctrines, The Sunnah of the Prophet (PBUH) has faced what was 

abstruse in the explanation, detail, customization and restriction, 

The knowledge of the verses of the doctrines were superior to the 

knowledge of the verses of the judgments, because they were 

considered as the basis for understanding and implementing the 

Shari'a provisions and their applications.

This is what we can see in the expansion of the descent in 

its two sections Makki and Madani. The Maccaian period was a 

time of science not working while the Madani period was action. 

As a result of this complementary relationship between beliefs 

and judgments, the Prophet (PBUH) and his family (PBUT) were 



39

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

interested in build up the doctrines of the Muslims with their 

concentration in teaching them the provisions of the Sharia.

This method was followed by nations' scholars, they were 

the caretakers of Quran sciences and to interpret its doctrine 

and laws. They permission for the new sayings and they do 

not restrict the meanings of the verses within the limits of their 

understanding, but they are inclined one sayings on others and 

may leave without, preference because the verse allow all the 

words.

In light of this, the methods of research in interpretation may 

vary according to the facts of the age and according to the path 

of research which may differ from the previous according to the 

point of view determined by the interpreter who enters into the 

implications of the texts, thus he may get some fruits that he 

hadn’t been before. 

In this research I dealt with a scientist who explored the depth 

this color of interpretation, that is Mr. Muslim Al-Hilli in his book 

"The Qur'an and the Creed", which was written in this field, so he 

was the best writer and the best knight, with wide knowledge, 

reads a lot, and abundant knowledge.



40

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

The research plan was to study this work and to extract its 

treasures as following:

An introduction and three subjects preceded by a preface: 

The first research was about the objective explanation which 

deals with the meaning of interpretation in the semantic, an 

objective meaning, definition of objective interpretation,its types, 

the benefits of objective interpretation, the method of research 

in the objective interpretation, The foundation of objective 

interpretation and the importance of the study method in the 

objective interpretation. 

 The second research was about Al-Hilli Muslim and (The 

Quran and the Faith ) a search with outlines of the life of Al-Hilli 

Muslim, his personal circumstances, his professors and teachers, 

his students and the narrators about him, his scientific effects, 

the book of (The Quran and the Faith), his description and 

mechanisms in the research.

 And the conclusion of the third research is about the objective 

interpretation of Al-Hilli Muslim, an applied study. the results, the 

conclusion, the sources and the references.



41

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

مة المقدِّ

د بن عبد الله وعلى  الحمد لله ربِّ العالمين والصلاة والس�الم على سيِّد المرسلين محمَّ
آله وصحبه المنتجبين، وبعد:

فق��د جع��ل الله القرآن الكريم ن��ورًا وبرهانًا وموعظةً إلى عب��اده، وقد أجمل القرآن 
ي إَّال بعد تفصيل وبيان حتَّى يس��هل  الكريم الكثير من الأحكام التي قد تخفى على المتلقِّ
ه،  ل من فَّرس ل في��ه، ومن ثمَّ الإفادة منه، فكان رس��ول الله أوَّ فهم��ه والتدبُّر والتأمُّ
ومن بعده أهل البيت وبعض الصحابة، مثل : عبد الله بن عبَّاس، وابن مس��عود، 
ة  تي��ه آيات الأح��كام وآيات العقائد، وك�ام قلنا فإنَّ الس��نَّة النبويَّ والق��رآن يضمُّ بين دفَّ
ت لما أبه��م في الشرح والتفصي��ل والتخصيص والتقيي��د، وكانت معرفة  الشريف��ة تصدَّ
ا بمثابة الأساس المؤثِّر في فهم  مة رتبة على معرفة آيات الأحكام؛ لأَّهن آيات العقائد متقدِّ
يّ والمدنّي، فقد  الأح��كام الشرعيَّة وتطبيقها، وهذا ما نراه في تنويع النزول بقس��ميه المكِّ
يّ عهدَ علمٍ لا عمل، بينما جاء العهد المدنّي بالعمل، ونتيجةً لوجود هذه  كان العه��د المكِّ
العلاق��ة التكامليَّة بين العقائ��د والأحكام اهتمَّ النبيّ وأه��ل بيته ببناء عقائد 
ة،  المس��لمين، مع اهتمامه��م بتعليمهم أحكام الشريعة، وعلى ذلك الخط س��ار علماء الأمَّ

فكانوا حفظة علوم القرآن وتفسير عقيدته وشريعته.
د الأقوال في الآية الواحدة، وكيفيَّة وفاء  والأمثلة كثيرة في التراث التفسيريّ في تعدُّ
دة، من هنا كانت أهميَّة التفس�ري  النص��وص من الكتاب والس��نَّة بحاجات البشر المتجدِّ
الموضوع��يّ الذي يحاول الكش��ف ع��ن النصوص، ورف��ع اللبس والإبه��ام من خلال 



42

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ف على المناس��بات  الس��ياق، وم��ن خلال تتبُّع الكلمة واس��تعمالاتها، وم��ن خلال التعرُّ
والروابط بين الس��ور والآيات، وب�ني بدايات الآيات وفواصلها، وافتتاحيات الس��ور 

. وخواتيمها، فضًال عن ثقافة المفِّرس
ة الدائمة على الخلق، ونبراسً��ا  فالقرآن الكريم كتاب الله ومعجزة رس��وله، والحجَّ

للدعاة إلى يوم الدين، يجدون في مطاويه البراهين في حلِّ ما استجدَّ على الواقع. 
لذل��ك كان الق��رآن الكري��م ملبِّيًا لحاجات الب�رش في مختلف عصوره��م، وتلوين 
ث  ة في الآي��ات التي تتحدَّ المفه��وم لآيات��ه وتنويع الاس��تنباطات من دلالات��ه، وبخاصَّ
ء يتركون المجال للقول الجديد،   عن الكون والحياة والإنس��ان. لذا كان علماؤنا الأج�َّا�لَّ

، وقد يتركون بدون  حون قوًال ولا يح�صرون دلالات الآيات في حدود فهمهم، بل يرجِّ
ترجيح؛ لأنَّ الآية تحتمل كلَّ الأقوال، إَّال مع القرائن الصارفة.

مة المصنِّف في قوله: »فقد كتب س��ادتنا ومشايخنا الكرام العظام، من  وتبَّني من مقدِّ
علمائن��ا الأعلام في آي��ات الأحكام، كتبًا جمَّة الفوائد، جليل��ة المواضيع، جميلة البحوث، 
عرض��وا بها واس��تعرضوا الآي��ات الكافلة لبي��ان الأح��كام الشرعيَّة الفرعيَّ��ة العمليَّة، 
فج��اؤوا وجادوا فأجادوا بما لا مزيد عليه لبيان أو لس��ان، لكنَّني لم أطَّلع- فيما اطَّلعت 
يت تلك الكتب بـ)آيات  يه بـ)آيات العقائد( كما سمِّ عليه- على كتاب نس��تطيع أنَّ نس��مِّ
رت، ثمَّ عنَّ لي أن أطرق ه��ذا الباب، وأجول في هذا  الأح��كام(، نظ��رت إلى هذا ثمَّ فكَّ
الميدان، فلعلِّي أكون طارق خير إنْ لم أكن من فرسان تلك الميادين، فاستخرت الله تعالى 
وشرعت- وهذا موضوع متَّس��ع المجال للس��ان يتَّس��ع له المقال، أو كاتب طويل الباع، 
غزي��ر الاطِّ�الع، وباعي قصير وبضاعتي مزج��اة- آمًال أن يكون هذا ب��ذرة إنْ لم تؤتِ 

ا«. ثمرها الآن فستُثمر وتؤتي أُكُلها بعد حيٍن بإذن رِّهب
ع بحسب معطيات  م نقول: إنَّ أساليب البحث في التفسير قد تتنوَّ وفي ضوء ما تقدَّ



43

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

دها المفِّرس  الع�صر، ومس��ار البحث ق��د يختلف عن الس��ابق بحس��ب الزاوية الت��ي يحدِّ
ويدخل منها إلى دلالات النصوص، ومن ثمَّ قد يظفر ببعض الثمار التي لم يُسبق إليها.

ف في الروابط بين الآيات الكريمة ع�ىل دقائق في المعرفة، وقد يطَّلع عند  فق��د يتعرَّ
كر الحكيم  تتبُّع بعض العبارات، وقد يصل من خلال الآيات الكريمات لهدايات آيِ الذِّ
لنظامٍ متكاملٍ يقوم عليه المجتمع. وقد كثرت الكتابات في الآونة الأخيرة عن التفس�ري 
الموضوعيّ للقرآن، ولكن القليل منها تناول الجانب المنهجيّ في هذا اللون من التفسير، 
ب��ل اكتفت أغلبها بالدراس��ات التطبيقيَّة، س��واء منها ما تناول تفس�ري موضوعات من 

خلال القرآن الكريم، أو تفسير سورة تفسيًرا موضوعيًّا.
ولقد تناولت في هذا البحث عالـمًا قد خاض غمار هذا اللون من التفسير، وحاولت 
ف على نواته الأولى، ثمَّ تطوره، وأنواعه، وس��قت نموذجً��ا تطبيقيًّا لكلِّ نوعٍ من  التع��رُّ
نوعي��ه الش��هيَرين. وكانت خطَّة البحث لدراس��ة هذا المصنَّف واس��تخراج كنوزه على 

مها تمهيد. مة، وثلاث مباحث يتقدَّ النحو الآتي: مقدِّ
ل كان بعنوان: التفسي�ر الموضوعي، أخذ على عاتقه معنى التفس�ري  فالمبح��ث الأوَّ
لغ��ةً، معنى التفس�ري في الاصط�الح، معنى موضوع��يّ، تعريف التفس�ري الموضوعيّ، 
فوائد التفس�ري الموضوعيّ، أنواعه، طريقة البحث في التفسير الموضوعيّ، نشأة التفسير 

الموضوعي، أهميَّة منهج الدراسة في التفسير الموضوعيّ.
ّ والقرآن والعقيدة، بحث فيه: لمحات عن  وكان المبحث الثاني بعنوان: مس��لم الِحلِّي
، أحواله الشخصيَّة، أس��اتيذه ومشايخه، تلامذته والراوون عنه، آثاره  ّ حياة مس��لم الِحلِّي

العلميَّة، كتاب القرآن والعقيدة، وصفه وآليَّاته في البحث.
ومس��ك الختام المبحث الثالث، جاء بعنوان: التفسي�ر الموضوعيّ عند السيِّد مسلم 

، دراسة تطبيقية، ثمَّ النتائج والخاتمة والمصادر والمراجع. ّ الِحلِّي



44

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

المبحث الأوَّل

التف�سير المو�ضوعيّ

تمهيد

َ للِنَّاسِ  كْ��رَ لتُِبَِّني ا، قال تع��الى: ﴿وَأَنْزَلْناَ إلَِيْكَ الذِّ ً غًا ومفِّرس  كان الرس��ول مبلِّ
 ،للق��رآن الكريم فهم أهل البيت لَ إلَِيْهِمْ﴾)1(، ويأتي بعد فهم الرس��ول مَا نُزِّ
 ث��مَّ الصحابة والتابعون لهم بإحس��ان، بملاحظ��ة أنَّ الصحابة يرجع��ون إلى النبي
ة تلو الأخرى؛ لبيان ما أش��كل عليهم فهمه، أو لإزالة الإبه��ام للآيات الكريمات،  الم��رَّ
فممَّا جاء بالأثر أنَّ بعض الصحابة كان يس��تفسر عن بع��ض الآيات والمعاني إلى مرحلة 
م  رة من حياتهم بعد وفاة رسول الله إلى أهل البيت، بالإضافة إلى ما تقدَّ متأخِّ
ة لم تكن على مس��توى واحد في الإدراك والفهم  فإنَّ إمكانات الصحابة الثقافيَّة واللغويَّ
والاس��تنباط، فمنهم من لازمَ الرس��ول ولم يفارقه في س��فرٍ ولا حضٍر، فاطَّلع على 
أس��باب الن��زول وما كان يرافق أح��وال الوحي ممَّا لم يدركه الآخ��رون، كلُّ ذلك أوجد 

مَلَكَةً ذهنيَّةً وعلميَّةً لم تتوافر لغيرهم.

روِيَ ع��ن الش��عبيّ ع��ن عَديّ ب��ن حاتم ق��ال: أخذ عَ��ديّ عقاًال أبي��ض وعقاًال 
أس��ود حتَّ��ى كان بعض الليل نظر فلم يس��تبينا، فل�َّا�مَّ أصبح قال: يا رس��ول الله جعلت 
تح��ت وس��ادتي، فقال: »إنَّ وس��ادك إذًا لعري��ض إن كان الخيط الأبيض والأس��ود تحت 

وسادتك«)2(.



45

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

وفي عهد التابعين اتَّس��عت دائرة الأقوال في التفس�ري؛ نظرًا لحاجة الناس إلى تفسير 
، ولانتش��ار الإس�الم، ممَّ��ا أدَّى إلى دخول أقوام  القرآن الكريم؛ وذلك لبُعد عهد النصِّ
 في��ه ممَّ��ن لم تكن لديهم خلفيَّة عن الثقافة الإس�الميَّة، بل كان لبعضه��م خلفيَّات ثقافيَّة 
أخ��رى ممَّن اعتنق��وا ديانات قبل الإس�الم، فضًال عن المولدين في الإس�الم ممَّن لم يكن 
على علمٍ تامٍّ بأس��اليب العربيَّة، وما رافق نزول القرآن إَّال ما تلقّوه عن الصحابة، وكان 
 إلى هذا العهد يتناقل التفس�ري بطريق الرواية، فالصحابة يروون عن رس��ول الله كما 
ي��روي بعضه��م عن بع��ض، والتابعون ي��روون عن الصحاب��ة كما ي��روي بعضهم عن 

بعض)3(.

وفي أواخر عهد بني أميَّة وأوائل العصر العبَّاسّي بدأ عصر التدوين، فجُمع حديث 
رس��ول الله، فطاف الآفاق رجال كان ش��غلهم الش��اغل جمع ما روي عن رس��ول 
اق  الله، ولكن لم يصلنا شيء من تفاس�ريهم سوى تفس�ري مجاهد، وتفسير عبد الرزَّ

الصنعانّي، وتفسير ابن ماجه، وتفسير ابن جرير الطبريّ.

ن فيه  مع التفس�ري على أنَّه ب��اب من أبواب الحدي��ث، يدوَّ  وكان إلى ه��ذا العه��د ُجي
ما روي عن رسول الله أو كبار الصحابة ممَّا يتعلَّق بتفسير آية أو آيات.

ولم يبحث عن تفسير كلِّ آية من آيات القرآن الكريم، وإنَّما يذكر فيه ما ثبت بطريق 
السند نسبته إلى رسول الله أو أحد الصحابة.

ولم نجد تفس�رًيا مس��تقًّال للقرآن الكريم تتبَّع القرآن س��ورةً س��ورةً أو آيةً آيةً قبل 
بداي��ة القرن الثالث الهجريّ، ع�ىل الرغم من أنَّ الروايات تذكر أنَّ مجاهدًا المتوَّىف س��نة 
، إَّال أنَّ التفس�ري  )104هـ( س��أل ابن عبَّاس ومعه ألواحه، فكتب تفس�ري القرآن كامًال
قة. كما قيل إنَّ سعيد بن جبير المتوَّىف  المطبوع لا يختلف عن التفاس�ري المأثورة لآيات متفرِّ



46

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

سنة )95هـ( كتب تفسيًرا كامًال للقرآن الكريم. كما يُقال إنَّ عمرو بن عبيد شيخ المعتزلة 
كتب تفس�رًيا للقرآن عن الحس��ن البصريّ المتوَّىف س��نة )116هـ(، إَّال أنَّنا لا نستطيع أن 
ة هذه الروايات؛ لأنَّ هذه التفاسير لم يصلنا منها إَّال القليل، ووصلت أجزاء  نجزم بصحَّ
م��ن بعضها، ولعلَّ أقدم تفس�ري كامل لآي��ات القرآن الكريم وصلنا وتح��ت أيدينا، هو 

ين ابن جرير الطبريّ المتوَّىف سنة )310هـ(. تفسير شيخ المفِّرس

اه��ات أصحابها،  بت ألوانها بحس��ب اِّجت ث��مَّ توال��ت المؤلَّفات في التفس�ري وتش��عَّ
والفنون التي أجادوا فيها.

: معنى التف�سير لغةً لًا �أوَّ

التفسي�ر في اللغة: قال ابن فارس: »)فسر( الفاء والس�ني والراء كلمة واحدة تدلُّ 
ت��ه«)4(. وجاء في  ت الشيء وفَرس ع�ىل بي��ان شيءٍ وإيضاحه. من ذلك ف�رس، يقاله: فَّرس
القاموس: الفسر: الإبانة وكش��ف المغطى كالتفس�ري)5(، أي: دلَّ على الكش��ف والبيان 
والإيض��اح والتفصيل، وهو إظهار المعنى المعقول. والتفس�ري مبالغة من الفسر)6(، قال 
تعالى: ﴿وَلا يَأْتُونَكَ بمَِثَلٍ إَّال جِئْنَاكَ باِلْـحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيًرا﴾)7(، أي: أحسن توضيحًا 

وبيانًا للمطلوب.

يق��ول ابن كثير في معنى قول��ه تعالى: ﴿وَأَحْسَ��نَ تَفْسِي�رًا﴾، أي ولا يقولون قوًال 
، إَّال جئناك بما هو الحقُّ في نفس الأم��ر، وأبين وأوضح وأفصح من  يعارض��ون به الح��قَّ

مقالتهم)8(.

ل على  : »التفسير علم جليل يُفهم به كتاب الله سبحانه المنزَّ وهناك تعريف يقول إنَّ
.)9(»د نبيِّه محمَّ



47

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ثانيًا: معنى التف�سير في الا�صطلاح

علم يُكشَ��ف به عن معاني آيات القرآن، وبيان مُراد الله تعالى منها بحس��ب الطاقة 
البشريَّة.

ثالثًا: معنى )مو�ضوعيّ(

الموض��وع لغةً: من الوضع، وهو جعل الشيء في مكانٍ ما، س��واء كان ذلك بمعنى 
الح��طّ والخفض، أو بمعن��ى الإلقاء والتثبي��ت في المكان، يقال: ناق��ة واضعة: إن رعت 
الحم��ض ح��ول الم��اء ولم تبرح، وقي��ل: وضعت تض��ع وضيعة فهي واضع��ة، وكذلك 
ى. وه��ذا المعنى ملح��وظ في التفس�ري الموضوع��يّ؛ لأنَّ  ى ولا يتع��دَّ موضوع��ة يتع��دَّ
المف�سِّ�ِّر يرتب��ط بمعنى معَّني لا يتج��اوزه إلى غيره حتَّى يفرغ من تفس�ري الموضوع الذي 
ب أو يُبنى منها  التزم به)10(، هذه نس��بة إلى موضوع، الذي هو المادة الت��ي يؤخذ أو يتركَّ

جزئيَّات البحث ويضمّ بعضها إلى بعض ليصير موضوعًا.

فالموضوعيّ هو: »نس��بة إلى موضوع وإضافة )تفس�ري( إلى )موضوعي( لما صارت 
بت معها وصارت كلمةً واحدةً كتركيب )معد يكرب( لما  عل�ًا�مً على هذا الفن بعد أن ركِّ

فتنوسيت تلك الإضافة«)11(.

��ق بجانب من جوانب الحي��اة، في العقيدة، أو  وفي الاصطال�ح: قضيَّ��ة أو أمر متعلِّ
ضت لها آيات القرآن الكريم)12(. السلوك الاجتماعيّ، أو مظاهر الكون، تعرَّ

رابعًا: تعريف التف�سير المو�ضوعيّ

ب��ا تركيبًا وصفيًّا؛ فلا بدَّ من  يتألَّف مصطلح )التفس�ري الموضوعيّ( من جزأين رُكِّ
ب منهما. ، ثمَّ تعريف المصطلح المركَّ ًال تعريف الجزأين أوَّ



48

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ا تعريف مصطلح )التفس�ري الموضوعيّ( بع��د أن أصبح علمًا على لون من ألوان  أمَّ
دت تعاريف الباحثين المعاصرين له: التفسير، فقد تعدَّ

• ة أو الاجتماعيَّة أو 	 هو بيان م��ا يتعلَّق بموضوع من موضوعات الحي��اة الفكريَّ
ة قرآنيَّة بصدده. الكونيَّة من زاوية قرآنيَّة؛ للخروج بنظريَّ

• ه��و علم يبحث في قضاي��ا القرآن الكري��م المتَّحدة معنىً أو غاي��ةً، عن طريق 	
قة، والنظر فيها على هيأة مخصوصة، بشروط مخصوصة؛ لبيان  جمع آياته��ا المتفرِّ

معناها، واستخراج عناصرها، وربطها برباطٍ جامع)13(.

• وقيل: هو علم يتناول القضايا بحس��ب المقاصد القرآنيَّة من خلال س��ورة أو 	
أكثر.

م: أنَّ إفراد الآيات القرآني��ة التي تعالج موضوعً��ا واحدًا وهدفًا  ويتَّض��ح ممَّا تق��دَّ
عت ألفاظها،  واح��دًا، بالدراس��ة والتفصيل، يتمّ بعد ض��مِّ بعضها إلى بعض، مه�ام تنوَّ
ر منها، والاستعانة بأسباب  م والمتأخِّ دت مواطنها دراسة متكاملة مع مراعاة المتقدِّ وتعدَّ

ة المتعلِّقة بالموضوع)14(. النزول، والسنَّة النبويَّ

خام�سًا: مناهج البحث في التف�سير المو�ضوعيّ

منهج البحث في موضوع من خلال القرآن الكريم

إذا أراد الباحث أن يبحث موضوعًا من موضوعات القرآن الكريم، لا بدَّ أن يكون 
ج في جميع المادة العلميَّة حوله، بحس��ب الخطوات  رًا لأبع��اد الموضع، وأن يت��درَّ متص��وِّ

الآتية:

11 اختيار عنوان للموضوع القرآنّي مجال البحث، بعد تحديد معالم حدوده ومعرفة .



49

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

أبعاده في الآيات القرآنيَّة.

22 جمع الآيات القرآنيَّة التي تبحث هذا الموضوع، أو تشير إلى جانب من جوانبه..

33 ة كان في الأعمِّ . ترتيب هذه الآيات بحس��ب النزول؛ وذلك لأنَّ م��ا أُنزل بمكَّ
دة الجوانب، كالأمر بالإنفاق أو الزكاة أو  ة غير محدَّ الأغلب يتعلَّق بأسس عامَّ

دت معالم هذه التشريعات في المرحلة المدنيّة. الإحسان، بينما حُدِّ

44 دراسة تفس�ري هذه الآيات دراس��ة وافية بالرجوع إلى كتب التفسير التحليلّي، .
ف على أس��باب نزولها إن وجدت، وإلى دلالات الألفاظ واستعمالاتها،  والتعرُّ
والروابط بين الألفاظ في الجملة وبين الجمل في الآية وبين الآيات في المجموعة 

ث عن الموضوع. التي تتحدَّ

55 بع��د الإحاط��ة بمع��اني الآيات مجتمع��ة يحاول الباح��ث أن يس��تنبط العناصر .
الأساسيَّة للموضوع من خلال التوجيهات القرآنيَّة التي أحاط بها أو استنبطها 
م بعض العناصر الرئيسة على  من الآيات المتعلِّقة بالموضوع، وللباحث أن يقدِّ
غيرها، إن وجد أنَّ طبيعة البحث تقتضي ذلك أو أنَّ تسلس��ل الأفكار المنطقيّ 

يلزم هذا التقديم أو التأخير.

66 ثمَّ يلجأ الباحث إلى طريقة التفسير الإجمالّي في عرض الأفكار في بحثه، ويحاول .
ة، وإنَّما يستش��فُّ الهدايات القرآنيَّة من  أن لا يقت�صر على دلالة الألفاظ اللغويَّ
خلال النصوص، كما يس��تدلُّ على ما أشارت إليه الآيات الكريمة بالأحاديث 

ة الشريفة. النبويَّ

��ه ويعلِّ��ل ويشرح ويناق��ش في ضوء التوجيه��ات القرآنيَّ��ة، وإن وجد   ويوجِّ
ما يوهم التناقض بين بعض الآيات التي تناولت الموضوع فلا بدَّ من إزالة هذا 



50

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

الوهم، وإبراز الحكمة الإلهيَّة في وجود مثل هذه النصوص.

77 لا ب��دَّ للباحث من الالتزام بمنهج البح��ث العلميّ عندما يضع مخطَّطًا لبحث .
الموضوع، وقد يفرض الموضوع وطبيعة المنهج والخطَّة التي س��يجري البحث 
من خلالها، فإن كان الموضوع متش��عب المباح��ث والمجالات لا بدَّ عندئذ من 

وضع تمهيد يبِّني الباحث فيه منهجه في تناول الموضوع.

، وتحت كلِّ فصل  ��م الموضوع إلى أبواب، ويضع تحت كلِّ باب فصوًال ثمَّ يقسِّ
مباحث، فيجعل العنصر الأس��اسي الجام��ع عنوانًا للباب، ث��مَّ يجعل العنصر 

الفرعيّ عنوانًا للفصل، ثمَّ يجعل الجزئيَّات الصغيرة عناوين للمباحث.

د المعالم والآف��اق، واضح المجالات، قليل العناصر،  ��ا إذا كان الموضوع محدَّ أمَّ
مة وصلب  ن من مقدِّ ف�ال بأس من بحثه عندئذٍ على ش��كل مقالة علميَّة تتك��وَّ
الموضوع وخاتمة، يتناول في كلِّ ذلك القضيَّة المطروحة بأسلوبٍ علميٍّ رصيٍن 
ل إليه في الخاتمة بش��كلٍ  ��ة والش��واهد، وبدون خلاصة م��ا توصَّ ��قٍ بالأدلَّ موثَّ

موجز.

88 ��ا هدف الباحث في كل ذل��ك، فهو إبراز حقائق الق��رآن الكريم، وعرضها . أمَّ
بش��كلٍ لاف��تٍ للنظر، م��ع ذِكر حكم��ة التشريع وجمال��ه، ووفائ��ه بحاجات 
الب�رش، وملاءمته للفطرة الس��ليمة، وإطلاقه للطاقات الإيجابيَّة في الإنس��ان. 
ك�ام أنَّ عرض تلك الحقائق بأس��لوب مشرق عذب بذِكرِ الأفكار متسلس��لة، 
آخذة برقاب بعضها، ملبِّية لاس��تشراف نفس القارئ، مجيبة عن استفس��اراته 
المتوقَّع��ة، وذلك باتِّباع الأس��لوب البيانّي الصحيح ال��ذي يفهمه أهل عصره، 

متجنِّبًا الألفاظ الغريبة المهجورة، وأساليب السجع المتكلّفة.



51

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

منهج البحث في التفسير الموضوعي لسورة واحدة

: تحديد محور السورة ًال أوَّ

ليَّة حول السورة تحت عنوان: بين  قبل البدء في تفس�ري السورة لا بدَّ من دراس��ة أوَّ
يدي السورة، أو على هامش السورة، تتناول:

11 معرفة س��بب نزولها أو أس��باب نزول مقاطعها، فمعرفة أس��باب النزول تُعين .
ف على ه��ذا النظام الذي يجمع عقد الس��ورة أو المحور الذي تدور  ع�ىل التعرُّ
رة،  مة أو متأخِّ رة، مدنيَّة متقدِّ طة أو متأخِّ مة أو متوسِّ يَّة متقدِّ السورة حوله، مكِّ
د أس�امءها، أو بع��ض خصائصها أو  وم��ا ورد فيها من أحاديث صحيحة تحدِّ

فضائلها.

22 ف على الهدف الأس��اسّي للس��ورة أو المحور الذي تدور الس��ورة حوله، . التعرُّ
ويكون ذلك من خلال دلالة الاسم، أو الموضوعات المطروحة في السورة، أو 

أخذًا من المرحلة التي نزلت فيها.

ثانيًا: تقسيم السورة

ث آياتها عن عنصٍر  ة الطويلة- على مقاطع أو فقرات تتحدَّ م السورة-وبخاصَّ تُقسَّ
من عناصر الهدف، أو مجالٍ من مجالات المحور، واستنباط الهدايات القرآنيَّة منها، وذِكر 

المناسبات بينها.

ثمَّ ربط هذه المقاطع وما يُستنبط من هداياتٍ من كلٍّ منها بالهدف الأساسّي للسورة؛ 
ف على هدف  بقصد إظهار هذا الهدف، كالمناسبات بين مقاطع السورة ودورها في التعرُّ
ف على المناسبات بين  السورة أو محورها، وذلك للإحاطة بمعاني الآيات، ومحاولة التعرُّ
ه��ذه المقاطع، فقد تكون المناس��بة جليَّة واضحة بينها، وقد تَ��دِقُّ فلا تظهر، وقد تكون 



52

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

المناسبات بينها وبين محور السورة ظاهرة جليَّة، وقد تكون دقيقة خافية، وكثيًرا ما يكون 
ف على المناس��بات بين المقاطع طريقًا لمعرفة الهدف الأساسّي من السورة أو المحور  التعرُّ
الذي تدور حوله الس��ورة، وقد يكون النظر في فاتحة الس��ورة وخاتمتها، وإبراز القضايا 
المش�تركة بينهما دليًال على الهدف الأساسّي في السورة، فكثير من السور القرآنيَّة يرد فيها 
العجز على الصدر؛ لترس��يخ مفاهي��م معيَّنة، أو التذكير بقضيَّة جاءت الس��ورة لبيانها، 
ف على هدف الس��ور الأس��اسّي، وتحديد المحور الذي ت��دور حوله، تتبلور  وبع��د التعرُّ
المناس��بات بين المقاط��ع جميعها، وبين المقاط��ع والمحور، وبين الفاتح��ة والخاتمة، ويدرك 
الباح��ث وجه الاس��تطرادات التي وردت في الس��ورة، وتظهر له م��ن الحكم والأسرار 

القرآنيَّة على حسب ما أوتي من مَلَكَة في الاستيعاب، والغوص في المعاني)15(.



53

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

المبحث الثاني

م�سلم الِحلِّيّ والقر�آن والعقيدة

ّ م��ن الأع�الم الذين ع�ال نجمهم في س�امء العلم،   لق��د كان الس��يِّد مس��لم الِح�ِّي�لِّ

ة كلٌّ بحسبه، فكان  ومازال ذلك النجم منيًرا في دروب الإنسانيَّة، فيفيد من نوره البشريَّ
ق إليه النس��يان، م��ا تعاقب الحدثان، فخلِّد  بذلك ممَّن بنوا لأنفس��هم مجدًا تليدًا لا يتطرَّ
ذكرهم على مرِّ الزمان، فاشرأبت إلى س��نا ضيائه الأعناق، وسُطِّرت سيرته بأحرفٍ من 

نور، فملأت الكتب فازدانت بها المكتبات.

ة، بهذه الس��طور  ��ه لمن نافل��ة الكلام أن يم��رَّ البحث على هذه الش��خصيَّة الفذَّ وإنَّ
 التي لا تس��توعب مدى هذه الش��خصيَّة، ولكن ليجمع البحث شذرات من ترجمة هذا 

العَلَم.

لمحات عن حياة م�سلم الِحلِّيّ

أحواله الشخصيَّة

ة  إنَّ هذا الس��يِّد الجليل هو واحد من الأعلام الأكابر الذين ضنَّت المصادر المختصَّ
على الباحث بالمعلومات عنهم:

ّ النجفي . اسمه: السيِّد مسلم بن السيِّد حمود الحسيني الِحلِّي

ولادت��ه: ولِ��د في الحلة س��نة 1330هـ/1912م، على ما ذكره الس��يِّد حس��ن 



54

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

اد)17(. الأمين)16(، أو في سنة 1334هـ/1916م، على ما ذكره كوركيس عوَّ

، المتوَّىف س��نة 1378ه��ـ/1958م)18(، ولدِ في  ّ والده: الس��يِّد حمود الحس��ينيّ الِحلِّي
مات بها، ثمَّ ذه��ب إلى النجف الأشرف وقرأ الس��طوح، ثمَّ حضر  ��م المقدِّ ��ة، وتعلَّ الِحلَّ
، وغيرهما، قال أحد  ّ بحث أعلامها، منهم: الس��يِّد محس��ن الحكيم، والشيخ حسين الِحلِّي
س�ني المعروفين بالفضل والتحقيق: وكان يقضي أكثر أوقاته في التدريس والتعليم،  المدرِّ
وكان مق��رّ درس��ه في المس��جد الهنديّ، وأكثر م��ا كان يدرس شرح التجري��د، ومنظومة 

السبزواريّ)19(.

مشايخه

11 ..السيِّد أبو الحسن الأصفهانّي

22 .. ّ الشيخ حسين الِحلِّي

33 ..ّالسيِّد حسين الحمامي

44 ..ّآقا ضياء الدين العراقي

55 ..السيِّد محسن الحكيم

66 د جواد البلاغيّ.. الشيخ محمَّ

77 ..د الحسين آل كاشف الغطاء الشيخ محمَّ

88 ..د حسين الأصفهانّي الشيخ محمَّ

99 ..الشيخ مرتضى الطالقانّي

آثاره العلميَّة

11 ة في الإسلام )النجف 1383هـ(.. الأصول الاعتقاديَّ



55

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

22 الزكاة )بغداد 1951م(..

33 الصوم، ج1-2 )بغداد(..

44 القرآن والعقيدة، أو آيات العقائد، ج1-2 )النجف 1380هـ(..

55 المي��زان الصحي��ح، أو ملحوظات ع�ىل كت��اب )تاريخ التشريع الإس�الميّ( .
ة في كتابه هذا. ات عدَّ )النجف 1946م(، ذكره هو مرَّ

اء الت��ي كانت تص��در آنذاك، من   فض�ًا�لً ع�َّا�مَّ كتبه كمق��الات في مجلَّة الغ��ريّ الغرَّ
ذلك:

11 د مراتب اليقين عند علماء الأخلاق، ذكر ذلك في ص29.. مقالة في تعدُّ

22 مقال��ة في نق��د كتاب الوصيَّة للأس��تاذ حس�ني ع�يّل الأعظميّ، ذك��ر ذلك في .
ص121.

وكذا سائر مخطوطاته التي ذكرها الدكتور السلاميّ، عند تقديمه للكتاب، وهي:

11 بلوغ الغاية في شرح الكفاية..

22 ديوان شعر..

33 الطرائف العلميَّة والظرائف الأدبيَّة..

44 العلم والعقيدة..

55 المسائل في شرح رسائل الشيخ مرتضى الأنصاريّ..

66 ة، أو مناظرة الماديِّين.. نظرة في المادَّ

م كلمة مختصرة على  د الحسين آل كاش��ف الغطاء- عندما قدَّ يقول عنه الش��يخ محمَّ



56

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

كت��اب )الميزان الصحي��ح(، وملحوظة على كتاب )التشريع الإس�الميّ( المطبوع س��نة 
ة عين العلم  ة عيني، بل قرَّ 1365ه��ـ/1946م-: »نظرت في ما كتبه في ه��ذا الكتاب قرَّ
ة،   فوجدته قويّ الحجَّ ّ والفضيلة، والحس��ب، والتقى والصلاح، السيِّد مس��لم الِحلِّي
ها، وردَّ الحج��ر من حيث  واس��ع الاطِّلاع، حس��ن الأس��لوب، ق��د أعطى الحقيق��ة حقَّ
جاء، وكش��ف عمَّا للقوم من جهالات وأخطاء، كنَّا نظ��نُّ أنَّ الدهر والثقافات المتأخرة 
ولاس��يما ثقافة هذه العصور قد محتها من صفحة الوجود، وانطفأت جمراتها اللاذعة كما 
س  انطفأت عن الخليل نار نمرود. فج��زى الله ولدنا العزيز الدارس عندنا، والمدرِّ

دًا بعناية الحقِّ ودعاء أبيه الروحيّ«. دًا ومسدَّ في مدرستنا نعِم الجزاء، ولا زال مؤيَّ

ة آنذاك الس��يِّد أبو  ة الإس�الم آية الله الك�ربى ومرجع الأمَّ اخت��اره بع��د ذلك حجَّ
س��ة للتدري��س فيها، وعند وفاة آية  الحس��ن الأصفهانّي وانتدبه إلى مدينة الكاظمية المقدَّ
الله الكبرى الس��يِّد أبي الحس��ن الأصفهانّي كرَّ راجعًا إلى مدينة النجف الأشرف بعد 
سً��ا، اختيِر بعد ذل��ك في مدينة بغداد  أن م�ىض ردحً��ا من الزمن في مدينة الكاظميَّة مدرِّ
 ة الإس�الم المجاهد الإمام الش��يخ آل كاشف الغطاء مِن قِبَل أهلها وبطلبٍ من حجَّ
ة  ها باس��م )جمعي��ة المقاصد الخيريَّ ��س في بغداد جمعية س�َّا�مَّ بعد أن أجازه بالاجتهاد. أسَّ
رت هذه الجمعيَّة وقد نشرت بعض النشرات  الإس�الميَّة( وفتح لها مدرس��ة دينيَّة، تطوَّ

والكتب المفيدة، وأقامت احتفالات دينيَّة عديدة.

ة مرات بإلحاح من الحكومة الملكيَّة آنذاك لتس��لُّم منصب القضاء فرفض  اختيِر عدَّ
ثني عندما ج��اء عبد الوه��اب مرجان ال��ذي أصبح رئيس  ��ه حدَّ ذل��ك، وأذك��ر أنَّ
ال��وزراء في العهد الملكيّ إلى الِحلَّة- بلدته- التقى بالس��يِّد مس��لم وألحَّ عليه أن يتس��نَّم 

منصب القضاء، فعاود رفضه لذلك؛ لتعلُّقه بالحوزة العلميَّة في النجف الأشرف.

ه إلى الِحلَّة  ة قص�رية توجَّ  بمدَّ ّ مة الس��يِّد حمود الِحلِّي ة العَّال قب��ل وفاة والده الحجَّ



57

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

لرؤيت��ه، ولكن ت��وِّيف والده في ذلك الظرف، وكان س��نة 1372هـ، وألزم��ه أهالي الِحلَّة 
أن يح��لَّ محلَّ والده، فحلَّ فيه��ا ردحًا من الزمن، ثمَّ كرَّ راجعًا س��نة 1374هـ إلى مدينة 
النجف الأشرف، فصار يواصل تدريسه في السطوح العالية من كفاية الآخوند بجزأيها، 
ورس��ائل الش��يخ الأنصاريّ ومكاس��به، حلقة من الأفاضل بدرس الخارج. اختيِر ثانيًا 
 ،برجاء من أهل بغداد وتنس��يب المرجع آية الله الكبرى المجاهد السيِّد محسن الحكيم

فرجع إلى بغداد سنة )1388هـ(.

حول الكتاب

ة إيمانه، تن��اول فيه موضوعات قرآنيَّة  فه بعلوِّ كعبه، وش��دَّ كتاب رصين يش��هد لمؤلِّ
مختلفة:

• الفرق بين القرآن والإسلام والإيمان.	

• القرآن وعذاب القبر أو البرزخ.	

• القرآن وقدمه أو حدوثه.	

• القرآن والتفسير والتأويل.	

• المحكم والمتشابه في القرآن.	

• القرآن وأنَّه لا تحريف فيه.	

• القرآن ووقوع النَّسخ فيه.	

• القرآن والإعجاز في القرآن.	

• القرآن واللغة العربيَّة.	

• القرآن الكريم وأنَّه لا تناقض فيه.	



58

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

• القرآن وبطلان العمل بالقياس والاستحسان.	

• بعض حكم الأحكام وفلسفة التشريع.	

• القرآن والاجتهاد والتقليد.	

س��ة، 20 جم��ادى الثانية  ��ون كري��م، ق��م المقدَّ  والكت��اب م��ن تحقي��ق ف��ارس حسُّ
1423هـ.

وصف الكتاب

مة الس��يِّد مس��لم نجل حمود  القرآن والعقيدة أو آيات العقائد، تأليف آية الله العَّال
د طه الس�الميّ، تحقيق  ّ النجف��يّ 1916-1981م، تقديم الدكتور محمَّ الحس��ينيّ الِحلِّي

د طه السلاميّ. ون كريم، تقديم بقلم الدكتور محمَّ فارس حسُّ

��ة والقرآنيَّة والفلس��فيَّة والفقهيَّة والأصوليَّة  وه��و مجموعة من المواضي��ع العقائديَّ
ة بلغ��ت أحدَ عشر موضوعًا تعطي بوضوح اهتمام هذا العالم العظيم بالمس��ائل  العقائديَّ
��ة و الحياتيَّة التي كان يفتقر إليها عصره آنذاك، مبتدأً فيها من الإيمان والإس�الم،  الحيويَّ
ومنتهيً��ا بالاجتهاد والتقليد، القرآن وعذاب القبر أو البرزخ، القرآن وقِدمه أو حدوثه، 
��ه لا تحريف فيه،  الق��رآن والتفس�ري والتأويل، المحكم والمتش��ابه في الق��رآن، القرآن وأنَّ
الق��رآن ووقوع النَّس��خ فيه، الإعجاز في الق��رآن، القرآن واللغة العربيَّة، س�المة القرآن 

من التناقض، بعض حكم الأحكام وفلسفة التشريع، ثمَّ القرآن والاجتهاد والتقليد.

منهجه في العرض والمعالجة ثمَّ الخروج بنتيجة

، يبدأ  ًال بع��د أن يب��وّب المصنِّف الموضوع المراد بحث��ه في كتابه القرآن والعقي��دة أوَّ
ة بالموضوع، ثمَّ يبدأ في تفسيرها، فيتَّخذ الخطوات الآتية: بعرض الآية الخاصَّ



59

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

فها لغ��ةً ويتتبَّع جذرها، ومن ثمَّ  ض إلى اللفظة الت��ي تخصُّ الموضوع فيعرِّ 1. يتع��رَّ
ر  فه��ا اصطلاحً��ا، كما في موضوع التفسي�ر والتأوي��ل)20(، وفي بع��ض الأحيان يؤخِّ يعرِّ
م بحثه على  تعريف اللفظة أو اللفظتين المراد تعريفهما للمرحلة الثانية، فهو غالبًا ما يقسِّ
ض للتعريف اللغويّ  مراحل، كما حصل في بحثه عن المحكم والمتشابه)21(، وقد لا يتعرَّ
ين في معنى النس��خ  والاصطلاح��يّ، كما في موضوع النس��خ، فيكتف��ي بذِكر آراء المفِّرس
 ٍ ين في قوله تعالى:﴿مَا نَنْسَخْ مِنْ آَيَةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَأْتِ بخَِْري فقط، فقال: »اختلفت كلمة المفِّرس
ءٍ قَدِيرٌ﴾)22(، فمنهم مَن فَّرس النس��خ بالإزالة،  ْ ْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَ عََىل كُلِّ شَي مِنْهَ��ا أَوْ مِثْلهَِا أَلَم
ض  ه بالنقل، من قولهم: نس��خت الكت��اب«)23(، وفي الموضوع ذاته يتعرَّ ومنهم من فَّرس
ض إلى بعض  لتعري��ف البداء لغةً واصطلاحًا)24(، والملاحَظ في بعض بحوثه أنَّه قد يتعرَّ
ل الإيمان  فه��ا ويتتبَّع جذرها في ثنايا البحث، كما حص��ل في الموضوع الأوَّ الألف��اظ فيعرِّ
ف الكف��ر عند بعضهم: بأنَّه عدم تصدي��ق النبيّ في بعض   والإس�الم، فيقول: »عُرِّ
 فه آخرون: بأنَّه إنكار ما علم ضرورة مجيء الرسول ما علم مجيئه به بالضرورة، وعرَّ
فه آخرون: بأنَّه فعل القبيح والإخ�الل بالواجب. هذه هي تعاريف الكفر، أو  ب��ه. وعرَّ

بعض تعاريفه«)25(.

ل:  2. وغالبً��ا م��ا يبتدئ بعرض الآية المراد تفسي�رها، كما في تفس�ري الموضوع الأوَّ
عَْرَابُ آَمَنَّا  الفرق بين القرآن والإسلام والإيمان)26(: يعرض الآية، قال تعالى:﴿قالَتِ اْأل
نُ ِيف قُلُوبكُِمْ وَإنِْ تُطيِعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ  يَام ِ ْ تُؤْمِنُوا وَلَكنِْ قُولُوا أَسْ��لَمْناَ وَلَـَّام يَدْخُلِ اْإل قُلْ لَم
لكُِمْ شَ��يْئًا إنَِّ اللهَ غَفُورٌ رَحِي��مٌ﴾)27(، إَّال ما ندر كما في موضوع القرآن  َال يَلتِْكُ��مْ مِنْ أَعَْام
الكريم وبعض حكم الأحكام وفلس��فة التشريع)28(، فقد استشهد لتعضيد رأيه في ثنايا 

الموضوع.

ي لآراء المذاهب والفرق، ويس��تدلُّ على اتِّفاق  3. ويبت��دئ خطوات بحثه بالتصدِّ



60

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

المذاهب من خلال جذر الكلمة في اللغة: فيقول: »لكن هذا بعد اتِّفاقهم على أنَّ الإيمان 
في اللغ��ة ه��و التصديق على حدِّ م��ا قال س��بحانه: ﴿وَمَا أَنْ��تَ بمُِؤْمِنٍ لَنَ��ا﴾)29(، يعني 
ق«، ثمَّ يذكر الخلاف فيقول: »والاخت�الف بينهم في معناهما بالمصطلح الشرعي  مص��دِّ
أو المتشرعي«)30(، ثمَّ يبدأ بعرض الآراء، والآراء مختلفة الاس��تدلال، فمنها ما اس��تدلَّ 
بالق��رآن الكريم، ف�ام وافق مذهب الإماميَّة ذَكَ��ره، وما لم يوافق مذه��ب الإماميَّة ذَكَرَه 
��رة أو الرواية عن  وا ب��ه من الكتاب أو من الس��نَّة المطهَّ ي له بحس��ب ما اس��تدلُّ بالتصدِّ
أهل البيت، أو اس��تدلال منطقيّ، فهو يردُّ على آراء المذاهب والفِرق كلُّ بحسب 

ة الباقية من قرآنٍ وسنَّةٍ وإجماعٍ وعقلٍ. استدلاله، ويزيد عليه بالأدلَّ

ًال إلى الق��رآن الكريم في  4. وفي الغال��ب الأع��مّ يجي��ب ع��ن كلِّ رأيٍ بالرج��وع أوَّ
ل: القرآن والإسلام والإيمان، وفي الموضوع الثاني: القرآن وعذاب القبر،  الموضوع الأوَّ
أو ال�ربزخ)31(، وفي موضوع القرآن وقدم��ه أو حدوثه، ويذكر البحث بعض الأمثلة في 
موضوع القرآن وقدمه أو حدوثه، فقد قال: »وأنَّه لتكفينا مؤونة كلِّ دليل وتدليل آيات 
مَ اللهُ مُوسَى تَكْليِم﴾)32(،  نا نرى ذلك في قوله سبحانه: ﴿وَكَلَّ  الله في كتاب الله الكريم، فإنَّ
مَ اللهِ﴾)33(...«)34(، وفي موضوع المحكَم  ونراه أيضًا في قوله عزَّ اسمه: ﴿حَتَّى يَسْمَعَ كََال
والمتش��ابه في الق��رآن، فقال: »هو أنَّه ج��اء في بعض آيات القرآن الكري��م أنَّ القرآن كلّه 
محك��م، وذلك قوله تع��الى: ﴿كتَِابٌ أُحْكمَِتْ آَيَاتُهُ﴾)35(، فه��ذه الآية نصٌّ على أنَّ آيات 
 الق��رآن كلّه��ا محكمة، وجاء في بعضه��ا أنَّ القرآن كلّه متش��ابه، كما ج��اء في قوله تعالى: 

﴾)36(، فهذه الآية نصٌّ على أنَّ آيات القرآن كلّها متشابهة... على حدِّ  َ ا مَثَاِين ً ﴿كتَابًا مُتَشَابِه
ِ اللهِ  رُونَ الْقُرْآَنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَْري ما أشار إليه تعالى في آيةٍ ثانيةٍ بقوله تعالى: ﴿أَفََال يَتَدَبَّ

 

فًا كَثيًِر﴾)37(...«)38(، وهكذا في جميع مواضيع الكتاب)39(. لَوَجَدُوا فيِهِ اخْتَال

5. ثمَّ مس��تندًا بالأحاديث والروايات الواردة عن الرس��ول، من كَِال الطرفين 



61

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ل: القرآن  إماميَّ��ة وجمه��ور، ويظهر ذلك على س��بيل المث��ال لا الحصر في الموض��وع الأوَّ
والإس�الم والإي�امن)40(، وفي القرآن وعذاب الق�رب، أو ال�ربزخ)41(، وفي كلِّ المواضيع 

الباقية.

ين في مواطن معيَّنة، وذلك في  6. كما يلاحَظ على المصنِّف أنَّه يعتمد على آراء المفسِّر
موضوع القرآن وعذاب القبر، أو البرزخ)42(، وفي موضوع القرآن والتفسير والتأويل)43(، 
��ه لا تحريف   وفي موض��وع المحك��م والمتش��ابه في الق��رآن)44(، وفي موض��وع القرآن وأنَّ
في��ه)45(، وفي الق��رآن ووقوع النس��خ فيه)46(، وفي موض��وع القرآن والإعج��از)47(،وفي 

موضوع القرآن واللغة العربيَّة)48(، والقرآن لا تعارض فيه)49(.

7. وقد يرجع إلى المنطق بقوله مستش��هدًا بالآيات الكريمات، وهي معالجته للآراء: 
ك�ام قال: »وهذا- كما تراه- اس��تدلال م��ن القائلين بهذا القول ع��ن طريق القياس على 
ر- تكون هكذا: لا شيء من فاعل  هيئة الش��كل الثاني، فالنتيجة منه- بعد حذف المتكرِّ
م وتارك الواجب بمؤمن، وهذا هو المطلوب، وقد مرَّ عليك مرارًا: أنَّ كلّ قياس  المح��رَّ
متاه،  من الأقيسة- مهما كان شكله وشاكلته- لا ينتج النتيجة المطلوبة إَّال حيث تتمُّ مقدِّ
الأولى- وه��ي صغ��راه- والثانية- وهي ك�رباه-. إذن كان لزامًا على ه��ؤلاء القائلين، 
متين، لتتمَّ النتيجة، وقد استدلُّوا على الصغرى فقالوا:  الاستدلال على تماميَّة كلٍّ مِن المقدِّ
ـَام جَ��زَاءُ الَّذِينَ  إنَّ أحد الأقس��ام قاطع الطري��ق وهو ممَّن يدخل الن��ار لقوله تعالى: ﴿إنَِّ
بُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهمِْ  رَْضِ فَسَ��ادًا أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلَّ َارِبُونَ اللهَ وَرَسُ��ولَهُ وَيَسْ��عَوْنَ ِيف اْأل يُح
خَِرَةِ  نْيَ��ا وَلَـهُمْ ِيف اْآل رَْضِ ذَلكَِ لَـهُمْ خِزْيٌ ِيف الدُّ فٍ أَوْ يُنْفَوْا مِ��نَ اْأل وَأَرْجُلُهُ��مْ مِ��نْ خَِال
نَا إنَِّكَ مَنْ تُدْخِلِ  زيّ، لقوله تعالى: ﴿رَبَّ عَذَابٌ عَظيِمٌ﴾)50(. وكلُّ من يدخل النار فهو َخم
النَّ��ارَ فَقَ��دْ أَخْزَيْتَهُ وَمَا للِظَّاِمليَِن مِنْ أَنْصَارٍ﴾)51(، ه��ذا دليلهم على صغرى القياس. وقد 
ْزِي اللهُ النَّبيَِّ وَالَّذِينَ آَمَنُوا مَعَهُ﴾)52(...«)53(،  استدلُّوا على كبراه، بقوله تعالى: ﴿يَوْمَ َال ُخي



62

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ثمَّ يجيب عن اس��تدلالهم المنطق��يّ المرتكز على القرآن الكريم واللغ��ة معًا)54(، وأيضًا في 
الموضوع ذاته)55(، وكذا في المواضيع الباقية)56(.

دًا رأيه بأراء بعض علام�ء الإماميَّة، كما في موضوع القرآن،  8. يناق��ش الآراء معضِّ
وأنَّه لا تحريف فيه، إذ قال: »قال شيخنا الصدوق في كتاب الاعتقاد)57(: اعتقادنا أنَّ 
فَّتين، وليس بأكثر من ذلك، ومَن  القرآن الذي أنزله الله تعالى على نبيِّه هو ما بين الدَّ
نا نقول إنِّه أكثر من ذلك فهو كاذب، وحمل الروايات الواردة في النقصان  نس��ب إلينا أنَّ
ى بالمقالات)58( من  على وجوه أُخر. وقال ش��يخنا المفي��د أعلى الله مقامه في كتابه المس��مَّ
��ه- يعني الق��رآن- لم ينقص من كلم��ة ولا من آية  ��ه ق��ال جماعة من أه��ل الإمامة: إنَّ  أنَّ
ولا من س��ورة، ولكن ح��ذف ما كان متبيِّنً��ا في مصحف أمير المؤمن�ني من تأويله 
وتفس�ري معانيه ع�ىل حقيقة تنزيله. قاله س��يِّدنا علم الهدى الس��يِّد المرتضى ط��ابَ ثراهُ 
س الله روح��ه)59(، وفي موضوع القرآن والنس��خ)60(، وفي موضوع القرآن وبطلان  وق��دَّ
العمل بالقياس والاستحس��ان)61(، وفي موضوع القرآن الكريم وبعض حكم الأحكام 

وفلسفة التشريع)62(، وفي موضوع القرآن الكريم والاجتهاد والتقليد)63(.

ّ موسوعيَّته البحثيَّة والعلميَّة، فقد يناقش بعض  9. كما لا نغفل أنَّ للسيِّد مسلم الِحلِّي
آراء المذاهب والفِرق التي يعرض آراءها بطريقة علم الكلام إن اس��توجب الأمر ذلك، 
ل)64(، وإليك ذلك: »أما قول الحسن البصريّ من أنَّه منافق،  كما حصل في الموضوع الأوَّ
��ه غير منطبق عليه، اللَّه��مَّ إَّال أن يكون  فيدفعه ما س��يأتيك عن قريب إن ش��اء الله، وأنَّ
ة م��ن أنَّه كافر نعمة،  ا قول الزيديَّ ل��ه مصطلح خاص، ولا مش��احة في الاصطلاح، وأمَّ
 فيدفع��ه أنَّ كف��ر النعمة يجتمع مع الإي�امن، غاية الأمر أنَّه معصية، فه��م إن أرادوا ذلك 

ه ما مرَّ  ا قول الخوارج من أنَّه كافر بقولٍ مُطلق، فهو قولٌ يردُّ فما جاءوا بشيءٍ جديدٍ، وأمَّ
عليك من صريح الآيات الت��ي جمعت للمكلَّف صفة المعصية مع صفة الإيمان، وهكذا 



63

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ا ق��ول المعتزلة، فلأنَّه قد  قول فريقٍ آخر منهم بأنَّه مُشرك، بل هو أس��وأ من س��ابقه، وأمَّ
يعتبر أنَّه خلاف إجماع المس��لمين في المسألة، فإنَّك قد عرفت أنَّ المسلمين بين قائلٍ بكفرِ 
مرتكِب الكبيرة، وبين قائل بإيمانه مع فسِ��قه، فالقول بإثبات منزلةٍ بين المنزلتين إحداثُ 
ق��ولٍ ثالثٍ فهو خارق للإجماع، مضافً��ا إلى عدم معقوليَّته في نفس��ه. ثانيهما: أنَّ الإيمان 
قي الأصح��اب: إنَّ الإيمان حيث  ه��ل يقبل الزيادة والنقص��ان، أو لا؟ قال بع��ض محقِّ
كان عندن��ا، عبارة ع��ن التصديق القلبيّ أو التصديق القلبيّ واللَّس��انّي ب��كلِّ ما جاء به 
الرسول، كان عبارةً عن أمرٍ واحدٍ لا يقبل الزيادة والنقصان بحسب كثرة الأعمال 
وقلتها. وأق��ول: هذا الكلام كلام على طريق المتكلم�ني«)65(، وكذا في الموضوع الثاني: 
ف،  الق��رآن وعذاب القبر، أو البرزخ، فهذا الموضوع ه��و عبارة عن مبحثٍ كلاميٍّ ِرص
ة الأربعة لإثبات بع��ض الآراء وتفنيد الأخرى، وكان معتمدًا  فقد س��اق المصنِّف الأدلَّ

على علميَّته في وضع الآراء، وفي موضوع القرآن وقِدمه وحدوثه)66(.

ل: القرآن والإيمان  10. أو ردوده بالرجوع إلى البحث الفلس��فيّ، في الموضوع الأوَّ
ا لو حاولنا الكلام بلس��ان الحكماء فقد يزداد الأمر وضوحًا على  والإس�الم، إذ قال: »أمَّ
وض��وح، وذلك أن يُقال- على س��بيل الإجم��ال-: إنَّ الإيمان من الكيفيَّات النفس��انيَّة، 
والكيفيَّات النفسيَّة كالكيفيَّات الخارجيَّة في الأحكام سواء بسواء، فإن قبلت الكيفيَّات 

الخارجيَّة الزيادة والنقصان قبلتها الكيفيَّات النفسيَّة.

ة والضعف وتأثيرها على الكمِّ والكَيف:  : من خلال الزيادة والنقصان والشدَّ ًال أوَّ
نا  ة والضعف، لنعرف هل أنَّ بقول��ه: إذن فلنبحث عن معنى الزيادة والنقصان، والش��دَّ
ة والضعف حرك��ة الموجود في ناحية  له�ام في هذا الموضوع؟ يرى الحكماء أنَّ الش��دَّ نتعقَّ
، والحرك��ة عندهم س��واء أكانت  الكي��ف، ك�ام أنَّ الزي��ادة والنقص��ان في جانب الك��مِّ
في جان��ب الك��مِّ أم في جان��ب الكيف، ه��ي أن يك��ون للموض��وع في كلِّ آنٍ مفروض 



64

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

م��ن زمان الحرك��ة، فرد من تلك المقولة يخال��ف الفرد الآخر الذي يك��ون له في آنٍ آخر 
مخالف��ة نوعيَّة، أو صنفيَّة، أو غير ذل��ك. وبعبارة واضحة: هي عبارة عن ذهاب فرد من 
ك وحصول فردٍ آخر مكانه، ونحن لو آمنَّا بهذا التعريف للحركة فلا نستطيع معه  المتحرِّ
أن نق��ول: إنَّ الإي�امن يقبل الزي��ادة والنقصان، اللَّهمَّ إَّال إذا اعتقدن��ا- كما اعتقده فريق 
آخ��ر من المتكلِّم�ني والحكماء- أنَّ الحركة عب��ارة عن تغيُّر حال تلك المقولة في نفس��ها، 
ك نفس��ه، إنَّما  ك لا تُوجب تغييًرا في ذات المتحرِّ وحص��ول صفة زائ��دة على ذات المتح��رِّ
المتغ�ِّر�يِّ هو الصفة مع بقاء ال��ذات، لو آمنَّا بهذه الفكرة فلا نجدنا بمش��كلة من اتِّصاف 
قي المتكلِّمين والحكماء، بل  الإي�امن بالزيادة والنقصان، لكن هذا القول م��ردود عند محقِّ
كاد أن يكون بطلانه عندهم بمرتبة لا تقبل الجدل والمراء )...( هذا ما يتعلَّق- أو بعض 

ما يتعلَّق- بالكلام على صِفَتيِّ الإسلام والإيمان«)67(.

11. أو الرج��وع إلى عل��وم اللغة وعل��وم البلاغة)68(، وهذا واض��ح في تتبُّعه لجذر 
كلمة التفس�ري في الاس��تعانة بالش��عر، إذ قال في: »المرحلة الثالثة: إنَّ ه��ذا الذي ذكرناه 
ة ومآخذها أو مآلها من جهة الاش��تقاق، لكن نرى أنَّ لفظ  أم��ر يتعلَّق في شرح هذه المادَّ
: أحدهما: التفس�ري الذي هو قس��م من  التفس�ري في مصطلح العلماء اس��تُعمل في معنيَْني
ة، ويراد به عندهم أن يأتي المتكلِّم  نات اللفظيَّة أو المعنويَّ أقس��ام البديع الراجع إلى المحسِّ

ه كلام آخر بعده، كما في قول الشاعر: بمعنى لا يستغل الفهم بإدراك فحواه ما لم يفِّرس

ن��ج��ومُآروه�����م ووج���وه���ه���م وس��ي��وف��ه��م دج����ون  إذا  الح���ادث���ات  في 
رج��ومُ«)69(م��ن��ه��ا م���ع���الم ل��ل��ه��دى وم��ص��اب��حٌ والأخريات  الدجى  تجلو 

وفي موض��وع المحكم والمتش��ابه في القرآن، اس��تعان بعلم ال�صرف، فقال في تنزيه 
الق��رآن ع��ن الوحشّي في الكلام في: »المرحلة الرابعة: هو أنَّ اش��تمال القرآن الكريم على 
ا بفصاحة كلماته؟ وقد س��بق عليك في بحث إعجاز  المتش��ابه من الكلام هل يكون مضرًّ



65

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

الق��رآن أنَّ القرآن الكريم بلغ الح��دَّ الأعلى من الإعجاز- وإن اختلفت كلمتهم في وجه 
إعجازه- فهل اشتماله على المتشابه يضرُّ بهذه الفصاحة، فتكون كلماته غير فصيحة حيث 
ا مش��تملة على الغراب��ة، والغرابة وصف يوجب الإخلال بفصاح��ة الكلمة الموجِب  إَّهن
ا ه��ي كون الكلمة  وا الغرابة: بأَّهن للإخ�الل بفصاح��ة الكلام؟ نرى عل�امء البيان ف�سَّ�َّر
وحش��يَّة غير ظاهرة المعنى، ولا مأنوسة الاس��تعمال، ونحن حيث نأتي إلى مفردات هذا 
التعري��ف نجد القرآن الكريم خَليًّا ع��ن هذا الوصف المعيب المخ��لِّ بفصاحة الكلمة؛ 
وذل��ك لأنَّ الظاهر أنَّ قولهم: )غير ظاهرة، ولا مأنوس��ة الاس��تعمال( أُخذ في التعريف 
تفسيًرا للوحشية التي هي منسوبة إلى الوحش الذي يسكن القِفار، فكأنَّ الكلمة الغريبة 
لعدم مأنوس��يَّتها وعدم ظهورها في المعنى الموضوعة له، من كلام الوحش الذي يسكن 
القِفار، وممَّا لا ريب فيه أنَّ المتشابه في القرآن ليس كذلك، وممَّا يدلُّ على ما ذكرناه من أنَّ 
م قالوا: إنَّ الوحشيَّ قسمان:  الوحش��يَّة أخذت في التعريف وصفًا أو تفس�رًيا للغرابة أَّهن
غريب حسن، وغريب قبيح، فالغريب الحسن: هو الذي لا يُعاب استعماله على العرب؛ 
نْبَثَ واشمَخَرَّ وقِمْطَر، وهي في النظم أحسن  َ لأنه لم يكن وحشيًّا عندهم، وذلك مثل: َرش
منها في النثر، قالوا: ومنه غريب القرآن والحديث، والغريب القبيح يُعاب استعماله مطلقًا، 
ى الوحشّي الغليظ، وهو أن يكون مع كونه غريب الاس��تعمال ثقيًال على السمع،  ويس��مَّ
ر، وذلك مثل جحيش للفريد، واطلخمَّ  ى أيضًا عندهم بالمتوعِّ كريًها على الذوق، ويسمَّ
الأم��ر بمعنى أظلم وأبهم، وجفخث بمعنى فخرت، وأمث��ال ذلك، وإنْ قلنا: بأنَّ كون 
الكلمة غير ظاهرة المعنى ولا مأنوس��ة الاس��تعمال، قيد زائد على الوحشيَّة، فهو في نفسه 
عيبٌ مس��تقلٌّ يخلُّ بفصاحة الكلمة اس��تقلاًال وفي حدِّ ذاته، فالوحش��يَّة شيء، والغرابة 
شيءٌ آخر، كما قد يدلُّ عليه مقال بعضهم في هذا المقام، حيث قال: الغرابة- كما يُفهم من 
كتبهم-: كون الكلمة غير مش��هورة الاس��تعمال، وهي في مقابلة المعتادة، وهي بحسب 



66

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

قوم دون آخرين، والوحش��ية هي المش��تملة على تركيب ينفر الطبع عنه، وهي في مقابلة 
ه عن عيبٍ  العذبة، فالغريبة يجوز أن تكون عذبة. نعم، إن قلنا بذلك فالقرآن الكريم منزَّ
م يري��دون بالغرابة- حيث يطلقون الغرابة- ه��ي كون الكلمة غير ظاهرة  كذل��ك، فإَّهن
المعنى، ولا مأنوسة الاس��تعمال، بالنسبة إلى المعنى الموضوعة له، والمتشابه ليس كذلك، 
فإنَّه بالنس��بة إلى الموضوع ل��ه ظاهر كلّ الظهور، وإنَّما هو غير ظاه��ر الدلالة على المعنى 
المراد، فهو بالنس��بة إلى المعنى ظاهر، وبالنس��بة إلى المراد غير ظاهر، فالمتش��ابه غير داخل 
في الغرابة على كِلا التقديرَين، فلا يضرُّ فصاحة القرآن الكريم وجود المتش��ابه فيه«)70(، 
 وفي موض��وع القرآن واللغ��ة العربيَّ��ة)71(، وفي موضوع القرآن الكري��م وأنَّه لا تناقض 

د رأيًا بقول شاعرٍ كما في موضوع التفسير والتأويل)73(. فيه)72(، وقد يعضِّ

12. م��ا نقل من إجماعات: في موضوع القرآن قِدَمِه وحدوثه، فيقول: »قوله تعالى: 
ْدَثٍ إَّال اسْ��تَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُ��ونَ﴾)74(، لا نعرف هذه  مِْ ُحم ﴿مَ��ا يَأْتيِهِ��مْ مِنْ ذِكْرٍ مِ��نْ رَبِّه
رها حقَّ قدرها إَّال إذا عرفنا شيئًا  المسألة- أعني قِدَم القرآن وحدوثه- ولا نستطيع أن نقدِّ
ه��و أنَّ كلام الله تعالى ح��ادث أو قديم، فإنَّ هذا فرعٌ عن ذاك؛ ذلك أنَّ القرآن الكريم- 
بإجماع المسلمين- كلام الله تعالى، فالكلام في حدوثه أو قِدَمه، كلام في حدوث كلام الله 
ًال صفة الكلام بالدليل القرآنّي فيقول: لا نجدنا بحاجة إلى طرق  أو قِدَمه )...( يثبت أوَّ
باب الاس��تدلال عن طريق النقل على إثبات هذه الصفة له تعالى- أعني صفة الكلام- 
نا نرى ذلك في  ��ه لتكفين��ا مؤونة كلِّ دليل وتدليل آيات الله في كت��اب الله الكريم، فإنَّ وأنَّ
مَ اللهُ مُوسَ��ى تَكْليِم﴾)75(، ونراه أيضًا في قوله عزَّ اس��مه: ﴿حتَّى  قوله س��بحانه: ﴿وَكَلَّ
مَ اللهِ﴾)76(، ث��مَّ بدليل الرواية، ويضيف الإجماع دلي�ًا�لً ثالثًا فيقول: ويُضاف  يَسْ��مَعَ كََال
ة ب�ال اس��تثناء«)77(. وفي موضوع الق��رآن وأنَّه َال تحريف   إلى ذل��ك إجماع المس��لمين عامَّ
فيه)78(، وفي موضوع القرآن ووقوع النس��خ فيه)79(، وفي موضوع القرآن وبطلان العمل 



67

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

بالقي��اس والاستحس��ان)80(، وفي موض��وع الق��رآن الكري��م والاجته��اد والتقليد)81(، 
فق��ال في جواز التقلي��د في: »البحث الث��اني: في الدليل على جواز التقلي��د جواز التقليد 
ة الأربع��ة: الكتاب، والس��نَّة، والإجماع، والعق��ل، وقد أضاف إلى  يُس��تدلُّ علي��ه بالأدلَّ
قين من العلماء: الفطرة والبداهة، وس��تعرف كلّ ذلك تفصيًال  ذل��ك بعض أعلام المحقِّ
ل القول في الأدل��ة يقول: فلنأخذ بالدليل الآخر  في العاج��ل القريب )...( بعد أن يفصِّ
قين الإجماع على  وه��و: الثالث من الأدلة: وه��و الإجماع، ادَّعى جماعة من علمائن��ا المحقِّ
وج��وب التقلي��د أو جوازه، فلا ع�ربة إذن، بخلاف معتزلة بغ��داد، حيث حكي عنهم 
��د المفتي ويرجع إلى فُتياه، وإنَّما ينبغي أن يرجع إليه  ��م قالوا: لا يجوز للمكلَّف أن يقلِّ أَّهن
قوا في ذلك  م على كلِّ ح��ال، ولم يفرِّ لينبِّه��ه على طريق��ة العلم بالحادث��ة، وأنَّ تقليده محرَّ
ب�ني الفروع والأص��ول، لا عِبرة بهذا الخلاف، ك�ام لا عِبرة بخلاف جماعة من الش��يعة 
الإماميَّة وجماعة من فقهاء حلب، فأوجبوا على العوام الاس��تدلال، واكتفوا فيه بمعرفة 
الإجم��اع والنصوص الظاه��رة، وأنَّ الأص��ل في المنافع الإباحة، وفي المض��ارِّ الحرمة مع 
فَقْ��دِ ن��صٍّ قاطعٍ في متنه ودلالت��ه، والنصوص محظورة، نقل ذلك عن الش��هيد أعلى الله 
درجته في ذكراه، وردّه بأنَّه يدفعه إجماع السلف والخلََف على الاستفتاء من غير نكير 
رين بأنَّ  قين من المتأخِّ ض لدليل. نعم، ناقش في هذا الإجماع بع��ض أجلَّة المحقِّ ولا تع��رَّ
تحصيل الإجماع في مثل هذه المسألة ممَّا يمكن أن يكون القول فيه- لأجل كونه من الأمور 
ة في مثل هذه المس��ألة، ومهما يكن من  ة الارتكازيَّة- بعيد، والمنقول منه غير حجَّ الفطريَّ
أمر فإنَّنا نعرض ونس��تعرض من أقوال أجلَّة علمائنا الكرام ما يكون برهانًا واضحًا على 
��ق هذا الإجم��اع، وأنَّ دعواه دعوى مدعومة بدليل. قال ش��يخنا جم��ال الملَّة والدين  تحقُّ
يّ  ى بـ)التهذيب في علم الأصول(: »الحقُّ إنَّه يجوز للعامِّ أعلى الله درجته في كتابه المس��مَّ
زه الجبائيّ في مس��ائل الاجتهاد دون  أن يقلِّد في فروع الشرع، خلافًا لمعتزلة بغداد، وجوَّ



68

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ةً فَلَوَْال نَفَرَ مِنْ كُلِّ فرِْقَةٍ مِنْهُمْ  غيرها. لنا: قوله تع��الى: ﴿وَمَا كَانَ الْـمُؤْمِنُونَ ليَِنْفِرُوا كَافَّ
ْذَرُونَ﴾)82( أوجب  هُمْ يَح ينِ وَليُِنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إذَِا رَجَعُوا إلَِيْهِمْ لَعَلَّ هُوا ِيف الدِّ طَائفَِ��ةٌ ليَِتَفَقَّ
يّ، فإن لم  التعليم على بعض الفرقة، فجاز لغيرهم التقليد؛ ولأنَّ الحادثة إذا نزلت بالعامِّ
فًا، فإن كان بالاس��تدلال، فإن  فًا فيها بشيء فهو باطل بالإجماع، وإن كان مكلَّ يك��ن مكلَّ
كان بالبراءة الأصليَّة فهو باطل بالإجماع، وإن كان بغيرها فإن لزمه ذلك حين استكمل 
عقل��ه فهو باطل بالإجم��اع، وإن كان حين حدوث الحادثة لزم ذلك تكليف ما لا يُطاق. 
 زه قوم من الفقهاء. لنا: إنَّه أما مس��ائل الأصول فالحقّ المنع من التقليد فيها، وج��وَّ
مأمور به بالعلم فيجب علينا، ولأنَّ تقليد غير معلوم الصدق قبيح؛ لاشتماله على جواز 
الخط��أ، وقبول النبيّ من الأعرابّي الش��هادتين؛ لعِلمه تحصيل أصول العقيدة وإن لم 
ة والجواب عن تلك الش��بهات«. انتهى موقع الش��اهد  ن من التعبير عن تلك الأدلَّ يتمكَّ
من كلامه، زِيدَ في علوِّ مقامه. وقال شيخنا شيخ الطائفة أبو جعفر الشيخ الطوسّي رفع 
ة في عل��م الأصول( في هذا المق��ام، قال في جملة  ى بـ)العدَّ  الله درجت��ه في كتابه المس��مَّ
ناً من الاستدلال والوصول  ا المستفتي فعلى ضربين: أحدهما: أن يكون متمكِّ ما قال: وأمَّ
��د المفتي ويرجع إلى  إلى العل��م بالحادثة مثل المفت��ي، فمن هذه صورته لا يجوز له أن يقلِّ
، وإذا كان له طريق إلى  فُتي��اه، وإنَّما قلنا ذلك؛ لأن قول المفتي غاية ما يوجب��ه غلبة الظنِّ

حصول العلم فلا يجوز له أن يعمل على غلبة الظنِّ على حال.

وثانيهما: إذا لم يمكنه الاس��تدلال ويعجز عن البح��ث عن ذلك، فقد اختلف قول 
م قالوا: لا يجوز له أن يقلِّد المفتي، وإنَّما  العلماء في ذلك، فحكي عن قوم من البغداديِّين أَّهن
م على كلِّ حال،  ينبغ��ي أن يرجع إليه؛ لينبِّهه على طريقة العِل��م بالحادثة، وأنَّ تقليده محرَّ
وساوَوا في ذلك بين أحكام الفروع والأصول. وذهب البصريُّون والفقهاء بأسرهم إلى 
ا  يّ لا يجب عليه الاس��تدلال والاجتهاد، وأنَّه يج��وز له أن يقبل قول المفتي، فأمَّ أنَّ العامِّ



69

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

في أصول��ه وفي العقليَّات، فحكمه حكم العالم في وجوب معرفة ذلك عليه، ولا خلاف 
يّ معرفة الصلاة أعداده��ا، وإذا صحَّ ذلك وكان عِلمه بذلك   بين الن��اس أنَّه يلزم العامِّ
ة، وجب أن لا يصحَّ له أن يقلَّد  لا يتمُّ إَّال بعد معرفة الله تعالى ومعرفة عدله ومعرفة النبوَّ
في ذلك، ويجب أن يحكم بخلاف قول من قال: يجوز تقليده في التوحيد مع إيجابه منه العلم 
يّ ال��ذي لا يقدر على البحث والتفتيش،  بالصل��وات، والذي نذهب إليه أنَّه يجوز للعامِّ
ة الطائفة من عه��د أمير المؤمنين وإلى  تقلي��د العالم، يدلُّ على ذل��ك أِّين وجدت عامَّ
زمانن��ا هذا يرجعون إلى علمائها ويس��تفتونهم في الأحكام والعب��ادات ويفتونهم العلماء 
غون لهم العمل بما يفتونهم به، وما س��معنا أحدًا منهم قال لمستفتٍ: لا يجوز  فيها ويس��وِّ
لك الاس��تفتاء ولا العمل به، بل ينبغي أن تنظر كما نظرت وتعلم كما علمت، ولا أنكر 
ة، ولم يحكِ  علي��ه العمل بما يفتونهم، وقد كان منهم الخلق العظي��م عاصروا الأئمَّ
ة النكير ع�ىل أحد من هؤلاء ولا إيج��اب القول بخلافه، بل  ع��ن واحد من الأئمَّ
بونه��م في ذلك، فمن خالف في ذل��ك كان مخالفًا لما هو المعل��وم خلافه، فإن  كان��وا يصوِّ
قي��ل: كما وجدناهم يرجع��ون إلى العلماء فيما طريقه الأحكام الشرعيَّ��ة وجدناهم أيضًا 
ة ولا من العلماء أنكر  كانوا يرجعون إليهم في أصول الديانات، ولم نعرف أحدًا من الأئمَّ
غ تقليد العالم في الأصول. قيل له: لو سلَّمنا أنَّه لم ينكر  عليهم، ولم يدلّ ذلك على أنَّه يسوِّ
أحد منهم ذلك، لم يطعن ذلك في هذا الاس��تدلال؛ لأنَّ على بطلان التقليد في الأصول 
ة عقليَّة وشرعيَّة من كتاب وسنَّة وغير ذلك، وذلك كافٍ في النكير. وأيضًا فإنَّ المقلِّد  أدلَّ
؛ لأنَّ طري��ق ذلك الاعتقاد، والمعتقد  في الأص��ول يق��دم على ما لا يؤمن أن يكون جهًال
ا تابعة للمصالح،  لا يتغيَّر في نفس��ه عن صفة إلى غيرها، ولي��س كذلك الشرعيَّات؛ لأَّهن
 ولا يمتن��ع أن يك��ون م��ن مصلحته��م تقلي��د العل�امء في جمي��ع تلك الأح��كام، وذلك 
��ى في أص��ول الديانات، على أن الذي يقوى في نفسي أنَّ المقلِّد في أصول الديانات  لا يتأتَّ



70

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

�ام قلنا ذلك لمثل هذه  - وإن كان مخطئً��ا في تقلي��ده- غ�ري مؤاخذ به، وأنَّه معفوٌّ عنه، وإنَّ
ة قطع موالاة  مناها؛ لأِّين لم أجد أحدًا من الطائف��ة ولا من الأئمَّ الطريق��ة الت��ي قدَّ
ة عقل أو شرع. وليس  من سمع قولهم واعتقد مثل اعتقادهم، وإن لم يسند ذلك إلى حجَّ
؛  لأح��د أن يقول: إنَّ ذل��ك لا يجوز؛ لأنَّه يؤدي إلى الإغراء ب�ام لا يؤمن أن يكون جهًال
وذل��ك لأنَّه لا يؤدِّي إلى شيء من ذلك، لأنَّ هذا المقلِّد لا يمكنه أن يعلم ابتداءً أنَّ ذلك 
س��ائغ له، فهو خائف م��ن الإقدام على ذلك، ولا يمكنه أيضًا أن يعلم س��قوط العقاب 
عنه فيس��تديم الاعتقاد؛ لأنَّه إنَّما يمكنه أن يعلم ذلك إذا عرف الأصول، وقد فرضنا أنَّه 
مقلِّد في ذلك كله، فكيف يعلم إس��قاط العقاب فيكون مغرى باعتقاد ما لا يؤمن كونه 
جهًال أو باس��تدامته؟ وإنَّما يعلم ذلك غيره من العلماء الذين حصل لهم العلم بالأصول 
وسبروا أحواله، وأنَّ العلماء لم يقطعوا موالاتهم ولا أنكروا عليهم، ولم يسغ ذلك لهم إَّال 

بعد العلم بسقوط العقاب عنهم، وذلك يخرجه عن باب الإغراء)83(...(«)84(.

13. الحقيق��ة الشرعي��ة: في الموضوع الأول: الفرق بين القرآن والإسال�م والإيمان: 
يب مناقشً��ا هذا ال��رأي بنقل��ه آراء بعض علماء الإماميَّة في مس��ألة الحقيق��ة الشرعيَّة  ُجي
للألف��اظ)85(: »وأجيب عنه بما أجيب به عما تقدم من الأقوال، وأنت إذا عرفت ما مضى 
قين  علي��ك، عرفت ما يترتَّب على هذا القول من الفس��اد. ونقل عن بعض العلماء المحقِّ
س الله أسرارهم، أنَّه التصديق باللس��ان والقلب معًا، مس��تدًّال  من أصحابنا الإماميَّة قدَّ
على ذلك بأنَّه- لغةً- التصديق، فيجب أن يكون- شرعًا- على حدِّ ما هو في اللغة، وإَّال 
لزم النقل، يعني نقل الش��ارع اللفظ عن معناه اللغويّ إلى معنى شرعيّ، والنقل خلاف 
الأصل، إذ الأصل بقاء اللفظ على معناه، حتَّى يأتي اليقين بدليل يدلُّ على النقل، وحيث 
لا دلي��ل يقينيّ، ف�ال نقل. مضافًا إلى ذلك، أنَّه لو نقل في الشرع، لكان ذلك معلومًا عند 
ع�ني على حدِّ غيره من المنق��ولات الشرعيَّة- إن ثبت أنَّ هناك حقيقة شرعيَّة- كما  المتشرِّ



71

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ادَّع��ى ذلك في كثير من الموضوعات، كالصلاة، والصيام، والحج، والزكاة، وأمثالها من 
الموضوعات.

وحي��ث إنَّ هذا النقل لم يكن عند أه��ل الشرع معلومًا فلا نقل، وحيث إنَّه ثبت أنَّ 
الإيمان شرعًا هو التصديق- كما هو في اللغة كذلك-، فحينئذ يُقال: إنَّ ذلك التصديق لا 
يجوز أن يكون هو المعرفة القلبيَّة، فقط لقوله تعالى: ﴿فلََّام جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بهِِ﴾)86(، 
ا فَانْظُ��رْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ  ا وَاسْ��تَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُ��هُمْ ظُلًْام وَعُلُوًّ َ ولقول��ه تعالى: ﴿وَجَحَدُوا بِه
ْ تُؤْمِنُوا  عَْرَابُ آَمَنَّا قُلْ لَم الْـمُفْسِدِينَ﴾)87(، ولا التصديق اللسانّي، لقوله تعالى: ﴿قالَتِ اْأل
نُ ِيف قُلُوبكُِمْ﴾)88(، فلا بدَّ من أن يكون هذا التصديق  يَام ِ وَلَكنِْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَـَّام يَدْخُلِ اْإل
تصديقًا بكِِلا الجارحَتين: القلب واللسان. هذا هو القول الخامس وما له من دليل، وقد 
ا له، ف�ال نطيل الكلام  ق��ي الأصح��اب، بما لا أراه صالحً��ا لأن يكون ردًّ ه بع��ض محقِّ  ردَّ

نا نختار هذا القول، فإنَّه- في نظرنا- أقرب الأقوال إلى الصواب. بذِكره، ولعلَّ

الس��ادس- وهو المنقول المنس��وب إلى بعض أصحابنا والأش��عريَّة-: إنَّه التصديق 
القلب��يّ فقط، مس��تدلِّين على ذلك بأنَّه- لغةً- هو التصديق، ولما ورد نس��بته إلى القلب، 
 عرفن��ا أنَّ الم��راد بالتصدي��ق القلب��يّ لا أيّ تصدي��ق كان، ب��ل تصديق الرس��ول في كلِّ 
م��ا عُلِ��مَ مجيؤه به بالضرورة من الدين، ولا يجوز حمل��ه على غيره، إذ يلزم ذلك أن يكون 
لفظ الإيمان مش�تركًا ب�ني معنيََين، أو حقيقة في شيء ومج��ازًا في الآخر، وكلاهما خلاف 
��ه من علم الأصول، فعلى هذا يكون النطق باللس��ان مبيناً  ر في محلِّ للأص��ل، كما هو مقرَّ
لظهوره، وكاش��فًا عن حصوله، لا جزءًا داخ�ًا�لً في حقيقته، وهكذا الأعمال الصالحات 
ا أجزاء داخلات، هذه هي التي ظفرنا بها من الأقوال في تحقيق  دات، لا أَّهن ثم��رات مؤكَّ

حقيقة الإيمان«)89(.

 ّ ض فيه الِحلِّي 14. علوم القرآن: في موضوع القرآن والتفسير والتأويل)90(، فقد تعرَّ



72

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ض في هذا الموضوع إلى  إلى أصل كلمة التفس�ري والتاوي��ل وتعريفهما اصطلاحًا، وتع��رَّ
ّ إلى  ض فيه الِحلِّي ، وفي موض��وع المحكم والمتش��ابه في القرآن)91(، فقد تع��رَّ آداب المف�سِّ�ِّر
تعريف المحكم والمتش��ابه لغ��ةً واصطلاحًا، وذَكَر أنَّ في القرآن قس��مين: قس��م محكم، 
وقس��م متش��ابه، وقال إنَّ القرآن كلَّه محكم وكلَّه متش��ابه وكلُّه محكم ومتشابه، واستدلَّ 
ض إلى تفس�ري الآي��ة المخصوص��ة في الموض��وع، وهي قول��ه تعالى:   بالرواي��ات، وتع��رَّ
اتٌ  َ تٌ هُ��نَّ أُمُّ الْكتَِابِ وَأُخَرُ مُتَشَ��ابِه ْكََام ﴿ه��وَ الَّذِي أَنْ��زَلَ عَلَيْكَ الْكتَِابَ مِن��هُ آَيَاتٌ ُحم
مِْ زَيْغٌ فَيَتَّبعُِونَ مَا تَشَ��ابَهَ مِنْهُ ابْتغَِ��اءَ الْفِتْنَةِ وَابْتغَِ��اءَ تَأْوِيلهِِ وَمَا يَعْلَمُ  ��ا الَّذِي��نَ ِيف قُلُوبِه فَأَمَّ
رُ إَّال أُولُو  كَّ نَا وَمَا يَذَّ اسِ��خُونَ ِيف الْعِلْمِ يَقُولُونَ آَمَنَّا بهِِ كُلٌّ مِنْ عِنْ��دِ رَبِّ تَأْوِيلَ��هُ إَّال اللهُ وَالرَّ
ين من المذاهب الأربعة والمذهب الإماميّ في مَن  ض لأقوال المفِّرس لَْبَابِ﴾)92(، وتعرَّ اْأل
ه��م المخصوصون في الآية الكريمة. وفي موضوع الق��رآن لا تحريف فيه)93(، وتكلم فيه 
في المرحل��ة الأولى: وهي وق��وع الزيادة فيه، وفي المرحلة الثاني��ة: وهي مرحلة النقيصة، 
وفي المرحلة الثالثة: في وقوع التحريف فيه من حيث النظم والتأليف والجمع والتدوين، 
م  ر نزوًال على المتقدِّ وذلك كتقديم الناس��خ على المنسوخ، والمتش��ابه على المحكم، والمتأخِّ
في��ه)94(. وفي موض��وع القرآن ووقوع النس��خ في��ه)95(، المرحلة الأولى: في س��بب نزول 
ه��ذه الآية، المرحلة الثانية: في ق��راءة هذه الآية، المرحلة الثالثة: في حقيقة أصل النس��خ 
بحس��ب مصطلح أهل الشرع، المرحلة الرابعة: هي أنَّ النس��خ عندن��ا جائز عقًال واقع 
ا أن يكون هو الحكم فقط، أو التلاوة فقط،  ، المرحلة السادسة: قالوا: إنَّ المنسوخ إمَّ نقًال
ين في قوله تعالى:﴿ما نَنْسَ��خْ مِنْ  أو هما معًا، وفي المرحلة الس��ابعة: اختلفت كلمة المفِّرس
ءٍ قَدِيرٌ﴾)96(، الخوض  ْ ْ تَعْلَ��مْ أَنَّ اَّهللَ عََىل كُلِّ شَي ٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلهَِا أَلَم آَيَةٍ أَوْ نُنْسِ��هَا نَأْتِ بخَِْري
في الب��داء)97(. وفي موضوع القرآن والإعجاز)98(، تكلَّم فيه على وجوه الإعجاز، وتكلَّم 
على الصرفة ومن قال فيها، وفي علم القراءات، وذلك في القرآن وأنَّه لا تحريف فيه)99(، 



73

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ا الكلام على المرحلة  فقال في الاس��تدلال ع�ىل عدم التحريف ودعوى النقص في��ه: »أمَّ
الثانية- وهي مرحلة النقيصة- فقد ذهب إليها من شواذِّ المسلمين فريق ضعيف اعتمد 
ة مرسلة أو مؤولة، فلا يعتمد عليها ولا يركن إليها بوجه من  في ذلك على روايات ش��اذَّ
ن دلالةً قطعيَّةً على بطلان دعوى  الوجوه، وأنَّ الاعتبار العقلّي والفحص التاريخي ليدَّال
س��ة معش��ار ما بلغ إليه  ة من الأمم في كتبها المقدَّ وقوع النقص فيه، فإنَّه لم يبلغ اهتمام أمَّ
نًا في الصدور  س القرآن الكريم، ولق��د كان مدوَّ ة الإس�الميَّة في كتابها المقدَّ اهت�امم الأمَّ
نًا في الس��طور، ولقد حُفِظ كلُّه في عهد صاحب الرسالة، ولقد ختمه  قبل أن يكون مدوَّ
م  بعض الصحابة الكرام أمام الرس��ول العظيم، ولقد عُرِف من الصحابة أشخاص بأَّهن
 ّاء، مثل: زيد بن ثابت، ومثل: عبد الله بن مس��عود الذي روي عن النبي اظ وقرَّ حفَّ
ا جديدًا كما أُنزل فليقرأه بقراءة  ا طريًّ ��ه أنَّه قال: )من أراد أن يقرأ القرآن غضًّ في حقِّ
اب��ن أم معب��د()100(«)101(، واعتم��د في موضوع القرآن ووقوع النس��خ في��ه، على وجود 
ٍ مِنْهَا أَوْ  النس��خ في القرآن، من خلال قوله تعالى: ﴿ما نَنْسَ��خْ مِنْ آَيَةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَأْتِ بخَِْري
ءٍ قَدِيرٌ﴾)102(، وذلك في المرحلة الثانية: »في قراءة هذه  ْ ْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَ عََىل كُلِّ شَي مِثْلهَِ��ا أَلَم
الآية، قرأ ابن عامر: ما نُنسِ��خ بضمِّ النون وكسر الس�ني، وق��رأ الباقون بفتحها- أعني 
ه قراءة ابن عامر بوجهين: أحدهما: أن يكون نسخ وأنسخ بمعنى  النون والسين- وتوجَّ
واحد، فليس في رباعي هذا الفعل، زيادةً على ثلاثيِّه في معناه. ثانيهما: أنَّ الهمزة في أنسخ 
هي همزة الصيرورة والجعل، وليست هي همزة التَّعدِية؛ لأنَّ الثلاثيّ- وهو نسخ- متعدٍّ 
بنفس��ه فلا يحتاج في التَّعدِية إلى واس��طة، فمعنى أنس��خه- على هذا- جعله ذا نسخ، كما 
هُ﴾)103(، ثمَّ إنَّه قرأ ابن كثير وأبو  َ يقال: أقبره جعله ذا قبر، كما قال تعالى: ﴿ثُمَّ أَمَاتَهُ فَأَقْبَر
عمرو: نَنس��أَها بفتح النون والهمزة، وهو مجزوم بالشرط، ولا تترك الهمزة في مثل هذا؛ 
ءُ  َام النَّسِي لأنَّ سكونها علامة الجزم، وهو من النسيء، وهو التأخير، ومنه قوله تعالى: ﴿إنَِّ



74

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ي بيع  مُونَهُ عَامًا﴾)104(، ومنه س��مِّ َرِّ لُِّونَهُ عَامًا وَيُح زِيَادَةٌ ِيف الْكُفْرِ يُضَلُّ بهِِ الَّذِينَ كَفَرُوا يُح
ر وزاد. ومنه  الأجل نس��يئة، وقال أهل اللغة: أنس��أ الله أجله، ونس��أ في أجله، يعني أخَّ
ه النسيء في الأج��ل والزيادة في الرزق فليصل رحمه()105(، ومنه قول  قول��ه: )من سرَّ
العرب: أنس��أت الإبل عن الحوض أنس��أها إذا أخرتها، وقرأ الباقون بضمِّ النون وكسر 
الس�ني، وهو النسيان، ثمِّ إنَّ الأكثر حملوه على النسيان الذي هو ضدّ الذكر، ومنهم من 
ْ نَجِدْ  َ وَلَم حمل النسيان على الترك، على حدِّ قوله تعالى: ﴿ولَقَدْ عَهِدْنَا إَىل آَدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِي
لَهُ عَزْمًا﴾)106(، بمعنى فترك، وقوله تعالى: ﴿فَالْيَوْمَ نَنْسَ��اهُمْ كََام نَسُ��وا لقَِاءَ يَوْمِهِمْ هَذَا 
ْحَدُونَ﴾)107( يعني نتركهم، هذه بعض قراءات الآية، وقرأ آخرون:  وَمَ��ا كَانُوا بآَِيَاتنَِا َجي
ما ننس��ك من آية أو ننس��خها، وقرأ آخرون: )ما ننس��خ من آية أو ننس��كها()108(«. وفي 
موضوع القرآن واللغة العربيَّة، وذلك في الاس��تدلال ع�ىل عربيَّة القرآن الكريم وليس 
في��ه دخيل م��ن اللغات الأخ��رى، وأنَّ بعض المغرض�ني وعديمي الفهم نعت��وا القرآن 
الكري��م بالخلط، فقال المصنِّف: »ومن ذلك ما وقع م��ن الخلط والخبط في فهمه ما وقع 
َ أَحَدَكُمُ  في س��ورة المنافقين وهي قوله تع��الى: ﴿وَأَنْفِقُوا مِنْ مَا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْ��لِ أَنْ يَأْتِي
يَن﴾)109(،  اِحلِ قَ وَأَكُنْ مِنَ الصَّ ��دَّ رْتَنيِ إَىل أَجَلٍ قَرِيبٍ فَأَصَّ الْـمَوْتُ فَيَقُ��ولَ رَبِّ لَوَْال أَخَّ
ووج��ه الاعتراض في هذه الآية الكريمة أن يُقال- وقد قيل-: إنَّه كيف عطف )أكن(- 
وهو مجزوم- على أصدق- وهو منصوب- والاتِّفاق بين حركات المعطوف والمعطوف 

عليه شيء لا يقبل النقاش. ونجيب عنه:

: إن هذه الآية قُرِئت بنصب أكون، فعلى هذه القراءة لا جدال ولا نقاش. ًال أوَّ

ثانيًا: إنَّه بناءً على قراءة الجزم هو أنَّ عطف الفعل المجزوم على الفعل المنصوب إذا 
كان مح��لَّ ذلك الفعل المنصوب هو الج��زم؛ لكونه في المعنى واقعًا موقع الجواب للشرط 
الموجود، شيء وارد بكثرة عند العرب، وله شواهد في الاستعمال، ومن هذا الباب قول 



75

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

اج الإياديّ: خارجة بن الحجَّ

أص��الح��ك��م وأس���ت���درج ن���وي���ا«)110(ق�����اب�����ل�����وني ب���ل���ي���ت���ك���م ل���ع�ِّلِّ
15. عل��م الفق��ه: في موض��وع الق��رآن الكري��م وبعض حك��م الأحكام وفلس��فة 
التشريع)111(، فيقول: »فاتِّس��اق التشريع أو النظام واستوس��اقه بحاجة إلى أن يركّز على 
دعائم ثلاث: أحدها: قناعة المكلَّف قناعة نفس��يَّة بحاجة إلى تنظيم شرع وتشريع نظام، 
ة الس��حيقة والمه��وى العميق. ثانيها: الإيمان بأهليَّة  ة المطلقة إلى الهوَّ وإَّال دفعت به الحريَّ
ع لذلك التشريع، والاعتقاد بأحقيَّته في وضع ذلك النظام، وإَّال لم يرضخ الرضوخ  المشرِّ
ك بذلك التشريع، ثالثها: اعتقاد المكلَّف  المطلوب، ولم يستجب لذلك النظام، ولم يتمسَّ
ز أحكامه  ��ه لا سرف فيه ولا تطفيف )...( فهو حي��ث يعزِّ بع��دل النظ��ام واعتداله، وأنَّ
بالحك��م الباهر من إيجاد نفعٍ أو دفع ضررٍ جمعت بين الحكمة والس��هولة، يعمل المكلَّف 
فيعل��م أن تشريعًا كهذا يدور به إلى المصلحة، ويدرأ عنه المفس��دة«)112(، ثمَّ يضرب مثًال 
ليس��ند رأيه فيقول: »إن من جملة ما أشار إليه القرآن الكريم من حكم الأحكام وفلسفة 
التشريع ما جاء في أمر الحيض من قوله تعالى: ﴿ويَسْ��أَلُونَكَ عَنِ الْـمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذًى 
رْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ  فَاعْتَزِلُوا النِّسَ��اءَ ِيف الْـمَحِيضِ وََال تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَإذَِا تَطَهَّ
رِينَ﴾)113(، ويس��تمرُّ في توضيحه )...( بُِّ الْـمُتَطَهِّ ابيَِن وَيُح ��بُّ التَّوَّ أَمَرَكُ��مُ اللهُ إنَِّ اللهَ يُح
ترى أنَّ هذه الآية الكريمة ألمعت ببديع الإش��ارة، وأشارت ببليغ العبارة إلى حكمة هذا 
الحكم، وفلس��فة هذا التشري��ع، وهو وجوب تجنُّ��ب المقاربة للحي��ض في الوقاع. ترى 
ًال وقب��ل كلِّ شيء أنَّ الآية الكريمة جعلت لفظة )أذىً( خبًرا عن الضمير الراجع إلى  أوَّ
الحيض، فتراها قد جعلت الحيض نفس الأذى مبالغة في التشديد وإبلاغًا للحكم بأبلغ 
تأكي��د تنفر عنه الطبائع والنفوس، ثمَّ تراها ثانيًا أبهم��ت التعبير فلم تعِّني كيفية الإيذاء 
يَّت��ه، ولم تع�ِّن�يِّ أنَّ ذلك الأذى هل هو القذر أم الضرر، ولم يتبَّني من ذا يكون متعلِّق  وكمِّ



76

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ن م��ن مقاربة الزوجين في الوقاع؛  ذل��ك الإي��ذاء، أهو الزوج أم الزوجة أم الجنين المتكوِّ
لتبِّني أنَّ الكلَّ في هذا الإيذاء على حدٍّ سواء، فأبهمت للتعميم وأجملت؛ ليكون من وراء 
هذا الإجمال تفاصيل وتفاصيل س�تراها في العاجل القريب. ثمَّ هي الثالثة الأخرى من 
مزايا هذا التعبير الأنيق تعبيره سبحانه مِن قائل: ﴿فَاعْتَزِلُوا النِّسَاءَ ِيف الْـمَحِيضِ﴾ فعَّرب 
بالاس��م الظاهر- وهو قوله: المحيض- ومن يجهل نكتة هذا التعبير الدقيق قد يخيَّل إليه 
جه�ًا�لً أن الموق��ع في التعبير للضمير، كأن يقول عزَّ مِن قائل: )ويس��ألونك عن المحيض 
قل هو أذى فاعتزلوا النساء فيه( بدل أن يقول: ﴿ويَسْأَلُونَكَ عَنِ الْـمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذًى 
رْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ  فَاعْتَزِلُوا النِّسَ��اءَ ِيف الْـمَحِيضِ وََال تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَإذَِا تَطَهَّ
رِينَ﴾، وهذا- إن وقع- فمبعثه الجهل بما  بُِّ الْـمُتَطَهِّ ابيَِن وَيُح بُِّ التَّوَّ أَمَرَكُمُ اللهُ إنَِّ اللهَ يُح
وراء هذا التعبير من رمز أو رموز؛ ذلك أنَّ الشريعة الإسلاميَّة- وهي الوسط في الشرائع، 
ذت طريقًا وسطًا  وتشريعها هو العدل والاعتدال- جمعت بين الحكمة والس��هولة، فاَّخت
 لا أم��ت ولا عوج فيه، فلم تكن لتتزمَّت في هذه المس��ألة تزمُّت الإسرائيليِّين- اليهود- 
يًا ش��ديدًا  ��ون الحائض توقِّ م يتوقَّ  وع�ىل ذل��ك أيضًا جماع��ة من مشركي الجاهليَّ��ة في أَّهن
لا ه��وادة فيه، يعتزلونها في المضاجعة، فضًال عن المواقعة، ولا تُؤاكَل ولا تُش��ارب، بل 
م المرُّ المقيت، فلم  ويعزلونها عن المس��كن عند الكثير، وهذا تزمُّت لا وجه له إَّال التحكُّ
��ت الشريعة الإس�الميَّة ه��ذا التزمُّت الش��ديد، ولم تكن لتتفلَّت تفلُّ��ت النصارى  تتزمَّ
- المس��يحيين- فاسترس��لوا مع الحائض استرس��اًال تكون معه الأضرار والمحاذير، فلم 

يعتزلوها حتَّى في المواقعة، فضًال عن المساكنة والمضاجعة.

ذت الأمر الوسط والاعتدال، فلم تُوجب على  وهنا نرى أنَّ الشريعة الإسلاميَّة اَّخت
ة، فم��ن هنا تعرف أنَّ  ال��زوج إَّال حرم��ة المواقعة للزوجة في مح��لِّ الحيض ومكانه خاصَّ
ل الآية- وهو قوله: ﴿ويَسْ��أَلُونَكَ عَنِ الْـمَحِيضِ﴾- هو مصدر  لف��ظ )المحيض( في أوَّ



77

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

بمعنى الحيض، وفي آخر الآية- وهو قوله: ﴿فَاعْتَزِلُوا النِّسَاءَ ِيف الْـمَحِيضِ﴾- هو اسم 
محلٍّ بمعنى مكان الحيض لا مصدر ولا اس��م زمان )...(، وهذه أضرار تلحق الزوجين 
ن منهما عن��د ذاك، مضافًا إلى القذر  عن��د الوق��اع في المحيض، ب��ل وتلحق الجنين المتك��وِّ
الذي تشمئزُّ منه النفوس والطِّباع )...(، فإننا نرى القرآن الكريم حكم في أمر الحائض 
بحُكم�ني، لكلِّ حكمٍ نصيب��ه البليغ من الحكمة والفائدة يتجَّىل بهما بليغ فلس��فة الشرع 
ة،  وسّر التشريع: أحد الحُكمين: تحريم مقاربة الحائض في الوقاع في مكان الحيض خاصَّ
وعلَّلته بأنَّه أذىً، وثاني الحُكمين: انتهاء التحريم بحصول النقاء والطهارة، أما الحكمة في 
ل فقد ذكر علماء التشريح وأهل الفن من علماء الفس��يولوجيا والحاذقون من  الحكم الأوَّ
الأطبَّ��اء، وبيَّنوا حال الرحم في حال الحيض، وذكروا أنَّ المهبل وقصبة الرحم وقاعدته 
والمبيضين والأغشية وكلُّ أجزاء الرحم حين نزف الدم يكون في حالة مخالفة لحالته عند 
ه من ذلك، فإنَّ أجزاءه المش��تغلة بقذف الدم تخرج عن حالته��ا الطبيعيَّة، وتحدث  خل��وِّ
فيها تش��نُّجات والتهابات يؤثِّر عليها في تلك الحال كلّ عارض جسمانّي أو نفسانّي، فإذا 
عرض��ت مع نزف الدم عارضة الش��هوة للرحم وإنزال المني للحائض، اش��تغل الرحم 
بما يعاكس ش��غل نزف الدم، فتعاك��س الأمران، وتختلُّ جميع أج��زاء الرحم، وربَّما أدَّى 
ذل��ك إلى ضرر بليغ ومرض ش��ديد، وقد ي��ؤدِّي إلى الهلاك، وإذا علق��ت المرأة بالجنين 
في تل��ك الحال، يك��ون الجنين ضعيف العض��ل، مختلُّ العصب والدماغ، غير متناس��ب 
الأعض��اء، وربَّما ولدِ معتوهً��ا أو مجنونًا أو أبله في أكثر الأحي��ان، وإذا عرض للحائض 
عارض نفسانّي من فرح أو حزن شديدَين أدَّى ذلك- في الغالب- إلى أمراض عصبيَّة أو 
ي أو التامّ أو السكتة أو الهلاك، وإذا جامع الرجل زوجته  قلبيَّة ربَّما جرّت إلى الفلج الشقِّ
ة والمثانة  الحائ��ض سرت حالة الرحم والتهاباته إلى قصبة الذكر وأفس��دت الغ��دد المنويَّ
والأنثيين، وربمَّا أدَّت إلى خلل والتهابات في الكليتَين وأبطلت عملهما الفسيولوجيّ، ثمَّ 



78

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

مت الشريعة ببالغ حكمة  مِ��ن بعد ذلك الورم العام وحبس البول والهلاك؛ ولذلك حرَّ
الله )...(وبليغ رحمته، الجماع مع الحائض؛ لحفظ الزوج والزوجة والنس��ل. ومن خلال 
ه��ذه الحكم تش��عُّ لنا حكمة أخرى في المقام هي الحكم��ة الثالثة: حرمة طلاق الحائض، 
حت ب��ه بعض النصوص،  ن��ا إن ذهبنا إلى اجتماع الحيض م��ع الحمل، كما صّرَّ وذل��ك أنَّ
ومث��ل قولهم: )إنَّ الحامل ربَّما قذفت بال��دم()114(، كان هناك حكمتان: وهي دفع 
ش��ى أن تختلط  اختلاط النس��ل وتخالط الأنس��اب؛ لاحتمال أن يكون في الرحم نطفة ُخي
ا إذا ذهبن��ا إلى أنَّ الحمل   بنطف��ة ثاني��ة، وهذا مضافً��ا إلى الحكمة التي س��تأتيك الآن. أمَّ
حت به بعض النصوص الأخُر مثل قولهم: )ما كان  لا يجتم��ع مع الحيض كما صرَّ
الله ليجم��ع الحيض مع الحبل()115(، تجلَّت لنا حكمة أخ��رى هي حفظ المرأة والمحافظة 
عليه��ا عن أن تطرقها العوارض النفس��يَّة والآلام المرهقة، فإنَّ حالة الحيض أخطر دور 
م��ن الأدوار على الم��رأة؛ لسرعة تأثُّرها حينذاك بالآلام والعوارض النفس��يَّة، وأخطرها 
عليها هو الطلاق، وذلك واضح لا س�ترة فيه. وها هنا وقد عرفت مبلغ تلك الأخطار 
المتولِّدة عن وقاع الحائض في المحيض تعرف جليًّا كيف أنَّ الآية الشريفة جمعت فأوعت 
وأوردت المع��اني الكثيرة بالألف��اظ القليلة، بل جمعتها جميعًا بلفظ��ة واحدة، وهي كلمة 
ا مس��تجيبة لكلِّ  )أذى(، وه��ذه الكلمة مضافًا إلى ما فيها من معنىً جمٍّ وموردٍ غزيرٍ أَّهن

زمان ومكان، يستطيع كلّ زمن أن يطبِّقها على ما فيه من معرفة وثقافة«)116(.

ة  وفي موض��وع الق��رآن الكريم والاجته��اد والتقليد)117(، يبتدأ بع��رض الآية الدالَّ
��ةً فَلَوَْال نَفَرَ  ع�ىل الاجتهاد والتقليد من قوله تع��الى: ﴿ومَ��ا كَانَ الْـمُؤْمِنُونَ ليَِنْفِرُوا كَافَّ
هُمْ  ي��نِ وَليُِنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إذَِا رَجَعُ��وا إلَِيْهِمْ لَعَلَّ هُوا ِيف الدِّ مِ��نْ كُلِّ فرِْقَةٍ مِنْهُ��مْ طَائفَِةٌ ليَِتَفَقَّ
��م الموضوع على مراحل: المرحل��ة الأولى: في تعريف الاجتهاد  ��ذَرُونَ﴾)118(، ثمَّ يقسِّ ْ يَح
وما هو في معناه أو حقيقته)119(، المرحلة الثانية: ينقسم الاجتهاد إلى مطلق وتجزي)120(، 



79

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

المرحل��ة الثالثة: في المجتهَد فيه- يعني فيما يصحُّ فيه الاجتهاد وما لا يصحُّ فيه- المجتهد 
في��ه)121(، المرحل��ة الرابع��ة: في ما يحتاج إلي��ه المجتهدون من العلوم الت��ي تكون شرائط 
ق الاجتهاد)122(، المرحلة الخامسة: في التخطئة والتصريف)123(، المرحلة السادسة:  لتحقُّ
في أنَّه هل يجوز للنبيّ أن يعمل بالاجتهاد أو لا؟)124(، المرحلة الس��ابعة: في التقليد، 
ض فيه لأمور منها تعريفه، وفي الدليل على جواز التقليد يستدلّ  وفيه بحوث)125(، وتعرَّ
ة الأربعة: الكتاب، والسنَّة، والإجماع، والعقل، واشتراط الأعلميَّة في مرجع  عليه بالأدلَّ

التقليد، واشتراط الحياة)126(.

16. عل��م الأصول: في موضوع القرآن وأنَّه لا تحري��ف فيه)127(، وذلك في المرحلة 
الثالث��ة: في وقوع التحريف فيه، وه��و أنَّ هذا المعنى الذي ذكرناه، من أنَّ القرآن الكريم 
لم يوص��م بوصم��ة وق��وع التحريف فيه، ه��ي ميزة الق��رآن الكريم، انماز بها على س��ائر 
س��ة، مثل التوراة والإنجيل، فإنَّ تلك الكتب قد وقعت معرضًا للتحريف؛  الكتب المقدَّ

فين، ولنا على ذلك دليلان: دليلٌ إجمالّي، ودليلٌ تفصيلّي. فتلاعبت بها أيدي المحرِّ

��ا الدلي��ل الاجمالّي على وق��وع التحريف في الت��وراة، فهو أنَّ الت��وراة- باعتراف  أمَّ
الإسرائيليِّ�ني- عرضته��ا ع��وارض تق�يض عليه��ا في أن تك��ون معرضً��ا للتحري��ف، 
ا لم تكتب على عهد المس��يح  ��ا الإنجي��ل، فقد اعترف الكثير من علماء المس��يحيِّين أَّهن وأمَّ
عيس��ى، وإنَّما كُتبت من بعده، وقد تناقضت الأناجيل فيما بينها في كثير من التعاليم 

. يَر والسِّ

س��ة عند الديانت�ني: الديانة الإسرائيليَّة ��ا الدليل التفصيلي، فهو أنَّ الكتب المقدَّ  وأمَّ
- اليهودي��ة-، والديان��ة المس��يحيَّة- النصرانيَّ��ة- تنح�صر في كتاب�ني هم��ا: العه��دان: 
ة  س في نظر كلت��ا الديانتين اليهوديَّ العه��د القديم- وهو التوراة-، والت��وراة كتاب مقدَّ
والمس��يحيَّة، وتشتمل على تس��عة وثلاثين سِ��فرًا. والعهد الجديد- الإنجيل- ومجموعه 



80

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

س��بعة وعشرون كتابًا، والأناجيل الرائجة اليوم عند المس��يحيِّين هي الأناجيل الأربعة: 
إنجي��ل متَّ��ى، وإنجيل يوحنَّ��ا، وإنجيل لوق��ا، وإنجي��ل مرقس، وحي��ث تعرف ذلك 
فلتع��رف أنَّ التحريف والتلاعب وقعا في كَِال الكتاب�ني: العهد القديم والعهد الجديد، 
التوراة والإنجيل)128(. وفي موضوع القرآن وبطلان العمل بالقياس والاستحسان)129(، 
ة  ونَ﴾)130(، ثمَّ يرتِّب الأدلَّ ُ يعرض الآية من قوله تعالى: ﴿قُلْ آَللهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عََىل اللهِ تَفَْرت
ويفِّرس حسب الموضوع، فيقول: »وهذه الآية الكريمة قليل من كثير تلك الآيات، فنراها 
مس��تجيبة لكثير من الدعوات في كثير من الآيات يستدلُّ بهذه الآية الكريمة على بطلان 
العمل بالقياس، ويستدلُّ بها على بطلان العمل بالاستحسان، ثمَّ يستدلُّ بها على بطلان 
الرجوع إلى أصالة البراءة في مش��تبه الحكم ش��بهة تحريميَّة حيث يفقد النصّ، أو يقع فيه 
الإجمال، أو تتعارض النصوص، فما أخصر لفظها وأكثر معناها، وس��تأتيك بحوث كلّ 
ب  لة مشروحة كلّ في الموضع اللائق به بابًا بعد باب«)131(، ويعقِّ م��ن هذه الأقوال مفصَّ
ا الكلام الآن فيختصُّ ببطلان العمل بالقياس، ثمَّ يتبعه القول ببطلان العمل  : »أمَّ قائًال
بالاستحسان، ثمَّ إنَّ الفرق بين القياس والاستحسان؛ ليظهر جليًّا من تعريف كلّ منهما 
مة لها  م مقدِّ في بابه تعريفًا لا يبقي مجاًال للارتياب، وقبل الدخول في صُلب الموضوع نقدِّ
كلُّ المس��اس أو بعض المس��اس في صميم البحث، ثمَّ منها إلى البحث في الصميم«)132(، 
فالمرحلة الأولى: استدلَّ الشيعة الإمامية من بطلان العمل بالقياس بالأدلة الأربعة)133(، 

ر دليل العقل على بطلان العمل بالقياس على وجهين: ثمَّ قال: »يقرِّ

، بمعن��ى أنَّ العقل حاكم بأنَّ  أحدهم��ا: حكم العق��ل ببطلان العمل بالقياس عقًال
ة عقليَّ��ة، ثانيهما: حكم العقل ببطلان العمل بالقياس  القي��اس لا يصلح لأن يكون حجَّ
ة شرعيَّة، وحكم  شرعً��ا، بمعنى أنَّ العقل حاكم بأنَّ القياس لا يصل��ح لأن يكون حجَّ
ر على وجوه،  ر على وجوه، وحكمه على الوج��ه الثاني يقرَّ ل يقرَّ العق��ل على الوج��ه الأوَّ



81

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ل فانظر إليه بإمعان. والكلام الآن في تقرير حكم العقل على الوجه الأوَّ

ل- أعني حك��م العقل ببط�الن العمل بالقياس  إنَّ حك��م العقل ع�ىل الوجه الأوَّ
ر على وجوه عديدة، منها: إنَّ العمل بالقي��اس ارتكاب طريق لا يؤمن معه  - يق��رَّ عق�ًا�لً
ر فيها دليل العقل على بطلان العمل  الخط��أ، وذلك قبيح، هذا هو أحد الوجوه التي يقرِّ
ل الذي هو  ن منه قياس على هيئة الش��كل الأوَّ بالقياس، وأنت ترى أنَّ هذا الدليل يتكوَّ
من بداهة الإنتاج بمكان، ويكون صورة القياس المؤلَّف هكذا: العمل بالقياس ارتكاب 
طريق لا يؤمن معه الخطأ، وكلُّ ارتكاب طريق لا يؤمن معه الخطأ قبيح، فتكون النتيجة 

ر-: العمل بالقياس قبيح. الحاصلة- بعد حذف المتكرِّ

ل من إيجاب  وأنت ترى أيضًا أنَّ هذا الش��كل قد توفَّرت فيه شرائط الش��كل الأوَّ
الصغ��رى وفعليَّته��ا مع كليَّة الكبرى، وه��ذا حاصل كما تراه. يبق��ى الكلام على صدق 
مة الأولى، وهي قولن��ا: العمل بالقياس ارتكاب  متي��ه، أعني صغراه الت��ي هي المقدِّ مقدِّ
مة الثانية، وه��ي قولنا: وكلُّ ارتكاب  طري��ق لا يؤمن معه الخطأ، وك�رباه التي هي المقدِّ
ة  ��ة النتيجة هي ف��رع عن صحَّ بطري��ق لا يؤم��ن مع��ه الخطأ قبي��ح، إذ لا ري��ب أنَّ صحَّ
مات، فكان لزامًا علينا التدليل على صدق هذه الناحية، فنقول: إنَّ الاستدلال على  المقدِّ
مة الأولى- أعني صغرى القياس- تبّني لك منه شيء أو بعض شيء من قبل،  ة المقدِّ صحَّ
وس��يزداد لك وضوحًا من بع��د، والآن نملي عليك ما تتجَّىل لك ب��ه حقيقة الحال بكلِّ 
رة عند المنطقيِّين- ثلاثة أقس��ام: القياس،  ة التصديقيَّة(- المقرَّ وضوح: اعل��م أنَّ )الحجَّ
ّ على  ا أن يكون م��ن حال الكلِّي ة إمَّ والاس��تقراء، والتمثي��ل؛ ذلك أنَّ الاس��تدلال بالحجَّ

حال جزئيَّاته- ومعناه ترتُّب الحكم:

: على المعنى العام، ثمَّ منه ينسحب الحكم إلى الأفراد والأشخاص بالتَّبع. ًال أوَّ



82

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ثانيًا: وبالعرض، وهذا يس��مى بـ)القياس(، وللقياس عند المنطقيِّين بحث واس��ع 
ا أن يكون من حال الجزئيَّات على حال كليِّها، وهو هذا  الأطراف في متَّسع الجهات. وإمَّ
��م إلى: تامّ، وهو ما يصفح فيه حال جميع الجزئيَّات، وهذا  ى بـ)الاس��تقراء(، وقسِّ يس��مَّ
م( فهو من هذا  ى بـ)القياس المقسَّ عندهم ليس استقراء على الحقيقة، بل هو عندهم يسمَّ
ا ناطقٌ أو  موضوعًا أو يرجع حكمًا ومآًال إليه، وذلك كما يمثِّلونه في قولهم: كلُّ حيوانٍ إمَّ
اس، تكون  اس، وكلُّ غير ناطقٍ من الحيوان حسَّ غير ناطقٍ، وكلُّ ناطقٍ من الحيوان حسَّ
��اس. هذا هو الاستقراء التامّ أو  ر-: كلُّ حيوانٍ حسَّ النتيجة عندهم- بعد حذف المتكرِّ
��م، وهو عند المنطقيِّ�ني يفيد اليقين. أما الاس��تقراء الناقص فهو تتبُّع أكثر  القياس المقسَّ
، كما يمثِّلونه بقولهم: كلُّ حيوان  ّ ّ أو حكم كلِّي الجزئيَّات- لا كلّها-؛ لإثبات حكم الكلِّي
؛ لأنهم  ّ ّ أو حكموا به على الكلِّي ه الأس��فل عند المضغ، جاءوا بهذا الحكم الكلِّي ك فكَّ يحرِّ
وجدوا أنَّ الأكثر من أفراد الحيوان محكوم بهذا الحكم، مثل: الإنسان والفرس والحمار، 
إلى غير ذلك ممَّا صادفوه من أفراد الحيوان، هذا هو الاستقراء الناقص، وهذا يفيد الظنَّ 
عنده��م لا اليقين؛ لج��واز أن يخلف بعض الأف��راد عند هذا الحك��م؛ لأنَّ المفروض أنَّه 
تتبُّ��ع أكثر الأفراد لا كلَّ الأفراد. وق��د تخلَّف بعض الأفراد عن هذا الحكم بالفعل، فقد 
ه الأعلى عند المضغ فلم يطرد الحكم في جميع الأفراد، من  ك فكَّ وجدوا أنَّ التمس��اح يحرِّ
ا إذا اكتفى  أج��ل ذلك أفاد الظ��نَّ عندهم لا اليقين، لكن ذل��ك إذا أُريد منه الحك��م، أمَّ
بالحك��م الجزئيّ أفاد عنده��م اليقين بلا كلام، ك�ام يُقال: بعض الحي��وان فرس وبعضه 
ك فكه الأسفل عند المضغ، وكلُّ إنسان أيضًا كذلك، ينتج قطعًا  إنس��ان، وكلُّ فرس يحرَّ
ه الأس��فل عند المضغ، فالنتيجة يقينيَّ��ة بلا ارتياب. هذا هو  ك فكَّ أنَّ بع��ض الحيوان يحرِّ
الاس��تقراء بكَِال قس��ميه م��ن التامِّ والناقص ق��د عرفتهما وعرفت ما له�ام من الأحكام، 
 ّ ��ة التصديقيَّة من حال أحد الجزأي��ن المندرجين تحت كلِّي ا إذا كان الاس��تدلال بالحجَّ أمَّ



83

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ع�ىل حال الجزئيّ الآخر، وبعبارة أوضح: تشري��ك جزئيّ مع جزئيّ آخر في علَّة الحكم 
ليثب��ت الحكم فيه- وهذا هو المعَّرب عن��ه عند المنطقيين بـ)التمثيل(، وعند الفقهاء وعلماء 
الأصول بـ)القياس(، فالقياس عند علماء الأصول هو التمثيل في لس��ان المنطقيِّين. لا بدَّ 

مات ثلاث عَّرب عنها بالأركان: في التمثيل من مقدِّ

الأولى: إنَّ الحكم ثابت في الأصل، أعني المشبَّه به.

الثانية: إنَّ علَّة الحكم في الأصل هو الوصف الخاص والنعت المخصوص.

الثالثة: إن ذلك الوصف الموجود في الفرع، أعني المشبَّه.

مات الث�الث، انتقل الذهن إلى كون الحكم ثابتًا في  ق العلم بهذه المقدِّ فحي��ث يتحقَّ
مة الأولى ولا في   الفرع أيضًا ثبوته في الأصل، وذلك هو المطلوب في التمثيل، وليس في المقدِّ
مة الثانية، وبثبوتها  مة الثالثة إش��كال أو بعض إش��كال، إنَّما الإشكال في ثبوت المقدِّ المقدِّ
مة الثانية، أعني كون علَّة الحكم في الأصل  ة القياس للمنطقيِّين في إثبات المقدِّ يثبت حجَّ
دتها عندهم  ة، ولذلك النعت المخصوص طرق كثيرة عمَّ المشبَّه به هو تلك الصفة الخاصَّ

طريقان:

ى بطريق )ال��دوران(، ومعناه ترتُّب الحكم ع�ىل الوصف الذي  أحدهم��ا: ما يس��مَّ
ل��ه صلاحيَّة العلية وجودًا وعدمً��ا، كترتُّب الحرمة في الخمر على الإس��كار، فإنَّه ما دام 
مس��كرًا، فهو حرام، فإذا زال عنه الإس��كار زالت عنه الحرم��ة، قالوا: والدوران علامة 

كون المدار- أعني الوصف- علة للدائر، أعني الحكم.

ى أيضا بـ)السبر والتقسيم(«)134(. ثانيهما: )الترديد(، ويسمَّ

ض إلى بعض المصطلحات  ��ة في تفنيد القياس، يتعرَّ ث��مَّ بعد أن يناقش آراء أهل الملَّ
ى بـ: تخريج  ى بـ: تنقيح المناط، ومنها ما يس��مَّ ��ق بالقياس، وهي منها ما يس��مَّ الت��ي تتعلَّ



84

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ى بـ: تحقيق المن��اط)135(، وفي موضوع الق��رآن الكريم والاجتهاد  المن��اط، ومنها ما يس��مَّ
يّ إليه في كلِّ  والتقلي��د)136(، إذ قال: »الموق��ع الثالث من الكلام: في جواز رج��وع العامِّ
مس��ألة اجتهد فيها هو، وهذا أيضًا كس��ابقيه محلّ الكلام والخلاف، فإن قلنا: إنَّ مدرك 
وج��وب التقليد هو الس�رية العقلائيَّ��ة، وهو رجوع الجاه��ل إلى العالم فيما ه��و عالم به، 
ة ج��واز التقليد  والمجته��د المتجزّي ممَّن يص��دق عليه هذا العن��وان فنعمت حينذاك أدلَّ
ة  هكذا. وإن قلنا بأنَّ مدرك وجوب التقليد هو الأدلة اللفظيَّة، واس��تفدنا من تلك الأدلَّ
الإطلاق أو العموم. أما لو قلنا بأنَّ السيرة العقلائيَّة لم يتمّ قيامها في مثل هذه الأحوال، 
أو أنَّ بناء العقلاء لم يقم على الرجوع إلى مثله ولا أقلَّ من الشكِّ في هذه الناحية، والشكُّ 
في المق��ام كافٍ في ع��دم جواز الرجوع؛ ذل��ك أنَّ بناء العقلاء أو الس�رية العقلائية دليل 
��ك عند الش��كِّ في عمومه وإطلاقه، فلا بدَّ في الش��كِّ في حصوله  لُبِّيّ لا لس��ان له يتمسَّ
��ة، وهكذا الحال إن  ن، وهو الرج��وع إلى المجتهد المطلق خاصَّ م��ن الأخذ بالق��در المتيقَّ
ا إنَّما س��يقت؛ لبيان أصل  لم نس��تفد الإطلاق أو العموم م��ن الأدلة اللفظيَّة، ونقول: إَّهن
تشري��ع التقليد لا لبيان كيفيَّته، كما هو الحال في كث�ري من الإطلاقات والعمومات، هذا 
ا الرجوع إلي��ه في الحكومة، ونفوذ تلك الحكومة في  بالنظ��ر إلى الرج��وع إليه في فتواه، أمَّ
فصل الخصومة، فالأمر فيه أش��دُّ إشكاًال ممَّا س��بق من تلك المراحل والمسائل، فإنَّك قد 
عرفت فيما س��لف أنَّ مقام الحكومة أعلى شأنًا من قيمة الفتيا، فإذا أشكل الأمر في الفتيا 
قين نفى البعد عن نفوذ حكومته فيما  فكي��ف الحال في الحكومة، هذا ولكن بع��ض المحقِّ
ه عرفً��ا إنَّه ممَّن عرف  ا بها واجته��د فيها بأن يص��حّ أن يُقال في حقِّ إذا ع��رف جمل��ة معتدًّ
 أحكامه��م«)137(. وفي المرحل��ة الثالث��ة: في المجتهد في��ه- يعني فيما يصحُّ في��ه الاجتهاد 
 .) ف بأنَّه )كلُّ حكمٍ شرعيّ ليس علي��ه دليل قطعيّّّ وم��ا لا يصحُّ فيه- المجتهد فيه ع��رِّ
هذا التعريف كس��ائر التعريفات مش��تمل على جنس مدخل، وعلى فصل مخرج، فقولنا: 



85

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

)حكم( مدخل لكلِّ حكم عقليًّا كان أو شرعيًّا. فقولنا: شرعيّ مخرج للأحكام العقليَّة، 
حي��ث إنَّ العقليَّة المحضة مثل قولنا: الكلُّ أعظم من الجزء، أو إنَّ النقيضَين لا يجتمعان 
رة من قبل الشرع، مثل قبح الظلم وحس��ن  ولا يرتفع��ان. وهكذا الأحكام العقليَّة المقرَّ
الإحس��ان، لا تقع محًّال لاجتهاد المجتهدين، إذ هي غير قابلة للخلاف والاختلاف، بل 
ه��ي ممَّا اتَّفق��ت عليها العقول، وقولن��ا: ليس عليه دليل قطعيّ، خ��رج ما كان عليه من 

الأحكام الشرعيَّة قد دلَّ عليه دليل قطعيّ، وذلك قسمان:

ل: الأحكام الشرعيَّة الأصليَّة، وذلك كالمعتقدات الدينيَّة التي أوجب الشارع  الأوَّ
 الاعتقاد بها على الإنس��ان عن طريق العلم القطع��يّ الذي لا تدخله الظنون، فمثل هذه 

ة القطعيَّة. لا تقع محًّال للاجتهاد حيث هي مدلولة بالأدلَّ

والقس��م الثاني: الأحكام الشرعيَّة الفرعيَّة التي قامت عليه��ا الضرورة الدينيَّة من 
ة مثل الصوم، أو وجوب الصلاة، أو حرمة الخمر والزنا، أو غير ذلك من  المسلمين عامَّ
تها  التكالي��ف القطعيَّة من أفعال وتروك، فمثل هذه أيضًا لا تقع محًّال للاجتهاد؛ لأنَّ أدلَّ
قطعيَّة، فلا تك��ون معرضًا لاختلاف الأنظار والآراء، فالذي يقع محَّال للاجتهاد ويجوز 
للمجتهدين الاجتهاد فيه هو الأحكام الشرعيَّة والفرعيَّة التي لم يقم عليها دليل قطعيّ، 

وذلك في الأحكام الشرعيَّة الفرعية كثير)138(.

وفي »المرحل��ة الخامس��ة: في التخطئة والتصري��ف، اتَّفقت الكلمة ب�ني العلماء على 
التخطئ��ة في العقليَّات، بمعنى أنَّ المجتهد في ما يتعلَّق بالأحكام العقليَّة، يجوز أن يخطئ 
ا في الشرعيَّات- يعني الاجتهاد فيما  ويجوز أن يصيب، فليس بمصيب على كلِّ حال، وأمَّ
ة إلى التخطئة  يتعلَّق بالأحكام الشرعيَّة- فقد اختلفت فيه الكلمة، فذهب أصحابنا عامَّ
��ل إليه من الأح��كام الشرعيَّة؛  في ذل��ك، بمعن��ى جواز الخطأ ع�ىل المجتهد في ما يتوصَّ
وذلك نظ��رًا لما وقع الاتِّفاق بينه��م عليه، وتضافرت بذلك النص��وص، وتواترت على 



86

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ه علم ولا جهل، ولا  ذل��ك الرواي��ات، من أنَّ لله تع��الى في كلِ واقعة حكمًا ثابتًا لا يغ�ِّر�يِّ
أثر فيه لاجتهاد المجتهدين بوجهٍ من الوجوه، والمجتهد قد يصل إليه وقد لا يصل إليه، 
ة، فقد  ��ة، ويخالفهم في ذلك العامَّ فيخط��أ حينذاك أو يصيب. هذا مذهب أصحابنا عامَّ
ذهبوا إلى أنَّ كلّ مجتهد مصيب- على خلاف في كيفيَّة هذه الإصابة- وعلى أيِّ حال فإن 
كان غرضه��م م��ن هذه الإصابة هو الالتزام بإنش��اء أحكام في الواق��ع بعدد الآراء، بأن 
ة، فقد  تكون الأحكام الم��ؤدِّي إليها الاجتهادات أحكامًا واقعيَّة ك�ام هي أحكام ظاهريَّ
ذه��ب ها هن��ا بعض الأعلام من الأصحاب ب��أنَّ هذا لا محالية في��ه، وإنَّما هو مخالف لما 
 تواتر من الأخبار، مضافًا إلى الإجماع على أنَّ لله تعالى في كلِّ واقعةٍ حكمًا يشترك فيه العالم 

بلا خلاف، وإن كان غرضهم منه الالتزام بإنشاء الأحكام على وفق آراء المجتهدين بعد 
الاجتهاد، بمعنى أنَّه لا حكم هناك من رأس، وإنَّما يخلق الحكم بعد اجتهاد المجتهدين، 

ويحصل بعد حصول آراء المستنبطين.

فهذا القول يحلَّل إلى وجهين، فإن التزم ذلك بالنسبة إلى الحكم الواقعيّ- بمعنى أنَّه 
لا حكم لولا الاجتهاد والاستنباط- فذلك ممَّا يمنعه العقل وهو من المحاليَّة بمكان، إذ 
هو مضافًا إلى ما عرفت ممَّا س��لف من مخالفته المتواتر من الروايات، ومن الإجماع القائم 
على أنَّ لله تعالى في كلِّ واقعةٍ حكمًا يشترك فيه الجميع يلزم منه أن لا يبقى موضوع لاجتهاد 
المجتهدين، إذ ليس الاجتهاد في حقيقة واقعه وواقع حقيقته إَّال اس��تفراغ الفقيه وِسْ��عه 
ة، فلا بدَّ إذن من أن يكون حكمًا محفوظًا  لاستنباط الأحكام الشرعيَّة من مداركها الخاصَّ
ه علم ولا جهل يفحص المجتهد عنه ويبحث المستنبط عنه؛ ليظفر به، وليس حتمًا  لا يغيِّر
أن يصل إليه، فقد يصل وقد لا يصل، والحكم هو الحكم في كلِّ تلك الأحوال والشؤون، 
ف��إذا لم يك��ن للحكم عين ولا أثر- وهذا نتيجة حتميَّة لازم��ة لمن يرى هذا الرأي- فأيّ 
فحص حينذاك؟ وأيّ اس��تنباط؟ نعم، إن أُرِيد من الحكم هو الحكم الفعلّي، ومعناه أنَّ 



87

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ص عمَّا هو الحكم واقعًا وإنش��اءً- لك��ن ما يؤدِّي اجتهاده إليه  المجته��د- وإن كان يتفحَّ
يك��ون هو حكمه الفعلّي حقيقة، ونظرًا إلى أنَّ الحك��م الفعلّي هو عبارة عن الحكم الذي 
ة، فلم يك��ن هو ذلك الحكم  ��ل إليه كلُّ مجتهد حس��بما يوصله إلي��ه اجتهاده خاصَّ يتوصَّ
ق عليه الآراء، بل هو  الذي يشترك فيه العالم والجاهل، وليس هو بذلك الحكم الذي تتفَّ
ممَّ��ا يختلف باختلاف الآراء، فالتصويب بهذا المعنى لا اس��تحالة فيه، وهذا هو المراد من 
- حس��بما  كلام بع��ض الأع�الم أنَّ ظنِّيَّة الطريق لا تنافي قطعيَّة الحكم، لكن هذا إنَّما يتمُّ
ا لو قيل  قين- بناءً على اعتبار الأخبار من باب السببيَّة والموضوعيَّة، أمَّ أفاده بعض المحقِّ
ين- فليس الأمر  ق�ني والمحقِّ باعتباره��ا من باب الطريقيَّة- وه��و الذي عليه أكثر المحقِّ
يات الطرق والأمارات المعتبرة على هذا الاعتبار ليس��ت بأحكام حقيقيَّة  كذلك، إذ مؤدِّ
نفسيَّة، وليس معنى الحكم بحجيَّتها إَّال تنجز مؤدّياتها عند إصابتها، والعذر عند خطئها 
ة«)139(،  فق��ط، وليعلم أنَّ ه��ذا الذي ذكرناه من الخطيئة هو رأي أصحابن��ا الإماميَّة عامَّ
ث��مَّ يعرض للآراء الأماميَّة، ويعرض لآراء الش��افعيّ وأبي حنيفة ومالك وأحمد، فيقول 
فاضطرب��ت آراؤهم فتارةً قالوا بالتصويب لكلِّ مجتهد، وتارةً قالوا كقولنا، إنَّ الأحكام 
تابع��ة للمصالح والوجوه التي تقع عليها الأفع��ال، وذلك لا يكون إَّال واحدًا ولأنَّه لو 
كان كلُّ مجتهد مصيبًا لزم اجتماع النقيضين؛ لأنَّ المجتهد إذا غلب على ظنِّه أنَّ الحكم هو 
الح��لّ فل��و قطع بأنَّه مصيب لزم منه القطع بالمظنون والإجم��اع من الصحابة على إطلاق 
لفظ الخطأ في الاجتهاد. الدليلان إن تس��اويا تساقطا وإَّال وجب التراجح والإجماع على 
شرع المناظ��رة، فلو لم يكن تبيين المطلوب مطلوبًا للش��ارع لم يكن كذلك؛ ولأنَّ المجتهد 
طالب فلا بدَّ له من مطلوب، ولأنَّه يلزم اجتماع النقيضَين لأنَّ الشافعيّ إذا اجتهد وقال 
ا تكون حرامًا بالنظر إليها وحلاًال  لزوجت��ه الحنفيَّة المجتهدة: أنت بائن، ثمَّ راجعها فإَّهن

جها آخر بوَلّي)140(. جها ولّي ثمَّ تزوَّ بالنظر إلى الزوج، وكذا لو تزوَّ



88

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

المرحل��ة السادس��ة: في أنَّه هل يجوز للنب��يّ أن يعمل بالاجته��اد أو لا؟ »الحقُّ 
��ه لم يكن متعبِّدًا بالاجته��اد لقوله تعالى:﴿وَمَ��ا يَنْطقُِ عَنِ الْـهَ��وَى﴾)141(؛ ولأنَّه  إنَّ
؛ ولأن مخالفه كافر، ومخالف المجتهد  قادر ع�ىل تحصيل العلم، فلا يجوز له العمل بالظنِّ
ليس بكاف��ر؛ ولأنَّه كان يتوقَّف في الأحكام على الوحي؛ ولأنَّ تجويز اجتهاده يفضي إلى 
تجويز اجتهاد جبرئيل فيندفع القطع بالوحي«)142(. وفي اشتراط الأعلميَّة في مرجع 
��ا القائلون بالمنع المطلق  تهم، فقال: »أمَّ التقليد)143(، فقد اس��تدلَّ المانع��ون، وعرض أدلَّ
وا أيضًا بوجوه، منها الثالث: أنَّ قول الأفضل أقرب من غيره جزمًا، فيجب  فقد اس��تدلُّ
ب من صغرى وكبرى،  ، وأنت ترى أنَّ هذا الوجه كأنَّه تركَّ الأخذ به عند المعارضة عقًال
فالصغرى هي قولنا: إنَّ فتوى الأفضل أقرب من غيره، والكبرى هي قولنا: كلُّ ما كان 

أقرب يجب الأخذ به، وقد مُنع هذا الوجه بصغراه وكبراه

ا الصغرى: فقد ردت بأن لا نس��لِّم أقربيَّة فتوى الأفضل من فتوى المفضول إلى  أمَّ
الواق��ع، فقد تك��ون فتوى غير الأفضل أق��رب من فتوى الأفض��ل؛ لموافقته لفتوى مَن 
ا   ه��و أفض��ل منه ممَّن مات، ولا يصغ��ى إلى أنَّ فتوى الأفضل هي في نفس��ها أقرب؛ فإَّهن
لو سلمت فلا تكون صغرى لهذه الكبرى المدعاة لبداهة أنَّ العقل لا يرى تفاوتًا بين أن 

تكون الأقربيَّة في الأمارة لنفسها أو لأجل موافقتها لأمارة ثانية.

وأما الكبرى: فقد ردت بأنَّ ملاك حجيَّة قول الغير تعبُّدًا- ولو على نحو الطريقيَّة- 
لم يعلم أنَّه القرب من الواقع، فقد يكون ما هو في الأفضل وغيره سيان، ولم يكن لزيادة 

القرب في أحدهما دخل من رأس فلا يتمّ الادِّعاء.

��ن؛ وذلك لدوران الأمر بين  الراب��ع: هو ك��ون الرجوع إلى الأفضل هو القدر المتيقَّ
ة ع�ىل المكلَّف، إما أن تكون ه��ي فتوى الأعلم فقط،  التعي�ني والتأخ�ري بداهةً أنَّه الحجَّ
��ة كِلا القَولَين، فالحكم التخيير، وعلى  ا أن تكون الحجَّ فالحك��م- إذن- هو التعيين، وإمَّ



89

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ة ع�ىل كلِّ حال، فالأخذ بها متع�َّن�يَّ بلا كلام، ورد  كلِّ تقدي��ر تك��ون فتوى الأعلم حجَّ
ا  ��ا عقًال وإمَّ حة إمَّ هذا الاس��تدلال بأنَّ ه��ذا الدوران المذكور فرع ك��ون الأعلميَّة مرجَّ
ل الكلام لعدم الدليل عليه، فيكون أش��به شيء بالمصادرة على المطلوب.  ، وه��و أوَّ نق�ًا�لً
ه��ذا م��ا أردنا البحث عنه في هذا الموضوع على الإجم��ال، فلننتقل إلى موضوع آخر وهو 
اش�تراط الحي��اة في الـمُفتين: هذه المس��ألة على حدِّ المس��ألة الس��ابقة، وفيها م��ا فيها من 
صه  الخلاف والاختلاف، لكن يضاف إلى الخلاف هنا: أنَّ اشتراط الحياة في المفتين خصَّ
مه في الابتداء والاس��تدامة،  ز البقاء، وبعضه��م عمَّ  بعضه��م بالتقلي��د الابتدائيّ وج��وَّ
ا الجواز العام أو المنع  وعلى كلٍّ فالبحث في المس��ألة يجب أن يكون ع�ىل وجهها العام، إمَّ

العام.

المعروف بين الكثير- بل الأكثر من الأصحاب- هو اشتراط الحياة، والمعروف بين 
أهل السنَّة والجماعة هو عدم هذا الاشتراط، وهو خيرة الإخباريِّين من الشيعة الإماميَّة، 

وإلى ذلك ذهب فريق من أصحابنا المجتهدين«)144(.

ض إلى: تفسي�ر الموضوع بالنظر عن طريق ترتيب  17. وبعد أن ينهي البحث يتعرَّ
الآث��ار، ففي موضوع الفرق بين القرآن والإس�الم والإيمان، ق��ال في ترتيب الآثار على 
ا لو نظرنا إلى الآثار المترتِّبة عليهم في هذه الحياة  المؤمن والكافر والمس��لم والفاس��ق: »أمَّ
- حكم  أو الحياة الثانية، فربَّما نقول: يختلف الحكم باختلاف هذه الأقسام، فليس- مثًال

الشاكِّ وقد بلغته الدعوة حكم الشاكِّ حيث لم تبلغه الدعوة«)145(.

لات البحث، كما في موضوع  18. وبعد كلِّ ذاك يزيد البحث تعقيبات هي من مكمِّ
الف��رق بين القرآن والإيمان والإسال�م، بقوله: »بقي ش��يئان، هما م��ن توابع البحث عن 
له�ام: أنَّ فاع��ل الكب�رية، هل ه��و مؤم��ن أو لا«)146(. وفي موض��وع القرآن  الإي�امن: أوَّ
ض لها  وع��ذاب القبر، أو البرزخ، قال: »هذا وقد بقيت هناك أش��ياء لعلَّه ليس في التعرُّ



90

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

كب�ري اهتمام، منها: أنَّ س��ؤال القبر ه��ل يتناول الصبيان؟ قال قائ��ل بذلك، ولكن الحقَّ 
 خلافه، إذ الس��ؤال في القبر إنَّما يتبع المس��ؤولية، ووضع قلم التكليف حيث لا مسؤولية 
ل منه  ولا تكليف، فلا سؤال، وإدخال أطفال المؤمنين في الجنَّة- بناء على القول به- تفضُّ
س��بحانه، لا استحقاق. ومنها: هل إنَّ الأنبياء يُسألون أو لا يُسألون؟ قال قائل بالنفي، 
وق��ال قائ��ل بالإثبات، وهذا- كما ت��راه- كلام لا ثمرة فيه، في الاعتق��اد ولا في العمل. 
ب المصلوب عذاب القبر وهو شيء مرَّ الإش��كال فيه والجواب عنه  ومنها: أنَّه كيف يعذَّ
في بدء هذه البحوث، ويضاف إلى ذلك: إنَّ كثيرا من الأخبار وردت بأنَّه يضغطه الهواء، 

فالجو قبره، وعذابه جنس ما قبر فيه«)147(.

��ه لا تناقض فيه، قوله: »ونحن لو فتَّش��نا القرآن  وفي موض��وع القرآن الكريم، وأنَّ
ال��ذي علَّمه الله تعالى لنبيِّه لوجدنا فيه من الش��عر ال�يشء الكثير، حتَّى إنَّ بعض الأدباء 
نها آيات من القرآن الكريم، ممَّا يدلُّ على  ة وضمَّ نظم البحور الس��تَّة عشر بأوزانها الخاصَّ
��ه لي��س من أوزان الش��عر شيء إَّال وهو في الق��رآن الكريم، ولنذكر ه��ا هنا بالآيات،  أنَّ

وتمتعًا للأسماع والأبصار«)148(.

وفي موضوع القرآن وبطلان العمل بالقياس والاستحس��ان، »ولنذيِّل هذا البحث 
بما له معه مس��يس المناس��بة، تعميمًا للنفع ودفعًا للبقيَّة الباقية من بعض الشبهة في بعض 
ة ممَّا لها- حس��بما عرفت وستعرف-  الأذهان، ذلك هو شرح بعض المصطلحات الخاصَّ
ى  ونه بالمصالح المرس��لة تارةً، منها ما يسمَّ مزاج واختلاط بتلك البحوث، منها ما يس��مُّ
ى بـ: تحقيق المناط، ومنها  ى بـ: تخريج المناط، ومنها ما يسمَّ بـ: تنقيح المناط، ومنها ما يسمَّ

ى بـ:النقض«)149(. ما يسمَّ

ة،  ل مرَّ 19. لكن��ه وبعد عرضه للآراء المذاهب والفِرق يبدأ بمناقش��تها كما فعل أوَّ
ا للقارئ، لذل��ك لا يبقي صغ�رية ولا كبيرة ذَكَرها  فه��و يزي��د في البحث ارتباطًا وش��دًّ



91

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

العلماء الس��ابقون له في الموضوع حتَّى يش��بعها بحثًا ورأيًا وتفنيدًا وتاييدًا، وهي ش��اهد 
نه وعلميَّته البحثيَّة التي قلَّما تجد من الباحثين مثله. على تمكُّ

20. بعد عرضه للآراء ومناقش��ته لها، يص��ل إلى نتيجة في موضوع القرآن والإيمان 
والإسلام: فيقول: »وقد عرفت أنَّ الذي اخترناه هو أنَّ الإسلام، هو الاعتراف اللسانّي 
فقط، والإيمان هو الاعتراف اللسانّي والاعتقاد القلبيّ، والله أعلم بحقيقة الحال، وفوق 

كلِّ ذي علمٍ عليم«)150(.

وفي موض��وع القرآن وع��ذاب القبر، أو ال�ربزخ، يقول: »المرحل��ة الرابعة: هو أنَّ 
المس��تفاد من الآي��ات والروايات- ممَّا مرَّ س��ابقًا- هو أنَّ الع��ذاب في القبر والثواب فيه 

متَّصل إلى يوم القيامة«)151(.



92

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

المبحث الثالث

د م�سلم الِحلِّيّ، درا�سة تطبيقيَّة التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

بعد هذه الجولة في منهج المصنِّف وآليَّاته، ارتأى الباحث أن يذكر بعض النماذج من 
ة  ة التنويع في اختيار النماذج التفسيريَّ شذرات التفسير الموضوعيّ، وقد أخذ البحث أولويَّ
م��ن جه��د المصنِّف، فق��د اختار الباح��ث موضوعًا يطغ��ى عليه الإس��لوب الكلاميّ، 
��ا الموضوع��ات الأخ��رى فقد تركه��ا البح��ث كالأصولّي،  والتفس�رييّ، والفقه��يّ، أمَّ
ا متش��ابهة في طريقة البحث والاس��تدلال، ولما  واللغ��ويّ، والحديثيّ، والفلس��فيّ؛ لأَّهن
نق��ول يطغى عليه، م��ن عنوانه وطريقت��ه البحثيَّة في الاس��تدلال، وإَّال فالمصنِّف كانت 
آليَّات��ه ش��ملت الجميع من ه��ذه المواضيع، فقد يبحث مس��تدًّال على الموض��وع الفقهيّ 
ة وحديثيَّة وكلاميَّة وفلسفيَّة ومنطقيَّة، وهي دلالة على  - أصوليَّة وتفسيريَّ بآليات- مثًال

سعته العلميَّة والموسوعيَّة في الاستدلال والبحث، وإليك النماذج:

الفرق بين القر�آن والإ�سلام والايمان

ة بالموضوع، فيتَّخذ الخطوات الآتية: يبدأ المصنِّف في تفسير الآيات الخاصَّ

ْ تُؤْمِنُوا وَلَكنِْ  عَْرَابُ آَمَنَّا قُلْ لَم عرض الآية التي محلّ البحث، قال تعالى: ﴿قالَتِ اْأل
قُولُوا أَسْلَمْنَا﴾)152(.

ثمَّ يعرض آراء المذاهب والفرق: فيقول: »اختلفت كلمة أهل الإسلام- ولا تزال 



93

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

مختلفة- في تحقيق حقيقة معنـَيَيِّ الإيمان والإس�الم، وقد بلغت أقوال قائليهم في معناهما 
إلى ستَّة أقوال أو تزيد«)153(.

وم��ن خلال عرض جذر الكلم��ة في اللغة، يقول: »لكن هذا بع��د اتِّفاقهم على أنَّ 
الإي�امن في اللغة هو التصديق ع�ىل حدِّ ما قال س��بحانه:﴿وَمَا أَنْتَ بمُِؤْمِ��نٍ لَنَا﴾)154(، 
ق، فالخلاف والاختلاف بينهم في معناهما بالمصطلح الشرعيّ أو المتشرعيّ،  يعن��ي مصدِّ
ل من تلك الأقوال- وهو قول الكراميَّة-: إنَّ الإيمان هو الإقرار بالشهادتين  فالرأي الأوَّ
فقط، مس��تدلِّين على ذلك بقوله: )أُمرت أن أقاتل الناس حتَّى يقولوا لا إله إَّال الله، 

د رسول الله()155(...«)156(. محمَّ

ًال إلى القرآن الكريم، فيقول: »وأجيب عن هذا  ث��مَّ يجيب عن كلِّ رأي بالرجوع أوَّ
الاستدلال، بأنَّ هذا تحديد للإسلام، لا الإيمان، والإسلام أعمُّ من الإيمان مستدلِّين على 
عَْرَابُ  ذل��ك بما افتتحنا به فاتحة الموضوع، وهو الآية الكريمة من قوله تعالى: ﴿قالَتِ اْأل

آَمَنَّا﴾...«)157(.

مين  ثمَّ مس��تندًا بالأحادي��ث والروايات الواردة عن الرس��ول، بقول��ه: »متمِّ
ه��ذا الاس��تدلال بتمام هذا الحدي��ث المذكور، وهو قول��ه: )فإذا قال��وا ذلك حقنوا 
د  نا، وحس��ابهم على الله()158(، وهذا يدلُّ على أنَّه حدَّ منِّي دماءهم وأموالهم إَّال بحقِّ
الإس�الم لا الإيمان. الرأي الثاني- وهو قول جهم بن صفوان، وأبي الحس��ن الأشعريّ، 
ل الدين معرفته  ��كين في ذلك بما ورد م��ن أنَّ )أوَّ وبع��ض الإماميَّ��ة-: إنَّه المعرفة، متمسِّ

سبحانه()159(...«)160(.

 وي��ردُّ ع�ىل ه��ذه ال��رأي بالرج��وع إلى الق��رآن الكري��م: »وردت ه��ذه الدع��وى 
ودليلها بأنَّه لو كانت المعرفة هي الإيمان، لم يقل سبحانه: ﴿فلََّام جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا 



94

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ه؛ لأنَّ الكفر ضدَّ  ب��هِ﴾)161(، فقد جمع تعالى المعرفة م��ع الكفر، والشيء لا يجتمع مع ضدِّ
ا وَاسْ��تَيْقَنَتْهَا﴾)162(، فقد جمع تعالى  َ الإي�امن. وكذلك ردُّوها بقوله تعالى: ﴿وَجَحَدُوا بِه
وصفه��م بالجحد مع اس��تيقان النف��س. وكذلك ردُّوه��ا بقوله تعالى، حكاي��ةً عن قول 
رَْضِ﴾)163(،  وَاتِ وَاْأل َام ءِ إَّال رَبُّ السَّ موس��ى لفرعون: ﴿لَقَدْ عَلمِْتَ مَا أَنْزَلَ هَؤَُال
فأثب��ت لفرعون المعرفة، بل العلم، ولم يك��ن فرعون من الإيمان على شيء. فهذه الآيات 
��ت دلال��ة واضحة ع�ىل أنَّ الإيمان شيء، والمعرف��ة شيء آخر، فلا تك��ون المعرفة هي  دلَّ
الإيمان. الرأي الثالث، وهو مذهب أبي علي الجبائيّ وابنه أبي هاشم: إنَّ الإيمان هو فعل 
ة على  ��كين في ذلك بظواهر آيات وروايات ظنُّوها دالَّ مات، متمسِّ الواجبات وترك المحرَّ
ما يذهبون إليه. وهو بذلك لم يس��توفِ الردَّ مشيًرا إليه بعد ذلك بقوله: »وسيأتي ذِكرها 
وذِكر ما في الاستدلال بها على المقصود من الردود، الرابع: وهو قول قدماء المعتزلة: إنَّ 
الإي�امن عمل الجوارح من أنواع الطاعات، مس��تدلِّين على ذلك بأنَّ فاعل الحرام وتارك 

الواجب مخزيّ ولا شيء من المؤمن بمخزيّ«)164(.

الرجوع إلى المنطق بقوله مستشهدًا بالآيات الكريمات: »وهذا- كما تراه- استدلال 
م��ن القائلين بهذا القول عن طريق القياس على هيئة الش��كل الث��اني، فالنتيجة منه- بعد 
م وتارك الواجب بمؤمن، وهذا هو  حذف المتكرر- تكون هكذا: لا شيء من فاعل المحرَّ
 المطلوب، وقد مرَّ عليك مرارًا: أنَّ كلَّ قياس من الأقيس��ة- مهما كان ش��كله وشاكلته- 
متاه، الأولى- وهي صغراه-، والثانية- وهي  لا ينت��ج النتيجة المطلوبة إَّال حيث تتمُّ مقدِّ
متين، لتتمَّ  كبراه-. إذن كان لزامًا على هؤلاء القائلين الاستدلال على تماميَّة كلٍّ من المقدِّ
النتيج��ة، وقد اس��تدلُّوا على الصغرى فقالوا: إنَّ أحد الأقس��ام قاط��ع الطريق وهو ممَّن 
رَْضِ  َارِبُونَ اللهَ وَرَسُ��ولَهُ وَيَسْ��عَوْنَ ِيف اْأل َام جَزَاءُ الَّذِينَ يُح يدخ��ل النار؛ لقوله تعالى:﴿إنَِّ
رَْضِ  فٍ أَوْ يُنْفَوْا مِنَ اْأل بُ��وا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهمِْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خَِا�لَ� فَسَ��ادًا أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلَّ



95

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

خَِرَةِ عَذَابٌ عَظيِ��مٌ﴾)165(، وكلُّ من يدخل النار  نْيَ��ا وَلَـهُمْ ِيف اْآل ذَل��كَ لَـهُمْ خِزْيٌ ِيف الدُّ
ناَ إنَِّكَ مَنْ تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتَهُ﴾)166(، هذا دليلهم على  فه��و مخزيّ؛ لقوله تعالى:﴿رَبَّ
ْزِي اللهُ النَّبيَِّ وَالَّذِينَ  صغرى القياس، وقد اس��تدلُّوا على كبراه، بقوله تعالى: ﴿يَوْمَ َال ُخي

آَمَنوُا مَعَهُ﴾)167(...«)168(.

ث��مَّ يجيب عن اس��تدلالهم المنطقيّ المرتكز ع�ىل القرآن الكريم، بقول��ه المرتكز على 
الق��رآن الكريم واللغ��ة معًا: »وأجيب على ذل��ك بالمنع في انحصار الع��ذاب العظيم في 
ا  دخول النار؛ لجواز نوع آخر من العذاب، وإن سلَّمنا ذلك فلمَ لا يجوز أن يكون مختصًّ
��ار، حي��ث إنَّ الآية وردت فيمن كان يحارب الله ورس��وله، والمؤمن لا يحارب الله  بالكفَّ
ورسوله غالبًا؟ سلَّمنا، ولكن لا نسلِّم أنَّ نفي الخزي كان عن كلِّ المؤمنين؛ لأنَّه في الآية 
م أضافوا إلى هذا  ة، ف�ال يعمُّ غيرهم من المؤمنين، ث��مَّ إَّهن مقيَّ��د بالمصاحبين للنبيِّ خاصَّ
م قالوا: إنَّ ممَّا يدلُّ ع�ىل أنَّ الإيمان ليس عمل الصالحات، واجتناب المقبحات،   ال��ردِّ أَّهن

ولا هي داخلة فيه، وجهان:

مُْ بظُِلْمٍ﴾)169(، قيَّد تعالى الإيمان  َهنَام ْ يَلْبسُِ��وا إيِ ل: قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ آَمَنُوا وَلَم الأوَّ
بنف��ي الظلم، فلا يكون- على هذا- نف��ي الظلم نفس الإيمان ولا جزءه؛ لأنَّ قيد الشيء 

هو غير ذلك الشيء.

��اتِ﴾)170(، عَطَ��ف عملوا  اِحلَ الث��اني: قوله تع��الى: ﴿الَّذِي��نَ آَمَن��وا وَعَمِلُ��وا الصَّ
الصالحات على الإيمان، فلو كان نفس الإيمان، أو جزءًا منه لزم عطف الشيء على نفسه، 
، وهو غير معه��ود من كلام العرب، فلا يمكن حمل كلام الله  أو عط��ف الجزء على الكلِّ
تع��الى عليه، ثمَّ أضف إلى ذلك قوله تع��الى: ﴿وَإنِْ طَائفَِتَانِ مِنَ الْـمُؤْمِنيَِن اقْتَتَلُوا﴾)171(، 
م��ات نفس الإيمان  ��ه تع��الى أثبت الإيمان مع وج��ود القتال، فل��و كان اجتناب المحرَّ فإنَّ
ه، أو مع ضدّ جزئه، وهذا غير ممكن ولا معهود،  وج��زءًا منه، لزم اجتماع الشيء مع ضدِّ



96

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

��ه اعتقاد بالجنان، وإقرار باللس��ان، وعمل  الخام��س، وهو المنقول عن أكثر الس��لف: إنَّ
قي  ب��الأركان، وهذا المذهب- كما عرفت- يُنس��ب إلى أكثر الس��لف، ونس��به بعض محقِّ

العلماء إلى شيخنا السديد الشيخ المفيد رضوان الله عليه«)172(.

يجيب مناقشً��ا هذا الراي بنقله آراء بعض علماء الإماميَّة في مسألة الحقيقة الشرعيَّة 
م من الأقوال، وأن��ت إذا عرفت ما مضى  للألف��اظ: »وأُجي��ب عنه بما أُجيب به ع�َّا�مَّ تقدَّ
قين  علي��ك، عرفت ما يترتَّب على هذا القول من الفس��اد. ونقل عن بعض العلماء المحقِّ
س الله أسرارهم، أنَّه التصديق باللس��ان والقلب معًا، مس��تدًّال  من أصحابنا الإماميَّة قدَّ
على ذلك بأنَّه- لغةً- التصديق، فيجب أن يكون- شرعًا- على حدِّ ما هو في اللغة، وإَّال 
لزم النقل- يعني نقل الشارع اللفظ عن معناه اللغويّ إلى معنىً شرعيّ- والنقل خلاف 
الأصل، إذ الأصل بقاء اللفظ على معناه، حتَّى يأتي اليقين بدليل يدلُّ على النقل، وحيث 
لا دلي��ل يقينيّ، ف�ال نقل. مضافًا إلى ذلك، أنَّه لو نقل في الشرع، لكان ذلك معلومًا عند 
ع�ني على حدِّ غيره من المنقولات الشرعيَّة- إن ثبت أنَّ هناك حقيقة شرعيَّة-، كما  المتشرِّ
، والزكاة، وأمثالها من  ادَّع��ى ذلك في كثير من الموضوعات، كالصلاة، والصيام، والحجِّ
الموضوع��ات. وحيث إنَّ هذا النقل لم يكن عند أهل الشرع معلومًا فلا نقل، وحيث إنَّه 
ثب��ت أنَّ الإيمان شرعً��ا هو التصديق- كما هو في اللغة كذل��ك-، فحينئذ يُقال: إنَّ ذلك 
التصديق لا يجوز أن يكون هو المعرفة القلبيَّة، فقط لقوله تعالى: ﴿فلََّام جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا 
ا وَاسْتَيْقَنَتْهَا﴾)174(، ولا التصديق اللسانّي،  َ كَفَرُوا بهِِ﴾)173(، ولقوله تعالى: ﴿وَجَحَدُوا بِه
ْ تُؤْمِنوُا وَلَكنِْ قُولُوا أَسْلَمْنَا﴾)175(، فلا بدَّ من أن  عَْرَابُ آَمَنَّا قُلْ لَم لقوله تعالى: ﴿قالَتِ اْأل
يكون هذا التصديق تصديقًا بكَِال الجارحتين: القلب واللس��ان. هذا هو القول الخامس 
ا له،  قي الأصحاب، بما لا أراه صالحاً لأن يكون ردًّ ه بعض محقِّ وم��ا له من دليل، وقد ردَّ
��ه- في نظرنا- أقرب الأقوال إلى  نا نختار هذا القول، فإنَّ ف�ال نطيل ال��كلام بذِكره، ولعلَّ



97

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ة: إنَّه التصديق  الصواب. السادس: وهو المنقول المنسوب إلى بعض أصحابنا والأشعريَّ
القلب��يّ فقط، مس��تدلِّين على ذلك بأنَّه- لغةً- هو التصديق، ولما ورد نس��بته إلى القلب، 
 عرفنا أنَّ المراد بالتصديق القلبيّ لا أيّ تصديق كان، بل تصديق الرس��ول في كلِّ ما علم 
مجيئ��ه ب��ه بالضرورة من الدي��ن، ولا يجوز حمله على غ�ريه، إذ يلزم ذل��ك أن يكون لفظ 
الإيمان مشتركًا بين معنيََين، أو حقيقة في شيء ومجازًا في الآخر، وكلاهما خلافٌ للأصل، 
ر في محلَّه م��ن علم الأصول. فعلى هذا يكون النطق باللس��ان مبيِّناً لظهوره،  ك�ام هو مقرَّ
وكاش��فًا عن حصوله، لا جزءًا داخ�ًا�لً في حقيقته، وهكذا الأع�امل الصالحات ثمرات 
ا أج��زاء داخلات. هذه هي التي ظفرنا بها من الأقوال في تحقيق حقيقة  ��دات، لا أَّهن مؤكَّ

الإيمان«)176(.

بع��د عرض��ه للآراء يصل إلى نتيجة، وه��ي: »وقد عرفت أنَّ ال��ذي اخترناه هو أنَّ 
الإسلام، هو الاعتراف اللسانّي فقط، والإيمان هو الاعتراف اللسانّي والاعتقاد القلبيّ، 

والله أعلم بحقيقة الحال، وفوق كلِّ ذي علمٍ عليم«)177(.

لات البحث بقوله: »بقي ش��يئان، هما من  ث��مَّ يزيد البحث تعقيبات، هي من مكمِّ
لهما: أنَّ فاعل الكبيرة، هل هو مؤمن أو لا؟، فيبدأ بعرض  تواب��ع البحث عن الإيمان: أوَّ
: ال��ذي ذهب إليه أصحابنا الإماميَّة، وعليه آخرون من الفرق الإس�الميَّة،  ًال الآراء، أوَّ
��ه مؤم��ن؛ لصِدق تعريف الإي�امن عليه، فإنَّه التصدي��ق قلبًا أو قلبًا ولس��انًا، وكلاهما  أنَّ

ق، غاية الأمر أنَّه غير منطبق عليه. حاصلان فيه، إذ هو مصدِّ

وذهب آخرون- ويُنسب هذا إلى الحسن البصريّ المعروف- إلى أنَّه منافق.

وذهب آخرون- ويُنسب هذا القول إلى الزيديَّة- إلى أنَّه كافر نعمة.

وذهب آخرون- ويُنسب ذلك إلى الخوارج- إلى أنَّه كافر بقولٍ مُطلق.



98

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

وذهب آخرون- ويُنس��ب ذل��ك إلى فرقة من الخوارج يُقال له��م الأزارقة- إلى أنَّه 
مُشرك.

وذهب آخرون- وينسب هذا القول إلى المعتزلة- إلى أنَّه لا مؤمن ولا كافر.

ا أنَّه غير  ��ا أنَّه غير مؤمن؛ فلأنَّه ليس بفاعلٍ للطاعات ولا ت��اركٍ للمعاصي، وأمَّ أمَّ
كاف��ر؛ فلِإق��راره، ولِإقامة الحدود عليه، ودفنه في مقابر المس��لمين، وغس��له عند موته، 
والص�الة عليه، ويُقال له��ذا عند المعتزلة: )منزلة بين المنزلت�ني(، يعني: منزلة بين الكفر 
والإيمان. هذه هي الأقوال في تحقيق حقيقة صفة فاعل الكبيرة، وقد عرفت أنَّ ما ذهب 

ل هذه الأقوال المنقولة«)178(. إليه أصحابنا الإماميَّة، هو أوَّ

ا قول الحسن البصريّ من  ثمَّ يأتي بمناقش��ة أراء العلماء عن الطريق الكلاميين: »أمَّ
أنَّه منافق؛ فيدفعه ما س��يأتيك عن قريب إن ش��اء الله، وأنَّه غير منطب��ق عليه، اللَّهمَّ إَّال 
ة من أنَّه كافر  ا قول الزيديَّ أن يكون له مصطلح خاص، ولا مش��احة في الاصطلاح. وأمَّ
��ه معصية، فهم إن أرادوا  نعم��ة؛ فيدفعه أنَّ كف��ر النعمة يجتمع مع الإيمان، غاية الأمر أنَّ
ه  ا قول الخوارج من أنَّه كافر بقولٍ مُطلق، فهو قول يردُّ ذلك فما جاءوا بشيءٍ جديد، وأمَّ
م��ا مرَّ عليك من صريح الآي��ات التي جمعت للمكلَّف صف��ة المعصية مع صفة الإيمان، 
��ا قول المعتزلة؛  وهك��ذا قول فريق آخر منهم بأنَّه مُشرك، بل هو أس��وأ من س��ابقه، وأمَّ
فلأنَّه قد يعتبر أنَّه خلاف إجماع المس��لمين في المس��ألة، فإنَّك قد عرفت أنَّ المس��لمين بين 
قائل بكفر مرتكب الكبيرة، وبين قائل بإيمانه مع فسقه، فالقول بإثبات منزلة بين المنزلتين 

إحداث قول ثالث فهو خارق للإجماع، مضافًا إلى عدم معقوليَّته في نفسه. 

قي الأصحاب:  ثانيهما: أنَّ الإيمان هل يقبل الزيادة والنقصان، أو لا؟ قال بعض محقِّ
إنَّ الإي�امن حي��ث كان، عندنا عبارة عن التصديق القلبيّ أو التصديق القلبيّ واللس��انّي 



99

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

بكلِّ ما جاء به الرسول، كان عبارة عن أمرٍ واحدٍ لا يقبل الزيادة والنقصان بحسب 
كثرة الأعمال وقلَّتها. وأقول: هذا الكلام كلام على طريق المتكلِّمين«)179(.

ا لو حاولنا الكلام بلسان  ة محاور: إذ قال: »أمَّ الردُّ عن طريق الفلاسفة من خلال عدَّ
الحكماء فق��د يزداد الأمر وضوحًا على وضوح، وذلك أن يُقال- على س��بيل الإجمال-: 
إنَّ الإي�امن م��ن الكيفيَّ��ات النفس��انيَّة، والكيفي��ات النفس��يَّة كالكيفيَّ��ات الخارجيَّة في 
 الأحكام سواء بسواء، فإن قبلت الكيفيَّات الخارجيَّة الزيادة والنقصان قبلتها الكيفيَّات 

النفسيَّة.

ة والضعف وتأثيرها على الكمِّ والكيف:  : من خلال الزيادة والنقصان والشدَّ ًال أوَّ
نا  ة والضعف، لنعرف هل أنَّ بقول��ه: إذن فلنبحث عن معنى الزيادة والنقصان، والش��دَّ
ة والضعف حرك��ة الموجود في ناحية  له�ام في هذا الموضوع؟ يرى الحكماء أنَّ الش��دَّ نتعقَّ
، والحركة عندهم س��واء كانت في  الكي��ف، ك�ام أنَّ الزي��ادة والنقص��ان في جانب الك��مِّ
جان��ب الكمِّ أم كان��ت في جانب الكيف، هي أن يكون للموض��وع في كلِّ آنٍ مفروض 
م��ن زمان الحرك��ة، فرد من تلك المقولة يخال��ف الفرد الآخر الذي يك��ون له في آنٍ آخر 
مخالف��ة نوعيَّة، أو صنفيَّة، أو غير ذل��ك. وبعبارة واضحة: هي عبارة عن ذهاب فرد من 
ك وحصول فرد آخ��ر مكانه. ونحن لو آمنَّا بهذا التعريف للحركة؛ فلا نس��تطيع  المتح��رِّ
معه أن نقول: إنَّ الإيمان يقبل الزيادة والنقصان، اللَّهمَّ إَّال إذا اعتقدنا- كما اعتقده فريق 
آخ��ر من المتكلِّم�ني والحكماء- أنَّ الحركة عب��ارة عن تغيُّر حال تلك المقولة في نفس��ها، 
ك نفس��ه، إنَّما  ك لا توجب تغييًرا في ذات المتحرِّ وحص��ول صفة زائ��دة على ذات المتح��رِّ
المتغ�ِّر�يِّ هو الصفة مع بقاء ال��ذات، لو آمنَّا بهذه الفكرة فلا نجدنا بمش��كلة من اتِّصاف 
قي المتكلِّمين والحكماء، بل  الإي�امن بالزيادة والنقصان، لكن هذا القول م��ردود عند محقِّ
كاد أن يك��ون بطلان��ه عنده��م بمرتبة لا تقبل الج��دل والمراء )...(، هذا م��ا يتعلَّق- أو 



100

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

بعض ما يتعلِّق- بالكلام على صِفتيِّ الإسلام والإيمان«)180(.

ض إلى معرفة الكفر والنفاق، وهو ضد الإسلام والإيمان، فيقول:  وبعد ذلك يتعرَّ
ف الكفر- عند بعضه��م-: بأنَّه عدم تصديق  »أعاذن��ا الله تعالى من الكف��ر والنفاق. عُرِّ
فه آخرون: بأنَّه إنكار ما علم ضرورة  النبيّ في بعض ما علم مجيئه به بالضرورة. وعرَّ
��ه فعل القبيح والإخلال بالواجب. هذه هي  مجيء الرس��ول به. وعرفه آخرون: بأنَّ
ل: أعمُّ من التكذيب، فيكون  تعاريف الكفر، أو بعض تعاريفه، وهو على التعريف الأوَّ
ة،  ش��امًال للكافر الخالي عن التصديق والتكذيب. وعلى الثاني: لا يشمل إَّال المنكر خاصَّ

وعلى الثالث: يشمل المنكر والمعتقد الذي لا يعمل على طبق ما يعتقد«)181(.

وم��ن ث��مَّ الرجوع إلى المنطق، فيقول: »وليعلم- قب��ل كل شيء- هو أنَّ المقابلة بين 
ماَّهن أمران  ين، بمعنى أ الكف��ر والإيمان، هل ه��ي مقابلة العدم والملَكَة أو مقابل��ة المتضادَّ
ين  ان يتعاقبان على موضوعٍ واحدٍ كالس��واد والبي��اض، وعلى تقدير كونهما ضدَّ وجوديَّ
ين  ي��ن اللذين لا ثالث لهما، مثل الحركة والس��كون، أو هما من الضدَّ فه��ل هما من الضدَّ
اللذين يتخلَّلهما ثالث مثل البياض والسواد؟ فإن بنينا على أنَّ المقابلة بينهما مقابلة العدم 
ان ليس بينهما ثالث، فحينئذٍ لا يعقل تخلُّل الواس��طة بين  ماَّهن ضدَّ والملَكَ��ة، أو بنين��ا على أ
ل- وهو مقابلة العدم والملَكَة-  الكفر والإس�الم، غاية الأمر أنَّ حقيقة الكفر ع�ىل الأوَّ
هو عدم التصديق، أعمُّ من أن يكون هناك تكذيب أو لم يكن، وعلى الثاني- وهو مقابلة 
ا لو بنينا على  ي��ن اللذَين ليس بينهما ثال��ث- تكون حقيقة الكفر هو التكذيب. أمَّ المتضادَّ
ين اللذَين يكون بينهما  أنَّ المقابلة بالكفر والإيمان هي مقابلة التضادِّ لكن على نحو الضدَّ
ثالث، مثل تقابل البياض والسواد، فحينذاك تتخلَّل الواسطة بين الكفر والإيمان، وهذا 
التحقي��ق يثمر ثمره في مثل الش��اكِّ الذي لا تصديق عنده ولا تكذي��ب، وفي مثل مَن لم 
تبلغه دعوة الإس�الم، وفي زمن الف�ترة، وفي مثل الفاحص ابتداءً ع��ن الأديان، فهؤلاء 



101

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ل والثاني- محش��ورون في زمرة الكافرين؛ لعدم التصديق،  وأمثال هؤلاء- بناءً على الأوَّ
وعلى الثالث لا من هؤلاء ولا من هؤلاء. هذا بالنس��بة إلى صدق الأسماء، من دون نظر 

إلى ترتيب الآثار«)182(.

ثمَّ تفسير الموضوع بالنظر إلى ترتيب الآثار، وهي الفسق والنفاق: أي عدم الإيمان 
ا لو  أو الإس�الم فيقول: »ولكن بعدم��ا يظهر الأثر يرجعه إلى أصله اللغ��وي إذ قال: أمَّ
بة عليهم في ه��ذه الحياة أو الحياة الثانية، فربما نقول: يختلف الحكم  نظرن��ا إلى الآثار المترتِّ
- حكم الش��اكِّ وقد بلغته الدعوة حكم الش��اكِّ  باخت�الف هذه الأقس��ام، فليس- مثًال
 حي��ث لم تبلغ��ه الدعوة، وق��د مرَّ لذلك بع��ض البيان فيما س��لف ولا نطي��ل الكلام في 

المقام.

يت الفارة فويسقة؛ لخروجها  ا الفس��ق، فهو في اللغة: الخروج عن الشيء، وس��مِّ أمَّ
ي الفاس��ق فاس��قًا في اصطلاح أهل الدي��ن؛ ذلك لخروجه  م��ن بيتها، وبهذا المعنى س��مِّ
 ع��ن طاع��ة الله. وموجِب الفس��ق ه��و ارت��كاب الكبائ��ر والإصرار ع�ىل الصغائر من 

الذنوب.

��ا النفاق، فهو في اللغة: إبطان الش��خص خ�الف ما يُظهر، ومن��ه النفقاء، وهو  أمَّ
ي المنافق منافقًا؛ ذلك أنَّه  إحدى حجر اليربوع ليكتمها ويظهر غيرها، وبهذا المعنى س��مِّ
يُبط��ن الكفر ويُظهر الإيمان، والمنافق أضرُّ ع�ىل الدين وأهل الدين من الكافر الصريح، 
إذ الكاف��ر الصريح يُعرَف فيُجتَنب، وهذا متس�تر بس��تار الإيمان فلا يُع��رف، فقد يضرُّ 
ة  الدين باس��م الدي��ن، وهذا المعنى اقتبس��ناه من مش��كاة حديث من الأحادي��ث النبويَّ
د في الألس��ن، مس��موع في الآذان، أعاذنا الله والمؤمنين من الكفر والفسق  الشريفة، مردَّ

والنفاق«)183(.



102

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

المحكم والمت�شابه في القر�آن

تٌ هُنَّ أُمُّ الْكتَِابِ وَأُخَرُ  ْكََام ق��ال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكتَِابَ مِنْهُ آَيَاتٌ ُحم
َاتٌ﴾)184(، قال المصنِّف: »اعلم أنَّ الكلام في المقام يقع في مراحل: مُتَشَابِه

كم؛  المرحل��ة الأولى: ه��و أنَّه جاء في بعض آي��ات القرآن الكريم أنَّ الق��رآن كلُّه ُحم
لَتْ مِنْ لَدُنْ حَكيِمٍ خَبيٍِر﴾)185(، فهذه  وذل��ك قوله تعالى: ﴿كتَِابٌ أُحْكمَِتْ آَيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّ
الآية نصٌّ على أنَّ آيات القرآن كلُّها محكمة. وجاء في بعضها أنَّ القرآن كلُّه متش��ابه، كما 
مْ﴾)186(،  ُ ْشَ��وْنَ رَبَّه َ تَقْشَ��عِرُّ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ َخي ا مَثَاِين ً جاء في قوله تعالى:﴿كتَابًا مُتَشَ��ابِه
فه��ذه الآي��ة نصٌّ على أنَّ آيات القرآن كلُّها متش��ابهة. وجاء في بعضه��ا أنَّ القرآن بعضه 
محكم وبعضه متشابه، كهذه الآية الكريمة التي افتتحنا بها الكلام، فهذا بظاهره تناقض 
ه عنه مقام الق��رآن الكريم، فكيف الجمع والتوفيق بين ه��ذه الآيات؟ وأُجيب عن  يتن��زَّ
ذل��ك: بأنَّ الم��راد بالمحكم في الآية التي دلَّت على أنَّ آيات الق��رآن كلُّها محكمة هو كون 
��ا فصيح الألفاظ، صحيح المعاني، وكلُّ كلام غير القرآن هو  كلامه- أعني القرآن- حقًّ
ن  ة المعنى، بحيث لا يتمكَّ دون كلام الق��رآن في الإحكام والإتقان وفصاح��ة اللفظ وقوَّ
أحد من إتيان كلام يساوي القرآن في هذه الأوصاف الفاضلة، وهذا جرى على ما جرى 
علي��ه العرب في أوصافهم للأش��ياء المحكم��ة المتقنة، كما تقول في البن��اء الوثيق والعهد 
ا   الوثي��ق الذي لا يمك��ن حلُّه: إنَّه محكم، فهذا معنى وصف الق��رآن كلُّه بأنَّه محكم. وأمَّ
م��ا دلَّ ع�ىل أنَّه بكليَّته متش��ابه، فالمراد منه أنَّه يش��به بعضه بعضًا، على حدِّ ما أش��ار إليه 
ِ اللهِ لَوَجَدُوا  رُونَ الْقُرْآَنَ وَلَ��وْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَْري تع��الى في آي��ة ثانية بقوله تعالى: ﴿أَفََال يَتَدَبَّ
فًا كَثيًِرا﴾)187(، يعني لو كان بعضه واردًا على نقيض الآخر؛ لاختلف فيه نسق  فيِهِ اخْتَال
ال��كلام، ولتف��اوت في الفصاحة والركاكة، ومث��ل هذا التعبير بهذا المعن��ى ورد في قوله 
ا ما دلَّ على أنَّ بعضه محكم،  ا﴾)188(. وأمَّ ً سبحانه في وصف نعيم الجنَّة:﴿وَأُتُوا بهِِ مُتَشَابِه



103

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

وبعضه متش��ابه- وهو هذه الآية الكريمة- فالمقصود منها سيوافيك إن شاء الله تعالى في 
بعض هذه المرحلة الآتية.

المرحلة الثانية: في بيان معنى المحكم ومعنى المتش��ابه. للمحكم والمتش��ابه معنيَان: 
معنى في عُرف اللغة، ومعنى في عُرف الشرع أو أهل الشرع«)189(.

ا المحكم، فهو في  ض إلى بيان المفاهيم فقال: »أمَّ وبعد أن أكمل المرحل��ة الأولى تعرَّ
عُرف أهل اللغة- وإن كثرت موارد استعماله في مختلف المناسبات- فإنَّ له جهة جامعة، 
تكون هي القدر المش�ترك بين تل��ك الأفراد والمصاديق من جزئيَّات موارد الاس��تعمال، 
، فإنَّنا نرى العرب تقول: حاكم��ت، وأحكمت، يريدون بذلك: منعت  ه��ي المنع والردِّ
ه عن��ه، وحكمة  ؛ لأنَّه يمن��ع الظالم عن الظل��م ويردُّ ى حاك�ًا�مً ورددت، والحاك��م يس��مَّ
اللج��ام هي التي تمنع الفرس من الاضطراب، وقول بعضهم: أحكموا س��فهاءكم، أي 
ا تمنع  يت الحكمة حكمة؛ لأَّهن ض له، وسمِّ امنعوهم، وبناء محكم، أي وثيق يمنع مَن تعرَّ
ع�َّا�مَّ لا ينبغي، هكذا قال بعض، ويظهر من بع��ض أنَّ المعنى الوجدانّي والجهة الجامعة، 

هو التثقيف والإتقان، والكلُّ محتمل.

ا المتش��ابه: فهو عند عُرف أهل اللغة: أن يكون أحد الش��يئين مش��ابًها للآخر،  وأمَّ
بحي��ث يعجز الذهن ع��ن التمييز، قال الله تع��الى: ﴿إنَّ الْبَقَرَ تَشَ��ابَهَ عَلَيْنَا﴾)190(، وقال 
ا﴾)191(، يعني متَّفق المنظر يشبه البعض  ً س��بحانه في وصف ثمار الجنَّة: ﴿وَأُتُوا بهِِ مُتَشَابِه
 َّ مْ﴾)192(، ويُقال: اش��تبه علَي ُ َتْ قُلُوبُه البعض الآخر، وهي على حدِّ قوله تعالى: ﴿تَشَ��ابَه
، وما بين ذلك متشابهات( ق بينهما، وقال: )حلال بِّني وحرام بِّني الأمران، إذا لم يفرِّ

)193(، أو مشتبهات، كما في رواية أخرى«)194(.

ا معناهما في الاصطلاح- اصطلاح  ض إلى معناهما في الاصطلاح فقال: »أمَّ ثمَّ تعرَّ



104

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

أه��ل الشرع- فقد قيل فيهما أقوال،  منها: أنَّ المحكم ما عُلم المراد بظاهره من غير قرينةٍ 
تق�ترن إلي��ه، ولا دلالة تدلُّ على المراد ب��ه؛ لوضوحه، مثل قوله تع��الى:﴿إنَِّ اللهَ َال يَظْلمُِ 
النَّاسَ شَ��يْئًا وَلَكنَِّ النَّاسَ أَنْفُسَ��هُمْ يَظْلمُِونَ﴾)195(، وقوله تعالى:﴿إنَِّ اللهَ َال يَظْلمُِ مِثْقَالَ 
ةٍ وَإنِْ تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفْهَا وَيُؤْتِ مِنْ لَدُنْهُ أَجْرًا عَظيِم﴾)196(، ونحو ذلك ممَّا لا يحتاج  ذَرَّ
معرف��ة الم��راد منه إلى دليل، والمتش��ابه ما لا يعلم الم��راد بظاهره حتَّى يق�ترب به ما يدلُّ 
هُ اللهُ عََىل عِلْمٍ﴾)197(، فإنَّه يفارق قوله  على المراد منه؛ لالتباسه، نحو قوله تعالى:﴿وَأَضَلَّ
امِرِيّ﴾)198(؛ لأنَّ إضلال الس��امريّ قبيح، وإضلال الله تعالى  هُمُ السَّ س��بحانه:﴿وَأَضَلَّ
حس��ن، ومثل قوله تعالى: ﴿ثمَّ اسْ��تَوَى عََى�لَ� الْعَرْشِ﴾)199(، فإنَّ الاس��تواء في اللغة أن 
ل  تمل أن يكون بمعنى القهر والاس��تيلاء، والوجه الأوَّ يكون الجالس على السرير، وُحي

لا يجوز عليه سبحانه ننزهه عن الجسمة.

ومنها: أنَّ المحكم هو الناسخ، والمتشابه هو المنسوخ.

ومنه��ا: أنَّ المحكم ما لا يحتمل م��ن التأويل إَّال وجهًا واحدًا، والمتش��ابه ما يحتمل 
وجهين فصاعدًا.

ة موسى،  رت ألفاظه، كقصَّ ر ألفاظه، والمتش��ابه ما تكرَّ ومنها: أنَّ المحكم ما لم تتكرَّ
وغير ذلك من القصص.

ومنها: أنَّ المحكم ما يعلم تعيين تأويله، والمتش��ابه م��ا لا يعلم تعيين تأويله، كقيام 
الساعة، إلى غير ذلك من الأقوال المتكثِّرة«)200(.

ثمَّ يستعين ببعض آراء العلماء فيقول: »وهنا وعند هذا المقام، ذَكَر الفخر الرازيّ في 
تفس�ريه الش��هير أمرًا جعله مدارًا للتمييز بين المحكم والمتشابه، أو ميزانًا لتحقيق حقيقة 
أمرَي المحكم والمتش��ابه، لا بأسَ بنقله لمزيد الفائدة. ق��ال: اللفظ الذي جعل موضوعًا 



105

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ا أن لا يكون، فإذا كان اللفظ موضوعًا  ا أن يكون محتمًال لغير ذلك المعنى، وإمَّ لمعنى، فإمَّ
ا  ا إن كان محتمًال لغيره فلا يخلو، إمَّ لمعن��ى ولا يكون محتمًال لغيره، فهذا هو الن��ص، وأمَّ
ى ذلك اللفظ بالنس��بة إلى الظاهرة  أن يك��ون احتماله لأحدهما راجحًا على الآخر، س��مَّ
ة كان اللفظ  ا إن كان احتماله لهما على الس��ويَّ ، وإمَّ ًال راجحًا، وبالنس��بة إلى المرجوح مؤوَّ
، فقد خرج  بالنس��بة إليهما معًا مش�تركًا، وبالنس��بة إلى كلِّ واحدٍ منهما على التعيين مجمًال
، أو مشتركًا،  ًال ا أو ظاهرًا، أو مؤوَّ ا أن يكون نصًّ من التقس��يم الذي ذكرناه. إنَّ اللفظ إمَّ
ا النصَّ والظاهر فيشتركان في حصول الترجيح، إَّال أنَّ النصّ راجح، مانع  ، أمَّ أو مجمًال
ى بالمحكم.  من الغير، والظاهر راجح غير مانع من الغير، فهذا القدر المش�ترك هو المسمَّ
ل، فهما مش�تركان في أنَّ دلالة اللف��ظ عليه غير راجحة، وإن لم يكن  ا المجمل والمؤوَّ وأمَّ
ل مع أنَّه غير راجح، فهو مرجوح، لا بحسب الدليل  راجحًا، لكنَّه غير مرجوح، والمؤوَّ
ى بالمتش��ابه؛ لأنَّ عدم الفهم حاصل في القسمين  المنفرد، فهذا القدر المش�ترك هو المس��مَّ
ا لأنَّ الذي لا يعلم يكون النفي فيه مش��ابًها  ى متش��ابًها؛ إمَّ جميعًا، وقد بينَّا أنَّ ذلك يس��مَّ
ا لأجل أنَّ الذي يحصل فيه المتش��ابه يص�ري غير معلوم، فأطلق  للإثب��ات في الذهن، وإمَّ
لفظ المتشابه على ما لا يعلم إطلاقًا لاسم السبب على المسبب، فهذا هو الكلام المحصل 

في المحكم والمتشابه«)201(.

: »المرحلة الثالثة: في بيان الفوائد، أو بعض الفوائد التي جعل  ثمَّ يذكر الفوائد قائًال
، وجعل بعضه متش��ابًها، وق��د طعن بعض مَن لا إيمان له  بع��ض القرآن من أجلها محكمًا
في القرآن على هذه الناحية، إذ اشتمل على المتشابهات، فقال: إنَّكم تقولون: إنَّ تكاليف 
��ك به كلُّ ذي مذهب على  نا نراه يتمسَّ الخلق مرتبطة بهذا القرآن إلى قيام الس��اعة، ثمَّ إنَّ
مِْ أَكنَِّةً أَنْ يَفْقَهُوهُ  ك بآيات الجبر كقوله تعالى:﴿وجَعَلْنَا عََىل قُلُوبِه مذهبه، فالجبريّ يتمسَّ
ار، بدليل أنَّه تعالى حكى عن  ِ��مْ وَقْرًا﴾)202(، والقدريّ يقول: هذا مذهب الكفَّ وَِيف آَذَاِهن



106

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

َّا تَدْعُونَا إلَِيْهِ  ار ذلك في معرض الذمِّ لهم في قوله سبحانه: ﴿وقَالُوا قُلُوبُنَا ِيف أَكنَِّةٍ ِمم الكفَّ
وَِيف آَذَاننَِ��ا وَقْرٌ﴾)203(، وقال في موضع آخر:﴿وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلْفٌ بَلْ لَعَنَهُمُ اللهُ بكُِفْرِهِمْ 
فَقَليًِا�لً� مَا يُؤْمِنُونَ﴾)204(، وهذا أيضًا من يرى ثب��وت الرؤية في حقِّ الله تعالى في الآخرة 
ا نَاظ��رَةٌ﴾)205(، ومن ينفي ذلك  َ ةٌ *إَىل رَبِّه َ ��ك بقوله تعالى:﴿وُجُ��وهٌ يَوْمَئذٍِ نَ��اضِر يتمسَّ
بَْصَارَ  بَْصَارُ وَهُ��وَ يُدْرِكُ اْأل ��ك من القرآن نفس��ه في مثل قوله تعالى:﴿َال تُدْرِكُهُ اْأل يتمسَّ
ك به في مثل قوله تعالى:  بيُِر﴾)206(، وهذا من يثبت الجهة لله تعالى يتمسَّ وَهُوَ اللَّطيِفُ اْخلَ
َنُ عََىل  ْمح مْ مِنْ فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ﴾)207(، وبمثل قوله تعالى:﴿الرَّ ُ افُ��ونَ رَبَّه َ ﴿َخي
ءٌ﴾)209(،  ْ الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾)208(، ومن ينفي ذلك يتمسك بقوله تعالى:﴿لَيْسَ كَمِثْلهِِ شَي
ي الآي��ات الموافقة لمذهبه  ث��مَّ هو الآمر الآخ��ر، إنَّ كلَّ واحدٍ من هؤلاء وهؤلاء، يس��مِّ
محكمة، والآيات المخالفة لمذهبه متش��ابهة، فكيف- والحال هذه- يليق بالحكيم أن ينزل 
الكت��اب الذي ه��و مصدر الأحكام والتشريع، ومرجع العقائ��د والآداب، من يومه إلى 
ي��وم الدين، به��ذا الحال المضط��رب؟ وكان الواجب في الحكمة أن يجعل��ه واضحًا جليًّا 
ليح��قّ الحقّ ويبطل الباطل، فلا يكون بما له من الصراحة مستمس��ك للباطل بوجه من 

الوجوه«)210(.

بعد أن أش��كل على إشكالهم وتمسّكهم ببعض الآراء يذكر الوجوه فيقول: »أُجيب 
عن ذلك بوجوه:

 ، ل: أنَّه متى كانت المتش��ابهات في القرآن كان الوصول إلى الحقِّ أصعب وأشقُّ الأوَّ
ة توجب مزيد الثواب، قال الله تعالى: ﴿أَمْ حَسِ��بْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْـجَنَّةَ وَلَـَّام  وزيادة المش��قَّ

ابرِِينَ﴾)211(. يَعْلَمِ اللهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّ

كمًا بالكليَّة لما كان مطابقًا لمذهب واحد، وكان  الوجه الثاني: أنَّ القرآن لو كان كلُّه ُحم
تصريح��ه مبطًال لما س��وى ذلك المذه��ب، وكان ممَّا ينفر أرباب المذاه��ب عن قبوله وعن 



107

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

النظر فيه، فالانتفاع به إنَّما حصل حيث كان مشتمًال على المحكم وعلى المتشابه، فحينئذٍ 
ل فيه كلّ صاح��ب مذهب أن يجد فيه   ينظ��ر فيه جمي��ع أرباب المذاهب، ويجته��د في التأمُّ
ة للمتشابهات،  ي مذهبه ويؤيِّد رأيه، فإذا بالغوا في ذلك صارت المحكمات مفِّرس ما يقوِّ

فبهذا الطريق يتخلَّص المبطل عن باطله، ويصل إلى الحقِّ والحقيقة.

الوجه الثالث: أن القرآن إذا كان مشتمًال على المحكم والمتشابه، افتقر الناظر فيه إلى 
الاس��تعانة بدليل العقل، وحينئذٍ يتخلَّص من ظلمة التقليد ويصل إلى ضياء الاستدلال 
��ك بالدلائل العقليَّ��ة، فحينئذٍ يبقى في  ا ل��و كان كلُّه محكمًا لم يفتقر إلى التمسُّ والبيِّن��ة، أمَّ

الجهل والتقليد.

الوجه الرابع: أنَّه لـمَّا كان القرآن مشتمًال على المحكم افتقر إلى تعلُّم طرق التأويلات 
وترجي��ح بعضه��ا على بعض، وافتق��ر تعلُّم ذلك إلى تحصيل علوم كث�رية من علم اللغة 
والنح��و، وعلم أص��ول الفقه، والفقه والكلام، وعلم التفس�ري، ول��و لم يكن في القرآن 
م هذه الفوائد الوفيرة،  متش��ابه لما احتاج الإنس��ان إلى تحصيل هذه العلوم الكثيرة، فحرَّ

فكان إيراد المتشابهات لأجل تحصيل هذه العلوم الكثيرة، وكفى بها فائدة.

ين أنَّه هو الس��بب الأقوى في هذا  ق��ي المفِرس الوج��ه الخام��س: وهو عند بعض محقِّ
الباب- هو أن القرآن كتاب مشتمل على دعوة الخواص والعوام- بمعنى أنَّه كتاب ينذر 
ب��ه كلُّ مَن بلغ��ه ذلك الكتاب من الناس أجمعين، العارفين منهم وغير العارفين، س��واء 
ح بذلك الكتاب  في ذل��ك مَن حضر زم��ن الخطاب ومَن لم يحضر ذلك الزمان، ك�ام صرَّ
الكريم نفس��ه، ونظ��رًا إلى أن طباع العوام تنبو في أكثر الأمور ع��ن إدراك الحقائق، فمن 
ل الأمر إثبات موجود ليس بجس��م، ولا بمتحيِّز، ولا بمُش��ار إليه، ظنَّ  س��مع منهم أوَّ
ة على بعض   أنَّ ه��ذا عدم ونفي فيقع في التعطيل، فكان الأصل��ح أن يخاطبوا بألفاظ دالَّ

ون��ه ويتخيَّلونه، ثمَّ لا يقت�صر على هذا وحده؛ ليك��ون ذلك إغراء  ما يناس��ب ما يتوَّمه



108

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

بالجه��ل، وإيقاعً��ا في ظلمات الأوهام، بل يمزج ذلك بال��كلام الصريح الدالِّ على الحقِّ 
الصحيح، فالقسم الأول: وهو المخاطبون به بادئ ذي بدء، هو المتشابهات.

والقسم الثاني: وهو الذي يكشف لهم آخر الأمر، هو المحكمات.

ونق��ول بوج��ه أوضح: هو أنَّ الله تعالى أن��زل القرآن الكريم على رس��وله العظيم؛ 
ليكون قرآن الناس أجمعين، فكما أنَّ رس��الة الرسول الأعظم هي رسالة إلى الناس كافَّة، 
ة، فليس هو رسول زمانه فقط، ولا رسالته هي رسالة  وهو رس��ول الناس عامَّ
ةً للِنَّاسِ بَشِيًرا وَنَذِيرًا  أهل زمانه فحسب على حدِّ ما قال سبحانه: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إَّال كَافَّ
ة، وكتابه كتاب  وَلَك��نَّ أَكْثَرَ النَّاسِ َال يَعْلَمُونَ﴾)212(، هك��ذا كان قرآنه قرآن الناس عامَّ
نُْذِرَكُمْ بهِِ وَمَنْ بَلَغَ﴾)213(، وممَّا لا ش��كَّ  الخلق أجمعين اقتباسً��ا من ضوء قوله تعالى: ﴿ِأل
ض لتعاقب الثقافات  ر، وأنَّ أهليه معرَّ في��ه وهو بارز للحسِّ والعيان أنَّ الزمن في تط��وُّ
دة، فل��كلِّ دورٍ طورٌ، ولكلِّ زمن معرف��ة وثقافة؛ لذلك نرى  المختلف��ة والمع��ارف المتعدِّ
كث�رًيا ممَّا كان يُعدُّ في زمن س��ابق حقيقة من الحقائق العلميَّ��ة الثابتة يعود في زمن لاحق 
خي��اًال م��ن الخيالات، أو حديث خرافة م��ن الخرافات، والعك��س بالعكس، ولو أردنا 
ض  نا نعرض أو نتعرَّ استعراض ذلك أو بعض ذلك طال الكلام، وضاق بنا المقام، ولعلَّ
م  له في وقت آخر إن ش��اء الله تعالى، ف��إذا كان الأمر كذلك، كان لزامًا على الحكيم العَّال
بالغي��وب أن يجع��ل القرآن مش��تمًال على نوع من ال��كلام يلين لكلِّ زم��نٍ، ويتبَّني لكلِّ 
دورٍ، ويس��تجيب في تفس�ريه لمختلف الثقافات في مختلف الفنون والعلوم من الإلهيَّات 
والطبيعيَّ��ات والفلكيَّات، إلى غير ذلك من مختلف أنواع المعرفة والحقائق العلميَّة الثابتة 

في مختلف الدهور والعصور.

المرحلة الرابعة: هو أنَّ اش��تمال القرآن الكريم على المتش��ابه م��ن الكلام هل يكون 
ا بفصاحة كلماته؟ وقد س��بق علي��ك في بحث إعج��از القرآن أنَّ الق��رآن الكريم  م�ًّرض



109

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

بل��غ الح��دَّ الأعلى من الإعج��از- وإن اختلفت كلمتهم في وجه إعجازه- فهل اش��تماله 
ا مش��تملة على  على المتش��ابه ي�ُّرض بهذه الفصاحة؛ فتك��ون كلماته غير فصيحة، حيث إَّهن
الغراب��ة، والغرابة وصف يوجِب الإخلال بفصاحة الكلمة الموجِب للإخلال بفصاحة 

الكلام؟«)214(.

وا الغرابة:  وا الغرابة، فقال: »نرى علماء البيان فَّرس ثمَّ يعرض آراء العلماء الذين فَّرس
ا هي كون الكلمة وحش��يَّة غير ظاهرة المعنى، ولا مأنوس��ة الاستعمال، ونحن حيث  بأَّهن
ن��أتي إلى مفردات هذا التعريف نجد القرآن الكريم خليًا عن هذا الوصف المعيب المخلِّ 
بفصاحة الكلمة؛ وذلك لأنَّ الظاهر أنَّ قولهم: )غير ظاهرة، ولا مأنوس��ة الاس��تعمال(،  
أخذ في التعريف تفس�رًيا للوحش��يَّة التي هي منس��وبة إلى الوحش الذي يسكن القِفار، 
فكأنَّ الكلمة الغريبة لعدم مأنوس��يَّتها وع��دم ظهورها في المعنى الموضوعة له، من كلام 
الوحش الذي يس��كن القِفار، وممَّا لا ريب فيه أنَّ المتش��ابه في الق��رآن ليس كذلك. وممَّا 
م  ي��دلُّ على ما ذكرناه من أنَّ الوحش��يَّة أخذت في التعريف وصفًا أو تفس�رًيا للغرابة أَّهن
 قالوا: إنَّ الوحشّي قس�امن: غريب حس��ن، وغريب قبيح. فالغريب الحس��ن: هو الذي 
لا يُع��اب اس��تعماله ع�ىل الع��رب؛ لأنَّه لم يك��ن وحش��يًّا عندهم، وذلك مث��ل: شرنبث 
واش��مخر وقمط��ر، وهي في النظم أحس��ن منه��ا في النثر، قال��وا: ومنه غري��ب القرآن 
ى الوح�يش الغليظ، وهو  والحدي��ث، والغري��ب القبيح يُعاب اس��تعماله مطلقًا، ويس��مَّ
ى  أن يكون- مع كونه غريب الاس��تعمال- ثقيًال على الس��مع، كريًها على الذوق، ويسمَّ
ر، وذلك مثل جحيش للفريد، واطلخمَّ الأمر بمعنى أظلم وأبهم،  أيضً��ا عندهم بالمتوعِّ
وجفخ��ث بمعنى فخ��رت، وأمثال ذلك. وإن قلنا: بأنَّ ك��ون الكلمة غير ظاهرة المعنى 
ولا مأنوسة الاستعمال، قيد زائد على الوحشيَّة، فهو في نفسه عيبٌ مستقلٌّ يخلُّ بفصاحة 
الكلمة اس��تقلاًال وفي حدِّ ذاته، فالوحش��يَّة شيء، والغرابة شيء آخ��ر، كما قد يدلُّ عليه 



110

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

مق��ال بعضهم في هذا المق��ام، إذ قال: الغرابة- كما يفهم من كتبه��م-: كون الكلمة غير 
مشهورة الاستعمال، وهي في مقابلة المعتادة، وهي بحسب قوم دون آخرين، والوحشيَّة 
هي المشتملة على تركيب ينفر الطبع عنه، وهي في مقابلة العذبة، فالغريبة يجوز أن تكون 
م يريدون بالغرابة ه عن عيب كذلك، فإَّهن  عذبة. نعم، إن قلنا بذلك فالقرآن الكريم منزَّ
- إذ يطلق��ون الغراب��ة- هي كون الكلمة غير ظاهرة المعنى، ولا مأنوس��ة الاس��تعمال، 
بالنسبة إلى المعنى الموضوعة له، والمتشابه ليس كذلك؛ فإنَّه بالنسبة إلى الموضوع له ظاهر 
كلَّ الظهور، وإنَّما هو غير ظاهر الدلالة على المعنى المراد، فهو بالنس��بة إلى المعنى ظاهر، 
وبالنسبة إلى المراد غير ظاهر، فالمتشابه غير داخل في الغرابة على كِلا التقديرين، فلا يضرُّ 

فصاحة القرآن الكريم وجود المتشابه فيه«)215(.

القر�آن الكريم والاجتهاد والتقليد

ق��ال المصنِّف في خصوص هذا الموضوع بعد أن استش��هد بالآية الكريمة من قوله 
هُوا ِيف  ةً فَلَوَْال نَفَرَ مِنْ كُلِّ فرِْقَةٍ مِنْهُمْ طَائفَِةٌ ليَِتَفَقَّ تعالى: ﴿وَمَا كَانَ الْـمُؤْمِنُونَ ليَِنْفِرُوا كَافَّ
��ذَرُونَ﴾)216(: »إنَّ كلَّ آية كريمة من  ْ هُمْ يَح ي��نِ وَليُِنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إذَِا رَجَعُوا إلَِيْهِمْ لَعَلَّ الدِّ
ل والإمعان- يجد فيها متَّس��عًا  آي��ات الق��رآن الكريم- إذ يلقي المتأم��ل عليها نظرة التأمُّ
م��ن البح��وث للمتتبِّع من الباحثين، فيأخذ منها ما يش��اء لما يش��اء، ويعرف حينذاك أنَّ 
في��ه تبيان كلِّ شيء بصورة لها أجلى جلاء وأوضح وضوح، وإنَّ من قليل ذاك الكثير في 
ًال وآخرًا ومبدأً وختامًا،  القرآن الكريم هذه الآية الكريمة- كما س�تراه- إنَّ لهذه الآية أوَّ
ل منها يأخذ دليًال لشيء، وآخرها والختام يأخذ دليًال لشيء آخر، أحدهما  فمبدؤها والأوَّ

للاجتهاد والآخر للتقليد، وسنعرفه في العاجل القريب«)217(.

ه فيق��ول: »إنَّ هذه الآية الكريمة دلَّت  ثمَّ يس��تنتج من الآية الكريمة وجوب التفقُّ



111

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ه في الدي��ن، ودليل الوجوب فيه��ا هو وجود )ل��ولا( التحضيضيَّة،  على وج��وب التفقُّ
والتحضيض حثٌّ على الطلب، إذ هو الطلب الحثيث، وليس معنى كونه طلبًا حثيثًا إَّال 
ه،  عدم الرضا بتركه، وليس معنى ذلك إَّال الوجوب. إذن فالآية تدلُّ على وجوب التفقُّ
ولي��س التفقه في معناه إَّال صيرورة المرء فقيهًا، ولا يصير المرء فقيهًا بحقٍّ يحقُّ له إطلاق 
اس��م الفقيه إَّال حيث يكون من الإحاطة بمس��ائل الفقه ووس��ائله بم��كان، وإَّال حيث 
يكون بمَلَكَة يستطيع معها أن يُرجع الفرع إلى أصله، وأن يسلك إليه مسالكه عن طريق 
ة، ويكون بذلك من المس��تنبطين الذين أُمِر الناس بالرجوع إليهم في الآية  مداركه الخاصَّ
والرواي��ة، وذلك هو الاجتهاد، فق��د دلَّت الآية- عن طريق ه��ذا التوجيه- على طلب 

الاجتهاد في الأحكام والفروع«)218(.

ي، أي: إرجاع المقلِّد للمجتهد، فقال: »ولنا أن  ثمَّ يضيف إلى اس��تنتاجه قبول المتلقِّ
ر الآية بوجهٍ آخرٍ وعب��ارةٍ ثانيةٍ، هو أن نقول: إنَّ قوله تع��الى: ﴿وَليُِنْذِرُوا قَوْمَهُمْ﴾  نق��رِّ

 

إلى آخ��ر الآية إن دلَّ ع�ىل شيء فإنَّما يدلُّ على وجوب قبول المنذري��ن؛ لإنذار المنذرين، 
وإَّال لغ��ي وجوب الإن��ذار إن لم يجب القبول، وه��ذا بمعناه إرجاع الن��اس إلى الفقهاء 
يّ مثله  يّ من الناس إلى عامِّ لأخذ معالم الدين وفروع الأحكام، ولا معنى لإرجاع العامِّ
يش��اركه في قلَّة الاطِّلاع وقصور الباع، وما يشاكل ذلك من جهالة، فليس الإرجاع إَّال 
للمطَّلع المتتبِّع، وهذا عبارة ثانية عن إرجاع المقلِّدين إلى المجتهدين. فمن هنا وهناك تجَّىل 

لنا على ضوء هذه الآية الكريمة دلالة على كَِال الطريقين من الاجتهاد والتقليد«)219(.

زًا آراءه بأقوال العلماء: »فها هنا  ��مه على مراحل، فيقول معزِّ ل القول ويقسِّ ثمَّ يفصِّ
مراحل:

المرحل��ة الأولى: في تعري��ف الاجتهاد وما هو في معناه أو حقيقته. لا ش��كَّ أنَّ لهذا 
ة بالنظر  ل المش��قَّ اللفظ أصًال في اللغة، ومعنى اصطلاحيًّا لعرف الأصوليِّين خاصة تحمُّ



112

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ة ع�ىل التكلف في معنى كلِّ لف��ظ حلَّت فيه هذه  إلى م��ا في اللفظ م��ن تاء الافتعال الدالَّ
مة أعلى الله  التاء، وعرف في اصطلاح الأصوليِّين- حسبما نقل عن الحاجبيّ وعليه العَّال
مقامه في كتابه التهذيب في علم الأصول: )بأنَّه استفراغ الوسع من الفقيه لتحصيل ظن 
بحكم شرعيّ()220(، ولا يخفى على الفطن ملاحظة المناس��بة بين المعنى اللغويّ والمعنى 
��ه: )مَلَكَة يقتدر بها على اس��تنباط  فه آخ��رون بأنَّ الاصطلاح��يّ في ه��ذا التعريف. وعرَّ
ة قريبة(، إلى غير هذا وذاك من حدود أو  الحكم الشرعيّ الفرعيّ من الأصل، فعًال أو قوَّ
تعاريف، والأمر في الإجابة عمَّا أورد على تلك التعاريف في الطرد والعكس سهل علينا 
مة الآخوند في كفايته: )ولا يخفى أنَّ اختلاف  كلَّ الس��هولة بعد أن قال شيخنا العَّال
عباراتهم في بيان معناه اصطلاحًا ليس من جهة الاختلاف في حقيقته وماهيَّته؛ لوضوح 
ه أو رس��مه، بل إنَّما كانوا في مقام شرح اسمه والإشارة إليه  م ليس��وا في مقام بيان حدَّ أَّهن
بلفظٍ آخر وإن لم يكن مساويًا له بحسب مفهومه كاللغويّ في بيان معاني الألفاظ بتبديل 
لف��ظٍ بلفظٍ آخر، ولو كان أخصُّ منه مفهومًا أو أعمّ. ومن هنا انقدح أنَّه لا وقع للإيراد 
على تعريفاته بعدم الانعكاس والاطراد، كما هو الحال في تعريف جلِّ الأشياء لولا الكلّ 
م الغيوب،  ها الموجبة لامتيازها لغ�ري عَّال ضرورة ع��دم الإحاطة بها بكنهه��ا أو خواصِّ

فافهم(. انتهى كلامه رُفعِ مقامه«)221(.

فين له بأنَّه  ب ع�ىل أقوال العلماء بقول��ه: »نعم، هو أبدل تعري��ف المعرِّ ث��مَّ يعقِّ
ة، إذ قال: وكيف  ( بلفظ الحجَّ اس��تفراغ الوس��ع لتحصيل الظن، أبدل لفظة )الظَّنِّ
ةً أو فعًال  ة عليه، ف��إنَّ المناط هو تحصيلها ق��وَّ  كان، ف��الأوَلى تبديل الظ��نِّ بالحكم بالحجَّ
ة القائل به عند انسداد  يَّته مطلقًا أو بعض الخاصَّ ة القائلين بحجِّ لا الظن، حتَّى عند العامَّ
ة- أو عند الانسداد عنده-  باب العلم بالأحكام فإنَّه مطلقًا عندهم. يعني عند العامَّ
ة، ولذا لا ش��بهة في كون اس��تفراغ الوس��ع في  ة- من أفراد الحجَّ يعن��ي بعض الخاصَّ



113

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ة- من العلم بالحكم  - من أفرادها- يعني من أفراد الحجَّ تحصيل غيره- يعني غير الظنِّ
ة الغير المفيدة للظ��نِّ ولو نوعًا اجتهادًا أيضا. انتهى  أو غ�ريه ممَّا اعتبر من الطرق التعبُّديَّ

كلامه رُفعِ مقامه)222(...«)223(.

��ة بأقس��ام الاجتهاد، فيق��ول: »المرحلة  وبع��د ذلك يذك��ر المرحل��ة الثانية والخاصَّ
ه. وقد  ي، ومن اس��م كلٍّ منهما يُعرف مس�َّا�مَّ الثاني��ة: ينقس��م الاجته��اد إلى مطلق وتج��زِّ
ف الاجتهاد المطلق بأنَّه: ما يقتدر به على استنباط الأحكام الفعليَّة من أمارة معتبرة،  عُرِّ
، في الموارد التي لم يظفر فيه��ا بالأمارة المعتبرة، والفرق بين  وأص��ل معت�رب، عقًال أو نقًال
الأمارة والأصل قد يأتيك في طيِّ هذه البحوث أو غيرها من البحوث. ومقتضى التعبير 
فًا باللام. إنَّ الملحوظ في الاجتهاد المطلق  بالأح��كام يعني اتيان لفظ الأحكام جمعً��ا مُعرَّ
ف باللام للعموم بالإجماع  ه��و معرفة جميع الأحكام، كما هو كذل��ك؛ لإفادة الجمع المعرَّ
ي  م��ن علماء الأصول. ومن هنا يتجَّىل لك تعريف مقاب��ل الاجتهاد المطلق، وهو التجزِّ
- ك�ام عرف ب��ه- بأنَّه ما يقت��در به على اس��تنباط بعض الأحكام، وحي��ث تعرف هذا، 

فلتعرف أنَّه ينبغي ها هنا رسم أمور أو بحوث:

ل: إنَّه لا إش��كالَ ولا ريبَ في إمكان حصول الاجتهاد المطلق، بل في حصوله  الأوَّ
ن  ا ما يحصل م��ن بعضهم ممَّا ظاهره عدم التمكُّ بالفع��ل، وقد حصل للكثير والكثير، أمَّ
د منهم في بعض  ة أو التردُّ من الترجيح في المس��ألة وتعيين الحكم في تلك الحادث��ة الخاصَّ
ا لأجل  مسائل الحوادث العارضة فما هو إَّال من أجل الحكم الواقعيّ في تلك الموارد، إمَّ
زم من الفحص  ا لعدم الظفر به بعد الفحص عنه بالقدر الَّال عدم دليل مساعد عليه، وإمَّ
د  ومتابعة الجهود لا لقصر الباع أو قصور الاطِّلاع، ولذلك لا نرى للمجتهدين أيَّ تردُّ

أو توقُّف في الحكم الفعلّي لأيِّ مسألةٍ من المسائل.

الأم��ر الث��اني: إنَّه لا إش��كال أيضًا في ج��واز العمل به��ذا الاجتهاد لم��ن اتَّصف به 



114

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ا رج��وع غيره إليه فلا إش��كالَ فيه أيضًا على وج��ه يتطلَّب تفصيًال   في عمل نفس��ه، وأمَّ
لا يحتمله هذا الكتاب.

وعلى الإجمال: فرجوع غيره إليه بعيد عن المحاذير، وكما يرجع إليه في التقليد يرجع 
ة عليه وع�ىل مقلِّديه، بل على غير  إلي��ه في الأح��كام وفصل الخصومات، وحكم��ه حجَّ
مقلِّدي��ه، بل وعلى المجته��د الآخر المعترف له بجامعيَّته لشرائ��ط الحكومة من الاجتهاد 

والعدالة«)224(.

لات الأمر الثاني ضمن المرحلة الأولى يذكر جهات، فيقول: »إذن، فهناك  وفي مكمِّ
جهات عمل في نفسه:

يه إليه اجتهاده  الجهة الأولى: وهنا نقول: يجب على المجتهد المطلق العمل على ما يؤدِّ
ولا يجوز له- وهو على هذه الصفة- الرجوع إلى مجتهد آخر فاقه أو ساواه بلا كلامٍ.

ة على مقلِّديه، وهذا أيضًا لا إشكالَ فيه. الجهة الثانية: كون فتواه حجَّ

ة عليه، وعلى مقلِّديه، وعلى غير مقلِّديه من مقلِّدي  والجهة الثالثة: كون حكمه حجَّ
غيره، ومن المجتهدين الآخرين بالشرط السابق عليك. فالفرق بين ناحية الإفتاء وناحية 
ل له عن طريق القواعد  الحكومة، هو أنَّ ناحية الإفتاء ناحية إبداء رأيه الشخصّي المحصَّ
ا ناحي��ة الحكومة فهي  ة، أمَّ ة إَّال عليه وع�ىل مقلِّديه خاصَّ والنص��وص، فلا يك��ون حجَّ
ناحية ظهوره بعنوان النيابة عن الإمام، فكأنَّه ينطق بلس��ان الإمام، وظاهر بمظهر 
به له الإمام، فالردُّ عليه ردٌّ على الإمام كما س��يأتيك إن شاء الله في  المنصب الذي نصَّ

المستقبل القريب«)225(.

ي في الاجتهاد،  ج لإكمال الأمور بمواقعه، فيقول: »الأمر الثالث: في التجزِّ ث��مَّ يعرِّ
وفيه مواقع من الكلام هو الكلام السالف في الاجتهاد المطلق سواء بسواء:



115

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

الموق��ع الأول: في إمكانه وهو محلُّ الخلاف بين العلماء، ولكن الحقَّ الذي عليه أكثر 
ق�ني؛ إمكانه نظرًا إلى أنَّ أبواب الفقه مختلفة في المدارك، والمدارك متفاوتة س��هولة  المحقِّ
وصعوب��ة، عقليَّ��ة ونقليَّة، م��ع اختلاف الأش��خاص والأحوال في الاطِّ�الع على تلك 
الم��دارك وطول الباع فيها أو قصر الاطِّلاع، فكم ش��خص كثير الاطِّلاع طويل الباع في 
مدرك باب؛ لمهارته في النقليَّات والعقليَّات بذلك الباب، وليس هو كذلك في باب آخر؛ 
ي والتبعيض في القدرة أو  لع��دم مهارته تلك المهارة في ذلك الباب، فهناك يحصل التجزِّ
قين  ي في الاجتهاد. بل قال بعض المحقِّ الملَكَة في الاس��تنباط، بل وهذا هو معنى التج��زِّ
ي للزوم الطفرة وبس��اطة  الأعلام: )يس��تحيل اجتهاد مطلق عادة غير مس��بوق بالتجزِّ
الملَكَة، ثمَّ قال: وعدم قبولها- يعني الملَكَة- التجزئة لا يمنع من حصولها بالنسبة إلى 
ن من الإحاطة بمداركه، كما إذا كانت هناك ملَكَة الاستنباط  بعض الأبواب بحيث يتمكَّ
في جميعها ويقطع بعدم دخل ما في سائرها به- يعني بحصول الملَكَة- أصًال أو لا يعتني 
باحتمال��ه لأجل الفح��ص بالمقدار اللازم الموج��ب للاطمئنان بعدم دخل��ه كما في الملَكَة 
المطلقة بداهةً أنَّه لا يعتبر في اس��تنباط مس��ألة معها- يعني مع الملَكَة- من الاطِّلاع فعًال 
ع�ىل مدارك جميع المس��ائل، ك�ام لا يخفى()226( انته��ى كلامه رُفعِ مقام��ه، وفيه شيء من 

القياس لا يحتمله هذا الكتاب.

الموق��ع الثاني من الكلام: في حجيَّة ما ي��ؤدِّي إليه على المتَّصف به، ومعناه: إنَّ الذي 
ي يجب العمل على طِبقه، وتلزم الحركة على وُفقِه، والأمر  يؤدِّي إليه نظر المجتهد المتجزِّ
قين ه��و حجيَّته؛ نظرًا إلى   فيه كس��ابقه مح��لَّ الكلام والخلاف، وال��ذي عليه بعض المحقِّ
أدل��ة م��دارك الاجته��اد، إذ لا اختص��اص له��ا بالمتَّصف بالاجته��اد المطل��ق، وهذا هو 

الصحيح.

يّ إليه في كلِّ مس��ألةٍ اجتهد فيها  الموق��ع الثال��ث من الكلام: في جواز رج��وع العامِّ



116

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

هو، وهذا أيضًا كس��ابقيه محلَّ الكلام والخلاف، فإن قلنا: إنَّ مدرك وجوب التقليد هو 
ي ممَّن  الس�رية العقلائيَّ��ة، وهو رجوع الجاهل إلى العالم فيما هو عالم ب��ه، والمجتهد المتجزِّ
ة جواز التقليد هكذا. وإن قلنا بأنَّ مدرك  يص��دق عليه هذا العنوان فنعمت حينذاك أدلَّ

ة الإطلاق أو العموم. ة اللفظيَّة، واستفدنا من تلك الأدلَّ وجوب التقليد هو الأدلَّ

ا لو قلنا بأنَّ السيرة العقلائيَّة لم يتمَّ قيامها في مثل هذه الأحوال، أو إنَّ بناء العقلاء  أمَّ
لم يقم على الرجوع إلى مثله ولا أقل من الشكِّ في هذه الناحية، والشكُّ في المقام كافٍ في 
ك  عدم جواز الرجوع؛ ذلك أنَّ بناء العقلاء أو السيرة العقلائيَّة دليل لبِّيّ لا لسان له يتمسَّ
ن،  عند الش��كِّ في عمومه وإطلاقه، فلا بدَّ في الش��كِّ في حصوله من الأخذ بالقدر المتيقَّ
ة، وهكذا الحال إن لم نس��تفد الإطلاق أو العموم  وهو الرجوع إلى المجتهد المطلق خاصَّ
ا إنَّما س��يقت؛ لبي��ان أصل تشريع التقليد لا لبيان كيفيَّته،  ة اللفظيَّة، ونقول: إَّهن من الأدلَّ
ك�ام هو الحال في كثير من الإطلاقات والعمومات، هذا بالنظر إلى الرجوع إليه في فتواه، 
��ا الرجوع إليه في الحكومة، ونفوذ تلك الحكومة في فصل الخصومة، فالأمر فيه أش��دُّ  أمَّ
إشكاًال ممَّا سبق من تلك المراحل والمسائل، فإنَّك قد عرفت فيما سلف أنَّ مقام الحكومة 
أع�ىل ش��أنًا من قيمة الفُتيا، فإذا أش��كل الأم��ر في الفُتيا فكيف الح��ال في الحكومة، هذا 
ا بها واجتهد  قين نفى البعد عن نفوذ حكومته فيما إذا عرف جملة معتدًّ ولكن بعض المحقِّ
ه عُرفًا إنَّه ممَّن ع��رف أحكامهم، لكن في هذا الكلام نظر   فيه��ا ب��أن يصحّ أن يقال في حقِّ

لا يحتمله اختصار هذا الكتاب«)227(.

 ويس��تمر في إك�امل بحثه في المرحلة الثالث��ة فيقول: »المرحلة الثالث��ة: في المجتهد فيه
ف بأنَّه: )كلُّ حكمٍ  - يعن��ي في�ام يصحُّ فيه الاجتهاد وم��ا لا يصحُّ فيه- المجتهد فيه عُ��رِّ
شرع��يٍّ ليس علي��ه دليلٌ قطعيّ(. هذا التعريف كس��ائر التعريفات مش��تمل على جنس 
مدخ��ل، وع�ىل فصل مخرج، فقولنا: )حك��م( مدخل لكلِّ حكم عقليًّ��ا كان أو شرعيًّا. 



117

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ج للأح��كام العقليَّة، إذ إنِّ العقليَّة المحضة مث��ل قولنا: الكلُّ أعظم  فقولن��ا: شرعيّ مخرِّ
رة من  من الجزء، أو إنّ النقيضَين لا يجتمعان ولا يرتفعان. وهكذا الأحكام العقليَّة المقرَّ
قبل الشرع، مثل قبح الظلم وحس��ن الإحسان، لا تقع محًّال لاجتهاد المجتهدين، إذ هي 
غ�ري قابلة للخلاف والاختلاف، ب��ل هي ممَّا اتَّفقت عليها العق��ول، وقولنا: ليس عليه 
، خرج ما كان عليه من الأح��كام الشرعيَّة قد دلَّ عليه دليل قطعيّ، وذلك   دلي��لٌ قطعيٌّ

قسمان:

ل: الأحكام الشرعيَّة الأصليَّة، وذلك كالمعتقدات الدينيَّة التي أوجب الشارع  الأوَّ
 الاعتقاد بها على الإنس��ان عن طريق العلم القطع��يّ الذي لا تدخله الظنون، فمثل هذه 

ة القطعيَّة. لا تقع محًّال للاجتهاد، إذ هي مدلولة بالأدلَّ

والقس��م الثاني: الأحكام الشرعيَّة الفرعيَّة التي قامت عليه��ا الضرورة الدينيَّة من 
��ة مثل الصوم، أو وج��وب الصلاة، أو حرمة الخم��ر والزنا، أو غير ذلك  المس��لمين عامَّ
م��ن التكاليف القطعيَّة م��ن أفعال وتروك، فمثل هذه أيضًا لا تق��ع محًّال للاجتهاد؛ لأنَّ 
تها قطعيَّ��ة فلا تكون معرضًا لاختلاف الأنظ��ار والآراء، فالذي يقع محًّال للاجتهاد  أدلَّ
ويج��وز للمجتهدين الاجتهاد فيه هو الأحكام الشرعيَّة والفرعيَّة التي لم يقم عليها دليلٌ 
قطعيّ؛ وذلك في الأحكام الشرعيَّة الفرعيَّة كثير. قال ش��يخنا أبو جعفر الطوسّي ش��يخ 
ل بحث  ة()228( في أوَّ الطائفة رضوان الله عليه في كتابه في علم الأصول المعروف بـ)العدَّ
الاجته��اد: »اعل��م أنَّ كلَّ أمر لا يجوز تغييره عمَّا هو علي��ه، من وجوب إلى حظر- يعني 
لين أنَّ الاجتهاد في ذلك  منع- ومن حس��ن إلى قبيح، فلا خلاف بين أهل العل��م المحصِّ
لا يختلف، وأنَّ الحقَّ فيه واحدٌ، وأنَّ من خالفه ضالٌّ فاسقٌ وربَّما كان كافرًا، وذلك نحو 
القول بأنَّ العالم قديم أو محدث، وإذا كان محدثًا، هل له صانع أم لا؟ والكلام في صفات 
ة والإمامة وغير ذلك، وكذلك الكلام في أنَّ  الصانع وتوحيده وعدله وال��كلام في النبوَّ



118

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

الظل��م والعبث والكذب قبيحٌ على كلِّ حالٍ، وأنَّ ش��كر المنعم وردّ الوديعة والإنصاف 
حس��ن على كلِّ حالٍ، وما يجري مجرى ذلك، وإنَّما قالوا ذلك؛ لأنَّ هذه الأشياء لا يصحُّ 
تغييرها في نفس��ها ولا خروجها عن صنعتها التي ه��ي عليها. أَال ترى أنَّ العالم إذا ثبت 
، والجهل لا يكون إَّال قبيحًا،  ��ه مح��دث فاعتقاد من اعتقد أنَّه قديم لا يكون إَّال جه�ًا�لً أنَّ
 ، وكذل��ك إذا ثبت أنَّ له صانعً��ا، فاعتقاد من اعتقد أنَّه ليس له صانع لا يكون إَّال جهًال
وكذلك القول في صفاته وتوحيده وعدله، وكذلك إذا ثبت أنَّ النبيّ صادق فاعتقاد 

، وكذلك المسائل الباقية«)229(. من اعتقد كذبه لا يكون إَّال جهًال

اذ لا يُعتقد  ة في الموضوع: »وحكي عن قومٍ ش��ذَّ ض إلى بعض آراء الش��اذَّ ث��مَّ يتعرَّ
ا ما يصحُّ تغييًرا  ��م قالوا: إنَّ كلَّ مجتهدٍ مصيبٌ، وقولهم باطل ب�ام قلناه. وأمَّ بأقواله��م أَّهن
في نفس��ه وخروجه من الحس��ن إلى القبيح، ومن الحظ��ر إلى الإباحة فلا خلافَ بين أهل 
العل��م أنَّه كان يج��وز أن تختلف المصلحة في ذلك، فما يكون حس��ناً من زيد يكون قبيحًا 
م��ن عمرو، وما يقبح من زيد في حالٍ بعينها يحس��ن منه في ح��الٍ أخرى، ويختلف ذلك 
بحسب اختلاف أحوالهم وبحسب اجتهاداتهم، وإنَّما قالوا ذلك؛ لأنَّ هذه الأشياء تابعة 
للمصالح والألطاف، وما هذا حكمه فلا يمتنع أن يتغيَّر الحال، ولهذه العلَّة جاز النسخ، 
ونق��ل المكلَّفين عمَّا كانوا عليه إلى خلافه بحس��ب ما تقتضي��ه مصالحهم. انتهى ما أردنا 

نقله من كلامه زِيدَ في علوِّ مقامه«)230(.

ثمَّ المرحلة الرابع��ة، في شروط الاجتهاد، فيقول: »المرحلة الرابعة: في ما يحتاج إليه 
ن المكلف  ق الاجتهاد، والضابط فيه تمكِّ المجته��دون من العلوم التي تكون شرائط لتحقُّ

من إقامة الأدلة على المسائل الشرعيَّة الفرعيَّة، وقد قالوا: إنَّما يتمُّ بأمور:

أحده��ا: معرف��ة اللغة ومع��اني الألفاظ الشرعيَّ��ة، لكن لا بمعنى اش�تراط معرفة 
الجمي��ع، ب��ل المعرف��ة في الجمل��ة كافي��ة في المق��ام، وه��و معرفة ما يحت��اج إلي��ه في مقام 



119

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

الاس��تدلال، وقد قالوا: لو راجع أصًال صحيحًا عنده في معاني الألفاظ جازا، ويدخل 
في اللغة معرفة النحو والتصريف، وإنَّما احتاج المجتهد إلى ذلك؛ لأنَّ الشرع عربّي؛ ذلك 
أنَّ مدرك��ه هما الكتاب والس��نَّة، وكلاهما عربيَّان، فهما مش��تملان ع�ىل خصائص اللغة 
العربيَّة مادةً وهيئةً. إذن فمعرفتهما محتاجة إلى معرفة اللغة العربيَّة، ونظرًا إلى أنَّ معرفتهما 
 واجب��ة، فمعرفة اللغة العربيَّة واجبة؛ لأنَّ ما لا يتمُّ معرفة الواجب إَّال بمعرفته، معرفته 

واجبة.

ثانيها: معرفة التفسير، لكن بالصورة التي يحتاج إلى معرفة اللغة، أعني: إنَّ الجملة 
فيها كافية عن التفصيل، وإنَّما وجب ذلك؛ لأنَّ معرفة علم التفس�ري معناه: معرفة مراد 
الله تعالى في كلامه، وجهل ذلك جهل باس��تنباط الأحكام الشرعيَّة، في حين أنَّ الكتاب 
ل مُدرك لمعرفة الأحكام، فكان لزامًا على هذا معرفة علم التفسير بالضرورة،  الكريم أوَّ
ومن معرفة علم التفس�ري معرف��ة علم الكلام، أعني: معرفة أص��ول العقائد عن طريق 
العلم والاس��تدلال، وذلك أنَّ معرفة مراد الله تعالى من اللفظ إنَّما يتمُّ لو عرف أنَّه تعالى 
لا يخاط��ب ب�ام لا يفهم معناه ولا بما يريد به خلاف ظاهره من غ�رِي بيانِ، وإنَّما يتمُّ ذلك 
لو عرف أنَّه تعالى حكيم وهو كذلك يتوقَّف على علمه تعالى بالقبيح واستغنائه عنه على 

العلم، وإنَّما بصدق الرسول عليه الصلاة والسلام وعلى أصول قواعد الكلام«)231(.

ّ في كتاب التهذيب  مة الِحلِّي ثمَّ يستعين ببعض آراء العلماء فيقول: »قال آية الله العَّال
في عل��م الأصول: وه��ذا لا يأتي على قواعد الأش��اعرة. وأقول: إنَّما ق��ال طيَّب الله ثراه 
 ذلك؛ لأنَّ من مبنى قواعد الأش��اعرة إنكار الحس��ن والقب��ح العقليَّين، وعلى هذا المبنى 
لا ملزم عندهم بالتزام هذه الأش��ياء المذكورة، ولك��ن الصحيح أنَّ معرفة ذلك واجب 
حت��ى على رأي الأش��اعرة، فإن إنكار الأش��اعرة للحس��ن والقبح العقليَّ�ني إنَّما هو إذا 
ا إذا كان بمعنى  ، والثواب والعق��اب في الآجل، أمَّ كانا بمعنى اس��تحقاق المدح أو الذمِّ



120

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

النق��ص أو الك�امل، فهم يلتزمون بهما بلا كلام، ونظ��رًا إلى أنَّ تنزيه الله تعالى عن القبيح 
 واتِّصافه تعالى بالحكمة هما من الحسن والقبح، بمعنى النقص والكمال، فهم قائلون بهما 

بلا إشكال.

ا بالحفظ أو بالرجوع إلى  ة على الأحكام، إمَّ ثالثها: أن يكون عارفًا بالأحاديث الدالَّ
أصلٍ صحي��حٍ، وأن يكون عارفًا بأحوال الرجال ليع��رف صحيح الأخبار من معتلِّها، 
وأن يع��رف أيضً��ا من الكت��اب ما يُس��تفاد منه الأحكام وهو خمس�امئة آية ولا يش�ترط 
حفظها، بل معرفة دلالتها ومواضعها بحيث يجدها عند طلبها، وعمدة ما يحتاج إليه هو 
علم الأصول بداهةً أنَّه ما من مسألة إَّال ويحتاج في استنباط حكمها إلى قاعدة أو قواعد 
برهن عليها في علم الأصول أو برهن عليها مقدّمة في نفس المس��ائل الفرعيَّة على ما هي 
ثين الإخباريِّين، ولا يوجب تدوين علم الأصول على حِدَة أن يكون بدعة؛  طريقة المحدِّ
ة، وإَّال كان تدوين الفقه والنحو والصرف وغيرها من  لعدم تدوينه في عصر الأئمَّ

كثير من العلوم بدعة، وهذا ما لا يلزم به أحد.

د بن الحس��ن الطوسّي رف��ع الله درجته في  قال ش��يخنا ش��يخ الطائفة أبو جعفر محمَّ
فصل م��ن بحث الاجته��اد ذَكَر فيه صفات المفت��ي وبيان أحكامهما، ق��ال: لا يجوز 
بر عن حال   لأح��د أن يفت��ي بشيء من الأحكام إَّال بعد أن يكون عالـ�ًا�مً به؛ لأن المفتي ُخي
ما يس��تفتيه فيه، فمتى لم يكن عالـمًا به فلا يأمن أن يخبر بالشيء على غير ما هو به، وذلك 

، ولا يكون عالـمًا إَّال بعد أمور: لا يجوز، فإذن لا بدَّ من أن يكون عالـمًا

منه��ا: أن يعل��م جميع ما لا يص��حّ العلم بتلك الحادثة إَّال بع��د تقدمة، وذلك نحو: 
العل��م بالله تعالى وصفات��ه وتوحيده وعدله، وإنَّما قلنا ذلك؛ لأنَّه متى لم يكن عالـمًا بالله، 
ة كاذبًا، ومتى عرفه  ة؛ لأنَّه لا يأمن أن يكون الذي ادَّعى النب��وَّ لم يمكن��ه أن يعرف النب��وَّ
 ولم يع��رف صفات��ه وما يجوز علي��ه وما لا يج��وز، لم يأمن أن يكون قد ص��دق الكاذب، 



121

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

 ف�ال يص��حُّ أن يعلم ما جاء به الرس��ول. فإذن لا ب��دَّ من أن يكون عالـ�ًا�مً بجميع ذلك. 
ولا ب��دَّ أن يك��ون عالـمًا بالنبيّ ال��ذي جاء بتلك الشريعة؛ لأنَّه مت��ى لم يعرفه لم يصحّ أن 
 يع��رف ما جاء به م��ن الشرع. ولا بدَّ م��ن أن يعرف أيضًا صفات النب��يّ وما يجوز عليه 
يه،  وم��ا لا يج��وز عليه؛ لأنَّه متى لم يعرف جميع ذلك لم يأمن أن يكون غير صادق فيما يؤدِّ
أو يك��ون م��ا أدَّى جميع ما بع��ث به، أو يكون أداة ع�ىل وجهٍ لا يصحُّ ل��ه معرفته. فإذن 
لا ب��دَّ من أن يعرف جميع ذل��ك، وإذا عرف جميع ذلك فلا بدَّ أيضً��ا أن يعرف الكتاب، 
��ن كثير من الأحكام التي هي المطلوبة، ولا ب��دَّ من أن يعرف ما لا يتمُّ العلم  ��ه يتضمَّ فإنَّ
بالكت��اب إَّال به، وذل��ك يوجب أن يعرف جملة من الخطاب العربّي، وجملة من الإعراب 
والمعاني، ويعرف الحقيقة والمجاز والفرق بينهما؛ لأنَّه متى لم يعرف ذلك لم يمكنه معرفة 
نه الكتاب، ولا بدَّ أن يعرف الناس��خ والمنس��وخ؛ لأنَّه متى عرف المنس��وخ ولم  م��ا تضمَّ
يعرف الناس��خ اعتقد الشيء على خلاف ما هو به من وجوب ما لا يجب عليه، وقد كان 
يجوز أن يعرف الناس��خ وإن لم يعرف المنسوخ؛ لأنَّ المنسوخ لا يتعلَّق به فرضه وإن كان 
له في تلاوته مصلحة، إَّال أنَّ ذلك على الكفاية، غير أنَّه لو كان كذلك لم يمكنه أن يعرفه 
ا على الجملة أو التفصيل، ولا بدَّ أن يعرف العموم  ناس��خًا إَّال بعد أن يعرف المنس��وخ إمَّ
والخص��وص والمطلق والمقيَّ��د؛ لأنَّه متى لم يعل��م ذلك لم يأمن أن يكون الم��راد بالعموم 
الخص��وص وبالمطل��ق المقيَّد، ولا ب��دَّ أن يكون عالـ�ًا�مً بأنَّه ليس هن��اك دليل يصرفه عن 
زه لم يكن عالـمًا به، ولا بدَّ أيضًا أن يكون عالـمًا بالس��نَّة،  الحقيقة إلى المجاز؛ لأنَّه متى جوَّ
ها، ومطلقها ومقيَّدها، وحقيقتها ومجازها، وأنَّه  ها وخاصَّ وناسخها ومنس��وخها، وعامَّ
ز  ليس هناك ما يمنع من الاستدلال بشيء من ظواهرها كما قلناه في الكتاب؛ لأنَّه متى جوَّ
ذلك لم يكن عالـمًا بها. ولابدَّ أن يكون عارفًا بالإجماع وأحكامه، وما يصحُّ الاحتجاج به 
وم��ا لا يصحّ. ولا بدَّ أن يكون عارفًا بأفعال النبيّ ومواقعها من الوجوب والندب 



122

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

والإباح��ة حتَّى يصحّ أن يكون عالـمًا بما يفتي به، ف��إن أخلَّ بذلك أو بشيءٍ منه، لم يأمن 
أن يكون ما أفتى به بخلاف ما أفتى به، وذلك قبيح، وقد عدَّ من خالفنا في هذه الأقسام 
أنَّه لا بدَّ أن يكون عالـمًا بالقياس والاجتهاد، وأخبار الآحاد، ووجوه العلل والمقاييس، 
ا  وإثبات الأمارات المقتضية لغلبة الظنِّ وإثبات الأحكام. وقد بيَّنَّا نحن فساد ذلك، وأَّهن

ة الشرع. انتهى شريف كلامه زِيدَ في علوِّ مقامه)232(...«)233(. ليست من أدلَّ

: »المرحلة الخامسة: في التخطئة والتصريف. اتَّفقت  وبعد ذلك يكمل البحث قائًال
الكلم��ة بين العلماء ع�ىل التخطئة في العقليَّات، بمعنى أنَّ المجته��د فيما يتعلَّق بالأحكام 
ا في  العقليَّ��ة، يج��وز أن يخط��ئ ويج��وز أن يصيب، فلي��س بمصيبٍ ع�ىل كلِّ ح��الٍ، وأمَّ
الشرعيَّ��ات- يعني الاجتهاد فيما يتعلَّق بالأحكام الشرعيَّ��ة- فقد اختلفت فيه الكلمة، 
ل  ة إلى التخطئة في ذلك، بمعنى جواز الخطأ على المجتهد فيما يتوصَّ فذهب أصحابنا عامَّ
إلي��ه من الأح��كام الشرعيَّة؛ وذلك نظرًا لما وقع الاتِّفاق بينه��م عليه، وتضافرت بذلك 
 النص��وص، وتوات��رت ع�ىل ذلك الرواي��ات، من أنَّ لله تع��الى في كلِّ واقعة حك�ًا�مً ثابتًا 
ه علمٌ ولا جه��لٌ، ولا أثَر فيه لاجتهاد المجتهدين بوجه م��ن الوجوه، والمجتهد  لا يغ�ِّر�يِّ
ة،  ق��د يصل إليه وقد لا يصل إليه، فيخطأ حينذاك أو يصيب. هذا مذهب أصحابنا عامَّ
ة، فقد ذهبوا إلى أنَّ كل مجتهد مصيب- على خلاف في كيفيَّة هذه  ويخالفهم في ذلك العامَّ
الإصابة- وعلى أيِّ حالٍ، فإن كان غرضهم من هذه الإصابة هو الالتزام بإنشاء أحكام 
في الواق��ع بعدد الآراء، بأن تكون الأحكام المؤدِّي إليها الاجتهادات أحكامًا واقعيَّة كما 
ة، فقد ذهب ها هنا بعض الأع�الم من الأصحاب بأنَّ هذا لا محاليَّة  ه��ي أحكام ظاهريَّ
فيه، وإنَّما هو مخالف لما تواتر من الأخبار، مضافًا إلى الإجماع على أنَّ لله تعالى في كلِّ واقعةٍ 
حكمًا يش�ترك فيه العالم بلا خلاف، وإن كان غرضهم منه الالتزام بإنش��اء الأحكام على 
وفق آراء المجتهدين بعد الاجتهاد، بمعنى أنَّه لا حكم هناك من رأس وإنَّما يخلق الحكم 



123

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

بع��د اجته��اد المجتهدين، ويحص��ل بعد حصول آراء المس��تنبطين. فهذا الق��ول يحلَّل إلى 
وجهين، فإن التزم ذلك بالنسبة إلى الحكم الواقعيّ- بمعنى أنَّه لا حكم حتَّى واقعًا لولا 
الاجتهاد والاستنباط- فذلك ممَّا يمنعه العقل وهو من المحاليَّة بمكان، إذ هو مضافًا إلى 
ما عرفت ممَّا سلف من مخالفته المتواتر من الروايات، ومن الإجماع القائم على أنَّ لله تعالى 
في كلِّ واقعةٍ حكمًا يشترك فيه الجميع، يلزم منه أن لا يبقى موضوع لاجتهاد المجتهدين، 
إذ ليس الاجتهاد في حقيقة واقعه وواقع حقيقته إَّال اس��تفراغ الفقيه وس��عه لاس��تنباط 
ه  ة، فلا بدَّ إذن من أن يكون حكم محفوظ لا يغيِّر الأح��كام الشرعيَّة من مداركها الخاصَّ
علم ولا جهل يفحص المجتهد عنه ويبحث المستنبط عنه ليظفر به، وليس حتمًا أن يصل 
إليه، فقد يصل وقد لا يصل، والحكم هو الحكم في كلِّ تلك الأحوال والشؤون، فإذا لم 
يك��ن للحكم عين ولا أث��ر- وهذا نتيجة حتميَّة لازمة لمن يرى هذا الرأي- فأي فحص 
حينذاك؟ وأي اس��تنباط؟ نعم، إن أُريد من الحكم هو الحكم الفعلّي، ومعناه أنَّ المجتهد 
��ص عمَّا هو الحكم واقعًا وإنش��اءً، لكن ما يؤدِّي اجته��اده إليه يكون هو  وإن كان يتفحَّ
ل إليه  حكمه الفعلّي حقيقة، ونظرًا إلى أنَّ الحكم الفعلّي هو عبارة عن الحكم الذي يتوصَّ
ة، فلم يكن هو ذلك الحكم الذي يش�ترك  كلُّ مجتهدٍ حس��بما يوصله إلي��ه اجتهاده خاصَّ
في��ه العالم والجاه��ل، وليس هو بذلك الحكم الذي تتَّفق علي��ه الآراء، بل هو ممَّا يختلف 
باختلاف الآراء، فالتصويب بهذا المعنى لا استحالة فيه، وهذا هو المراد من كلام بعض 
الأع�الم أنَّ ظنيَّ��ة الطريق لا تنافي قطعيَّة الحكم، لكن هذا إنَّما يتمّ- حس��بما أفاده بعض 
ق�ني- بناءً على اعتبار الأخبار من باب الس��ببيَّة والموضوعيَّة، أمّا لو قيل باعتبارها  المحقِّ
�ني- فليس الأمر كذلك، إذ  قين والمحقِّ م��ن باب الطريقيَّ��ة- وهو الذي عليه أكثر المحقِّ
ي��ات الط��رق والأمارات المعتبرة على هذا الاعتبار ليس��ت بأحكام حقيقيَّة نفس��يَّة،  مؤدِّ
وليس معن��ى الحكم بحجيَّتها إَّال تنجز مؤدّياتها عند إصابته��ا والعذر عند خطئها فقط 



124

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ة. وليعلم أنَّ هذا الذي ذكرناه من الخطيئة هو رأي أصحابنا الإماميَّة عامَّ

ة  ر الله ضريحه في كتابه )العدَّ قال شيخنا الأكبر ش��يخ الطائفة أبو جعفر الطوسّي نوَّ
في عل��م الأص��ول( عن��د هذا المق��ام: »وال��ذي أذهب إلي��ه وهو مذهب جميع ش��يوخنا 
رين، وهو الذي اختاره س��يِّدنا المرتضى، وإليه كان  مين والمتأخِّ المتكلِّم�ني من المتقدِّ
، من خالفه كان مخطئًا  يذهب ش��يخنا أبو عبد الله، أنَّ الحقَّ في واح��د وأنَّ عليه دليًال
فاس��قًا«)234(، وق��ال آية الله جمال الملَّة والدين في كتاب��ه )التهذيب في علم الأصول( عند 
حت  ه��ذا المقام عن��د نقل ما هنالك من ق��ول وكلام لنا: )إنَّ إح��دى الأمارتين إن ترجَّ
ح، كان اعتقاد كلِّ واحدٍ  ع�ىل الأخرى؛ تعيَّنت للعمل، فالمخالف لها مخطئ وإن لم يترجَّ
م��ن المجتهدي��ن لرجحان أمارته خط��أً أيضًا؛ ولأنَّ المكلَّف إن كلِّ��ف لا عن طريق كان 
ا تش��هيًا أو بما لا يطاق، وإن كلِّف ع��ن طريق، فإنْ خَال عن المعارض  حك�ًا�مً في الدين إمَّ
ا التس��اقط أو التخيير أو الرجوع  تع�َّن�يَّ وإَّال فالراجح، فإنَّ عدم الرجح��ان، فالحكم إمَّ
، فالمخالف له مخط��ئ فالمصيب واحد()235(،  إلى غيرهم��ا. وع�ىل كلِّ تقدير فالحكم معَّني
انته��ى كلام��ه عَال مقامه. وقال في كتاب )كش��ف الحق( عند البح��ث في الاجتهاد: 
، وله  )ذهبت الإماميَّة إلى أنَّ المصيب في الفروع واحد، وأنَّ لله تعالى في كلِّ مس��ألة حكمًا
ا قطع��يّ أو ظنِّيّ، وأنَّ المقِّرص في اجتهاده ع�ىل تحصيل ذلك آثم، وخالف  علي��ه دليل إمَّ
فيه جماعة، واضطرب كلام الفقهاء الأربعة: الش��افعيّ وأبي حنيفة ومالك وأحمد، فتارةً 
قال��وا بالتصويب لكلِّ مجتهدٍ، وتارةً قالوا كقولنا، إنَّ الأحكام تابعة للمصالح والوجوه 
الت��ي تقع عليها الأفع��ال، وذلك لا يكون إَّال واح��دًا، ولأنَّه ل��و كان كلُّ مجتهدٍ مصيبًا 
لَ��زِم اجت�امع النقيضَ�ني؛ لأنَّ المجته��د إذا غلب على ظنَّ��ه أنَّ الحكم هو الح��لّ فلو قطع 
��ه مصيب؛ لزم منه القطع بالمظنون والإجماع م��ن الصحابة على إطلاق لفظ الخطأ في  بأنَّ
الاجته��اد. قال أبو بك��ر: )أقول في الكلالة برأيي، فإن كان صوابً��ا فمن الله تعالى، وإن 



125

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

كان خطأً فمنِّي ومن الش��يطان()236(، وقال عمر لكاتبه: اكتب: )هذا ما رأى عمر، فإن 
كان خط��أً فمنه، وإن كان صوابً��ا فمن الله()237(. وردت عليه امرأة في المغالاة في المهور، 
فق��ال: أصابت المرأة وأخطأ عمر)238(، وخطَّأ ابن عبَّاس جماعة في قولهم بالعول، وقال: 
من باهلني باهلته، وإنَّ الله تعالى لم يجعل في مال واحد نصفين وثلثًا، هذان نصفان ذهبا 
بالم��ال فأين موض��ع الثلث؟ وأيضًا الدليلان إن تس��اويا تس��اقطا، وإَّال وجب التراجح 
والإجم��اع على شرع المناظرة، فلو لم يكن تبيين المطلوب مطلوبًا للش��ارع لم يكن كذلك، 
ولأنَّ المجتهد طالب فلا بدَّ له من مطلوب، ولأنَّه يلزم اجتماع النقيضين؛ لأنَّ الش��افعيّ 
ا تكون حرامًا  إذا اجته��د وق��ال لزوجته الحنفيَّة المجته��دة: أنت بائن، ثمَّ راجعه��ا، فإَّهن
جها ولّي ث��مَّ تزوجها آخر بولّي.  بالنظ��ر إليها، وح�ًالال بالنظر إلى الزوج، وكذا ل��و تزوَّ

انتهى كلامه رُفعِ مقامه.

وفي المرحلة السادس��ة: في أنَّه هل يجوز للنبيّ أن يعمل بالاجتهاد أو لا؟ الذي 
ا إخواننا أهل  قامت عليه كلمة الطائفة الإماميَّة وانعقد إجماعهم عليه هو أنَّه لا يجوز، أمَّ
زوه، بل ادَّعوا الوقوع. ونحن لو حاولنا  الس��نَّة والجماعة فالأكثر- إن لم نقل الكل- جوَّ
عون،  أن نق��ف أمام هذه المس��ألة موقف النقاش والحس��اب لا نرى وجهً��ا وجيهًا لما يدَّ
فق��د عرفت فيما س��لف حقيقة الاجتهاد ومعناه ومغزاه ومرم��اه، وحقيقة الاجتهاد هي 
حقيقت��ه عند الجمي��ع، وكيف تتَّفق تلك الحقيق��ة مع تجويزه على قدس��يَّة النبي الكريم! 
فإنَّ الاجتهاد اس��تنباط الفقيه الحكم من طرقه القطعيَّة أو الظنِّيَّة، وهذا بحقيقته وحاقِّه 
كيف يتَّفق وما أصحر به القرآن الكريم من قوله س��بحانه: ﴿وَمَا يَنْطقُِ عَنِ الْـهَوَى*إنِْ 
هُ��وَ إَّال وَحْيٌ يُوحَى﴾)239(، فمن حصر القرآن نطق��ه بالوحي، ومن خصَّ بالوحي أي 
ون،  حاجة له إلى استعمال الوسائل والوسائط التي لا يلتزمها الملتزمون إَّال حيث يضطرُّ
، وهل هو إَّال تجويز الاجتهاد على النبيّ في  وه��ل الالتزام بهذا إَّال اجته��اد في قبال النصِّ



126

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

قب��ال النصِّ الصريح، وهذا كما تراه م��ن البطلان مراغمة لصراحة القرآن وجحد لنصِّ 
الآي��ات، م��ن قوله تعالى:﴿تلِْكَ آَيَ��اتُ اللهِ نَتْلُوهَا عَلَيْ��كَ باِلْـحَقِّ فَب��أَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَ اللهِ 
وَآَيَات��هِ يُؤْمِن��ونَ﴾)240(، فالنبيّ الأكرم لا يصدر حكمًا شرعيًّا يش��فعه في عقيدة أو عمل 
إَّال ع��ن طري��ق الوحي والإلهام، وهذا هو ش��أن الأنبياء، وهكذا ينبغ��ي أن يكون، وما 
وه أو زعموه من الاجتهاد، فليس  هنا وهناك ممَّا س��تعرفه في طوايا هذه البحوث، ممَّا عدُّ
هو من الاجتهاد في قليل ولا كثير؛ ذلك أنَّه منه عمل لم يعلم وجهه، فلعلَّه لم يلتزم 
بتلك الحوادث- إذ التزم بها- لحكمٍ شرعيّ شأنه شأن سائر الأحكام والتكاليف، فلعلَّه 
كان عمًال ش��خصيًّا ألزم به نفس��ه لمصلح��ة تقتضيها تخصيصات الوحي الإلهيّ بنفس��ه 
- أن تلك الحوادث التزم بها التزامه بسائر الأحكام  القدسيَّة الكريمة، ولنفرض- جدًال
ه في صغريات الاجته��اد، فإنَّ فعله هو  ر لنا أن نزجَّ والتكالي��ف، فهذا أيضًا لا ي�ربِّ

ا مصدرٌ من مصادر التشريع. السنَّة، وقد عرفت أَّهن

إذن فهذا منه تشريع لا اجتهاد، ثمَّ ما يرد بعد ذلك عليه نسخ لذلك التشريع، فإنَّ 
السنَّة تنس��خ بالكتاب على الرأي الشهير. وحيث إنَّك عرفت أنَّ هذا- أعني منع تجويز 
ة، فلنمتِّع الأس�امع والأبصار بتشريفها  الاجته��اد على النبيّ- هو رأي الإماميَّة عامَّ
وتشنيفها بما لهم من عبقات عطرات في كلمات خالدات تعميمًا للنفع وزيادةً للفائدة؛ لماـ 

في طواياها من بحوث وبحوث.

ّ أع�ىل الله درجته، في كتابه  مة الِحلِّي ق��ال آي��ة الله في العالمين جمال الملَّة والدي��ن العَّال
ى بـ)التهذيب في علم الأصول( في بحث الاجته��اد: الحقَّ أنَّه لم يكن متعبِّدًا  المس��مَّ
بالاجتهاد لقوله تعالى:﴿وَمَا يَنْطقُِ عَنِ الْـهَوَى﴾)241(، ولأنَّه قادر على تحصيل العلم؛ فلا 
يجوز له العمل بالظن؛ ولأنَّ مخالفه كفر، ومخالف المجتهد ليس بكافر؛ ولأنَّه كان يتوقَّف 
 في الأح��كام على الوح��ي؛ ولأنَّ تجويز اجته��اده يفضي إلى تجويز اجته��اد جبرئيل



127

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

، ولقوله تعالى:   فيندف��ع القطع بالوح��ي، احتجَّ الش��افعي بأنَّ العم��ل بالاجتهاد أش��قُّ
﴿عَفَ��ا اللهُ عَنْكَ﴾)242(. ولقوله: )لو اس��تقبلت من أمري ما اس��تدبرت لما س��قت 
�ام يثبت اعتبارها مع التس��ويغ شرعًا، والعفو عن  ة إنَّ الهدي()243(. والجواب: أنَّ المش��قَّ
 أصحاب��ه، أو أنَّ الإذن شرط في الإباحة، فصحَّ اس��تناد العفو منه، وعدم س��ياق الهدي 

لا يدلُّ على أنَّ سياقه بالاجتهاد)244(، انتهى شريف كلامه، زِيدَ في منيف مقامه.

وقال ش��يخنا ش��يخ الطائفة الش��يخ أبو جعفر الط��وسّي رفع الله درجت��ه، في كتابه 
ة في عل��م الأصول( عند بح��ث الاجتهاد، فص��ل في أنَّ النبيّ هل  ى بـ)العدَّ المس��مَّ
غ ذلك ل��ه عقًال أم لا؟ وأنَّ من غاب  كان مجته��دًا في شيء من الأحكام، وهل كان يس��وَّ
غ ل��ه الاجته��اد أو لا؟ وكيف حال من  ع��ن الرس��ول في حال حياته هل كان يس��وَّ
بحضرته في جواز ذلك؟ اعلم أنَّ هذه المسألة تسقط على أصولنا؛ لأنَّا قد بيَّنَّا أنَّ القياس 
 والاجته��اد لا يجوز اس��تعمالهما في ال�رشع، وإذا ثبت ذل��ك؛ فلا يج��وز للنبيّ ذلك 
ولا لأحدٍ من رعيَّته حاضًرا كان أو غائبًا، لا حال حياته ولا بعد وفاته، اس��تعمال ذلك 
ا على مذهب المخالفين لنا في ذلك فقد اختلفوا، فذهب أبو علّي وأبو  ع�ىل كلِّ حال، وأمَّ
��ه لم يتعبَّد بذلك في الشرعيَّ��ات ولا وقع منه الاجتهاد فيه��ا، وأوجبا كونه  هاش��م إلى أنَّ
متعبِّدًا بالاجتهاد في الحروب. وحُكِي عن أبي يوس��ف الق��ول بأنَّ النبي قد اجتهد 
 في الأحكام، وذكر الش��افعيّ في كتاب الرسالة ما يدلُّ على أنَّه يجوز أن يكون في أحكامه 
ما قاله من جهة الاجتهاد. وادَّعى أبو علّي الإجماع على أنَّه لم يجتهد النبيّ في شيء من 
عل أصًال ولا كفر من ردّه، بل كان يجوز مخالفته كما يجوز مثل ذلك  الأحكام لم يجب أن ُجت
في أقاوي��ل المجتهدين، فلمَّا ثبت كفر من ردَّ بعض أحكامه وخالفه وس��اغ جعل جميعها 
، دلَّ على أنَّه حكم به من جهة الوحي، وهذا الدليل ليس بصحيح؛ لأنَّه لا يمتنع  أصوًال
أن يقال: إنَّ في أحكامه ما حكم به من جهة الاجتهاد ومع ذلك لا يسوغ مخالفته من 



128

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ى في إتِّباعه ذلك بين ما قاله بوحيٍ وبين ما قاله من  حيث أوجب الله تعالى إتِّباعه وس��وَّ
مع على حكم من طريق الاجتهاد  ة يجوز أن ُجت جهة الاجتهاد، كما يقول من قال: إنَّ الأمَّ
وإن كان لا يجوز خلافه، وإذا ثبت ذلك لم يمكن التعلُّق بما حكيناه، ويمكن أن يُس��تدل 
ع�ىل ذلك بقوله تعالى: ﴿وَمَا يَنْطقُِ عَنِ الْـهَ��وَى*إنِْ هُوَ إَّال وَحْيٌ يُوحَى﴾)245(، فحكم 
 ب��أنَّ جمي��ع ما يقوله وحيٍ يوحى، فينبغي أن لا يثبت ذل��ك من جهة الاجتهاد، والمعتمد 

ًال من عدم الدليل ع�ىل ورود العبادة بالقياس والاجته��اد في جميع المكلَّفين  م��ا قلن��اه أوَّ
��ه لا يجوز له أن  ا م��ن حضر النبيّ فذه��ب أبو علّي إلى أنَّ وع�ىل جمي��ع الأحوال. فأمَّ
يجته��د، ويج��وز ذلك لمن غاب. ومن الناس من يق��ول: إنَّ لمن حضر النبي أيضًا أن 
يجته��د، ويس��تدلُّ على ذلك بخبر ي��روي أنَّ النبي أمر عمرو ب��ن العاص وعقبة بن 
عام��ر أن يقضيًا بحضرته بين خصمين، وقال لهما: )إن أصبتما فلكما عشر حس��نات وإن 
أخطأتما فلكما حس��نة()246(، وهذا خبر ضعيف من أخب��ار الآحاد التي لا يعتمد في مثل 
مناه من عدم الدليل  هذه المسألة؛ لأنَّ طريقها العلم، والمعتمد في هذه المسألة أيضًا ما قدَّ
ع�ىل ورود العبادة بالقياس والاجتهاد، وذلك عام في جميع الأحوال)247(. انتهى شريف 

كلامه زِيدَ في منيف مقامه.

ى )كشف  ّ أعلى الله درجته، في كتابه المسمَّ مة الِحلِّي وقال أيضا جمال الملَّة والدين العَّال
الحق(: ذهبت الإمامية- وجماعة تابعوهم- إلى أن النبيّ لم يكن متعبِّدًا بالاجتهاد في 
شيء م��ن الأحكام خلافًا للجمهور، لقوله تعالى:﴿وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بَام أَنْزَلَ اللهُ﴾)248(، 
ْكُمْ بَام أَنْزَلَ اللهُ فَأُولَئكَِ هُمُ الْكَافرُِونَ﴾)249(، و﴿وَمَا يَنْطقُِ عَنِ الـْهَوَى*إنِْ  ْ يَح و﴿وَإنِْ لَم
بعُِ إَّال مَا يُوحَى  لَهُ مِنْ تلِْقَاءِ نَفْسِي إنِْ أَتَّ هُوَ إَّال وَحْيٌ يُوحَى﴾)250(، و﴿مَا يَكُونُ لِي أَنْ أُبَدِّ
��ه ل��و كان مجته��دًا في الأحكام؛ لج��از لنا مخالفته للإجم��اع على أنَّ حكم  ﴾)251(؛ ولأنَّ َّ إلَِي
 ّالاجتهاد ذلك، ومخالفته حرام بالإجماع؛ ولأنَّ الاجتهاد قد يخطئ، والخطأ من النبي



129

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ر  م في العصمة، خلافًا لهم؛ ولأنَّه لو كان متعبِّدًا بالاجتهاد؛ لما أخَّ عندنا محال على ما تقدَّ
الأجوبة عن المسائل الواردة عليه حتَّى يأتيه الوحي؛ لأنَّه تأخير البيان عن وقت الحاجة، 
��ه لو كان متعبِّدًا بالاجتهاد؛ لزم أن يكون مرتكبًا للحرام، والتالي باطل  وهو محال؛ ولأنَّ
، والوحي يفيد القطع، والقادر على  م مثله، وبيان الملازمة أنَّ الاجتهاد يفيد الظنَّ فالمق��دَّ
الدلي��ل القطعيّ يح��رم عليه الرجوع إلى الظنِّ بالإجماع؛ ولأنَّه ل��و كان متعبِّدًا بالاجتهاد 
ة؛ ولأنَّه لو كان متعبِّدًا بالاجتهاد؛ لنقل  ة العامَّ لنقل؛ لأنَّه من أحكام الشريعة ومن الأدلَّ

م مثله. انتهى كلامه رفع مقامه. اجتهاده في كثير من المسائل، والتالي باطل فالمقدَّ

ه عليه: وقال القاضي ابن روزبهان في ردِّ
أقول: ذهب علماء السنَّة إلى أنَّ النبيّ كان يجوز له الاجتهاد في بعض الأحكام؛ 
وذلك لكونه قادرًا على الاس��تنباط من أحكام الله تعالى ولا مانع له من ذلك، واس��تدلَّ 

هذا على عدم جوازه بوجوه:

��ة على وجوب الحك��م بما أنزل الله تعالى، وبع��دم النطق عن  الأول: بالآي��ات الدالَّ
اله��وى، وبعدم جواز التبديل له من عند نفس��ه. والج��واب: إنَّ الآيات لا تدلُّ على عدم 
ح أو مستنبَط ممَّا  ا مصرَّ جواز الاجتهاد؛ لأنَّ المجتهد يحكم بما أنزل الله؛ لأنَّ حكم الله إمَّ

ح به، والاجتهاد من هذا القسم، فهو حكم الله. صرَّ

الثاني: عدم جواز مخالفته، مع الإجماع على جواز مخالفة المجتهد. والجواب: إنَّ هذا 
الج��واز في مجتهد لا يكون صاحب الشرع فإنَّ ما حصل من الاجتهاد هو النصّ، فكيف 

يجوز مخالفته.

 الثال��ث: جواز الخط��أ على المجته��د، بخلافه علي��ه الصلاة والس�الم. والجواب: 
ا، فلا يجوز أن يحكم عليه  ا، ومن كان قوله نصًّ ما سبق أنَّ هذا في مجتهد لا يكون قوله نصًّ

بالخطأ.



130

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

الراب��ع: تأخ�ري الأجوبة عن المس��ائل، ولا يجوز تأخ�ري البيان عن وق��ت الحاجة. 
والج��واب: رب�ام يكون التأخير لع��دم حصول شرائ��ط الاجتهاد والاش��تغال بغيره من 
الش��واغل الدينيَّ��ة مع أنَّ ه��ذا لازم في القول بعدم الاجتهاد، لل��زوم نزول الوحي عند 
الس��ؤال وعدم ج��واز التأخ�ري، وإَّال لزم تأخير البي��ان عن وقت الحاج��ة، ولو جاز في 

الوحي جاز في الاجتهاد.

الخام��س: لزوم ارت��كاب الحرام؛ لقدرته ع�ىل اليقين عن الوح��ي والاقتصار على 
 الظ��نِّ حرام علي��ه. والج��واب: منع إف��ادة اجتهاد الظنِّ ه��ذا في غيره م��ن المجتهدين، 

فلا يكون مقتصًرا على الظنِّ فيندفع المحذور.

الس��ادس: لو اجتهد لنقل؛ لأنَّه من أحكام الشريعة. والجواب: إنَّه منقول ولا يعدُّ 
دليًال على حدة؛ لدخوله في مطلق الاجتهاد والنصّ.

الس��ابع: ل��و اجته��د لنقل اجته��اده في كثير من المس��ائل، ولم ينقل. والج��واب: إنَّ 
مجتهداته داخلة في النصوص فذكرت في عددها. انتهى كلامه.

ه على ابن روزبهان:  ر الله تعالى مرقده، في ردِّ وقال سيِّدنا المجاهد الشهيد القاضي نوَّ
أقول: فيه نظر من وجوه:

ل له، وإنَّما  : فلأنَّ قوله: قادر على الاستنباط من أحكام الله تعالى، ممَّا لا محصِّ ًال ا أوَّ أمَّ
الأحكام تُستنبط من غيرها.

��ا ثانيًا: ف�ألنَّ قوله: ولا مانع من ذلك، ممن��وع، إذ ربَّ فضيلة يتركها لمانع، كما  وأمَّ
لين، فجاز أن يترك  أنَّه ترك تعلم فضيلة الخطِّ لئَّال يقول الطاعن: إنَّه ينقل من كتب الأوَّ

الاجتهاد لئَّال يقول الطاعن: إنَّه لو أوحي إليه لما اجتهد.

ا ثالثًا: فلأنَّ ما ذكره في الجواب عن الآيات فاسد لفظًا ومعنىً. وأمَّ



131

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ح  ا مصرَّ ح به، عديًال لقوله، وأمَّ ل لقوله: أو مستنبط ممَّا صرَّ أما لفظًا؛ فلأنَّه لا محصِّ
به، فافهم.

ا معنًى؛ فلأنَّ كون الاجتهاد الذي وقع الاختلاف في نفيه وإثباته هو الاستنباط  وأمَّ
ح به تعالى، غير مس��لَّم، إذ الكلام في أنَّه هل يجوز للنبيّ أن يجتهد برأيه ومن  ممَّا صرَّ
ح به  ا فهمه الحكم ممَّا صرَّ تلقاء نفس��ه عند عدم الوحي الصريح والخفيّ أو لا. وأمَّ
ي به يكون خارجًا عن محلِّ النزاع، على أنَّ هذا الجواب  ى اجتهادًا، ولو سمِّ تعالى فلا يسمَّ
لا يصير جوابًا عن الآية الثالثة كما لا يخفى؛ لأنَّ الحكم المس��تنبَط من الوحي بالاجتهاد 
ته لا ينطقون عن الهوى  ة أن يقال: المجتهدون من أمَّ ى وحيًا، وإَّال لزم صحَّ لا يسمَّ
إن ه��و إَّال وحيٌ يوحَى، وهو ظاهر البطلان؛ لأنَّ الغرض من الآية أنَّ كلامه خالٍ 
عن ش��ائبة الريب، وليس كلام المجتهد كذلك، وأيضًا يلزم جواز التنافي والتناقض على 
الوحي على حس��ب اختلاف اجتهاد المجتهدين في الأحكام، وهو ظاهر البطلان. نعم، 
الوح��ي هو الأمر بالاجتهاد عن��د عدم النصِّ دون الحكم الحاص��ل بالاجتهاد والكلام 

فيه.

ا رابعًا: فلأنَّ ما ذكره في الجواب عن الدليل الثاني من أنَّ هذا في مجتهد لا يكون  وأمَّ
صاحب ال�رشع، فهذا تخصيص من خ��واص اختراعاته، فإنَّ الاجته��اد اصطلاحًا هو 
ح الشارح العضد ها هنا بأنَّ  اس��تفراغ الفقيه الوسع لتحصيل ظنٍّ بحكمٍ شرعيّ، وصرَّ
قوا بين اجتهاد الرس��ول وغيره  المجته��د فيه حكم ظنِّيّ شرع��يّ عليه دليل، ولم يفرِّ
ا م��ا ذكره من أنَّ ما حص��ل بالاجتهاد  في ج��واز المخالف��ة ولا في حقيق��ة الاجتهاد، وأمَّ
��ه إن أراد أنَّ ما حصل من اجته��اد النبيّ قولٌ  ه��و النصُّ فكيف يج��وز مخالفته؟ ففيه: أنَّ
منص��وصٌ لا يحتمل غير م��ا يُفهم منه، فهو لا يفيد كما لا يخف��ى، وإن أراد أنَّه قانع فغير 
 ، ه، بل حص��ل بالاجتهاد والظنِّ ��ه لم يحصل من الوح��ي ونصِّ مس��لَّم؛ لأنَّ المفروض أنَّ



132

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

 وع�ىل تقدير الاجتهاد لا يعلم النبيّ الحكم قطعًا فكيف يحصل لغيره العلم به حتى 
لا يج��وز خلافه. ولو قيل: إنَّ اجتهاده يؤدِّي إلى القطع بخلاف اجتهاد غيره؛ لكان 
ه��ذا اصطلاحً��ا جديدًا يوجب جعل الن��زاع لفظيًّا، وفيه ما فيه، وب�ام ذكرنا في دفع هذا 

ل. الجواب اتَّضح ما ذكرناه في الجواب عن الدليل الثالث أيضًا، فتأمَّ

ا خامسً��ا: فلأنَّ ما ذكره في الجواب عن الدليل الرابع من أنَّه ربَّما يكون التأخير  وأمَّ
لع��دم حصول شرائط الاجتهاد إلى آخره مدخ��ول، بأنَّ المأخوذ في كلام المصنِّف أنَّه 
ر جواب المسائل إلى نزول الوحي، بمعنى أنَّه بعد التأخير كان يجيب بأنَّ الوحي  كان يؤخِّ
نزل بكذا، فلو كان جواب بعض المسائل بالاجتهاد لما اطرد التأخير والجواب على ذلك 
الوجه، وأيضًا التأخير في جواب المس��ائل كان كثير الوقوع، وكان أكثر الس��ؤالات عنه 
فه��ا الله تعالى من غيره اش��تغال بأمر دينيّ أهم من جواب س��ؤال  في مس��جد المدينة شرَّ
المسترش��دين، فاحتمال كون التأخير لأجل ما ذُكر إنَّما يجري في النادر والكلام في الكثير 

الشائع.

ر الجواب  والحاصل: إنَّ الش��ائع المس��تفيض من حاله عند س��ؤال ما كان يؤخِّ
��ه كان بعد التأخير ي��أتي بالوحي من الله تع��الى، وما كان يرتّب القي��اس الفقهيّ،  عن��ه أنَّ
ا م��ا زعمه من أنَّ  ، ك�ام لا يخفى. وأمَّ  فلي��س لما ذك��ره الناصب من الاحت�امل مجال أصًال
ما ذكره المصنِّف في تأخير الاجتهاد من لزوم تأخير البيان عن وقت الحاجة لازم في تأخير 
الوحي، مردود بأنَّ تأخير الوحي ربَّما جاز على الله تعالى لمصلحة كابتلاء القوم أو غضبه 
عليهم، أو لأنَّه لا يجب عليه شيء- على قاعدة الأش��عريّ- بخلاف تأخير النبيّ في 
ة، فإنَّه لا يصحُّ تعليله بشيءٍ من ذلك، كما لا يخفى. ولو كان  اجتهاده لجواب مسائل الأمَّ
واجبًا على الله تعالى جواب كلِّ سؤال في زمان لدام الوحي بدوام السؤال، ولكان الوحي 

نازًال عند سؤالنا عن تحقيق هذه المسألة، وبطلانه أظهر من أن يخفى.



133

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ا سادسً��ا: ف�ألنَّ جوابه عن الدلي��ل الخامس هو الجواب عن الث��اني والثالث،  وأمَّ
ر. والدفع الدفع، فتذكَّ

ا سابعًا: فلأنَّ ما ذكره في الجواب عن الدليل السادس مدفوع بأنَّ المصنِّف قال  وأمَّ
في ه��ذا الدلي��ل، أنَّه لو كان متعبِّ��دا بالاجتهاد كان كذا، لا أنَّه ل��و اجتهد كان كذا، 
وفرق ما بينها ظاهر. والحاصل أنَّه لو كان متعبِّدا بالاجتهاد لنقُل عنه أنَّه متعبِّد 
ب��ه، وحينئذ ما ذكره الناصب من الجواب، بعض��ه كاذب في مقابله، وبعضه غير مرتبط 

ل. به، فتأمَّ

د  ا، إذ لو كان مجرَّ ا ثامنًا: فلأنَّ ما ذكره في الجواب عن الس��ابع ضعفه ظاهر جدًّ وأمَّ
دخوله في النصوص كافيًا في ذِكره في عددها من دون تمييز حكمه ونحوه، لاكتفوا بذِكر 
أقوال��ه وأفعاله وتقريرات��ه أيضًا مجمًال من غير تمييز بينها في الأح��كام والأقوال، مع أنَّ 
هذا الناصب حكم بأنَّ مجتهدات النبيّ قطعيَّة، فالاهتمام بش��أن المجتهدات القطعيَّة 

وتمييزها من غيرها من المظنونات يكون واجبًا. انتهى كلامه رُفعِ مقامه.

مة أع�ىل الله مقامه، في م��ا ذَكره ابن  ��ة والدي��ن العَّال وأق��ولُ في م��ا ذك��ره جمال الملَّ
ر الله تعالى مرقده: في ه��ذا وذلك وذاك مواقع  روزبه��ان، وفيما ذكره س��يِّدنا القاضي ن��وَّ
��ل والنظر ضربنا عن بيانها صفحًا حبًّ��ا بالاختصار، وقد يظهر بعضها من مطاوي   للتأمُّ
ر الله ضريحه،  م��ا ذكرناه من كلام ش��يخنا ش��يخ الطائفة الش��يخ أبي جعفر الطوسّي ن��وَّ

فلنأخذ بزمام اليراع إلى بحثٍ آخر«)252(.

وفي التقليد، يقول: »المرحلة السابعة: في التقليد، وفيه بحوث:

ل: في تحقيق حقيقة التقليد، وتعريف معناه. التقليد في اللغة: هو عبارة  البحث الأوَّ
ع��ن أخذ القلادة، أو جعل القلادة على شيء، وهذا هو المراد منه في باب تقليد الهدي في 



134

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ارة الإحرام، وقد استعير هذا المعنى لما نحن فيه، إذ إنَّ المقلِّد يجعل فتوى المجتهد  باب كفَّ
ق�الدةً له، أو يجع��ل أمر حكمه الشرعيّ ق�الدةً في رقبة المجتهد؛ لتخلِّ��ص المقلِّدين من 
أعب��اء تبعة الأحكام وإلقائها في رقبة المجتهدين، ه��ذا من ناحية مفهوم الكلمة اللغويّ 
ا م��ن ناحية مفهومه��ا الاصطلاحيّ أو  أو اش��تقاقها ال�صرفّي أو اس��تعارتها البيانيَّ��ة. أمَّ

مصطلحها العلميّ الجاري على ألسنة الأصوليِّين والفقهاء فأمر قد اختُلف فيه.

ف بعض العلماء التقليد بأنَّه: هو أخذ قول الغير ورأيه للعمل به في الفرعيَّات،  ع��رَّ
ف  أو للالتزام في الاعتقاديَّات؛ تعبُّدًا بلا مطالبة دليل على رأيه. فأنت ترى أنَّ التقليد عُرِّ
هن��ا بأنَّه: الأخذ فق��ط، وجعل العمل والالتزام نتيجتين أو ثمرت�ني لهذا الأخذ مترتِّبين 

عليه.

��ه: الالتزام بفتوى مجته��د من المجتهدين، فجع��ل التقليد نفس  ف��ه آخرون بأنَّ وعرَّ
الالتزام.

فه ثالث بأنَّه: العمل بقول الغير وفتواه، فلم يكتفِ بالأخذ، ولم يقنع بالالتزام  وعرَّ
��ق حقيقة التقليد ومعناه، بل جعله نفس العم��ل، ونحن حيث نحاول فهم الحقِّ  في تحقُّ
قين، ن��رى أنَّ القول بأنَّ  أو تحقي��ق الحقيقة حس��بما اس��تفدناه من بحوث مش��ايخنا المحقِّ
التقلي��د ه��و العمل، أق��رب إلى الحقيقة من الق��ول بأنَّه هو أخذ الفت��وى فقط والالتزام 
 القلبيّ فحس��ب، أو أخذ الرسالة من المجتهد وإن لم يُعلم بأصل فتواه، ليس التقليد هذا 
�ام هو، كما مرَّ وكما عرف��ت، العمل على طبق فتوى أح��د المجتهدين. نعم،  ولا ذل��ك، إنَّ
الأخ��ذ أو الالتزام طريق إلى العمل برأي المجتهد لا موضوعيَّة له في حقيقة التقليد، كما 
س�تراه وسترى أنَّ مبدأ اش��تقاق التقليد الصرفّي أو اس��تعارته البيانيَّة يقضيان بما نقول، 
قه العمل به��ا، وصرف الالتزام  �ام يحقِّ ��د فتوى المجتهد ق�الدةً له إنَّ  ذل��ك إنَّ جعل المقلِّ

 ب�ال عم��ل لا يكون تقلي��دًا لتلك الفت��وى المتعلِّق��ة بالعم��ل، فحقيقة التقلي��د في المقام 



135

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ق إَّال بتطبيق  ��ق إَّال بتحقيق العمل بداهةً. إنَّ أخذ الحكم العملّي للعمل لا يتحقَّ لا تتحقَّ
العمل. أضف إلى ذلك أنَّه لو س��ألنا القائل بأنَّ التقليد هو الأخذ بقول الغير: ما مرادك 
د العلم والاستعلام، فهذا  بهذا الأخذ؟ وما هي حقيقة معناه؟ فإن أردت بالأخذ هو مجرَّ
ليس بتقليد بلا كلام، وإن أردت به الالتزام والتعبُّد بمقتضاه بحيث يكون هناك واجب 
نات، فلزوم ذل��ك على المكلَّف ممنوع،   آخ��ر متعلِّق بالقلب من قبي��ل الالتزامات والتديُّ

ولا دليل عليه، وما بعث القائلين على القول بأنَّ التقليد: هو الأخذ أو الالتزام إَّال تخيّل 
أنَّ العم��ل م�رشوط بالتقلي��د، بمعنى أنَّه يش�ترط في عمل المكلَّ��ف أن يكون عمًال عن 
تقليد، فلو كان التقليد هو العمل، كان العمل بلا تقليد، أو حصل الدور المعروف، هذا 
كلُّ أو جلُّ ما دعاهم إلى الالتزام بأنَّ التقليد هو الأخذ أو الالتزام، لكن دفع هذا الوهم 
هِّني يسير، ذلك أن يقال: إنَّ المعتبر في العمل هو وقوعه على وجه التقليد، يعني صدوره 
مطابقًا لرأي الغير عند المكلَّف، فالعمل لا يتوقَّف على س��بق التقليد، ولا يلزم من عدم 
ة العمل لا تتوقَّف على أكث��ر من كونه صادرًا ممَّن  س��بقه كون العمل ب�ال تقليد، إذ صحَّ
 ي��رى مطابقته لفتوى الغير، ول��و كان ذلك عن طريق مقارنة العم��ل للأخذ والالتزام، 

ولا ضرورة للالتزام بسبق هذا الأخذ والالتزام«)253(.

ق للبح��ث الثاني: فيقول: »البح��ث الثاني: في الدليل على ج��واز التقليد.  ث��مَّ يتطرَّ
ة الأربعة: الكتاب، والس��نَّة، والإجماع، والعقل. وقد  جواز التقليد يس��تدلُّ عليه بالأدلَّ
قين م��ن العلماء: الفطرة، والبداهة، وس��تعرف كلَّ  أض��اف إلى ذل��ك بعض أعلام المحقِّ

ذلك تفصيًال في العاجل القريب.

كْرِ﴾ )254(،  ا الكتاب: فيستدلُّ منه بآيات، منها: قوله عزَّ من قائل: ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّ  أمَّ
لكن نوقش في دلالة الآية:

: بأنَّ الس��ؤال فيها إنَّما هو لغرض تحصيل العلم لا الأخذ تعبُّدًا، وإنَّما يس��تفاد  ًال أوَّ



136

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ل. منها الدلالة على جواز التقليد بناءً على المعنى الثاني لا الأوَّ

وثانيًا: بأنَّ س��وق الآية يدلُّ على أنَّ المراد بالمس��ؤولين هم أهل الكتاب، فلا علاقة 
لها في هذا المقام«)255(.

ل: بأنَ احتمال كون الغرض من السؤال  فيجيب عن ذلك، فيقول: »أجيب عن الأوَّ
هو تحصيل العلم لا الأخذ تعبُّدًا احتمال ضعيف يدفعه عموم السؤال أو إطلاقه، فلا بدَّ 
ص  م��ن الأخذ بالعموم والإطلاق. وأُجيب عن الثاني: ب��أنَّ خصوصية الورود لا تخصِّ
وها بأهل  الوارد، فيكون كقانون عام وموردها أحد المصاديق، على أنَّ رواة التفسير فَّرس
ص بموقع  ا لم تخصَّ البيت أهل بيت العصمة من آل النبيّ، ويكون هذا قرينة على أَّهن
السياق ومحلِّ الورود. ومن الآيات التي استدلّ بها في المقام وعلى المقام )آية النفر(، وهي 
الآية التي اس��تفتحنا بها هذا الموضوع وجعلناها له فاتحة الكلام، وقد أشكل عليها على 

حدِّ ما أشكل على سابقتها، والجواب الجواب سواء بسواء«)256(.

ة  ا السنَّة: فقد استدلّ منها بروايات عن الأئمَّ رة فيقول: »أمَّ ثمَّ يس��تدلُّ بالسنَّة المطهَّ
من أهل البيت، يدلُّ بعضها على الموضوع عن طريق المفهوم والملازمة، ذلك مثل 
الرواية الواردة عن الإمام الصادق في شأن زرارة، ومضمونها، أو لفظها: هذا: )إنِّي 
 أح��بُّ أن أرى في أصح��ابي مثلك مَ��ن يُفتي الناس()257(، ولا ري��ب أنَّ محبة الإمام
باع��ه، وإَّال لغيت هذه  لإفتائ��ه أو إفت��اء أمثال��ه ت��دلُّ بالملازمة العرفيَّ��ة على وج��وب إتِّ
المحبَّة، أو لغي هذا الإفتاء، ولعلَّ في الاس��تدلال بهذه الآية نظرًا لا يحتمله اختصار هذا 
ة أهل  الكتاب. ومن تلك الروايات الواردة في المقام الرواية الواردة عن حادي عشر أئمَّ
البيت الحس��ن بن علّي العس��كريّ عليه وعلى آبائه أزكى التحيَّة وأس��نى السلام، 
ا مَن كان من الفقهاء صائنًا لنفس��ه، مخالفًا لهواه، مطيعًا  وهذه هي الرواية الشريفة: )وأمَّ
لأم��ر مولاه، فللعوام أن يقلِّدوه()258(. هذا شيء أو بعض شيء من الروايات الواردة في 



137

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

المقام، الدالة على وجوب التقليد، أو جوازه عن طريق الصراحة، أو طريق الملازمة، وفي 
قليلها- ولا يُقال له قليل- ما يغني عن الكثير«)259(.

ثمَّ يأخ��ذ بالدليل الثال��ث، وهو الإجماع فيق��ول: »فلنأخذ بالدلي��ل الآخر، وهو: 
قين الإجماع على وجوب  ��ة: وهو الإجماع. ادَّعى جماعة من علمائنا المحقِّ الثالث من الأدلَّ
م قالوا:  التقلي��د أو جوازه، فلا عبرة إذن، بخ�الف معتزلة بغداد، حيث حكي عنهم أَّهن
لا يج��وز للمكلَّ��ف أن يقلِّد المفتي ويرجع إلى فتياه، وإنَّما ينبغي أن يرجع إليه؛ لينبِّهه على 
ق��وا في ذلك بين الفروع  م ع�ىل كلِّ حال، ولم يفرِّ طريق��ة العلم بالحادث��ة وأنَّ تقليده محرَّ
والأصول، لا عبرة بهذا الخلاف، كما لا عبرة بخلاف جماعة من الشيعة الإماميَّة وجماعة 
من فقهاء حلب فأوجبوا على العوام الاستدلال واكتفوا فيه بمعرفة الاجماع والنصوص 
الظاه��رة، وأنَّ الأصل في المنافع الإباحة، وفي المض��ارِّ الحرمة مع فقد نصٍّ قاطعٍ في متنه 
 ودلالته، والنصوص محضورة، نقل ذلك عن الشهيد أعلى الله درجته في ذكراه، وردّه
ض لدليل. نعم،  بأنَّه يدفعه إجماع الس��لف والخلف على الاستفتاء من غير نكير ولا تعرُّ
رين بأنَّ تحصيل الإجماع في مثل هذه  قين من المتأخِّ ناقش في هذا الإجماع بعض أجلَّة المحقِّ
ة الارتكازيَّة- بعيد،  المسألة ممَّا يمكن أن يكون القول فيه- لأجل كونه من الأمور الفطريَّ
نا نعرض ونستعرض  ة في مثل هذه المس��ألة. ومهما يكن من أمر فإنَّ والمنقول منه غير حجَّ
ق هذا الإجماع، وأنَّ دعواه  من أقوال أجلَّة علمائنا الكرام ما يكون برهانًا واضحًا على تحقُّ
ى  دعوى مدعومة بدليل. قال ش��يخنا جمال الملَّة والدين أعلى الله درجته في كتابه المس��مَّ
��د في فروع الشرع، خلافًا  يّ أن يقلِّ بـ)التهذي��ب في علم الأص��ول(: الحقُّ إنَّه يجوز للعامِّ
زه الجبائيّ في مسائل الاجتهاد دون غيرها. لنا: قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ  لمعتزلة بغداد، وجوَّ
ينِ وَليُِنْذِرُوا  هُوا ِيف الدِّ ةً فَلَوَْال نَفَرَ مِنْ كُلِّ فرِْقَةٍ مِنْهُ��مْ طَائفَِةٌ ليَِتَفَقَّ الْـمُؤْمِن��ونَ ليَِنْفِرُوا كَافَّ
ْذَرُونَ﴾)260(، أوجب التعليم على بعض الفرقة، فجاز  هُمْ يَح قَوْمَهُمْ إذَِا رَجَعُوا إلَِيْهِمْ لَعَلَّ



138

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

فًا فيها بشيء فهو باطل  يّ فإن لم يكن مكلَّ لغيره��م التقليد؛ ولأنَّ الحادثة إذا نزلت بالعامِّ
فًا، فإنَّ كان بالاس��تدلال، ف��إن كان بالبراءة الأصليَّة فهو باطل  بالإجم��اع، وإن كان مكلَّ
بالإجماع، وإن كان بغيرها، فإن لزمه ذلك حين اس��تكمل عقله فهو باطل بالإجماع، وإن 
كان حين حدوث الحادثة لزم ذلك تكليف ما لا يطاق. أما مس��ائل الأصول فالحقُّ المنع 
زه ق��وم من الفقهاء. لنا: إنَّه مأمور ب��ه بالعلم فيجب علينا؛  م��ن التقليد فيها، وجوَّ
 ّولأنَّ تقلي��د غ�ري معلوم الصدق قبيح؛ لاش��تماله ع�ىل جواز الخطأ، وقب��ول النبي
ن من التعبير عن  م��ن الأعرابّي الش��هادتين؛ لعلمه تحصيل أصول العقي��دة، وإن لم يتمكَّ
ة والجواب عن تلك الش��بهات. انتهى موقع الش��اهد من كلامه، زِيدَ في علوِّ   تلك الأدلَّ

مقامه.

وق��ال ش��يخنا ش��يخ الطائفة أبو جعفر الش��يخ الط��وسّي رفع الله درجت��ه في كتابه 
ا المس��تفتي  ة في علم الأصول( في هذا المقام، قال في جملة ما قال: وأمَّ ى بـ)العدَّ المس��مَّ
ناً من الاس��تدلال والوص��ول إلى العلم بالحادثة  فع�ىل ضربَين، أحدهما: أن يكون متمكِّ
مثل المفتي، فمن هذه صورته لا يجوز له أن يقلِّد المفتي ويرجع إلى فُتياه، وإنَّما قلنا ذلك؛ 
، وإذا كان له طريق إلى حصول العلم، فلا يجوز  لأنَّ قول المفتي غاية ما يوجبه غلبة الظنِّ

له أن يعمل على غلبة الظنِّ على حال.

نه الاس��تدلال ويعجز عن البح��ث عن ذلك، فقد اختلف قول  وثانيهما: إذا لم يمكِّ
م قالوا: لا يج��وز له أن يقلَّد المفتي،  العل�امء في ذلك، فحك��ي عن قوم من البغداديِّين أَّهن
م على كلِّ  �ام ينبغ��ي أن يرجع إليه لينبِّهه على طريق��ة العلم بالحادثة، وأنَّ تقلي��ده محرَّ وإنَّ
��ون والفقهاء  ح��ال، وس��اووا في ذلك بين أح��كام الفروع والأص��ول. وذهب البصريُّ
يّ لا يجب عليه الاس��تدلال والاجتهاد، وأنَّه يجوز له أن يقبل قول  بأسره��م إلى أنَّ العامِّ
ا في أصول��ه وفي العقليَّات،فحكمه حكم العالم في وجوب معرفة ذلك عليه،  المفتي، فأمَّ



139

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

يّ معرفة الصلاة أعداده��ا، وإذا صحَّ ذلك وكان  ولا خ�الف بين الناس أنَّه يل��زم العامِّ
ة، وجب أن   علم��ه بذلك لا يت��مّ إَّال بعد معرف��ة الله تعالى ومعرف��ة عدله ومعرفة النب��وَّ
لا يص��حّ ل��ه أن يقلِّد في ذل��ك، ويجب أن يحكم بخ�الف قول من قال: يج��وز تقليده في 
 التوحي��د م��ع إيجابه منه العل��م بالصلوات. وال��ذي نذهب إليه أنَّه يج��وز للعامي الذي 
ة الطائفة  لا يق��در على البحث والتفتي��ش، تقليد العالم، يدلُّ على ذلك أِّين وج��دت عامَّ
من عهد أمير المؤمنين وإلى زماننا هذا يرجعون إلى علمائها ويستفتونهم في الأحكام 
غون لهم العمل بما يفتونهم به، وما سمعنا أحدًا  والعبادات ويُفتونهم العلماء فيها ويس��وِّ
منهم قال لـمُس��تفتٍ: لا يجوز لك الاستفتاء ولا العمل به، بل ينبغي أن تنظر كما نظرت 
وتعل��م كما علم��ت، ولا أنكر علي��ه العمل بما يفتونه��م، وقد كان منه��م الخلق العظيم 
ة النكير على أحد من هؤلاء  ة، ولم يحكِ ع��ن واحد من الأئمَّ ع��اصروا الأئمَّ
بونهم في ذلك، فمن خالف في ذلك كان مخالفًا  ولا إيجاب القول بخلافه، بل كانوا يصوِّ
لم��ا هو المعل��وم خلافه. فإن قيل: كما وجدناهم يرجع��ون إلى العلماء فيما طريقه الأحكام 
الشرعيَّ��ة وجدناهم أيضًا كانوا يرجعون إليهم في أص��ول الديانات ولم نعرف أحدًا من 
ة ولا من العلماء أنكر عليهم، ولم يدلّ ذلك على أنَّه يسوّغ تقليد العالم في الأصول.  الأئمَّ
قيل له: لو سلَّمنا أنَّه لم ينكر أحد منهم ذلك، لم يطعن ذلك في هذا الاستدلال؛ لأنَّ على 
ة عقليَّة وشرعيَّة من كتاب وسنَّة وغير ذلك، وذلك كافٍ  بطلان التقليد في الأصول أدلَّ
؛ لأنَّ طريق  في النكير. وأيضًا فإنَّ المقلِّد في الأصول يقدم على ما لا يؤمن أن يكون جهًال
ذلك الاعتقاد، والمعتقِد لا يتغيَّر في نفسه عن صفة إلى غيرها، وليس كذلك الشرعيَّات؛ 
��ا تابع��ة للمصالح، ولا يمتنع أن يك��ون من مصلحتهم تقلي��د العلماء في جميع تلك  لأَّهن
الأح��كام، وذلك لا يتأتَّى في أص��ول الديانات. على أنَّ الذي يق��وى في نفسي أنَّ المقلِّد 
للمحقِّ في أصول الديانات- وإن كان مخطئًا في تقليده- غير مؤاخَذ به، وأنَّه معفوٌّ عنه، 



140

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

مناها؛ لأِّين لم أجد أحدًا م��ن الطائفة ولا من  �ام قلنا ذل��ك لمثل هذه الطريقة الت��ي قدَّ وإنَّ
ة قطع موالاة مَن س��مع قولهم واعتقد مثل اعتقادهم، وإن لم يس��ند ذلك إلى  الأئمَّ
��ة عقل أو شرع. وليس لأحد أن يقول: إنَّ ذل��ك لا يجوز لأنَّه يؤدِّي إلى الإغراء بما   حجَّ
؛ وذلك لأنَّه لا يؤدَّي إلى شيء من ذلك؛ لأنَّ هذا المقلِّد لا يمكنه  لا يؤمن أن يكون جهًال
أن يعلم ابتداءً أن ذلك س��ائغ له، فهو خائف من الإقدام على ذلك، ولا يمكنه أيضًا أن 
يعلم س��قوط العقاب عنه فيس��تديم الاعتق��اد؛ لأنَّه إنما يمكنه أن يعل��م ذلك إذا عرف 
الأصول، وقد فرضنا أنَّه مقلِّد في ذلك كله، فكيف يعلم إس��قاط العقاب فيكون مُغرىً 
باعتق��اد ما لا يؤمن كونه جهًال أو باس��تدامته؟ وإنَّما يعلم ذلك غ�ريه من العلماء الذين 
حصل لهم العلم بالأصول وس�ربوا أحواله، وأنَّ العلماء لم يقطعوا موالاتهم ولا أنكروا 
عليهم، ولم يس��غ ذلك لهم إَّال بعد العلم بس��قوط العقاب عنهم، وذلك يخرجه عن باب 
الإغراء! وهذا القدر كافٍ في هذا الباب إن شاء الله تعالى)261(. انتهى شريف كلامه زِيدَ 
في علوِّ مقامه، وفي طواياه وخباياه فوائد يعرفها المس��تنبطون، فإلى القارئ الكريم غنمها 

واغتنامها إن كان من العارفين«)262(.

ث��مَّ يط��رق الدليل الرابع، فيق��ول: »وها هنا وعند هذا المقام نخت��م الكلام وننتقل 
ة على ج��واز التقليد أو وجوبه:  بالبح��ث إلى موضوع آخ��ر هو: الرابع من الأدل��ة الدالَّ
ه��و دليل العقل. وق��د قرر هذا الدليل به��ذا البيان: هو أنَّ الطري��ق إلى معرفة الأحكام 
لا تخل��و عن أحد أحوال ثلاث ولا راب��ع لتلك الأحوال، وهي: الاجتهاد، والاحتياط، 
ر أو متعِّرس إن أوجبناه ع�ىل الناس كافَّة، وقد  والتقلي��د. لا ري��ب في أنَّ الاجتهاد متع��ذِّ
ر أو التعُّرس في ش��أن الاجتهاد وتحصيله، فليس هو  عرفت فيما س��لف كيف يكون التعذُّ
بالهِّني اليسير، غضُّ النظر عن شأن الاجتهاد وما فيه، وحوله إلى الاحتياط وما فيه، تجد 
فيه العسر والحرج المنفيَّين في الشريعة الإس�المية كتابًا وسنَّةً، فما هو، وليس هو إذن إَّال 



141

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

التقلي��د، فهذا دليل ج��واز أو وجوب التقليد عن طريق العقل ع�ىل الإجمال، وبهذا تتمُّ 
��ة الأربع��ة في المقام، ولنطوِ صفحًا ع�َّا�مَّ هنا وهناك من كلامٍ ونق��ضٍ وإبرامٍ. نعم،  الأدلَّ
قين من العلماء دليًال آخر هو في نظره الدليل الوحيد  أض��اف إلى هذه الأدلة بع��ض المحقِّ
لما في س��واه من نقاش وحس��اب، ذلك هو دلي��ل البداهة والفطرة؛ ذل��ك أنَّ التقليد في 
ه وحقيقته الواقعيَّة ليس إَّال رجوع الجهلاء فيما يجهلون إلى العلماء فيما يعلمون،  واقع حقِّ
ة، فهو  وه��ذا حكم الفطرة والبداهة في كلِّ ش��أن لا في ش��أن الشرع والشرعيَّ��ات خاصَّ
عين،  حكم الفطرة والبداهة قبل أن يكون حكم العقل والعقلاء، وحكم الشرع والمتشرِّ
ة الأخُر ع��ن الوفاء بإثبات  يه؛ ذلك لعجز الأدلَّ ه��ذا هو الدلي��ل الوحيد في نظر مس��تدلِّ
ه��ذا الجواز أو الوجوب، والمقلِّد في حيرة واضطراب في ش��أن تقليده لولا هذا الدليل، 
ا أن يثبت عن طريق الكتاب والس��نَّة- ومف��روض الحال أنَّه عاجز عمَّا فيها من  وإَّال فإمَّ
ا أن يثبته عن طريق التقلي��د بأن يقلِّد في جواز التقليد،  الدليل وكيفيَّة الاس��تدلال- وإمَّ
ا أن يتسلس��ل الأمر، أو يدور، وكَِال الأمرين  فهذا التقليد ثبوته يحتاج إلى تقليد آخر، فإمَّ
قين أنَّ التقليد لو كان دليله الفطرة  في البطلان س��واء بس��واء. أش��كلَ عليه بعض المحقِّ
ه؛ ذلك أنَّ الرجوع إليه إنَّما هو  والبداهة كان ذلك غير مس��تلزم للحكم الظاهريّ في حقِّ
ة، حيث  لفهم الواقع والوصول إليه، ولم يكن ش��أنه شأن س��ائر الطرق الشرعيَّة التعبديَّ
ق من الرجوع هو ما إذا أفاده  إنَّ المجع��ول فيها هو الحك��م الظاهريّ، فعليه يكون المتحقِّ
ته قول المجتهد إَّال بلحاظ إخباره  العل��م أو ما يقوم مقامه من الاطمئن��ان، ولم يكن حجَّ

عن الواقع لا بلحاظ الإفتاء«)263(.

لات الموض��وع فيقول:  ق إلى موض��وع شرط الأعلميَّة، وهي م��ن مكمِّ ث��مَّ يتط��رَّ
»اش�تراط الأعلميَّة في مرجع التقليد: إنَّ مسألة اش�تراط الأعلميَّة في مرجع التقليد أمر 
لم ي��زل ولا ي��زال موضع الخ�الف والاختلاف، وموق��ع تض��ارب الآراء والأفكار بين 



142

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ق�ني، القدامى منهم والمحدثين. ذهب ذاهبون إلى جواز تقليد المفضول ولم  علمائنا المحقِّ
تش�ترط الأفضليَّة في مرجع التقلي��د، وذهب آخرون إلى اش�تراط الأعلميَّة والأفضليَّة 
فيه، وهؤلاء هم على خلاف في هذا الاش�تراط، ففريق اشترطه بوجهٍ عامٍّ وبقولٍ مطلقٍ 
ص اش�تراط الأعلميَّ��ة في حال الاختلاف بين  ص��ه ولم يقيِّده بحال، وفريق خصَّ لم يخصِّ

ل من الأقوال ثلاثة: فتاوى المجتهدين. إذن فالمحصَّ

الأول: جواز تقليد المفضول.

الثاني: وجوب تقليد الأفضل على وجه الإطلاق والعموم.

الثالث: جواز تقليد المفضول إن وافقت فتواه الأفضل من معاصريه.

��ة كلٍّ على   ه��ذه ه��ي الأقوال- ك�ام رأيت- فانظ��ر الآن ما س��نمليه عليك من أدلَّ

عيه، ولكلِّ وجه��ةٍ هو موليها، ول��كلِّ رأي هو رائيه. اس��تدلَّ القائل��ون بالجواز  م��ا يدَّ
بوجوهٍ:

ة ع�ىل جواز التقليد،  أحده��ا: إطلاق الأدلة اللفظيَّة م��ن النصوص الشرعيَّة الدالَّ
ا لم تقيِّد التقليد بش��خصٍ  وقد مرَّ عليك بعض تلك النصوص فإنَّ مقتضى إطلاقها وأَّهن
دون ش��خص، هو ش��مولها لتقليد المفضولين من الفقهاء. أجاب المانعون عن ذلك بأنَّه 
ا لم تسق مساق البيان لشروط التقليد  لا إطلاق في تلك الأدلة؛ ليتمسك به في المقام، فإَّهن
عين أنَّ أقصى ما تنهض به هو بيان أصل مشروعيَّة  ة على دعوى المدَّ وشؤونه لتنهض حجَّ
 التقليد، وقصارى المس��تفاد منها هو الإرش��اد إلى جواز الأخ��ذ بقول العالم على الإجمال 

لا في كلِّ حال. إذن فلا إطلاق، وحيث لا إطلاق، فلا دليل.

��ة في إرجاعه��م الناس إلى ال��رواة المنصوبين م��ن قِبَلِهم  الث��اني: س�رية الأئمَّ
في الأقط��ار والأمصار بلا تخصيص في ش��خص خ��اص مع اختلاف مراتبه��م العلميَّة 



143

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

واخت�الف درجاته��م في المعرفة والفضيلة. أُجيب عن ذلك بمنع هذه الس�رية، ونقول: 
��ه يؤيد ه��ذا المنع تصريح��ات نصوص س��تأتيك، هي ن��صٌّ على خلاف هذه الس�رية   إنَّ

عاة. المدَّ

الثال��ث: هو لزوم العسر والحرج على المكلَّفين لو أُلزِموا بتقليد الأعلم؛ لأنَّ تعيينه 
من العسر بمكان وفي تش��خيصه حرج على المتطلِّبين، فهو منفيٌّ بنفي العسر والحرج في 
الشريعة، المنصوص عليه في الكتاب والس��نَّة بلا كلام. أجيب عن ذلك: إنَّه لا عسر في 
ذل��ك ولا حرج، ولو كان في تعيين الأعلم عسر، وفي التش��خيص الأفضل حرج، لكان 
في تعيين أصل الاجتهاد عسر وحرج ولا قائل بذاك، فما تعيين الأفضل بأكثر مؤونة من 
ة  تعيين أصل الاجتهاد. أضف إلى ذلك أنَّ العسر لو سلم فيقتصر نفيه على موقعه خاصَّ

ب إلى ما لا عسر فيه. ولا يتسرَّ

الرابع: حكم الفطرة والجبلة، فإنَّ المناط والضابط فيها هو رجوع الجاهل إلى العالم، 
وكلٌّ م��ن الأعلم والعالم ع��الم، فيجوز الرجوع إلى كلٍّ منهما، غاي��ة الأمر: أنَّه لو اختلفا 
اب عن  يكون من باب تعارض الطريقين، فيعمل فيه ما تقتضي به قواعد التعارض. وُجي

ة المانعين، ستراه«)264(. ذلك بما سيأتي في طوايا أدلَّ

وا أيضًا بوجوه: ا القائلون بالمنع المطلق، فقد استدلُّ أمَّ

»أحدها: دعوى نقل الإجماع على تقليد الأعلم، ورد بأنَّ الإجماع قد يكون مستنده 
 ، هو الأصل، فلا يستكشف منه قول المعصوم ورأيه، فلا حجيَّة فيه، هذا إن كان محصًّال

ا المنقول فلا حجيَّة له في المقام من رأس. أمَّ

ة إلى الأعلم من أصحابهم عند الحكومة  ة على إرجاع الأئمَّ الثاني: الأخبار الدالَّ
 :في فص��ل الخصومة، وهي روايات منها المقبولة التي جاء فيها: س��ألت أبا عبد الله 



144

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

رجل�ني من أصحابنا بينهما منازع��ة في دَيْن أو ميراث، إلى أن قال: ف��إنَّ كلَّ واحدٍ منهما 
هما فاختلفا فيما حَكَما أو كلاهما  اختار رجًال من أصحابنا فرضيا أن يكونا ناظرين في حقِّ
اختلفا في حديثكم. فقال: )الـحُكم ما حكم به أعدلهما، وأفقههما، وأصدقهما في الحديث، 
وأورعهام�، ولا يلتفت إلى ما حكم به الآخر()265( الحديث. ومثل هذه الرواية: موس��ى 
ابن أكيل، عن الصادق، عن رجل يكون بينه وبين أخٍ له منازعة في حقٍّ فيتَّفقان على 
رجلين يكون��ان بينهما، فحكما فاختلفا فيما حكما. قال: )كي��ف يختلفان؟(، قال: )حكم 
كلِّ واح��دٍ منهما لل��ذي اختاره الخصمان(. ق��ال: )ينظر إلى أعدلهام� وأفقههما في دين الله 
فيمض�ي حكم��ه()266(، ومثل هذه الرواية أيضًا رواية داود ب��ن حصين، عن أبي عبد الله 
الصادق في رجلين اتَّفقا على عدلين جعلاهما في حكمٍ وقع بينهما فيه خلافٌ فرضيا 
ما يمضي الحكم؟ ق��ال: )ينظر إلى قول  بالعدل�ني، فاختلف الع��دلان بينهما، عن قول أيُّه
أفقههما وأعلمهما بأحاديثنا وأورعهما فينفذ حكمه، ولا يلتفت إلى الآخر()267(، هذه هي 
الروايات أو بعض الروايات الواردة في هذا المقام، ورد الاس��تدلال بها بأنَّ الإرجاع إلى 
الأعلم في الحكومة وفصل الخصومة لا يس��تلزم الترجيح في مقام الإفتاء، ورد هذا الردّ 
بأنَّ المراد م��ن الحكم في الروايات ليس هو الحكم المقابل للفتوى الذي معناه القضاء في 
فصل الخصومات الذي هو إنشاء لا إخبار عن الحكم الواقعيّ، بل المراد به هو الإخبار 
عن حكم الله الواقع��يّ، فيعمُّ حينذاك الفتوى والحكم الذي هو بمعنى فصل الخصومة 
ب في  والقضاء، وبهذا يتمُّ الاس��تدلال فيتمُّ المطلوب. أضف أنَّ هناك دعوى إجماع مركَّ
المقام، فكلُّ من قال بتقديم حكم الأعلم قال هو بتقديم فتواه، فالقول بالفصل إحداث 

قولٍ ثالثٍ خارق لهذا الإجماع.

الثال��ث: أنَّ قول الأفضل أقرب م��ن غيره جزمًا، فيجب الأخذ ب��ه عند المعارضة 
ب من صغرى وكبرى، فالصغرى هي قولنا:  ، وأنت ت��رى أنَّ هذا الوجه كأنَّه تركَّ عقًال



145

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

إنَّ فت��وى الأفضل أقرب من غيره، والكبرى هي قولن��ا: كلُّ ما كان أقرب يجب الأخذ 
به، وقد منع هذا الوجه بصغراه وكبراه.

ا الصغرى: فقد ردت بأن لا نس��لِّم أقربيَّة فتوى الأفضل من فتوى المفضول إلى  أمَّ
الواق��ع، فقد تكون فتوى غير الأفضل أقرب من فتوى الأفضل؛ لموافقته لفتوى من هو 
ا لو  أفض��ل منه ممَّن م��ات، ولا يُصغى إلى أنَّ فتوى الأفضل هي في نفس��ها أق��رب، فإَّهن
ع��اة؛ لبداهة أنَّ العقل لا يرى تفاوتًا بين أن  س��لِّمت فلا تكون صغرى لهذه الكبرى المدَّ

تكون الأقربيَّة في الأمارة لنفسها أو لأجل موافقتها لأمارة ثانية.

ا الكبرى: فقد ردَّت بأنَّ ملاك حجيَّة قول الغير تعبُّدًا- ولو على نحو الطريقيَّة-  وأمَّ
لم يعلم أنَّه القرب من الواقع، فقد يكون ما هو في الأفضل وغيره سيان، ولم يكن لزيادة 

القرب في أحدهما دخل من رأس فلا يتمّ الادِّعاء.

��ن؛ وذلك لدوران الأمر بين  الراب��ع: هو ك��ون الرجوع إلى الأفضل هو القدر المتيقَّ
ا أن تكون هي فت��وى الأعلم فقط،  ة على المكلَّ��ف إمَّ التعي�ني والتأخير بداه��ةً أنَّه الحجَّ
��ة كَِال القَوْلَين، فالحكم التخيير، وعلى  ا أن تكون الحجَّ فالحك��م- إذن- هو التعيين، وإمَّ
ة على كلِّ حال، فالأخذ بها متعَّني بلا كلام، ورد هذا  كلِّ تقدير تكون فتوى الأعلم حجَّ
 ، ا نقًال ��ا عقًال وإمَّ حة إمَّ الاس��تدلال بأنَّ هذا ال��دوران المذكور فرع كون الأعلميَّة مرجَّ

ل الكلام لعدم الدليل عليه، فيكون أشبه شيء بالمصادرة على المطلوب.  وهو أوَّ

ه��ذا ما أردن��ا البحث عنه في هذا الموضوع على الإجم��ال، فلننتقل إلى موضوعٍ آخر 
وهو اش�تراط الحياة في الـمُفتين: هذه المس��ألة على حدِّ المسألة السابقة، وفيها ما فيها من 
صه  الخلاف والاختلاف، لكن يضاف إلى الخلاف هنا: أنَّ اشتراط الحياة في المفتين خصَّ
مه في الابتداء والاس��تدامة،  ز البقاء، وبعضه��م عمَّ بعضه��م بالتقلي��د الابتدائيّ وج��وَّ



146

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ا الجواز العام أو المنع   وعلى كلٍّ فالبحث في المس��ألة يجب أن يكون ع�ىل وجهها العام، إمَّ
العام.

المعروف بين الكثير- بل الأكثر من الأصحاب- هو اشتراط الحياة، والمعروف بين 
أهل الس��نَّة والجماعة هو عدم هذا الاشتراط وهو خيرة الأخباريِّين من الشيعة الإماميَّة، 

وإلى ذلك ذهب فريق من أصحابنا المجتهدين«)268(.

استدلَّ المانعون من تقليد الأموات بوجوه:

ر ه��ذا الأصل على   »أحده��ا: الأص��ل، ومعن��اه أصال��ة ع��دم تقلي��د الميت، وق��رِّ
وجوه:

ل: أنَّ التكليف بالتقليد ثابت، بمعنى أنَّ الدليل دلَّ على وجوب تقليد  الوج��ه الأوَّ
يّ الخروج عن عهدته، ولا يعلم أنَّه يخ��رج عن عهدته بتقليد  الع��وام، فيجب ع�ىل العامِّ
المي��ت، أو نق��ول: إنَّه يتعَّني عليه الخ��روج عنه بتقليد الحيّ فيج��ب الاقتصار عليه؛ لأنَّه 
ن، فتكون المس��ألة من صُغريات مس��ألة دوران الأمر بين التعيين والتخيير في  القدر المتيقَّ

المكلَّف به، ويكون المختار هو التعيين.

الوج��ه الث��اني: أنَّ التكاليف من العب��ادات والمعاملات ثابتة ع�ىل المكلَّف، فيجب 
ا في العبادات فللزوم الإتيان بما هو المأمور  الخ��روج عن عهدتها بنحو القطع واليقين، أمَّ
ب��ه واقعًا، وفي المعاملات فللزوم الإتيان بما هو مؤثِّر شرعًا ولا يخرج عن عهدتها كذلك 
قين: إنَّ تماميَّة هذا موقوفة على عدم أصل سببي حاكم  إَّال بتقليد الحيّ. قال بعض المحقِّ
علي��ه؛ لأنَّ الخ��روج عن العهدة وعدم الخروج عنها متبيِّنة ومس��بِّبة ع�ىل ثبوت الحجيَّة 

وعدم ثبوتها، ولو كان هنا أصل يكون هو الجاري دون الأصل المسبِّبي.

الوج��ه الثالث: أنَّه لا إش��كال شرعًا وعقًال في حرمة التعبُّد ب�ام وراء العلم، خرج 



147

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

عنها فتوى الحي إجماعًا وبقي الباقي، والشكّ في الحجيَّة كافٍ في حرمة التعبُّد به، وهذه 
قاعدة ثانية من العقل والشرع كتابًا وسنَّةً وإجماعًا.

ق الثاني بلس��ان  الث��اني: الإجماع على عدم جواز تقليد الأموات، فالمعتزل عن المحقِّ
ع��دم الخلاف ب�ني علماء الإماميَّ��ة، ونقل عن جماع��ة نقل الإجماع بلس��ان الإجماع، وفي 
ة، بل نقل إجماع عن علماء أهل  المعالم: ظاهر الأصحاب عليه، والمخالف له هنا من العامَّ
الس��نَّة والجماعة، فعن المنه��اج للبيضاويّ دعوى الإجماع علي��ه، وعلى أيِّ حال فدعوى 
عيها، وإَّال فالمحصّل قد يناق��ش في تحصيله والمنقول  ه��ذا الإجماع تلقي عهدتها ع�ىل مدَّ

غير مقبول في المقام.

ن من الخروج عن عهدة التكليف، وفيه: إنَّ  الثال��ث: أنَّ تقليد الحي هو القدر المتيقِّ
ة المانعين من  هذا راجع إلى بعض الوجوه السابقة في تقرير الأصل المذكور. هذه هي أدلَّ

عون«)269(. وا به على ما يدَّ تقليد الأموات، أو بعض ما استدلُّ

زين: ة المجوِّ فلننتقل إلى استعراض أدلَّ

زون بوجوهٍ: »استدلَّ المجوِّ

��ه لا مجال لهذا  منه��ا: اس��تصحاب تقلي��ده في حال حياته، وردُّ هذا الاس��تدلال بأنَّ
الاس��تصحاب، فإنَّ من أهم شرائط الاستصحاب بقاء الموضوع، وتحقيق الموضوع أمر 
بيَِ��دِ العُ��رف لا بالنظر إلى الواقع، والعُ��رف لا يرى بقاء الموضوع عن��د الموت، بل يرى 
العُرف انعدام الش��خص، فلا بق��اء للموضوع بهذا الاعتبار، وما يُق��ال من بقاء النفس 
الناطق��ة بع��د الموت لا ينفع في المقام قدر نقير، لما عرفت من أنَّ الموضوع مرجعه العُرف 
��ة العقليَّة الفلس��فيَّة، يض��اف إلى ذلك: أنَّ بقاء النف��س الناطقة لا يوجب القطع  لا الدقَّ

ببقاء الرأي الذي هو مناط التقليد.



148

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

��ة على التقلي��د م��ن الآي��ات والرواي��ات. وردُّ هذا  ��ة الدالَّ ومنه��ا: إط�الق الأدلَّ
الاستدلال:

: بأنَّه لا دلالة لها على التقليد من رأس، كما مرَّ الكلام فيه. ًال أوَّ

وثانيًا: بأنَّه لا إطلاق فيها على تقدير تس��ليم الدلالة، وإنَّما هي مس��وقة لبيان أصل 
التشريع.

ة عدم  ومنه��ا: دعوى الس�ري ع�ىل البقاء، ف��إنَّ المعلوم م��ن أصح��اب الأئمَّ
رجوعهم عمَّا أخذوه تقليدًا بعد موت المقلِّدين، وردُّ هذا الاس��تدلال بمنع قيام الس�رية 
على ما هو محلّ الكلام، وأصحابهم إنَّما لم يرجعوا عمَّا أخذوه من الأحكام؛ لأجل 
ل  ��م غالبًا ما كانوا يأخذونها ممَّن ينقلها عنهم بلا واس��طة أو بواس��طة لا يتدخَّ أَّهن
رأي��ه في�ام ينقله من رأس، فليس ه��و من التقليد لا في قليل ولا كث�ري، إذ هو ليس أخذًا 

بالرأي، إنَّما هو أخذ بالرواية.

ه��ذا شيء أو بع��ض شيء ممَّ��ا له صميميَّة أو مس��يس ارتباط إلى بح��وث الاجتهاد 
والتقلي��د، عرضناه واس��تعرضناه ع�ىل نحو يتناس��ب واختصار هذا الكت��اب. ونحن 
وق��د بلغنا في الموضوع حدَّ الختام، فلنأخذ بعرض واس��تعراض شيءٍ أو بعض شيء من 
الحكمة التشريعيَّة المتعلِّقة بموضوع الاجتهاد والتقليد نعرضها أو نستعرضها أيضًا على 
س الاجتهاد لمن يقدر عليه من  ع المقدَّ ع المشرِّ نحو يتناس��ب واختصار هذا الكتاب. شرَّ
ة الموهبة، وهبة الذكاء، ورغبة النفس، وفراغ الزمن، واتِّساع الظروف على  المتمتِّعين بقوَّ
س الاجتهاد لمن يتمتَّع بهذا وذلك  ع الش��ارع المقدَّ نحو يتلاءم ونظام المعاش والمعاد، شرَّ
وذاك تحري��رًا للأفكار ع��ن الجمود، وتحريكًا له��ا عن الركود، وتعزي��زًا لها عن الخمود، 
ل مصادر الأحكام ومواردها عن  واطِّلاعًا لها على الأش��ياء بتفصيل، وإش��باعًا لها بتحمُّ



149

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

دون للأجيال بع��د الأجيال من أحكام الحوادث وحكم الوقائع  د المجدِّ الدليل، وليجدِّ
عين، نظرةً بعد نظرة، وفكرةً إثر فكرة، ثمَّ  ما يتَّسع به نطاق التشريع كلَّ الاتِّساع للمتشرِّ
من بعد ذلك أعمال هم لها عاملون، بها يتجَّىل سرُّ التشريع بأجلى مظاهره التي منها عليها 
عين، وهناك وقد تجلَّت كلَّ التجلي، ووضحت  شواهد وشواهد بصدق التشريع والمشرِّ
كلَّ الوض��وح، يتجَّىل الخطاب المنبعث عن لهجة الإي�امن والاطمئنان لا بلهجة موروثة 
نَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطًال سُ��بْحَانَكَ فَقِنَا عَ��ذَابَ النَّارِ﴾)270(. وإذ  الأبن��اء عن الآب��اء: ﴿رَبَّ
كان��ت النفوس غير متَّفق��ة ولا متَّحدة في المواه��ب والرغبات، ولا العق��ول متَّحدة في 
ل والانتقاش، ولا الظروف متَّس��عة  التقبُّ��ل والنضوج، ولا الأفهام متس��اوية في التحمُّ
لكلِّ ش��خص في كلِّ حال، كان تكليف جميع الناس في الإلزام بالأخذ بطريقة الاجتهاد 
 ع�رًسا وحرجًا على المكلَّفين، فتحقيقًا لليسر ال��ذي أراده الله تعالى بعباده بصريح كتابه: 
﴾)271(، ورفعًا للح��رج الذي نفاه في محكم  َ َ وََال يُرِيدُ بكُِ��مُ الْعُسْر ﴿يرِي��دُ اللهُ بكُِ��مُ الْيُسْر
ينِ مِنْ حَرَجٍ﴾)272(، وكتاب الله في ذلك مش��فوع بس��نَّة  قرآنه: ﴿ومَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ ِيف الدِّ
رس��ول الله حيث يمت��دح النبي الأك��رم بقول��ه: )جئتكم بالشريعة الس��محة 
س للمكلَّفين في  ع الش��ارع المقدَّ الس��هلة()273(، كان لزامًا من ه��ذا وذلك وذاك أن يشرِّ
 تن��اول الأح��كام- وهم مكلَّفون به��ا على كلِّ حال- طريقًا س��هًال س��محًا لاعنت فيه 

فًا آخ��ر في أخذ الأح��كام والتكاليف، وذلك هو  ولا عن��اء، ذل��ك أن يتَّبع المكلَّف مكلَّ
التقليد، فهذه هي حكمة الاجتهاد تتبعها حكمة التقليد«)274(.

»أضف إلى ذلك: أنَّ في خلق عنواَين المقلَّد والمقلِّد خلق ضمان اجتماعيّ تتبعه شؤون 
��ل إلى تكوين الضمانات الاجتماعيَّة بمختلف  س توسَّ وش��ؤون، وترى أنَّ الش��ارع المقدَّ
الوس��ائل والعناوين، فهناك إمام ومأموم، وهناك مالك وممل��وك، وهناك مقلَّد ومقلِّد، 
إلى أمثال هذه الوسائل الموصلة إلى التضامن والتعاون، وتكاتف بعض الناس مع بعض 



150

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ة بمعناها الصحيح ض�امن واتِّفاق ووقوف عند رأي  وجعلهم إخوانً��ا متمتِّعين بالإخوَّ
ك ولا اضطراب، فهن��اك الحبُّ المتبادَل،  واح��د يخضع له الجميع، فلا ف��وضى ولا تفكُّ
وهناك الهدوء والأمن والس�الم، ثمَّ هي الأخرى من تلك الفوائد والِحكم أنَّ من يخوّل 
ة في القول  ذلك المنصب الإلهيّ الخطير، ويكون المرجع العام للناس أجمعين، ويرونه الحجَّ
والعم��ل والإمضاء والتقرير والتحرير س��يقودهم إلى ما فيه الخير والس��عادة، والنجاح 
 ، ة الواضحة والطري��ق اللاحب المنير، يوردهم موارد البرِّ والفلاح، يس�ري بهم في المحجَّ
ويتبعهم إلى مصادر الخير، ويهديهم سواء السبيل، يحرص عليهم حرص الوالد الحنون، 
ويك��ون منهم كعضو من جس��م، إن ت��أَّمل تأَّمل الجميع، وإن صحَّ ص��حَّ الجميع، لا يحمل 
فك��رة الأثرة، بل لا يحلم بالاس��تغلال، ينطق بالصدق بلس��ان الحال قبل لس��ان المقال، 
ويعم��ل للحقِّ أينما كان وحيثما يك��ون، القريب والبعيد عنده س��واء، يدعو إلى الوحدة 
والتوحيد، ويرش��د في قوله وفعله إلى المواساة والمس��اواة، داعية الأمن ورسول السلام 
ا ل��و انقلبت القضيَّة  والوئ��ام، ثمَّ ومن وراء ذل��ك، القلب الطاه��ر والضمير النزيه. أمَّ
وانعكس��ت الآية، ذلك إذ نراه ولا نراه واجدًا لتلك الصفات، ذلك إذ نراه ولا نراه إَّال 
ص لباس الإنس��ان  فاقدًا لتلك الهبات، فما ذلك إَّال الس��بع الضاري، والذئب الذي تقمَّ
ش��ى  يحذر ويجتنَّب ويجانب، بل يحارب بكلِّ لس��ان وس��نان، فهو رجل الس��وء الذي ُخي
منه الخطر والس��وء ع�ىل الدنيا والدين، وع�ىل المجموعة الإنس��انيَّة في مختلف الأحوال 
ت فما هو إَّال لاغتصاب الحقوق  ء لا تمدُّ بالخير ولا إلى الخير، وإن مدَّ والشؤون، يد شَّال
واس��تلاب الأموال، وما هو إَّال لاعتصار دم الأرامل واليتامى والمساكين، ورِجْل زمنة 
لا تس��عى لصلاح ولا لإصلاح، وإن س��عت فما هو إَّال لجلب مغن��م دفع، ومغرم يعود 
بالصلاح له أو لنسيب له أو قريب، وعين عمياء لا تنظر في حسن ولا قبح، وإن نظرت 
ف�ام هي إَّال لتبصَّ عن كث��ب من يدعو إليها بالباطل ومن يثن��ي عليها بالثناء المكذوب، 



151

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

وم��ن لا يرضى إَّال بالحقِّ ولا ينط��ق إَّال بالصدق، يتمتَّع بالكرامة والحرص على الشرف 
ب هذا وتبعد ذاك، وتنفع ه��ذا وتضرُّ ذاك،  والدي��ن الصحي��ح. تبصُّ هذا وذاك؛ لتق��رِّ
 ث��مَّ هو الأدهى والأمََرّ، فكر مقيِّد مح��دود لا يتجاوز حدود المحيط الذي يعيش فيه، بل 
ر،  م وتأخُّ ى جدران البيت الذي يس��كنه وأهليه، لا ي��دري ماذا في العالم من تقدُّ لا يتعدَّ
ة وفكرة شخصيَّة  ر، وماذا يجب له، وماذا يجب عليه، نظرة فرديَّ م والمتأخِّ ومن ذا هو المتقدِّ
لا تمتُّ إلى الصالح العام بسبب، ولا تتَّصل في خير المجموعة بنصيب. يرى أنَّ له النهي 
والأمر، ولكن لا نهي ولا أمر، لا نهي عن منكر ولا أمر بمعروف، لا يردع عن منكرات 
ك القواعد  ��خ الأخلاق، ولا تفكُّ الأعمال، ولا يدفع مس��اوي الخصال، لا يس��وؤه تفسُّ
والعقائ��د، قديم متزمِّت، وحديث متفلِّت، لا يلتقيان في نقطة اتِّفاق، وهم منهم بالمنظر 
الأدنى وبالأفق القريب، ثمَّ لا يهمُّ ذلك في قليل ولا كثير. وهنا موضع الأسرار فلنقف 
 ولنمس��ك عن��ان اليراع عن أن يض��لَّ في ميادين الإس��فاف والإسراف، والله مطَّلع على 

ما يكنُّه القلب ويخطُّ على لوح الفؤاد، إِّين لم أقصد بذلك قصد السوء، ولم أرمِ إلى هدف، 
ولم أرد بذلك شخصًا معيَّناً، وحاشا الموجودين من علمائنا من خطرات السوء وهمزات 

العائبين، إنَّما المرمى بذلك علماء السوء، فليتفطَّن المتفطِّنون«)275(.

»وعلى أيِّ حال، ومهما يكن من أمر، فقد عرفت عرفانًا لا يقبل الش��كَّ والارتياب 
ر الفك��ريّ يقضيان قضاءً جازمًا لا ردَّ في��ه ولا ترديد بفتح  أن التشري��ع الدين��يّ والتحرُّ
باب الاجتهاد فتحًا يُفتح به ألف باب، ولا يريان سدَّ هذا الباب بوجه من الوجوه. فها 
هنا س��ؤال هو منبت الداء وأصل البلاء، هو: أنَّه مَن س��دَّ ه��ذا الباب في هذا اليوم وقد 
ر أن يُفتح مهما تعاقبت الأجيال والسنين، وهو باب قد  ر له أن يبقى مسدودًا ولا يقدَّ يقدَّ
 كان مفتوحًا على مصراعيه عند الصحابة والتابعين وتابعي التابعين باعتراف من الجميع 
لا يقب��ل الجدل والإنكار، وقد ينفتح لنا- ببركة فتح باب الاجتهاد-؟ من هذا الس��ؤال 



152

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

س��ؤال آخر: هو أنَّ س��دَّ ب��اب الاجتهاد في ه��ذا اليوم وهذا العصر س��واء كان باجتهاد 
ل ناقضت مبدأك الذي تس�ري عليه، ف��إنَّ هذا فتح لباب  أم كان بتقلي��د؟ إن قل��ت بالأوَّ
 الاجته��اد وأنت تس��تنكره أش��دّ الاس��تنكار. وإن قل��ت بالثاني انتكس��ت عن اعتراف 
لا تج��د مجاًال فيه لإن��كار أو جحود، فمن الذي قاله من الصحاب��ة والتابعين يتَّبع فيه إن 
ص��حَّ اتِّباعه��م أو تقليدهم في مثل هذه الش��ؤون. لقد عرف��ت أنَّ التقليد- وقد عرفت 
غ واستُسيغ لمن لم يبلغ مرتبة الاجتهاد من المكلَّفين بما دلَّت عليه  معناه ومغزاه- إنَّما س��وِّ
ت��ه من آيات ورواي��ات، وبما ظهر لك من شيء أو بعض شيء م��ن الحكم والفوائد.  أدلَّ
عون، لكن من الذي فرض على الناس أن يكونوا  ه��ذا شيء لا ينك��ره العقلاء ولا المتشرِّ
ل أولئك المذاهب أن يحرزوا  كم عليهم بالاتِّباع والتقليد؟ ومن الذي خوَّ جهلاء حتى ُحي
مرتب��ة الاجتهاد ثمَّ يقف الاجتهاد عند حدِّ هؤلاء فلا يعود س��ائغ الحصول والتحصيل 
لغيره��م من الناس أجمعين؟ إنَّ هذه في الحقيقة جناية على العلم والعلماء، وعلى الأفكار 
رين، بل هي جناية على المذاهب أنفسهم، إذ ذلك خلف لقولهم، وخلاف لفعلهم  والمفكِّ
ر والحضارة، وعصر  بالوج��ه الصريح. أيجمل بنا ونحن في القرن العشرين- ق��رن التنوُّ
ر والحرية في المبادئ والمذاه��ب والأديان- أن نقف هذا  الن��ور والكهرب��اء، ودور التحرُّ
رون-.  ا المتحرِّ الموقف الفاش��ل من الجمود؟! لا يرضى ال�رشع بذلك ولا الحريَّة- يا أيُّه
به إلى سلاطين العصر زلفى،  ذ الدين آلةً للدنيا، ووسيلةً تقرِّ أجل ظهر من الفقهاء من اَّخت
ث��مَّ من وراء ذلك الدراهم والدنانير، والحور والقصور، فاس��تخدموا العلم في مصالح 
ام والأمراء، استعراض بعض شواهدها التاريخيَّة يرفع عنها  الس��لطة، وتبرير عمل الحكَّ
صحائ��ف العل��م والعلماء، فلنضرب عن تل��ك الصفحات صفحًا فما هي إَّال س��واد في 
س��واد في وج��ه التاريخ وصفح��ات العصور والده��ور، إنَّ مثل هؤلاء لجدي��ر أن يُقبر 
ثى عليه وعليهم الرماد دون التراب، وأن يُسدَّ اجتهادهم  علمهم حيث يُقبرون، وأن ُحي



153

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ر  بأل��ف باب وباب، ولا يُذكر لهم من الفقه والعل��م قليل ولا كثير، لكن هذا كلُّه لا يبرِّ
لنا أن نس��دَّ باب الاجتهاد من رأس، فمن وراء ذلك محاذير ومحاذير. إنَّا نحاول- ببركة 
فت��ح باب الاجتهاد- أن ينفتح لنا كثير من المش��اكل والمعضلات، وأن يس�ري الناس في 
هم عن طريقهم إليه عثرات الالتواء والتقيُّد،  الدي��ن قدمًا لا يلوون على شيء، ولا يصدُّ
الأمر الذي ستس��اعدنا على تحقيقه- حيث انتبه��وا إليه في الآونة الأخيرة- كتبة إخواننا 
ا القارئ الكريم-  �ني قادة الرأي لإخوانهم في العصر الحدي��ث، وإَّال فقل لي- أيُّه المصريِّ
ل�ني في هذه الحوادث  م��اذا نصنع ونح��ن لا نريد أن نخطو موطئ ق��دم عن تراث الأوَّ
م  م أن يتوهَّ دة في مختلف شؤون الحياة، والحياة كلُّ آن في طور جديد، وليس لمتوهِّ المتجدِّ
ة العمل بالقياس، إذ ليس في النصوص الواردة متَّس��ع لهذه  فيأخ��ذ هذا برهانًا على صحَّ
الحوادث، ولكنَّه وهم ليس له من الحقيقة نصيب، فإنَّ في تطبيق الحاجة إلى مثل القياس 
والاستحس��ان، وما ذلك التطبيق من القياس بوجهٍ م��ن الوجوه على أنَّ لنا في الأصول 

العلميَّة الأربعة دليًال إن أعوزنا الدليل على حين لا إعواز في الدليل«)276(.



154

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

الخاتمة

، والدراس��ة  ّ بع��د هذه الرحلة في حنايا كتاب القرآن والعقيدة للس��يِّد مس��لم الِحلِّي
قة، تتبَّني بعض النقاط التي لا بدَّ للباحث من الوقوف عليها: المعمَّ

ع بحسب معطيات العصر، ومسار البحث قد  إنَّ أساليب البحث في التفسير قد تتنوَّ
دها المفِّرس ويدخل منها إلى تفسير النصوص،  يختلف عن السابق بحسب الزاوية التي يحدِّ
ف في الروابط بين الآيات  وم��ن ثمَّ قد يظف��ر ببعض الثمار التي لم يُس��بق إليها، فقد يتع��رَّ
كر  الكريم��ة على دقائ��ق العلوم، وق��د يطَّلع عند تتبُّع بع��ض العبارات لهداي��ات آيِ الذِّ
ون الأعلام  الحكيم، فيجد نظامًا متكامًال تق��وم عليه علائق المجتمع، فقد خاض المفِّرس
في آي��ات الأح��كام، وألَّفوا وصنَّف��وا كتبًا قيِّمة ذات فوائد جليلة اس��تعرضوا بها الآيات 
ة لبيان الأحكام الشرعيَّة الفرعيَّة العمليَّة، فأجادوا بما لا مزيد عليه لبيان أو لسان. الخاصَّ
وه��ذا يدخ��ل تحت التفس�ري الموضوع��يّ الذي كان يع��دُّ على أنَّه ب��اب من أبواب 
ن فيه ما روي عن رس��ول الله أو كبار الصحابة ممَّا يتعلَّق بتفس�ري آية  الحديث، يدوَّ

أو آيات.
ولم يبحث عن تفسير كلِّ آية من آيات القرآن الكريم، وإنَّما يذكر فيه ما ثبت بطريق 

السند نسبته إلى رسول الله أو أحد الصحابة.
ولم نجد تفس�رًيا مس��تقًّال للقرآن الكريم تتبَّع القرآن س��ورةً س��ورةً أو آيةً آيةً قبل 
��دة لوجود تفاس�ري، إَّال أنَّنا   بداي��ة الق��رن الثالث الهج��ريّ، مع وج��ود الروايات المؤكِّ
ة هذه الروايات؛ لأنَّ هذه التفاس�ري لم يصلنا منها إَّال القليل،  لا نس��تطيع أن نجزم بصحَّ



155

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

ووصلت أجزاء من بعضها، ولعلَّ أقدم تفس�ري كامل لآيات القرآن الكريم هو تفس�ري 
الطبريّ.

اهات أصحابها والفنون  بت ألوانها بحسب اِّجت ثمَّ توالت المؤلَّفات في التفسير وتشعَّ
التي برعوا فيها. وظهر التفس�ري الموضوعيّ لونًا من ألوان التفسير، مع العلم أنَّ القليل 
منها تناول الجانب المنهجيّ، واكتفت أغلبها بالدراس��ات التطبيقيَّة، سواء منها ما تناول 

تفسير موضوعات من خلال القرآن الكريم، أو تفسير سورة تفسيًرا موضوعيًّا
ين الذين أجادوا وبرزوا مصنِّفين في التفس�ري الموضوعيّ السيِّد  ومن أولئك المفِّرس
ل، وذا  ّ صاحب كتاب الق��رآن والعقيدة، فقد كان مصنِّفا من الط��راز الأوَّ مس��لم الِحلِّي
عت ما بين الفقه والحديث والأصول والتفسير، وألَّف هذا الكتاب  موسوعيَّة علميَّة تنوَّ
)آي��ات العقائ��د( على غرار كت��ب )آيات الأحكام(، وه��ذا التصنيف يعدُّ من التفس�ري 
ة القرآنيَّة  ب المصنِّ��ف عناوين الأبواب والفصول من الم��ادَّ الموضوع��يّ للق��رآن، فقد بوَّ
ف��ة، وأعطاه��ا دورًا في التوضي��ح والبيان  والعن��اصر الب��ارزة فيه، معتمدًا الس��نَّة المشرَّ
والاس��تدلال؛ وذل��ك حفاظًا ع�ىل قرآنيَّة الموض��وع، فضًال عن م��ا رويَ عن الصحابة 

ة اللغة، فكلُّها مادة للشرح والتوضيح والترجيح. والتابعين ومن بعدهم من أئمَّ
وق��د التزم المصنِّف بالمنهج الصحيح في التفس�ري، وذلك بإبعاد الروايات الضعيفة 
والإسرائيليَّ��ات والقص��ص التاريخيَّ��ة عند ع��رض الموض��وع الق��رآنّي، وتركيز الجهد 
ة الاس��تنباط  لاس��تنطاق النصوص الكريمة على قواعد اللغة والأس��اليب البيانيَّة، ودقَّ

منها.
وكان إذا احت��اج إلى شرح كلم��ة غريب��ة أو توجيه ق��راءة، أو إبراز نكت��ة بلاغيَّة في 
ى له من غير اس��تطراد يخلُّ بتسلسل الأفكار،  أثناء عرض أحد عناصر الموضوع، يتصدَّ

ة التعبير ووضوحه. وترابط الفقرات، وسلاسة الأسلوب، وقوَّ



156

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

هوام�ش البحث

)1( سورة النحل: 44.
)2( صحيح البخاريّ، كتاب التفسير: 5/ 156.

)3( ظ: التفس�ري الموضوع��يّ للقرآن الكري��م ونماذج منه، أحمد بن عبد الله الزه��رانّي، الناشر: الجامعة 
ة  م 1410هـ، ذو الحجَّ رة، الأعداد 85-100، الس��نوات 22-25 المح��رَّ الإس�الميَّة بالمدينة المنوَّ

مة. 1413هـ: المقدِّ
)4( معجم مقاييس اللغة: 504/4.
)5( ظ: القاموس المحيط: 110/2.

)6( ظ: المفردات في غريب القرآن: 571.
)7( سورة الفرقان: 33.

)8( ظ: تفسير القرآن العظيم: 118/6، ط الشعب.
)9( البرهان في علوم القرآن: 13/1.

)10( ظ: المدخل إلى التفسير الموضوعيّ للدكتور عبد الستار سعيد: 20، 23.
)11( التفسير الموضوعيّ للقران الكريم: 7.

)12( ظ: مباحث في التفسير الموضوعيّ، مصطفى مسلم، دار القلم، ط4، 1426هـ/2005م: 16.
)13( ظ: المدخل إلى التفسير الموضوعيّ: 20، دراسات في التفسير الموضوعيّ للدكتور زاهر عواض: 

.7
)14( ظ: التفسير الموضوعّي للقرآن الكريم: 7، ظ: والبداية في التفسير الموضوعيّ: 52.

)15( ظ: مباحث في التفسير الموضوعي، مصطفى مسلم، الناشر: دار القلم، ط4، 1426هـ/2005م: 
.46-37

)16( ظ: مستدركات أعيان الشيعة: 258/3.
اد، طبع مطبعة  )17( ظ: معجم المؤلِّفين العراقيِّين في القرنين التاس��ع ع�رش والعشرين، كوركيس عوَّ

الارشاد، بغداد 1969م: 301/3.
)18( ظ: معجم المؤلِّفين العراقيين: 376/1.



157

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

)19( ظ: مستدركات أعيان الشيعة: 258/3.
.57 : ّ )20( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.115 : ّ )21( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)22( سورة البقرة: 106.

.68 : ّ )23( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.122 : ّ )24( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.29 : ّ )25( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.22 : ّ )26( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

)27( سورة الحجرات: 14.
.265 : ّ )28( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

)29( سورة يوسف: 17.
.22 : ّ )30( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.33 : ّ )31( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)32( سورة النساء: 164.

)33( سورة التوبة: 6.
.47 : ّ )34( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

)35( سورة هود: 1.
)36( سورة الزمر: 23.

)37( سورة النساء: 82.
.67 : ّ )38( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

)39( ظ: وفي موض��وع الق��رآن وأن��ه لا تحريف في��ه: 79، وفي موض��وع القرآن ووقوع النس��خ فيه: 
99، وفي الق��رآن والإعج��از: 129، القرآن واللغة العربيَّة: 139، الق��رآن الكريم وأنَّه لا تناقض 
في��ه: 187، القرآن وبطلان العمل بالقياس والاستحس��ان: 205، الق��رآن الكريم وبعض حكم 

الأحكام وفلسفة التشريع: 265، القرآن الكريم والاجتهاد والتقليد: 281.
: 22، المستدرك على الصحيحين، مجمع الزوائد، نهج البلاغة،  ّ )40( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

عوالي اللئالئ، مختصر المزني.
: 33، الخرائج والجرائح، دعوات الراونديّ، س��نن الدارميّ،  ّ )41( ظ: القرآن والعقيدة، مس��لم الِحلِّي

عوالي اللئالي، أصول السرخسّي، فيض القدير، شرح الجامع الصغير.



158

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

: 33، استشهد بكتاب الميزان. ّ )42( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
: 63-57، استش��هد مجمع البيان، تفس�ري الصافي، تفس�ري  ّ )43( ظ: الق��رآن والعقي��دة، مس��لم الِحلِّي

العيَّاشّي.
: 67، استشهد بتفسير مجمع البيان، الدرّ المنثور. ّ )44( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

: 79، استشهد بتفسير الصافي. ّ )45( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
: 99، استشهد بتفسير الفخر الرازيّ. ّ )46( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

: 129، استشهد بتفسير القرطبيّ. ّ )47( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
: 139، مجمع البيان، تفسير القرطبيّ، البداية والنهاية. ّ )48( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

: 187، استش��هد تفسير الصافي، تفسير الأصفى ، تفسير نور  ّ )49( ظ: القرآن والعقيدة، مس��لم الِحلِّي
الثقلين.

)50( سورة المائدة: 33.
)51( سورة آل عمران: 192.

)52( سورة التحريم: 8.
.22 : ّ )53( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.23 : ّ )54( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.30 : ّ )55( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)56( ظ: وفي الق��رآن وقدمه أو حدوثه: 47-55، القرآن الكري��م وأنَّه لا تناقض فيه، وفي موضوع: 
187-193، الق��رآن وبطلان العمل بالقياس والاستحس��ان: 205، الق��رآن الكريم والاجتهاد 

والتقليد: 281.
)57( ظ: اعتقادات الصدوق: 82، تصحيح الاعتقادات للشيخ المفيد: 84.

)58( ظ: أوائل المقالات: 81.
: ص79-83- 84. ّ )59( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

ة في أصول الفقه، للشيخ الطوسّي. : 125، كتاب العدَّ ّ )60( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
: 205، العدّة في الأصول، الخلاف للطوسّي، مختلف الشيعة،  ّ )61( ظ: القرآن والعقيدة، مس��لم الِحلِّي

تذكرة الفقهاء: 29/1، 508/2.
: 265، منتهى المطلب، راجع: المعتبر ، ذخيرة المعاد. ّ )62( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

ة في أصول  : 281، تهذيب الوصول، كفاية الأص��ول، العدَّ ّ )63( ظ: القرآن والعقيدة، مس��لم الِح�ِّي�لِّ
الفقه.



159

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

.27 : ّ )64( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.28-27 : ّ )65( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.55-47 : ّ )66( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.29-28 : ّ )67( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.30 : ّ )68( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.59 : ّ )69( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

: 67 وما بعدها. ّ )70( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
 ،164 ،163 ،159 ،156 ،155 ،149 ،148 ،139 : ّ )71( ظ: الق��رآن والعقي��دة، مس��لم الِح�ِّي�لِّ

.185 ،181 ،176 ،175 ،172 ،171 ،169 ،167-166
.201 ،199 ،187 : ّ )72( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.186-59 : ّ )73( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)74( سورة الأنبياء: 2.

)75( سورة النساء: 164.
)76( سورة التوبة: 6.

.48-47 : ّ )77( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
: 79 وما بعدها ّ )78( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.112 ،99 : ّ )79( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
: 205، 211 وما بعدها. ّ )80( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.281 : ّ )81( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)82( سورة التوبة: 122.

)83( عدة الأصول: 731-729/2.
.315-310 : ّ )84( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.22 : ّ )85( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)86( سورة البقرة: 89.
)87( سورة النمل: 14.

)88( سورة الحجرات: 14.
: 23، وما بعدها. ّ )89( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

: 57، وما بعدها. ّ )90( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي



160

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

.67 : ّ )91( ظ: لقرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)92( سورة آل عمران: 7

.79 : ّ )93( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.98-79 : ّ )94( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.99 : ّ )95( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)96( سورة البقرة: 106.

.128- 99 : ّ )97( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.129 : ّ )98( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.80-79 : ّ )99( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)100( المبسوط، السرخسي: 124/6 ، بدائع الصنائع: 55/3.

.265 : ّ )101( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)102( سوره البقرة: 106.

)103( سورة عبس: 21.

)104( سورة التوبة: 37.
)105( صحيح مس��لم: 8/8 ، س��نن أبي داود: 381/1 ح 1693، تفس�ري الفخر الرازي: 26/3 ، 

الكافي: 152/2 ح 16 ، بحار الأنوار: 121/71 ح 84.
)106( سورة طه: 115.

)107( سورة الأعراف: 51
.100-99 : ّ )108( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

)109( سورة المنافقون: 10.
174-171 ،139 : ّ )110( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.265 : ّ )111( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.269-267 : ّ )112( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

)113( سورة البقرة: 222.
)114( منتهى المطلب: 274/2.

)115( المعتبر: 200/1 ، ذخيرة المعاد: 74/1، 75.
.280-265 : ّ )116( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.281 : ّ )117( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي



161

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

)118( سورة التوبة: 122.
.282 : ّ )119( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.284 : ّ )120( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.288 : ّ )121( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.290 : ّ )122( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.294 : ّ )123( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.298 : ّ )124( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.308 : ّ )125( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

330-308 : ّ )126( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.79 : ّ )127( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.91 : ّ )128( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.205 : ّ )129( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)130( سورة يونس: 59.

.206 : ّ )131( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.206 : ّ )132( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.208 : ّ )133( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.237-234 : ّ )134( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.261 : ّ )135( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.281 : ّ )136( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.287 : ّ )137( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.288 : ّ )138( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

295-294 : ّ )139( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.298 : ّ )140( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

)141( سورة النجم: 3.
.298 : ّ )142( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.317 : ّ )143( ظ: القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.322-320 : ّ )144( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.31 : ّ )145( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي



162

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

.26 : ّ )146( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.45 : ّ )147( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.199 : ّ )148( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.257 : ّ )149( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.26 : ّ )150( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.41 : ّ )151( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)152( سورة الحجرات: 14.	

.22 : ّ )153( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)154( يوسف: 17

)155( الموطأ: 11/1 ، مختصر المزني: 256.
.22 : ّ )156( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.22 : ّ )157( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

)158( المستدرك على الصحيحين: 38/3 ، مجمع الزوائد: 152/6.
)159( نهج البلاغة: 14/1 ، عوالي اللئالئ: 126/4 ح 215.

.22 : ّ )160( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)161( سورة البقرة: 89.
)162( سورة النمل: 14.

)163( سورة الإسراء: 102.

)164( القرآن والعقيدة: 23.
)165( سورة المائدة: 33.

)166( سورة آل عمران: 192.
)167( سورة التحريم: 8.

.22 : ّ )168( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)169( سورة الانعام: 82.

)170( سورة البقرة: 25 و277 ، سورة آل عمران: 57 وغيرها.
)171( سورة الحجرات: 9.

.23 : ّ )172( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)173( سورة البقرة: 89.



163

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

)174( سورة النمل: 14..
)175( سورة الحجرات: 14.

.25 : ّ )176( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.26 : ّ )177( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.27 -26 : ّ )178( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.26 : ّ )179( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.29-28 : ّ )180( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.30 : ّ )181( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.31 : ّ )182( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.32 : ّ )183( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)184( سورة آل عمران: 7

)185( سورة هود: 1.
)186( سورة الزمر: 23.

)187( سورة النساء: 82.
)188( سورة البقرة: 25.

.68-67 : ّ )189( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)190( سورة البقرة: 70.
)191( سورة البقرة: 25

)192( سورة البقرة: 118.
)193( الكافي: 68/1 ، وسائل الشيعة: 157/27.

.69 : ّ )194(- القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)195( سورة يونس: 44، سورة الأعراف: 54، سورة يونس: 3، سورة الرعد: 2

)196( سورة النساء: 40.

)197( سورة الجاثية: 23.
)198( سورة طه: 85.

)199( سورة الأعراف: 54، سورة يونس: 3، سورة الرعد: 2، سورة الفرقان: 59، سورة السجدة: 
4، سورة الحديد: 4.

.71-70 : ّ )200( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي



164

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

.71-70 : ّ )201( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)202( سورة الأنعام: 25.

)203( سورة فصلت: 5.
)204( سوره البقرة: 88

)205( سورة القيامة: 22 و23.
)206( سورة الأنعام: 103.

)207( سورة النحل: 50.
)208( سورة طه: 5.

)209( سورة الشورى: 11.
.73-72 : ّ )210( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

)211( سورة آل عمران: 142.
)212( سورة سبأ: 28.

)213( سورة الأنعام: 19.
.78-74 : ّ )214( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.78-74 : ّ )215( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

)216( سورة التوبة: 122.
.282-281 : ّ )217( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.282-281 : ّ )218( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.282-281 : ّ )219( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

)220( تهذيب الوصول: 283.
.283 : ّ )221( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

)222( كفاية الأصول: 463 - 464.
.284-283 : ّ )223( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.285 : ّ )224( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.286 : ّ )225( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)226( كفاية الأصول: 466 - 467.

.287-286 : ّ )227( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
ة في أصول الفقه: 724-723/2. )228( العدَّ



165

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

.290-288 : ّ )229( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.290-288 : ّ )230( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.294-290 : ّ )231( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)232( عدة الأصول: 729-727/2.

.294-290 : ّ )233( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)234( عدة الأصول: 725/2.

)235( تهذيب الوصول إلى علم الأصول: 288-287.
)236( المستصفى للغزالّي: 361 ، الإحكام للآمديّ: 287/3.

)237( السنن الكبرى للبيهقيّ: 116/10 ، المستصفى للغزالّي: 361.
)238( المستصفى للغزالّي: 361 ، الإحكام للآمديّ: 187/4.

)239( سورة النجم: 4-3.
)240( سوره الجاثية: 6.
)241( سورة النجم: 3.

)242( سورة التوبة: 43.
)243( مسند أحمد بن حنبل: 247/6 ، السنن الكبرى للبيهقيّ: 6/5 و95.

)244( تهذيب الوصول إلى علم الأصول: 283 - 284.
)245( سورة النجم: 4-3.

)246( كنز العمال: 99/6-100 ح 1508، 1519، 1520، 1522.
)247(عدة الأصول: 735-733/2.

)248( سورة المائدة: 49
)249( سورة المائدة: 44.

)250( سورة النجم: 4-3.
)251( سورة يونس: 15.

: ص306-295. ّ )252( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.307 : ّ )253( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)254( سورة النحل: 43، سورة الأنبياء: 7.
.307 : ّ )255( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.307 : ّ )256( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي



166

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

)257( اصطلاحات الأصول للمشكينيّ: 20.
)258( وسائل الشيعة: 131/27 ح20.

.308 : ّ )259( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
)260( سورة التوبة: 122.

)261( عدة الأصول: 731-729/2
: 309، وما بعدها. ّ )262( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.307 : ّ )263( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.319-318 : ّ )264( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

ة، الحرّ العاملّي: 540/1. )265( الاحتجاج: 107/2 ، الفصول المهمَّ
)266( تهذيب الأحكام: 301/6 ح 844 ، وسائل الشيعة: 123/27 ح 33378.

)267( م��ن لا يح�رضه الفقي��ه: 5/3 ح 17 ، تهذيب الأحكام: 301/6 ح 843، وس��ائل الش��يعة: 
113/27 ح 33353.

.322-320 : ّ )268( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
.323 : ّ )269( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

)270( سورة آل عمران: 191.
)271( سورة البقرة: 185.

)272( سورة الحجّ: 78.

)273( الناصريَّات: 46.
.326-323 : ّ )274( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي

.327 : ّ )275( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي
330-327 : ّ )276( القرآن والعقيدة، مسلم الِحلِّي



167

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

الم�صادر والمراجع

* القرآن الكريم.
11 د باقر الخرسان، . الاحتجاج، الش��يخ الطبرسّي )548هـ(، تحقيق وتعليق وملاحظات: السيِّد محمَّ

1386هـ/1966م، دار النعمان للطباعة والنشر، النجف الأشرف.
22 الإح��كام، الآم��ديّ )631هـ(، تحقي��ق تعليق: عب��د الرزاق عفيف��ي، ط2، 1402ه��ـ، المكتب .

سة النور، ط1، 1387هـ، الرياض. ق ومؤسَّ الإسلاميّ. طُبع بإذن فضيلة الشيخ المحقِّ
33 اصطلاحات الأصول، المش��كينيّ، ط5، 1413-1371ش، مطبعة اله��ادي، دفتر نشر الهادي، .

قم.
44 أص��ول السرخسّي، السرخسّي )490هـ(، تحقيق: أبو الوف��ا الأفغانّي، ط1، 1414هـ/1993م، .

دار الكتب العلميَّة، بيروت، لبنان.
55 الاعتق��ادات في دي��ن الإماميَّة، الش��يخ الص��دوق )381هـ(، تحقي��ق: عصام عبد الس��يِّد، ط2، .

1414هـ/1993م، دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان.
66 ط2، . الأنص��اريّ،  إبراهي��م  الش��يخ  تحقي��ق:  )413ه��ـ(،  المفي��د  الش��يخ  المق��الات،  أوائ��ل 

1414هـ/1993م، الناشر: دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان
77 د الباقر البهبوديّ، ط2 . بحار الأنوار، المجلسّي )1111هـ(، تحقيق: الس��يِّد إبراهيم الميانجيّ، محمَّ

سة الوفاء، بيروت، لبنان. حة، 1403هـ/1983م، مؤسَّ المصحَّ
88 البداية في التفس�ري الموضوعيّ- دراس��ة منهجيَّة موضوعيَّة، عبد الحيّ الفرم��اويّ، توزيع مكتبة .

جمهوريَّة مصر، 1977م.
99 البداية والنهاية، ابن كثير )774هـ(، تحقيق وتدقيق وتعليق: علّي شيري، ط1، 1408هـ/1988م، .

دار إحياء التراث العربّي، بيروت، لبنان.
بدائع الصنائع، أبو بكر الكاشاني )587هـ(، ط1، 1409هـ/1989م، المكتبة الحبيبيَّة، باكستان.1010
البرهان في علوم القرآن، الزركشّي، دار المعرفة.1111
س��ة آل البيت لإحياء التراث، ط1، 1212 ّ )726هـ(، تحقيق: مؤسَّ مة الِحلِّي تذك��رة الفقهاء، العَّال

سة آل البيت لإحياء التراث، قم. م 1414هـ، مطبعة مهر، قم، مؤسَّ محرَّ



168

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

م له وعلّق عليه: الشيخ 1313 حه وقدَّ تفسير الصافي، الفيض الكاشانّي )1091هـ(، في 5 مجلَّدات، صحَّ
سة الأعلميّ للمطبوعات، 1399هـ/1979م. حسين الأعلميّ، ط1، مؤسَّ

��د بن مس��عود العياشّي )320هـ(، تحقيق: الحاج الس��يِّد هاش��م الرس��ولّي 1414 تفس�ري العيَّ��اشّي، محمَّ
تّي، الناشر: المكتبة العلميَّة الإسلاميَّة، طهران. المحَّال

تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، مطبعة الشعب، دار إحياء الكتب العربيَّة.1515
التفس�ري الموضوع��يّ للقرآن الكريم ونماذج من��ه، أحمد بن عبد الله الزهرانّي، الجامعة الإس�المية 1616

ة 1413هـ. م 1410هـ/ذو الحجَّ رة، الأعداد 85-100، 22-25 المحرَّ بالمدينة المنوَّ
د أحمد يوسف قاسم.1717 د السيِّد الكوميّ، د. محمَّ التفسير الموضوعيّ للقرآن الكريم، د. محمَّ
تفس�ري نور الثقلين، الش��يخ عبد علي ب��ن جمعة العروسّي الحويزيّ، تصحيح: هاش��م الرس��ولّي، 1818

انتشارات إسماعيليان، ط1.
تهذيب الأحكام، الش��يخ الطوسّي )460هـ(، تحقيق وتعليق: الس��يِّد حس��ن الموسويّ الخرسان، 1919

ط4، 1365ش، مطبعة خورشيد، دار الكتب الإسلاميَّة، طهران.
ّ جمال الدين ابي منصور الحس��ن بن يوس��ف بن 2020 مة الِحلِّي تهذيب الوصول الى علم الأصول، العَّال

 ،سة الإمام علّي د حسين الرضويّ الكشميريّ، منش��ورات مؤسَّ ر، تحقيق: الش��يح محمَّ المطهَّ
لندن، ط1، 2001م.

اج، دار الفكر.2121 الجامع الصحيح )صحيح مسلم(، مسلم بن الحجَّ
الجامع الصحيح، البخاريّ، المكتبة الإسلاميَّةـ إستانبول، 1979م.2222
الجامع لأحكام القرآن، القرطبيّ، الشعب.2323
2424 ،ّس��ة الإم��ام المهدي الخرائ��ج والجرائ��ح، قطب الدي��ن الراون��ديّ )573هـ(، تحقيق: مؤسَّ

س��ة  ة 1409هـ، مؤسَّ قة، ذي الحجَّ د باقر الموح��د الأبطحيّ، ط1، كاملة محقَّ بإشراف الس��يِّد محمَّ
سة. الإمام المهديّ، قم المقدَّ

قين، جمادي الآخ��رة 1407هـ، 2525 الخلاف، الش��يخ الط��وسّي )460هـ(، تحقي��ق: جماعة م��ن المحقِّ
فة. سين بقم المشرَّ سة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرِّ مؤسَّ

الدرُّ المنثور في التفسير بالمأثور، السيوطيّ، دار المعرفة.2626
اض، الألمعيّ.2727 دراسات في التفسير الموضوعيّ، زاهر عوَّ
د، ط2828.1 د عبد السلام محمَّ دراسات في القرآن الكريم، من التفسير الموضوعي، محمَّ
2929 ،ّدعوات الراونديّ، قطب الدين الراونديّ )573هـ(، تحقيق ونشر: مدرس��ة الإمام المهدي

ط1، 1407هـ، مطبعة أمير، قم.



169

�أ.د. ح�سن كاظم �أ�سد

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد الثامن
ال 1439هـ/حزيران 2018م شوَّ

سة آل البيت لإحياء التراث.3030 ق السبزواريّ )1090هـ(، مؤسَّ ذخيرة المعاد، المحقِّ
ام، ط1، 3131 د اللحَّ س��نن أبي داود، ابن الأش��عث السجستانّي )275هـ(، تحقيق وتعليق: س��عيد محمَّ

1410هـ/1990م، دار الفكر للطباعة والنشر.
سنن الدارميّ، عبد الله بن بهرام الدارميّ )255هـ(، مطبعة الاعتدال، دمشق، 1349هـ.3232
ة، 1402هـ.3333 السنن الكبرى، البيهقيّ )458هـ(، دار الفكر، ط1، طبعة خاصَّ
يّ، ط1، ذي 3434 د رضا الأنصاريّ القمِّ ة في أصول الفقه، الشيخ الطوسّي )460هـ( تحقيق: محمَّ العدَّ

ة 1417-1376ش، ستارة، قم. الحجَّ
ع��والي اللئال��ئ، اب��ن أبي جمهور الأحس��ائيّ )880هـ(، تحقيق: الح��اج آقا مجتب��ى العراقيّ، ط1، 3535

1405هـ/1985م، مطبعة سيِّد الشهداء، قم.
د الحس�ني القائينيّ، 3636 د بن محمَّ ��ة، للحرّ العاملّي )1104ه��ـ(، تحقيق وإشراف: محمَّ الفص��ول المهمَّ

سة معارف إسلاميّ إمام رضا. ط1، 1418-1376ش، سنگين، قم، مؤسَّ
د المدعو بعبد ال��رؤوف بن تاج العارفين بن 3737 في��ض القدير شرح الجامع الصغ�ري، زين الدين محمَّ

ة الكبرى مصر،  ع�يّل بن زين العابدين الحداديّ ث��مَّ المناويّ القاهريّ )1031هـ(، المكتبة التجاريَّ
ط1، 1356هـ.

سة الرسالة.3838 القاموس المحيط، الفيروزآباديّ )817هـ(، مؤسَّ
الكافي، الشيخ الكلينيّ )329هـ(، تحقيق وتصحيح وتعليق: علّي أكبر الغفاريّ، ط4، 1365ش، 3939

مطبعة حيدريّ، دار الكتب الإسلاميَّة، طهران.
سة آل البيت لإحياء التراث، 4040 كفاية الأصول، الآخوند الخراسانّي )1328هـ(، تحقيق: مؤسَّ

فة. سة آل البيت لإحياء التراث، قم المشرَّ ل 1409هـ، مطبعة مهر، مؤسَّ ط1، ربيع الأوَّ
ل، المتَّقي الهن��ديّ )975هـ( تحقيق وضبط وتفس�ري: الش��يخ بكري حي��اني، تصحيح 4141 كن��ز الع�َّا�مَّ

سة الرسالة، بيروت، لبنان. ا، 1409هـ/1989م، مؤسَّ وفهرسة: الشيخ صفوة السقَّ
مباحث في التفسير الموضوعيّ، مصطفى مسلم، دار القلم، ط4، 1426هـ/2005م.4242
المبسوط، السرخسّي )483هـ(، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان.4343
قين الأخصائيِّين، ط1، 4444 مجم��ع البيان، الطبرسّي )548هـ(، تحقيق وتعليق: لجنة من العلماء والمحقِّ

سة الأعلميّ للمطبوعات، بيروت، لبنان. 1415هـ/1995م، مؤسَّ
مجمع الزوائد، الهيثميّ )807هـ(، دار الكتاب العربّي.4545
مختصر المزنّي، إسماعيل المزنّي )264هـ(، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت، لبنان.4646
سة 4747 ر الأسديّ، مؤسَّ مختلف الش��يعة في أحكام الشريعة، أبي منصور الحس��ن بن يوس��ف بن المطهَّ



170

د م�سلم الِحلِّي �شذرات من التف�سير المو�ضوعيّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

فة، ط1، 1372هـ. سين بقمّ المشرَّ النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرِّ
المدخل إلى التفسير الموضوعيّ، عبد الستار سعيد، دار الطباعة والنشر الإسلاميَّة.4848
المستدرك على الصحيحين، الحاكم النيسابوري )405هـ(، مكتبة النصر الحديثة.4949
مستدركات أعيان الشيعة، حسن الأمين، دار التعارف للمطبوعات، ط1، 1987م5050
د عبد الس�الم عبد 5151 د الغزالّي الطوسّي )505هـ(، تحقيق: محمَّ د بن محمَّ المس��تصفى، أبو حامد محمَّ

الشافي، دار الكتب العلميَّة، 1413هـ/1993م
المسند، أحمد بن حنبل)241هـ(، المكتب الإسلاميّ، دار صادر، بيروت، د.ت.5252
ة من الأفاض��ل، إشراف: ناصر مكارم 5353 ّ )676هـ(، تحقيق وتصحي��ح: عدَّ ق الِح�ِّي�لِّ المعت�رب، المحقِّ

س��ة س��يِّد  ش�ريازي، 14/3/1364ش، مطبع��ة مدرس��ة الإم��ام أم�ري المؤمن�ني، مؤسَّ
الشهداء- قم.

د 5454 ا )395هـ(، تحقيق: عبد الس�الم محمَّ معج��م مقاييس اللغة، أبو الحس�ني أحمد بن ف��ارس زكريَّ
هارون، 1404هـ، مطبعة مكتبة الإعلام الإسلاميّ.

اد، مطبعة الإرشاد، بغداد، 1969م.5555 معجم المؤلِّفين العراقيِّين، كوركيس عوَّ
مفاتيح الغيب، الفخر الرازيّ، دار الكتب العلميَّة.5656
ة.5757 المفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهانّي، مكتبة الأنجلو مصريَّ
يّ، أشرف 5858 د بن علي بن الحسين بن بابويه القمِّ من لا يحضره الفقيه، الشيخ الصدوق أبي جعفر محمَّ

س��ة الأعلميّ  مة الش��يخ حس�ني الأعلميّ، منش��ورات مؤسَّ على تصحيحه والتعليق عليه: العَّال
للمطبوعات، ط1، 1986م.

ّ )726هـ(، تحقيق: قسم الفقه في مجمع البحوث الإسلاميَّة، 5959 مة الِحلِّي منتهى المطلب )ط.ج(، العَّال
س��ة، مجمع البحوث  ة المقدَّ س��ة الطبع والنشر في الأس��تانة الرضويَّ ط1، 1413ه��ـ، مطبع��ة مؤسَّ

الإسلاميَّة، إيران، مشهد.
��د ف��ؤاد عب��د الباق��ي، 6060 الموط��أ، الإم��ام مال��ك )179ه��ـ(، تحقي��ق وتصحي��ح وتعلي��ق: محمَّ

ج أحاديثه  ح��ه ورقَّمه وخرَّ 1406ه��ـ/1985م، دار إحي��اء التراث العربّي، بيروت، لبنان، صحَّ
د فؤاد عبد الباقي. وعلَّق عليه محمَّ

سة.6161 سين في الحوزة العلميَّة، قم المقدَّ الميزان، السيِّد الطباطبائي)1412هـ(، منشورات جماعة المدرِّ
د عبده، ط1، 1412-1370ش، 6262 نهج البلاغة، خطب الإمام علّي، تحقيق وشرح: الشيخ محمَّ

مطبعة النهضة، دار الذخائر، قم، إيران.
س��ة آل البيت لإحياء 6363 وس��ائل الش��يعة )آل البيت(، الحرّ العام�يّل )1104هـ(، تحقيق مؤسَّ

فة. سة آل البيت لإحياء التراث بقم المشرَّ التراث، ط2، 1414هـ، مطبعة مهر، مؤسَّ


