


  
٣ 

  تمهيد

  



          
٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

 

 

 

 

 

 

 

ا ام 

١٤٤٤ - ٣٢٠٢ 

)ط (  



  
٥ 

  تمهيد

 

 

 





٧
تمهيد

بسم االله الرحمن الرحيم

الطيبينالحمد الله ربِّ العالمين والصلاة والسلام على سيّدنا محمّد وآ�ه 

الطاهرين.

) في الإسلام، بمعنىفهذه بحوث حول اصطفاء أهل البيت ( ،وبعد

) من هذه الأمة، وجعل آ�هأنّ االله سبحانه وتعالى اختار محمداً وآل محمد (

من السلالات المصطفاة بالعلم والحكم أسوة بالسلالات المصطفاة من عترة

أن )١() أصحابهما علّم النبي (الأ�بياء في الأمم السابقة كآل إبراهيم، ك

يقولوا في الصلاة عليه: (� صلى على محمد وعلى آل محمد كما صليت على

إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنّك حميد مجيد، � بارك على محمد وعلى آل محمد

كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجيد)، وقد عُلِم أنّ آل إبراهيم

َ اصْطفََى آدَمَ وَنُوحًالات المصطفاة كما قال سبحانه وتعالى: ﴿من السلا إنَِّ ا�َّ

مْ يحَسُْدُونَ النَّاسَأَ ﴾، وقال جل جلاله: ﴿وَآلَ إبِْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلىَ الْعَالمَينَِ 

هِيمَ الْكِتَ  ُ مِنْ فضَْلهِِ فَقَدْ آتَينْاَ آلَ إبِْرَا كْمَةَ وَآتَينْاَهُمْ مُلكًْاعَلىَ مَا آتَاهُمُ ا�َّ ابَ وَالحِْ

﴾.عَظيِماً 

المقدمة عند ذكرها في محالها من ) سيأتي تخريج هذا الحديث وسائر الأحاديث المذكورة في ١(

أصل البحث.



    
٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

قعة هي وقد جعلت محور هذا البحث (واقعة الغدير) من جهة أنّ هذه الوا

التي تضمّنت الإعلان العام عن اصطفائهم، واشتملت على نصبهم هداةً للأمة

،عصمهم االله سبحانه من الضلالة، وأ�اط نجاة الأمّة من الضلالة والهلاك بهم

ـــ وهو الإمام عليّ (كما تضمّنت عقد الولاء لأوّل أهل البيت (  (ـــ (

) على المسلمين وأولويته بهم من أ�فسهم.على حد ولائه (

قعة ودلالاتها في نفسها وفي ضوء سائر وكان قد تيسرّ لي تأمّل هذه الوا

دلالة النصوص والأحداث الواردة في السيرة النبوية، وتأكّد لي بوضوح بالغ

).) وأهل البيت (هذه الواقعة على الولاء الخاص للإمام (

قيام الحجة بهذه الواقعة المتفق عليها على عامة المسلمين

وقد لاحظت خلال تتبع الروايات التي رواها جمهور المسلمين

)) وأهل البيت () في شأن الإمام عليّ (وصححوها عن النبي (

وح إذا أحسن الباحث تأمّلها واستنطاقها وتفطّنأنهّا تفي بإثبات ذلك بوض

لدلالاتها ومعانيها، على الرغم مما شاب بعضها من كتمانٍ أو تحريفٍ لفظي أو

يقابلها، إلا أنّ ذلك كلّه يعرف بشيء من الدقة والتفطّنفيما  معنوي أو وضعٍ 

لطبيعة الأمور وعوارض النصوص إذا خالفت الاتجاه الحاكم السائد بين

ناس.ال

ولذلك يمكن القول إنّ االله سبحانه وتعالى قد حفظ الحجة على اصطفاء

) على المسلمين كافة في ضمن التراث الثابت والمتّفق عليهأهل البيت (



٩
تمهيد

ـــ فيما صححه نقّاد الحديث ويعوّل عليه بينهم؛ إذ كان في تراث جمهور المسلمين 

ـــ ما يدل على هذا الأمر  الأساس في الدين، فلا يضل عنه إلاأهل السيرة النبوية 

غافل أو متغافل.

ولأجل ذلك لم أ�وسع في البحث عموماً بذكر سائر ما ورد في التراث

الإسلامي العام مما تعرّض لمناقشة مقبولة عند النقاد منهم من علماء الحديث

وأئمة الجرح والتعديل مما قد يعد عندهم خروجاً عن الموازين وتشبثاً بالأخبار

الضعيفة والمريبة والموضوعة، ويؤدي ذلك إلى وقوع الشبهة في أذهان الباحثين

عن الحق، وإن كان بعض تلك المناقشات محل نظر وبحث، لكن النظر

والبحث فيها يبتني على إيجاد أساس أوّلي وفق الأحاديث الثابتة والمحكمة،

لطالبين للحق منهم،على أ�هّ قد لا يؤثر إيرادها في إقناع جمهور أهل العلم ا

فضلاً عن سائر الباحثين عن الحق فيما بينهم، بل قد يوجب دخول الشبهة

عليهم وتشويه الاستدلال بما صح لديهم.

تحرير البحث

وقد تيسرّ لي تدوين ما تأمّلته في ذلك، ورأ�ت أنّ تعميم ذلك لسائر الأخوة

د ينتفع بها عامةقد يكون فيه نصيحة من المسلم لأخيه في الدين وتذكرة ق

المؤمنين، ولم أسعَ فيه إلى طريق الجدل والمراء، ولا إثبات حق بباطل، ولا

توسعت في الوسيلة للبلوغ إلى الغاية التي أرى صوابها، ولم أقصد فيه الإساءة

إلى فئة من المسلمين، ولكن خطورة هذه المسأ�ة في الدين لم تكن تدع مجالاً



      
١٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

، وقد أخذ االله سبحانه على أهل العلمبكتمانهالناس مع اة اللغض عنها والمدار

أن يبيّنوا ما وقفوا عليه من الحجة ولا يكتمونه عن الناس، ولولا ذلك لكن

الأحبّ إليّ الإعراض عماّ هو مظنة للخلاف وعرضة للفرقة والاختلاف.

وكنت قد بدأت بتحرير بحث موجز حول ذلك ليكون جزءاً من البحث

إلا أ�نّي رأ�ت أنّ هذا البحث يقتضي بعض البسط والتفصيل،، )١(عن الرسالة

ولا يتيسر إلحاقه ببحث الرسالة.

وقد كان العنوان الذي قد قدرته للبحث من قبل هو اصطفاء أهل البيت

)في الدين، ولكنني رجحت لاحقاً أن أجعل مدار البحث (واقعة (

قعة الفصل في الإعلان عن ذلك  وعقد الولاء لهم فيالغدير)؛ لأنهّا الوا

نه في أحد أقسام الإسلام، ولكني أدرجت البحث عن الاصطفاء بعنوا

.)٢(الكتاب

وعلى الناظر أن يعتبر هذه الأوراق استشارة منه مع هذا الأقلّ في التحقق

من حقيقة الدين للبلوغ إلى الحق وإحقاقه كما أراد االله سبحانه وتعالى ورسوله

)وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فيِناَقال االله سبحانه وتعالى: ﴿ ) وليجتهد في ذلك، وقد

َ لمَعََ المْحُْسِنينَِ  .)٣(﴾لَنهَْدِيَنَّهُمْ سُبلَُناَ وَإنَِّ ا�َّ

) في كتاب (رسالة االله إلى الإنسان) من سلسلة منهج التثبت في الدين.١(

) وهو القسم الخامس.٢(

.٦٩) سورة العنكبوت: آية ٣(



  
١١ 

  تمهيد

على أ�ني لم أستوف في هذه الأوراق ما كنت أرجوه، ولا بلغت ما كنت 

 آمله من جهة تزاحم الأعمال وتعدد المشاغل، ولكني آمل أن يكون فيما تيسرّ 

تذكرة نافعة لأهلها، ولعل االله سبحانه يسهل فيما بعد إتمام ما قصدت، ومنه 

  سبحانه أستمد التوفيق والتسديد.

وربما وقع تكرار في ذكر بعض المعاني في ضمن الأقسام أو الإيضاحات 

بالنظر إلى الحاجة إلى ذكرها للنظر فيها في المواضع المختلفة من زوايا مختلفة، أو 

ار لأجل الاهتمام بإكمال صورة المطلب عند التعرّض للموضوع كان التكر

حذراً من أن يؤدي الإحالة إلى ضعف قناعة الباحث، ومساعدة اكتمال جهات 

الموضوع على وضوح الفكرة وحسن تلقيها، وربما طرأ التكرار من جهة إضافة 

هذه  في الموضوع أو تقرير أوفى للمعنى، على أنّ الانقطاع الطارئ في تحرير

الأ�حاث ربما أدّى إلى أن يكون تأ�يفها أشبه بتأ�يف كتب أو مقالات مستقلة 

وإن انتظمت تحت غاية واحدة وموضوع رئيسي مشترك، فاقتضى ذكر كل ما 

هو محل استشهاد في البحث المعقود نفسه، وكان حذف التكرار بحاجة إلى 

عض هذا التكرار ما جهد جديد لم يتسع له الوقت، على أني أرجو أن يكون في ب

  ينفع الباحث في الانتباه والتركيز على الأمور المهمة.

هذا، وقد اهتممت عموماً بالاستيثاق في أصل المنهج وأصول مطالبه، ولو 

أمكن أحيانا التوقف في بعض الجزئيات لم يؤثر على مجمل الفكرة وأساسها، فلا 



          
١٢ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ـــ صارفاً عن الت ـــ لو اتفق  حقق من أصول المطالب ينبغي أن يكون مثله 

  وأركانها.

وقبل الخوض في البحث نذكر أموراً حول أهمية اصطفاء أهل البيت 

) في الإسلام، وأهمية واقعة الغدير، ومنهج البحث وملامحه، وأقسام (

   الكتاب مع إيجاز عما تضمّنه هذا القسم من الكتاب.

   



  
١٣ 

  تمهيد

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 تمهيد

  دين.ال) في ( أهمية اصطفاء أهل البيت -١

  ية واقعة الغديرهمأ -٢

  منهج البحث -٣

  ملامح المنهج المتبعصف و -٤

  البحثأقسام  -٥

  هذا القسم من الكتاب اشتمل عليه ماّ از عيجإ -٦



      
١٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها



١٥
تمهيد

تمهيد

تمهيد

إنّ من أهم المواضيع في الإسلام بعد التوحيد والرسالة هو أمر اصطفاء

) للحكم والعلم والتسديد الإ�ي في الدين.أهل البيت (

ولن يكتمل دين امرئ مسلم من دونه، بل عليه أن يتحقق من هذا

الموضوع تحققاً يلائم أهميته وخطورته، حتى يكون على حجة منه بحيث

يتحمل مسؤوليته غداً أمام االله سبحانه وتعالى، فلئن كان االله جل جلاله قد

) في الحكم) عترتَه وأهل بيته (نبيها (اصطفى من هذه الأمّة مع 

والعلم والتسديد، كان فرضاً على كل مسلم الإذعان بذلك اعتقاداً، والتسليم

لهم عملاً، وأخذ تعاليم الدين منهم تعلماً وتعليماً.

وهذه مسأ�ة بديهية لا يختلف فيها علماء المسلمين من كافة مذاهبهم،

) إذا ثبت في الدين لهو بالموقعالنبي (بمعنى أنّ موقع اصطفاء أهل بيت 

الخطير للغاية الذي يوجب الجهل به اعتقاداً وتعلماً وعملاً ثلمة في دين المرء

ويكون على ضلالة في أمر الدين وإن لم يخرج عن الإسلام ما لم يكن جاحداً

متعمّداً.



      
١٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

لشأن لتميّزها بامتيازين فيوتمثل واقعة الغدير الواقعة الفصل في هذا ا

المضمون وفي الأداء والإعلام..

) قد خطب فيها بين: ـــ المضموني ـــ فذلك لأنّ النبي (أمّا الامتياز الأوّل

المسلمين قبيل وفاته بشهرين وعدة أ�ام في آخر اجتماع جماهيري عام له مع

 شأن أمورهمالمسلمين خطاب مودع، وأوصى فيه الأمّة بوصيته بعد وفاته في

من بعده، فاستوثق من إيمانهم وعقائدهم، وأقرهم على نصحه لهم، وعبرّ عن

مخاوفه عليهم بعده من الضلالة والهلاك، وذكر ما استخلفه فيهم عند وفاته من

الكتاب والعترة مؤكداً على التمسك بالعترة مزيد تأكيد، ثمّ أقر الأمّة على ولائه

�ست أولى بالمؤمنين من أ�فسهم)، فلما أقرواعليهم حيث سأ�هم بقوله: (أ

) ولاء مثل ولائه وقال: (فمن كنت مولاه فهذابذلك جعل للإمام عليّ (

عليّ مولاه).

نية تدل أو تُلوّح بامتياز هذا، وكانت قد سبقت هذه الواقعة نصوص قرآ

) من بين هذه الأمّة كقوله تعالى في آية المباهلة التيعترته وأهل بيته (

كَ فيِهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِنزلت في السنة الثامنة للهجرة: ﴿ فَمَنْ حَاجَّ

�فُْسَكُمْ ثُمَّ نَبتْهَِلْأَ �فُْسَناَ وَ أَ �نْاَءَكُمْ وَنسَِاءَنَا وَنسَِاءَكُمْ وَ أَ �نْاَءَناَ وَ أَ فَقُلْ تَعَالَوْا ندَْعُ 



  
١٧ 

  تمهيد

ِ عَلىَ الْ  ) بعد نزول هذه ، وقد أحضر النبي ()١(﴾كَاذبِينَِ فَنجَْعَلْ لَعْنةََ ا�َّ

بته وأ�سابه وأزواجه الآية أهل بيته ( ) خاصة للمباهلة من دون سائر قرا

  وأصحابه.

ترة كما كانت قد صدرت من النبي ( ) أ�ضاً نصوص متعددة ومتوا

تدلّ على امتياز أهل بيته وخصوصيتهم من بين هذه الأمّة مثل حديث الكساء 

)) تحت كساء وفاطمة والحسنين ( اً جمع فيه أهل بيته (الإمام عليّ  الذي

واحد بعد نزول آية التطهير في السنة الخامسة للهجرة، وقال: (� إنّ هؤلاء 

) في غزوة ) عن الإمام عليّ (أهل بيتي فطهرهم تطهيراً)، وكقوله (

موسى إلا أ�هّ لا تبوك في السنة التاسعة للهجرة: (أ�ت مني بمنزلة هارون من 

  نبي بعدي).

  هذا إلى غير ذلك من النصوص.

نها لأمرين خطيرين في شأن إلا أنّ واقعة الغدير وخطبتها تميّزت بتضمّ 

  ) فيها:) بلّغهما النبي (أهل البيت (

ف في الأمّة ) أ�هّ يخلّ نصب العترة هداة للأمة حيث ذكر ( أحدهما:

وأمر بالتمسك  ،من بعده للأمن من الضلالة ـــ وهما الكتاب والعترة ـــ الثقلين

وقوع في الهلاك، وهذا  أمان من الضلالة والتفرق عنهما بهما؛ لأنّ التمسك بهما

                                                                                       

 .٦١) سورة آل عمران: آية ١(



      
١٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ـــ بما تضمّنه من عصمتهم كالكتاب من الضلالة ـــ يعطي الإعلان عن المعنى 

) لهداية الأمّة من بعده شأناصطفائهم من قبل االله سبحانه مع النبي (

لالات المصطفاة في الأمم السابقة.الس

) من قبلفالفارق بين نصوص القرآن الكريم وسائر أقوال النبي (

وبين حديث الثقلين هذا هو أنّ تلك النصوص والأقوال إنّما تدل على امتيازهم

أو وجوب محبتهم أو نحو ذلك، أمّا حديث الثقلين الذي اشتملت عليه واقعة

إعلاناً واضحاً وأسس بناء على ذلك نصبهم أعلاماً ، فقد أعلن ذلك)١(الغدير

للهداية في هذه الأمّة بما يتضمّن امتيازهم في العلم والتسديد والولاء على

الأمّة.

) مثل الولاء الثابت لهإثبات الولاء الخاص للإمام عليّ ( وثانيهما:

)(ه وهو يعطي معنى استخلاف ،) على المسلمين( ) لهمن بعده (

).(

قعةوأمّا الامتياز الثاني ـــ لهذه الوا ـــ الإعلامي ـ ) قد أوجدفلأن النبي ( ،: 

هذه الواقعة كحدث وكخطاب على نحو مميز للغاية عن سائر ما جاء عنه في

).) والإمام (ذكر أهل البيت (

واقعة الغدير) من ذكره هذا الحديث في خطبة عرفات قبل ) سيأتي في محله ما جاء عنه (١(

بأ�ام وبعد قدومه من الطائف في السنة الثامنة.



١٩
تمهيد

) ميّز هذا الحديث في الزمانفلأنّ النبي ( ،أمّا العناية به كحدثٍ 

وف والحضور امتيازاً يثبته في ذاكرة المسلمين ويبقيه على مرّوالمكان والظر

لخطورة الموضوع، فلم يلقِه )(منه  التاريخ ولا يمكن أن يُنسى أ�داً رعايةً 

في اجتماع محدود كاجتماع صلاة الجماعة أو صلاة الجمعة، بل اختار له حضوراً

بع اجتماعات الحج يحضره أ�وف الناس أو ت الألوف من جماهيرياً من توا عشرا

ـــ التي كانت تمثّل حدود بلاد المسلمين آنذاك ـــ مختلف بلاد الجزيرة العربية 

وفيهم عامة وجوه أصحابه من المهاجرين والأ�صار.

بمكانه فلم يختر له مكاناً يكون علماً لأمرٍ آخر تستتر )( كما أ�هّ اعتنى

قعة في وجدان المسلمين، مثل مشاعر  الحج كعرفات ومنىمعه هذه الوا

والمسجد الحرام، بل اختار له مكاناً يكون علماً لهذه الواقعة، وتكون هذه

قعة علماً له وهو وادي غدير خم، حتى أنّ المسلمين كلّما مرّوا بهذا المكان في الوا

قعة طريقهم إلى الحج أو ذكروه ذكروا واقعة الغدير، وكلما ذكروا هذه الوا

ذكروا غدير خم.

اختار له الزمان الخاص الذي لم يعرف له مكانة من قبل وهووكذلك 

الثامن عشر من ذي الحجة حتى أصبح هذا الحدث علماً لهذا الزمان، فإذا ذكر

المسلمون يوم الغدير تذكروا الثامن عشر من ذي الحجة، وإذا مرّ عليهم الثامن

حها جمععشر من ذي الحجة ذكروا أ�هّ يوم غدير خم، بل جاء في رواية صحّ 

) قدّس هذا اليوم، وقال إنّ صيامه يعدل صيام شهرين،من النقاد أ�هّ (



          
٢٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

وورد أ�ضاً النص على كونه من الأ�ام المباركة فيما روي عن أهل البيت 

)()١(.  

) اختار لهذه الواقعة تبعاً للمكان والزمان ظرفاً غير اعتيادي، كما أ�هّ (

  مميزاً في أذهان الحضور في هذا المشهد. مما يجعله حادثاً  ،وهو أ�ناء الطريق

لتها وسلاستها لهي من  ،وأمّا العناية به كخطاب فإنّ خطبة الغدير رغم جزا

أ�لغ الخطب في مفرداتها وسياقها وترتيبها ومؤكداتها ومطابقتها لمقتضى الحال 

على ما يظهر عند الإمعان فيها، وهي تشتمل على جملة من جوامع الكلم 

  .)٢() بهالفصيحة والبليغة التي عُرِف (والتعابير ا

) العترة بالقرآن الكريم بعنوان ومن أهمّ تلك الكلم والأقوال قرنه (

الثقلين اللذين خلفهما في هذه الأمة، واللذان يقي التمسّك بهما من الضلالة، 

فصار تعبيره عنهما بالثقلين كاللقب لهما في التراث والتاريخ والأدب لن يمحى 

، وأعطى برفع أهل بيته إلى مستوى القرآن الكريم في الأمان من الضلالة ـــ أ�داً 

بل وإناطة صيانة القرآن عن الضلالة بالتمسك معه بأهل البيت وإحلالهم 

)) محله ( بعد وفاته حيث ذكرهم بدلاً عن نفسه الكريمة وسنّته إذ لم (

                                                                                       

، ٤/١٤٨، والكافي: ٤٢/٢٣٣، تاريخ مدينة دمشق: ٨/٢٨٤) لاحظ مثلاً: تاريخ بغداد: ١(

  .٤/٣٠٥، وتهذيب الأحكام: ٢/٩٠، ومن لا يحضره الفقيه: ٥٠الأمالي (الصدوق): ص 

هذا القسم كما يأتي إيجازه في هذه المقدمة  ) لاحظ بيان ذلك تفصيلاً في الإيضاح الخامس في٢(

  بعنوان (إيجاز عن هذا القسم من الكتاب).



٢١
تمهيد

ـــ أعلى معاني الاصطفاء وأجم عها للكمالات كلها منيجعلهما من ضمن الثقلين 

معاني الإيمان والتقديس والتسديد والإلهام، ومن معاني التعقل والرشد

والحكمة والنور، ومن الإحاطة في العلم بالدين ونصوصه من الكتاب والسنة

والسيرة النبوية، ومن الخصال الفاضلة والكريمة التي يتصف بها الأماثل من

المصطفين.

المؤكّد بين القرآن العظيم وبين عترته الطاهرة لهيوإنّ معاني هذا القرن 

لتها وبلاغتها وحسن ـــ في جزا كبيرة وكثيرة لا تكاد تنفد، وإنّ هذه الكلمة لهي ـ

).اختيار مفرداتها وسعة دلالاتها ـــ حقاً من أجمع الكلام ا�أ�ور عنه (

كنت الكلمة الأخرى الجامعة والبليغة في الخطبة هي قوله: (من ذلككو

مولاه فهذا عليّ مولاه)، فهذه الكلمة صيغت أ�ضاً صياغة معبرّة وبليغة جداً،

وقد زاد في حسنها أنهّا قد تماثل وزن جزأيها وآخرهما، واشتملت على الإشارة

) مضافاً إلى ذكر اسمه، وقد ماثلت بقرن ولايةالحضورية إلى الإمام (

بقة التي تضمّنت قرن العترة) الجملة السا) بولاية الرسول (الإمام (

دة ووافية للغاية بالدلالة على ثبوت جميع بالقرآن الكريم، وهي صيغة مؤكِّ

ـــ بما هو مولى الأمّة والتي أشار إليها بقوله: (أ�ستصلاحيات الرسول (  (

ـــ للإمام ( ـــ رغمأولى بالمؤمنين من أ�فسهم)  ) من بعده، وهي بذلك 

ـــ كانت من جوامع الكلم التي تختزن تعيين ولاية الأمر بعد إيجازها وسلاستها 

) لجميع المسلمين.الرسول (



      
٢٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

قعة الغدير كحدثهذا عن عناية النبي ( .، وخطاب) بوا

وبذلك كانت واقعة الغدير بين أحاديث فضائل أهل البيت ومكانتهم

وسط المنارة الظاهرة فيك، أو البيداءكالجبل الذي يتراءى من بعيد في وسط 

، فيطلع عليها لا محالة كل مسلم ليدعوه ذلك إلى الاقتراب من الاطلاعالبحر

تين) في السيرة والسنة النبوي) والإمام عليّ (على مكانة أهل البيت (

، فإذا به يجد ما يمكن تشبيهه بالكنز المحفوظ المستتر الذي غطّتتينالشريف

الحكام، ويحتاج استكشافه إلى عليه ضوضاء السياسية وعناوين الساسة وتمويه

) عن الموقع المحورإزالة هذا الركام الذي تجمّع عليه بتغييب أهل البيت (

قعة الفصل.الذي أعلنه لهم النبي ( ) في هذا الحدث الجلل والوا

إنّ الحديث في هذا الكتاب عن واقعة الغدير لم يأتِ مقصوراً على شخص

قعة والبح ث عن ثبوتها ودلالة أ�فاظها كما يتعارف عرضه لدى أغلبهذه الوا

ـــ على القول في عامة ـــ بمحورية هذه الواقعة  الباحثين، بل اشتمل البحث 

العناصر المؤثرة على فهم هذه الواقعة ووضوح دلالاتها، وكذلك عن الأمور

الموجبة لحجب هذه الدلالات بوجه من الوجوه عن التلقي السليم.

ذا المنهج ضرورياً في واقعة تاريخية مهمة من هذا القبيل.وكان ه



٢٣
تمهيد

عادة بملابساتتقترن وذلك أنّ الوقائع المهمة والكبيرة من هذا القبيل 

متنوعة ومختلفة تتفاعل معها في دلالاتها، كما تكون لها مبادئ ومقدمات

وجذور في ا�اضي من خلال سائر الأحداث والأقوال الصادرة من المتكلم في

شأن موضوع الحديث وما يتصل به من المواضيع الأخرى، كما أنّ لها

قعة إمّا لأجل تثبيتها أو كرد فعل مضاد عليها لأجل استتباعات ونتائج بعد الوا

محوها وكتمانها، وقد تكون لهذه الواقعة نظائر تسانخها وتنتظم معها تحت

قع ة وزواياها وأ�عادهاظاهرة واحدة أو سنّة قائمة، ولذلك لن يتأ�ى فهم الوا

في الوقائع الحاضرينوعلاقاتها إلا بدراسة ذلك كله والاطلاع عليه، كما أنّ 

بقهم واختلاف كانوا يستحضرون ذلك كله بشكل طبيعي بحسب تفاوت سوا

تبهم. مرا

وفاته ويبدي قلقه اقترابفنحن إذا وجدنا مثلاً أنّ قائداً سياسياً لبلد يعلن 

ويحدد فئة وشخصاً في هذا السياق، فإنّنا سوف نسعى إلىعلى المجتمع من بعده 

،ونتأمّل التاريخ المشترك للمتكلم ،أن ندرس هذا الخطاب وتوقيته وملابساته

يهقّ رومؤهلات هذا الشخص وتاريخه ومراحل ت ،والشخص الذي اختاره

وبلوغه إلى الموقع الذي حدّده الخطاب.

مضمونه عادة، نعم، إذا كانهذا، ولكن الخطاب الحاضر لن يخفي أصل 

الخطاب قد صيغ بعناية وتدبير فقد يحتاج فهم تفاصيله وتفكيك مقاصده إلى



          
٢٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

تأمّل ما يكمن في خصائصه من دلالات مقصودة ومبادئ نافعة في الظروف 

  المستقبلية والتحديات المتوقعة فيها.

قعة تاريخية قد تجاوزها الذين تولوا الأمر من  ابعد، فإنهّ  وأمّا إذا كانت الوا

قف تح تاج إلى إزالة غبار ا�اضي عنها وعن ملابساتها ومبادئها ونتائجها وموا

المنظم لها والمتكلم فيها وشخصية الآخر الذي كان محوراً للحديث فيها، حتى 

قعة كخبر عابر، بل كحادث يسعى أن ينظر إليه الناظر  لا يكون النظر في الوا

بين من شهدها وكانت لديه نفس نظرة حية حتى كأ�هّ حضرها وعاش 

  فيها. ينضراالارتكازات والمعهودات الذهنية للح

ً اعتيادياً من أخبار السيرة  وواقعة الغدير هي كذلك، فإنهّا ليست خبرا

، هاالنبوية، بل هي حدث كبير وجلل في عداد الأحداث الكبيرة والواسعة في

طريق) حتى كأ�ه اتّفق ) بترتيبها في وضع استثنائي (وسط الاعتنى النبي (

أمر طارئ اقتضاه، في حضور جماهيري للمسلمين من مختلف أ�حاء الجزيرة 

العربية، في أ�وف من الناس، فخاطب الأمّة من خلال الحضور خطاب المودع، 

وأعلن عن قرب وفاته بعد سفره هذا، وأقرّ الناس على العقائد التي جاء بها من 

واستشهدهم على نصحه لهم، ثمّ دخل فيما  ،لآخرالإيمان باالله ورسوله واليوم ا

ساق له خطبته من الحديث عن أمور المسلمين من بعده، وعبرّ عن قلقه على 

ـــ الكتاب  الأمّة من الضلالة والهلاك من بعده، وأعلن في هذا السياق أنّ الثقلين 

ـــ من بعده هما اللذان يقيان الأمّة من الضلالة والهلاك إن تم سكت بهما، والعترة 



٢٥
تمهيد

) مؤكّداً على إناطةوركّز في هذا السياق على التمسك بأهل البيت (

حصول الهدى بالكتاب باقتران التمسك به بأهل بيته، ثمّ أوجب الولاء للإمام

) في موقفٍ فريدٍ له يذكر فيه شخصاً من المسلمين ويشيد باسمه فيعليّ (

تشهاد القوم على أولويته هوخطبته أمام جماهير المسلمين، ومهّد لذلك باس

)نية الكريمة الواردة بهذا المعنى ،)١() بهم من أ�فسهم، مشيراً إلى الآية القرآ

وقال: (فمن كنت مولاه فهذا عليّ مولاه)، فجعل علياً مولى كل مؤمن كما هو

).كذلك (

فهذا حدث كبير في شكله وموضوعه وملابساته، وقد كانت وصيته

لمين والتي تحدث فيها في شأن أمور المسلمين من بعده قبلالوحيدة إلى المس

وفاته بشهرين وأ�ام فحسب.

).) والإمام (وقد كان موضوع الحديث فيه أهل البيت (

له، من )(ة النبي ه ومقدماته في سيرؤوقد كان لهذا الحدث مباد وأقوا

قعة من نصوص مميزة في الثناجملتها ما صدر منه ( ء على أهل) قبل هذه الوا

)كان قد تآخى ـــ وهو رسول االله ( )( ) وآحادهم، كما أ�هّالبيت (

مع عليّ ( ) منذ صغره بمثابة ولده في التربية) واستوزره، وكان عليّ (ـــ

والتعليم والاقتران والمؤازرة والصلة والاختصاص.

.٦ آية ) لاحظ: سورة الأحزاب:١(



          
٢٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

قعة قضايا غريبة مثيرة للتساؤل لنبي حيث أمر ا ،كما وقعت بعد هذه الوا

) ـــ غ المدينة من وجوه المهاجرين والأ�صار كافة  ـــ بإفرا ـــ وهو مريض   (

راً عليهم  ـــ من خلال تجهيز جيش أسامة إلى مؤتة مُكرِّ وفيهم أ�و بكر وعمر 

، ولو فعلوا لغابوا لشهرين أو أكثر عن المدينة وقد توفيّ   تنفيذه، فلم يفعلوا

)( ثمّ حاول أن يكتب كتاباً لن يضلوا وتعين من يلي الأمر بعده منذ حين ،

  بعده أ�داً، فمنعه عمر، وهو ما عرف برزية يوم الخميس.

فتلك هي واقعة الغدير التي اتفقت في فترة حساسة للغاية من فترات 

، وهي فترة الإعلان عن قرب وفاته، وتلك هي مكانتها في سيرة )( حياته

  ).النبي (

التاريخ يجد أنّ واقعة الغدير غابت مع  ولكن الباحث المؤرخ والناظر في

)، فاجتمع جماعة من عظمتها عن مسرح الأحداث بمجرد وفاة النبي (

من يتولى الخلافة إلى أن غلب  فيالصحابة في سقيفة بني ساعدة، وتنازعوا 

جماعة أبي بكر في عقد البيعة له بمعزل عن أدنى ما يلزم تجاه بني هاشم وأهل 

)، وهو إخبارهم لكي يحضروا الاجتماع، مام عليّ () والإبيت النبي (

) من بعده، ولا فلم يخافوا ضلالة ولا هلاكاً في تغييب أهل البيت (

) ولا اقتضاءً لاستشارته في الأمر، وقد امتعض وجدوا محلاً لولاء الإمام (

) مما وقع حسبما اتفق عليه التاريخ والحديث، ) والإمام (أهل البيت (

ه الإمام (ولكن ق ) على البيعة لأبي بكر وبل امتعاضهم هذا بالسعي إلى إكرا



  
٢٧ 

  تمهيد

قعباوالتسليم  ) لأشهر إلى أن رأى أن يبايع خشية الفتنة فامتنع ( ،لأمر الوا

  في أوساط المسلمين.

) للخلافة برغبة الجمهور بعد ربع قرن من وإذ تصدى الإمام (

قعة في رح بة الكوفة في حادثة تاريخية الزمان، بادر إلى استحضار هذه الوا

مشهورة متفق عليها في سيرته ورواياته، وأشهد عليها الصحابة الحضور في 

قعة فشهدوا له وأقروا بها، وأكّد من بعد ذلك في خطبه لأهل الكوفة  تلك الوا

) من هذه الأمّة حتى انتشر التشيع لأهل البيت على امتياز أهل البيت (

)حداث التي اتفقت.) في الكوفة إلى آخر الأ  

قعة أنهّا واقعة مهمة ينبغي أن  والمقصود بذكر هذا الإيجاز عن هذه الوا

يمعن فيها النظرَ كلُّ مسلم متبصرّ في أمر دينه إمعاناً ملائماً، ويتأمّل جميع 

العناصر المؤثرة في فهمها أو الحاجبة لها، وأن لا يبعد عن ذهنه احتمال أن تكون 

في شأن الأمر من بعده  تينالقصيد في السيرة والسنّة النبويهذه الواقعة هي بيت 

)) وفي شأن أهل بيته ،() والإمام ( ولا يعوّل على مجريات ،(

) تعويلاً جازماً بالمبادرة إلى تصديق اتجاه الساسة السياسة بعد النبي (

) والحكام وما يمكن أن يكون قد نشأ عنه من أحاديث منسوبة إلى النبي (

مقابل الأحداث والأحاديث التي تمّ تهميشها مثل واقعة الغدير رغم في 

  أهميتها.



      
٢٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

وإنني لأعتقد أنّ كثيراً من شباب المسلمين اليوم يتميزون بوعي سياسي في

أ�ر الأجواء والإمكانات الحديثة، ولذلك فإنهّم يحللون كثيراّ من مجريات

السياسة والساسة ويحدسون السياسة في بلادهم تحليلاً قريباً، ويعرفون طبيعة

بما تخفيه الساسة بالسطوة والقوة وبالمكر والدهاء والتدبير، مما يتيح لهم أن

) إذا سعوا إلى أن يتأمّلوا التاريخيعرفوا الحقيقة فيما وقع بعد النبي (

السياسي في تلك الفترة على نفس النمط الذي يتأمّلون عليه الوضع الحاضر

قيقة وشواهدها الباقية بين ركام ا�اضي ورواية الساسةويتلمسوا ملامح الح

وتزييفهم للتاريخ.

قعة وجميعهو ولذلك كان منهج البحث في هذا الكتاب  تأمّل هذه الوا

العناصر الدخيلة في فهمها أو الحاجبة عن الانتقال إلى مدلولها في سياق وحداني

قعة و امتصل، لاستحضار صورة كاملة عنه تها ومبادئهاملابساعن الوا

بعها. وتوا

وفيما يلي بيان جملة من ملامح هذا المنهج من خلال بعض المواضيع التي

تمّ الحديث عنها:

أ�نّا في مقام تأمّل مدلول الخطبة وفق أ�فاظها تأمّلناها ككلام واحد الأوّل:

دون تجزئة أو تقطيع.



  
٢٩ 

  تمهيد

هج أنّ سياق الخطبة يدل على أنهّا أُ�شئت وكان مما لاحظناه وفق هذا المن

وصيانتهم  )(النبي  للإيفاء بغرض واحد وهو تحديد وضع المسلمين بعد

لأمّة متعلّقة بما بعد ل) من النبي ( عن الضلالة والهلاك، فهي وصية وداعٍ 

على الدين  الحاضرين) بمماته، ثمّ إقراره وفاته، وذلك بالنظر إلى إخباره (

، ثم قوله إنّه استخلف فيهم الثقلين، ومعناه أ�هّ تركهما خلفه، وعلى نصحه

) لمرجعية الأمّة بعده وبذلك بدا واضحاً أ�هّ يريد تعيين أهل البيت (

)، فكان قوله في ( ولياً على الأمّة كما كان هو) وتعيين الإمام عليّ (

 حياتي فإنّ آخرها: (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه) بمعنى (من كنت مولاه في

  علياً مولاه من بعدي).

أ�نّا في تأمّل النص وفق ملابساته لم نقتصر على الحديث عن العناصر  الثاني:

الموجودة الخاصة بالخطاب، بل تحدثنا عن العناصر الغائبة والمفتقدة أ�ضاً، إذ 

ربّ غائبٍ مفتقد أدلّ بغيبته من حاضر، وربّ تركٍ أدلّ على موقف صاحبه من 

  .الفعل

) أو وفي هذا السياق لاحظنا مثلاً أنّ غياب ذكر ولاء بديل عن ولائه (

رغم  ـــ في خطابه هذا )قل غياب الطرح البديل للنظم السياسي بعد النبي (

ـــ ينبّه على أنّ نظره في هذا الخطاب ـــ  تطرّقه للأمر بعد موته وفي سائر كلماته 

ية الإمام ـــ إلى ملء هذا الفراغ من المتعرّض للأمر بعده والمتضمّن لذكر ولا



      
٣٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) ليحل محل ولائه، فهذا الأمر عنصر منبّهخلال عقد الولاء للإمام (

).ومحفز لدلالة الحديث على ولاء الحكم للإمام (

أ�اّ لم نقتصر في تأمّل ملابسات الخطاب على العناصر الخارجية الثالث:

ة أ�ضاً، ومن جملتها أنّ ابتداءهستنطاق الخطبة، بل لاحظنا العناصر النفسيلا

) القلق من فقده الحاضرين) الخطبة بذكر قرب وفاته تثير في نفوس

لاعطّ اوالسؤال عن الولاء البديل الذي يحل محل ولائه، كما هو الحال عند 

الناس على قرب وفاة أي رئيس للدولة وحاكم في البلاد، وهذا الأمر يكون

ً مساعداً  أنّ الولاء الذي عقده للإمام الحاضرينعلى فهم  بطبيعة الحال عنصرا

ـــ التي هي بيت القصيد فيها حسبعليّ ( ) في الفقرة الأخيرة من خطبته 

ـــ هو ولاء الحكم من بعده. سياقها 

أ�اّ لم نقتصر على عرض ملابسات الخطاب المعروفة، بل تأمّلنا الرابع:

بق علائق النبي ( لية في سيرته ( ) المتصلة) والإمام (سوا )والمتوا

)، ولأجلبين الخاصة الذين حول النبي (من ) وشخصية الإمام (

) بإيجاز منذ ما قبل البعثة) مع الإمام (ذلك تتبعنا سيرة النبي (

النبوية، ثمّ بعد البعثة بمكة المكرمة، إلى مغادرتها والهجرة إلى المدينة، ثمّ بعد

.ة الغديرالهجرة إلى المدينة إلى واقع

قف النبي ( )) مع الإمام (وقد لاحظنا من خلال ذلك أنّ موا

وأقواله عنه في مجمل سيرتهما المشتركة تأتي مناسبة وممهدة لحدث الغدير، وهذا



  
٣١ 

  تمهيد

أمر طبيعي؛ لأنّ القائد الذي يفكّر في تعيين شخص من بعده سوف يعطي هذا 

قفه الممي زة بما يدلّ على استحقاقه الشخص أوسمة ملائمة لذلك الموقع عند موا

من بين الآخرين لتتهيأ الأذهان والنفوس لتقبل تعيينه عند وقوعه، لا سيما فيما 

إذا كانت سيرة القائد مبنيةً على رعاية مشاعر الناس وضمان مبادئ الاستحقاق 

  .)كما كان دأب النبي (، العرفي وتجنّب مباغتتهم بموقف مستحكم وقاهر

) ثناءات مميزة ) اكتسب من النبي (ام (ولذلك تجد أنّ الإم

) والتضحية ) بخطوات مميزة في نصرة النبي (ومتتابعة كلما قام (

) هي بمثابة الأوسمة في ) في حقه (ه، وتلك الأقوال منه (جللأ

 )( ) من بين سائر قرابتهالعصر الحاضر، حيث إنهّا تدلّ على تميّزه (

أن ينتهي ذلك إلى أن ينصبه علماً للهدى ويعقد  وأصحابه، مما يجعل من الطبيعي

  ) على المسلمين.له من الولاء بعده مثل ما يثبت له (

قع الإمام ( )، ) في زمان النبي (كما أ�نّا في هذا السياق لاحظنا موا

  ولاحظنا أ�هّ تميز بموقعين سياسيين:

ته ) اتخذه أخاً في مسيرفإنّ النبي ( ،)إخاؤه للنبي ( أحدهما:

) راً، كما في مؤاخاته بين المؤمنين في م) منذ بداية إظهاره للدعوة وأكده را

ـــ ومؤاخاته بين المهاجرين  مكة ـــ وكأنها كانت في السنة الخامسة من البعثة 

  والأ�صار في المدينة في السنة الأولى من هجرته إليها.



      
٣٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ظهار دعوته لقومهالوزارة في أمر أدائه للرسالة، كما قال في يوم إ والآخر:

ـــ (أ�ت أخي ـــ وهي السنة العاشرة قبل الهجرة  في السنة الثالثة من البعثة 

ووزيري)، وقال في غزوة تبوك في السنة التاسعة للهجرة: (أ�ت مني بمنزلة

هارون من موسى، إلا أ�هّ لا نبي بعدي).

يوم إظهار ولقد لاحظنا أنّ في النصّ المبكر في الإخاء والوزارة الوارد في

دعوته لقومه بني هاشم ما يتضمّن بناء ذلك على عقد مناصرة بينه وبين الإمام

)على أن ينصره ويؤازره فيكون وصيه ووارثه، حيث قال لهم: (أ�كّم (

ينصرني ويؤازرني ويؤاخيني على أن يكون وارثي ووصيي وخليفتي)، فلم

عقد المناصرة وهو عقد)، وهذا المعنى يندرج في يستجب له غير الإمام (

) الولاء للإماممعروف في المجتمعات القبلية والعربية، فكان عقده (

) ًلازماً بهذا العقد الوثيق بجنب الاصطفاء الإ�ي ) يوم الغدير إيفاء

والتنصيب.

) وأهلوبذلك أدّى تأمّل واقعة الغدير ودلالات مكانة الإمام (

ذه الواقعة وحينها إلى أن تكون هذه) في القرآن والسنة قبل هالبيت (

قعة تتويجاً لتلك المكانة، إذ كان يرتبط الإمام عليّ ( ) قبل هذه الواقعةالوا

قع الإخاء مع النبي والوزارة له والمناصرة العقديةمع الرسول ( ) بموا

قع. معه، فجاء عقد الولاء الخاص ترقية له في أ�ر تلك الموا



٣٣
تمهيد

قعة أ�نّا تأمّلنا في الخامس: سياق تأمّل واقعة الغدير مغزى الأحداث الوا

)، وقد وجدنا في هذا السياق أنّ هناك ما يمثلبعدها حتى وفاة النبي (

) من بعده، وهو ترتيبه) في تنفيذ ولاية الإمام (سعياً من النبي (

)جيش أسامة في مرضٍ كان يعلم ويعلم أصحابه أ�ه مرض وفاته، وقد (

يش عامة وجوه المهاجرين والأ�صار ومنهم أ�و بكر وعمرأدرج في هذا الج

ـــ بمغادرة المدينة مع أسامة إلى مؤتة، وأكّد ـــ حتى عند ثقل مرضه  فأ�زمهم 

).( اً عليهم في التعجيل فيه، وقد استثنى بني هاشم والإمام عليّ 

 ً لفترة غير قصيرة عن أو�ك لتغييبفكان هذا الترتيب منه تخطيطاً ظاهرا

) وتتم البيعة له، ولولا نظرهلمدينة ريثما تستقر الأمور للإمام عليّ (ا

)إلى التخطيط لذلك لكان المفروض إبقاء أهل الحل والعقد في المدينة إلى (

) علم أنّ وجودهم يحول دون تنفيذ ما رامه منحين وفاته، لكن يبدو أ�هّ (

).) وفق ما كان قد أعلنه (لإمام (اتمكين 

تبينّ من تأمّل هذا الحادث جلياً أنّ صلاة أبي بكر بالناس لم تكن بتاتاًوقد 

)، وإنّما هي مسعى منه ومن بعض من معه لمزيد من البروزبأمر من النبي (

)، وقد كان أ�و)؛ إذ كيف يكون ذلك بأمر النبي (قبيل وفاة النبي (

مة، حتى أ�هّ بعد) بأن يكونوا مع جيش أسابكر من جملة من أمرهم النبي (

فقته.وفاة النبي ( ) وتعيينه للخلافة اعتذر من أسامة عن مرا



          
٣٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

كما لاحظنا في سياق العلاقة بين واقعة الغدير والأحداث التي اتفقت 

ـــ أ�هّ كان سعياً من بعدها إلى وفاة النبي ( ) حدثاً آخر يبدو ـــ بحسب القرائن 

) باً، وهو ما علم من أ�هّ (تْ توثيق وصيته يوم الغدير كَ  إلى) النبي (

صار بصدد كتابة وصية للأمة لن تضل بعدها أ�داً، وهو عين الفكرة والتعبير 

) على حد ولائه في خطبة الغدير والتي أ�بعها بإثبات الولاء للإمام (

)عمر بن الخطاب وأ�صاره فيما عرف برزية يوم  ذلك )، وقد حال دون

: حسبنا كتاب االله، وتلك حادثة ) بالخميس، واتهموا النبي ( الهجر، وقالوا

  متّفق عليها.

ــ واقعة الغدير والسعي إلى كتابة الوصية ـــ فدلّ الارتباط بين هذين الحدثين  ـ

عند الإمعان فيهما على انتظامهما في مجموعة مترابطة، بمعنى أنّ تلك الوصية 

الغدير بعد أن وجد ـــ  بي �ا ذكره في خطبةتْ كانت مسعى من النبي للتوثيق الكَ 

  فيما يتوقع ـــ علامات التنكّر لتلك الخطبة في سلوك أصحابه.

أ�نّا لم نقتصر على ما اتفق في متابعة هذه الحادثة حتى وفاة النبي  السادس:

)) بل تطرقنا إلى تفسير ما وقع بعد وفاته ،( في السقيفة في إيضاح (

ل والعقد من الصحابة بعد الرسول عقدناه حول واقعة الغدير وتنكّر أهل الح

).لها وصناعة البديل (  



٣٥
تمهيد

وذلك بالنظر إلى السؤال المعروف عن كيفية إمكان التخلّف عن الولاء

) من قبل الصحابة والمسلمين بعد تبليغ النبي) بعد النبي (للإمام (

).هذا الولاء على وجه معلن في يوم الغدير (

لية على طمعبْ شواهد متعددة على ميول قَ  وقد بيّنا في هذا السياق وجود

ياهم المبيّتة في ذلك،أهل الحل والعقد في المدينة في الأمر بعد النبي ( ) ونوا

ومن المتوقع اقتناع عامة الناس غيرهم بما جرى عليه الأمر في المدينة التي

كانت بمثابة العاصمة إمّا على أساس حسن الظن بأهل الحل والعقد الذين هم

وفق انطباعـ ) فهم أدرى بالأمر وجهاته، أوـــ من خواص النبي ( العامة ــ

تساهلاً من بعضهم في التحقق من ذلك.

وكذلك بيّنا في هذا السياق البدائل التي صنعت للغدير، فكان البديل عن

) قداسة عناوين أخرى من الخلفاء وأزواج النبيقداسة أهل البيت (

)الصحابة، كما كان البديل عن حادثة الغدير تحميل) والعشرة المبشرين و

أو اصطناع حوادث ،حوادث ونصوص ثابتة دلالات متكلفة لا تحتملها

).وجعل نصوص أخرى تقابل ما جاء في حق الإمام عليّ (

قعة عصر الخلفاء إلى ملاحظة السابع: أ�نّا تجاوزنا في تأمّل أ�عاد هذه الوا

قعة في  ) بعد أن أُسدِل الستارزمان خلافة الإمام (زمان انتشار هذه الوا

) هو الذي بدأ بنشر هذهعليها وعلى أمثالها في زمان الخلفاء، وكان الإمام (

حة من قبل قعة في الكوفة في حادثة الرحبة الشهيرة المتفق عليها والمصحَّ الوا



      
٣٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

)نقاد الحديث، كما أ�هّ بلّغ مضامينها بالحديث عن وصايته للرسول (

) في هذه الأمّة في خطبه على منبر الكوفة، والتيمتياز أهل البيت (وا

جمعت جملة من مختاراتها في كتاب نهج البلاغة، وقد كان ذلك أساس ما علم

حيث كان ،)بالبداهة في التاريخ من انتشار التشيع في الكوفة منذ زمانه (

) ًفي ملاحن القول استحقاقه وأهل البيت بالأمر بوجوه يبينّ  ما ) دائما

) بوجوه من التعريضض الكلام، ويُعرّض بما اتفق بعد النبي (يومعار

والتلويح.

) وبني هاشم بواقعةوفي هذا السياق أوضحنا تمسّك أهل البيت (

الغدير، على خلاف ما قد يظن من أنهم جروا على شرعية الخلافة التي قامت

) وذكرنا شواهدَ على ذلك.بعد النبي (

) بصرف الأمرأوضحنا أنّ مباغتة بني هاشم وأهل البيت ( وقد

عنهم في السقيفة ووقوع البيعة وفقها من الأ�صار جعلت من خلافة أبي بكر

ً واقعاً، وأدّت إلى نحو مداراة  عن المطالبة بحقهم خشية الثلمة من قِبَلهمأمرا

فريق من الناس في الإسلام بإثارة الموضوع ووقوع القتال بين الطرفين وارتداد

قع في أذهان العامة باستقرار الأمر عليه لمدة عن الدين، ثمّ تأكد هذا الأمر الوا

ربع قرن من الزمن، ودخول كثير من الناس في الإسلام بالفتوحات في زمان

الخلفاء.



  
٣٧ 

  تمهيد

الخلافة بمبايعة أهل الحل والعقد  ه) بعد تولي( اً الإمام عليّ  ولكنّ 

) وحقهم في الحكم في خطبه اصطفاء أهل البيت ( ووفوده إلى الكوفة بلّغ

ت عنه كثير من تلك الخطب على رَ �ِ بلاغاً مؤكداً أدّى إلى ولاء أهلها له، وقد أُ 

وجه واضح وثابت لدى جمهور المسلمين، ومن بعده رجع شيعته في الكوفة إلى 

م ) وهكذا، كما أنّ عامة بني هاشالأئمة من ذريته من الحسن ثمّ الحسين (

  ).) للإمام (كانوا يرون ويلوحون إلى أنّ الأمر بعد النبي (

أ�نّا تطرقنا في استيعاب أ�عاد هذه الواقعة إلى تحدي استمرار  الثامن:

) الإمامة، حيث إنّه قد يطرح أنّ دلالة واقعة الغدير على إمامة الإمام عليّ (

أو بوفاة ابنيه ) ) تبدو بعيدة؛ لانقطاع الإمامة بوفاته (بعد النبي (

) ، ولو كانت هناك إمامة في أهل البيت ()(الحسن والحسين 

  لاستمرت أ�داً.

لرجالٍ  توسعة مفهوم أهل البيتوبيّنا في هذا السياق دلالة الخطبة على 

 يفترقانمتعاقبين من ذرية هؤلاء بقرينة ما جاء فيها من أنّ العترة والكتاب لا 

كون ولاية الأمر فيهم أ�داً، لدلالة حديث  حتى يردا الحوض، كما دلّت على

إنما هو  ـــ )وهو سيد أهل البيت ( ـــ )الثقلين على أنّ الولاء للإمام (

لمكان اصطفائهم من هذه الأمّة أ�داً ووجوب التمسك بهم مع الكتاب حتى 

  القيامة، وفي ذلك دلالة على استمرار الإمامة.



          
٣٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

من حجة الوداع نفسها قد ذكر  ) في خطبته بعرفاتوقد كان النبي (

أنّ الأئمة اثنا عشر إلا أنّ ضوضاء الصحابة أدى إلى إنهائه لكلامه، وقد أ�يط 

تعيين كل إمام إلى من قبله على سبيل الوصية، حفاظاً على الأئمة اللاحقين من 

ت هذه السلسلة الاثنا عشرية فعلاً من خلال دَ جِ كيد الحكام والأعداء، وقد وُ 

وهم الأئمة المعروفون  ،)) وخلفائه من عترته وعترة النبي (الإمام (

للإماميّة من الحسنين والسجاد والباقر والصادق والكاظم والرضا والجواد 

)، فكان تطابقاً غير متوقع �ا أخبر به والهادي والعسكري والمهدي (

  ).النبي (

و استعدت الأمّة ولا تمثّل الغيبة عائقاً بعد أن كانت بسبب الأمة، ول ،هذا

) في الآن نفسه حسبما يفهم الآن لأذن االله سبحانه بظهور الإمام الباقي (

  ).من أحاديث أهل البيت (

ما في  فهذه جملة من ملامح هذا المنهج في استيفاء جميع الأمور المؤثرة بنحوٍ 

  فهم مدلول خطبة الغدير على وجهه السليم.

لمعالجة عامة الأ�عاد التي تتعلق  ولذلك كان هذا الكتاب بأقسامه مسعى

  ) في الإسلام.) واصطفاء أهل البيت (بإمامة الإمام عليّ (

  وقد رتبت البحث في عدة أقسام:



  
٣٩ 

  تمهيد

وقد تضمّن البحث عن دلالاتها  ،في ثبوت الواقعة ودلالاتها القسم الأوّل:

قعة كحدثٍ وكخطابٍ وتحليلٍ لألفاظها ومعا   نيها وملاحنها.تأمّل هذه الوا

  وقد اشتمل على إيضاحات:

  واقعة الغدير وبداهة ثبوتها بالمنظور التاريخي والروائي. -١

 واقعة الغدير والقدرة على تحليل الحوادث الاجتماعية والسياسية التاريخية. -٢

واقعة الغدير والتوضيح العام لها في ضوء فهم ملاحن الخطاب  -٣

 ومعاريضه.

) على اصطفائهم دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (واقعة الغدير و -٤

).في الإسلام (  

الرسول ولاء ) على حدّ واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ ( -٥

).من بعده (  

واقعة الغدير ووضوح دلالتها عند اختبار مؤداها على وجه المعايشة مع  -٦

  الحدث.

) إلى الأمّة حول الأمر من واقعة الغدير مشهد عام لوصية النبي ( -٧

  بعده.

  حول واقعة الغدير ودلالات التركيز على الشخص في الولاء والعداء. -٨

  ).حول واقعة الغدير ومقتضيات ولاء النصرة الخاص للإمام ( -٩

 اً سياسي لا اً اصطفائي ولاءً  واقعة الغدير ) فيكون الولاء للإمام ( - ١٠



          
٤٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

 اعتيادي.

بسات الواقعة ودلالاتها، وقد اشتمل على حول ملا والقسم الثاني:

  إيضاحات:

) والصحابة الحضور لها، ودلالات واقعة الغدير وفهم أهل البيت ( .١

  ذلك.

)، واقعة الغدير واقتضاءات ملء الفراغ في الولاء المتوقع بوفاة النبي ( .٢

  ودلالات ذلك.

البديل من  ) إلى الولاءواقعة الغدير وغياب أي إرشاد آخر للنبي ( .٣

  بعده، ودلالات ذلك.

  واقعة الغدير واختيار المشهد الجماهيري العام لها، ودلالات ذلك. .٤

  واقعة الغدير واختيار وسط الطريق دون مكة موضعاً لها، ودلالات ذلك. .٥

واقعة الغدير وخطبة عرفات قبلها وما طرأ فيها من الممانعة من إتمامها عند  .٦

  لولاية الأمر بعده، ودلالات ذلك.) بدء تعرض النبي (

قعة في ملابساتها، ودلالات  .٧ واقعة الغدير ودلالة غياب سبب خاص للوا

  ذلك.

ء المعارضة لتمييز النبي ( .٨ قعة بأجوا ) للإمام واقعة الغدير واحتفاف الوا

)) وأهل البيت (.ودلالات ذلك ،(  

قعة بعد النبي ( .٩ ) والأحاديث التي واقعة الغدير في ضوء الفتن الوا



  
٤١ 

  تمهيد

  رويت عنه بشأنها، ودلالات ذلك.

واقعة الغدير ومكانة أهل البيت والإمام في القرآن والسنة عند هذه  .١٠

قعة وقبلها، ودلالات ذلك.   الوا

قعة  والقسم الثالث: حول الأمور والحوادث التي سبقت هذه الوا

  ودلالاتها، وقد اشتمل على عدة إيضاحات:

  ما نزل بشأنها من القرآن الكريم، ودلالات ذلك.واقعة الغدير و .١

) قبلها، ودلالات ) مع الرسول (واقعة الغدير وسيرة الإمام عليّ ( .٢

  ذلك.

) والإمام واقعة الغدير وواقعة عقد المناصرة والاستخلاف بين النبي ( .٣

)ه الأقربين (بني هاشم)، وأهمية ذلك.عشيرت) عند إظهار دعوته ل  

)، ودلالات ) والإمام (الغدير وعقد المؤاخاة بين النبي (واقعة  .٤

  ذلك.

ر النبي ( .٥   )، ودلالات ذلك.) للإمام (واقعة الغدير واستيزا

. واقعة الغدير وظاهرة السلالات المصطفاة في الرسالات السابقة بحسب ٦

  القرآن الكريم، ودلالات ذلك.

فقة الولاء للإمام مع  .٧ قواعد توريث الولاء بحسب واقعة الغدير وموا

  الارتكاز العرفي السائد، ودلالات ذلك.

) لأداء واقعة الغدير والولاءات والمعاهدات التي اعتمد عليها النبي ( .٨



      
٤٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

رسالته وحفظ نفسه بعد بعثته وإظهار دعوته.

بة النبي ( .٩ ودلالات ذلك. ،) في الدينواقعة الغدير وإيجاب محبة قرا

ودلالات تمييز بني هاشم في استحقاق الخمس والفيء علىواقعة الغدير  .١٠

).) وأهل بيته المصطفين (تكوين عصبة للنبي (

قعة والقسم الرابع: حول الأمور والحوادث التي وقعت بعد هذه الوا

ودلالات ذلك، ويتضمن عدة إيضاحات:

) إلى تنفيذها بتغييب وجوه المهاجرينواقعة الغدير وسعي النبي ( .١

الأ�صار في ضمن جيش أسامة عن المدينة في مرض موته.و

) إلى توثيقها كتباً وممانعة عمر وأ�صاره منواقعة الغدير وسعي النبي ( .٢

ذلك فيما عرف برزية الخميس، وقد تضمّن هذا الإيضاح الحديث عن أنّ

) أو أراد الحيلولة دون كتابته،عمر هل كان يتوقع حقاً هجر النبي (

اذ َ
ِ

) عن كتابة تلك الوصية.ا أعرض النبي (و�

) حسبما اتضح من سيرته وأقوالهواقعة الغدير ومؤهلات الإمام عليّ ( .٣

).عند خلافته، وكذلك مؤهلات الأئمة من ولده (

لخلافة.ا) لها بعد توليه واقعة الغدير وإحياء الإمام عليّ ( .٤

) والحسنينالإمام عليّ (واقعة الغدير وكيفية استمرار الإمامة بعد  .٥

).(

واقعة الغدير ومساعي الكتمان والتضعيف والمعارضة وأ�ر ثبوتها على .٦



  
٤٣ 

  تمهيد

تزلزل المقاييس المعتمدة لدى جمهور المسلمين في رفض وقبول الأحاديث 

  والأخبار.

) في واقعة الغدير والاستبعاد الناشئ من صنيع الصحابة بعد النبي ( .٧

 اجتهاد) عن موقع الحكم، ويتضمّن الحديث عن إبعاد أهل البيت (

) في حياته ومن الصحابة في مقابل نصوص الكتاب وأقوال النبي (

  بعده.

واقعة الغدير وصناعة البديل برفع مكانة الخلفاء والصحابة والأزواج  .٨

  وآحاد من الصحابة.

  واقعة الغدير وصدق التنبؤ الذي وقع في هذه الخطبة. .٩

غدير وما ترتب على التخلف من تطبيقها في واقع الأمّة حتى في واقعة ال .١٠

) أمر الزمان الحاضر، وماذا لو طبّقت واقعة الغدير وتولى أهل البيت (

  .الأمّة

) في الدين، ويتضمن حول اصطفاء أهل البيت ( والقسم الخامس:

  مقدمة وموضوعين..

، ويشتمل الحديث في في أهمية الاطّلاع على المصطفين في الدين فالمقدمة:

) والتحقق من رسالته على كل ذلك على ذكر وجوب معرفة الرسول (

باحث عن الحق والدين الصحيح، وكذلك وجوب الإذعان بمَن اطّلع المرء 

على رسالته من الرسالات السابقة، وكذلك يشتمل على بيان وجوب تحقّق 



      
٤٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) في الإسلام.المسلم من اصطفاء أهل البيت (

حول إثبات اصطفاء أهل البيت في الدين على ضوء ع الأوّل:والموضو

).نصوصه في الكتاب والسنة النبوية وأقوال أهل البيت (

ويتضمّن هذا الموضوع مقدمة في ذكر الاصطفاء الجماعي لسلالات

الأ�بياء في الرسالات السابقة، واستمرار ذلك في الإسلام.

ن الاصطفاء الإ�ي في الدينحول أمور عامة في شأ والموضوع الثاني:

)، وقد تضمّن عدة) وأهل البيت (وتطبيقها في شأن الإمام عليّ (

إيضاحات يشتمل كل إيضاح على الفكرة العامة ذات العلاقة بالاصطفاء في

) وأهل بيتهضوء القرآن الكريم، ثمّ تطبيقها، وشواهدها في شأن النبي (

)..(

: صفات السلامة عن الاضطربات النفسيةصفات المصطفين، وهي ثلاثة .١

والإدراكية والتحلي بالاعتدال والإدراك العقلي السليم وصفات الإيمان من

جهة نوازع التعلّق الفطري باالله سبحانه والتوجه إليه، وصفات الفضيلة

وهي التحلي بمكارم الأخلاق والفطرة الصافية، ومن جملتها الاهتمام

مئنان والثقة بهم في بيئتهم.بالصفات التي تورث الاط

أدوار المصطفين، من الرسالة والملك والوزارة للمصطفين والوصاية عن .٢

الأ�بياء بعد وفاتهم على أممهم، وأداء النساء المصطفيات دوراً مختلفاً إذ كنَّ 

.)(زوجات لهم أو أمّهات كفاطمة ومريم 



٤٥
تمهيد

طفين.ويتضمّن هذا الإيضاح ذكر الدور الخاص والعام للمص

أسباب الاصطفاء الإ�يّ من قبيل اقتضاء خلق الإنسان، وحاجة المجتمع .٣

إلى المعلّم، وأهليّة المصطفين لاصطفائهم، وإعانة المصطفين أو سؤالهم،

ورفع الظلم والفساد.

دوام الاصطفاء الإ�يّ الذي يمثل صلة الأرض والسماء واستخلاف االله .٤

سبحانه للإنسان.

لمصطفين إلى ظاهر ومستور.انقسام ا .٥

الوحي إلى المصطفين وما يلحق به من حديث الملائكة والإلهام والتسديد. .٦

العناية بالمصطفين في أصل خلقهم وفي نشأتهم ومسيرتهم حتّى الوفاة. .٧

عناية االله تعالى بالمصطفين في الأخذ بمكارم الأخلاق وصيانتهم عن السوء .٨

والخطيئة.

 سبحانه المصطفين بالعلم المميّز والحكمة الراشدة والحكمإمداد االله .٩

الصائب، وصيانتهم عن الضلالة.

دعم المصطفين بالخوارق والكرامات واختلافهم في ذلك. .١٠

مساعدة المصطفين في مسيرتهم الرسالية الاجتماعية، وعدم وقاية .١١

الاصطفاء الإ�يّ أهله عن القتل والاستضعاف.

لمصطفين والسبيل إلى تحديدها.مراتب ا .١٢

مسؤوليّة المصطفين أمام االله سبحانه في هذه الحياة ويوم القيامة. .١٣



          
٤٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  بعض.عن إنباء بعض المصطفين  .١٤

  حقوق المصطفين على أممهم والأدب الواجب تجاههم. .١٥

  خصائص المصطفين في التشريع. .١٦

  المصطفون والتأّ�ه والدعاء. .١٧

  الغلو فيهم في الدين. المصطفون ونفي .١٨

)، ) في حياة الرسول (حول الإمام عليّ ( القسم السادس:

  ويشتمل على عرضين إجمالي وتفصيلي:

) مع عرض للصورة العامة لحياة الإمام عليّ ( فالعرض الإجمالي:

) ) وقربه منه واختصاصه به وأدواره في أداء النبي (الرسول (

  للرسالة.

) الأقربين وعصبته ) كان من عشيرة النبي ((وقد تضمّن ذكر أ�هّ 

ـــ،  الذين اعتمد على تعهدهم بحمايته في إظهار رسالته (عند البعثة وبعدها) 

وقد خصّهم االله تعالى بإيجاب مودتهم  ،وتحملوا من الأذى في ذلك ما تحملوه

كهم في الخمس والفيء من دون غيرهم من قريش والقبائل الأخرى،  وإشرا

)، أعني أ�ا له ( الرئيس) وابن الحامي ) ابن عمه (مام (وأنّ الإ

ن أذى قريش حتى وفاته، وهو م) طالب شيخ بني هاشم الذي حماه (

)) المخصوص بين قرابته وسائر أصحابه والمؤمنين به ( بأ�هّ كان (

ربيبُه الذي كان بمثابة ولده، وقرينه المتأسي به، وكان أوّل من اطلع على بعثته 



٤٧
تمهيد

دّقه، وقد استوزره وآخاه في أداء الرسالة منذ إظهار دعوته، وكان مصدقه،وص

وحارسه، ومُفديه بنفسه حيث تركه غيره، وأمينه على أمانته، والحامل لظعنه،

بيته بين بيوته وبيوت أزواجه، وكان صاحب رايته، وقائد جيشه، جعلوقد 

لقضاء والدعوة،ورجل المهمات الصعبة عنده في الحرب والسلم والأمن وا

والمستجيب الوحيد لمن بارزه من أعدائه، وهو رسوله في إبلاغه القرآن حيث

تعذّر عليه، والمشارك له في خصائص تشريعيةٍ لم يشاركه بها غيره، منها بقاء بابه

ران له من غير أن يكون قد ساقمفتوحاً إلى مسجده، ومنها تجويز حج القِ 

اته ودوام السؤال منه أو ابتداء النبي) المخصوص بمناجهدياً، وهو (

)) إياه بالسؤال، وهو المخصوص معه في مباهلته (،مع النصارى (

وهو الذي خصّه من بين قرابته بجعله من أهل بيته وسلالته الذين دعا لهم

)) من ابنته أ�ناءه (بالطهارة والتطهير الخاص، وجعل أ�ناءه (

ذين جعلهم خلفاً له بعد وفاته لهداية الأمّة،وسلالته، وهو أوّل أهل بيته ال

) في حجره،( وعقد له من الولاء مثل ولائه، وقد تعهده في مرضه وتوفي

وأوصى إليه بتجهيزه ودفنه، وقد حمل عنه وعن القرآن الكريم من العلم

والحكمة ما تمثل في تراثه كنهج البلاغة، وكان المميز من أصحابه بالعلم

ه والمؤدّب معه غاية الأدب.والحكمة والفق

وأمّا العرض التفصيلي: فيشتمل على موضوعين:



          
٤٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

 ،) حتى البعثةولادة الإمام ( ذمنعشر سنوات  اومدته، قبل البعثةأمّا 

  عدة إيضاحات: البحث فيتضمن

بة والجوار منذ النشأة.علاق .١   ة القرا

ـــ بإيداع  .٢ ـــ على حدّ علاقة الولد بالوالد  علاقة التكفّل منذ الطفولة والتربية 

  ).) إياه منذ طفولته عند الرسول (أبي طالب والد الإمام (

فقة والصحبة كما حدّث عنه (٣ فقته (. علاقة المرا ) إياه ) من مرا

)في غار حراء وتأ�ره به (.  

 عدة البحث تضمّن فقد سنة عشرة ثلاث ومدتها الهجرة إلى البعثة منذ وأمّا

 إيضاحات:

والتي كانت في السنة الثالثة عشرة قبل  )اطلاع الإمام على بعثة النبي ( .١

) كأوّل رجل صدقه، وقد خصّه النبي ) إياه (الهجرة، وتصديقه (

)) بقبول ذلك رغم عدم بلوغ الإمام ( ٍولم يتفق له ) حينئذ ،

)) قبول إسلام أحد قبل بلوغه، فتلك حالة مفردة في تاريخه (.(  

) في بداية نزول الوحي عليه واستيزاره له فيما لنبي (ل) مصاحبته ( .٢

  ) عن ذلك في كلام مذكور في نهج البلاغة.بينهما، كما حدّث (



٤٩
تمهيد

) للوحي منذ بدايته.كتابته ( .٣

) في فترة الدعوة السرية.مشاركته هموم النبي ( .٤

) مع رجال قومه بني هاشم اجتماعاً خاصاً ودعوته لهماجتماع النبي ( .٥

وطلبه منهم حمايته والإيمان به، وقد تضمّن البحث ذكر استجابة بعضهم

ء مَن آمن أو مَن لم للإيمان، واستجابتهم جميعاً ــ عدا أ�ا لهب ـــ لحمايته سوا

يؤمن.

ً على أن) الإمام (( اتخاذ النبي .٦ ) في نفس الاجتماع أخاً ووزيرا

) عرض على قومه فييكون وارثه ووصيه، وقد تضمّن ذكر أنّ النبي (

دعوته لهم أن يؤازره أحدهم بشكل خاص فيكون خليفته، وقد استجاب

ً في) لمؤازرته، فاتخّذه () دون غيره (له الإمام ( ) أخاً ووزيرا

)) للنبي (حدّ هارون وموسى، والتزم الإمام (أداء الرسالة على 

) للرسالة، فكان كل ما وقعبذلك بعد هذا الحادث في شؤون أدائه (

بالإخاء والوزارة وعقد المناصرة ) بعد هذا الحدث إيفاءً من الإمام (

معه.

فقة الإمام أخاً ووزيراً  .٧ ) في مجالسه مع قريش في أمر الرسالة،للنبي ( مرا

) في مجالسه مع) كان يصاحب النبي (تضمّن أنّ الإمام (وقد 

وهو من ،)) مع موسى (قريش ويصدقه، كما كان حال هارون (

أ�عاد الأمر السابق.



      
٥٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) مع عامة عشيرته بني هاشم وشيخهم أبي طالب) للنبي (حمايته ( .٨

).والد الإمام (

في السنة الرابعة) بمؤاخاته ( اً لإمام عليّ ا) تخصيص النبي ( .٩

للهجرة عند مؤاخاته بين المؤمنين في مكة المكرمة، وقد كانت مؤاخاته إياه

هذه المرة معلنة أمام عامة قريش والمؤمنين، وكانت تحقيقاً �ا كان قد سبق

منه في اجتماعه مع قومه في أوّل إظهار دعوته.

شم،)، ومعاداتهم لبني هامحاربة سائر فروع قريش للنبي ( .١٠

وحصارهم لهم في شعب أبي طالب في السنة السابعة من البعثة إلى العاشرة،

فقةوقد تضمّن البحث ذكر احتمالات قتل النبي ( ) حين ذاك ومرا

).) له (الإمام (

) على المؤمنين، وكان ذلك من خلال قولهإيجاب المودة لقربى النبي ( .١١

ةَ فيِ الْقُرْبَىأ ُ�كُمْ عَلَيهِْ أَ سْ أَ قُلْ لاَ تعالى: ﴿ ، وقد نزلت في)١(﴾جْرًا إلاَِّ المَْوَدَّ

.)٢(سورة الشورى المكية

، وقد تضمّن هذافيها) ) في مكة إلى آخر بقائه (ثبات الإمام ( .١٢

) بالإيمان به وبقائه) انفرد بين بني أعمام النبي (البحث أنّ الإمام (

.٢٣) سورة الشورى: آية ١(

)٨٩) وفق الترتيب المشهور من مجموع السور التي نزلت بمكة ويبلغ (٦٢) وهي السورة (٢(

سورة.



  
٥١ 

  تمهيد

) الإمامَ لم يشجع النبي (في مكة رغم الضغوط عليه، وعدم هجرته، و

) على الهجرة إلى الحبشة والمدينة كما شجع سائر أصحابه المضطهدين (

 على ذلك، ولم يبق منهم من يستطيع الهجرة ممن كان مضطهداً عدا رجالاً 

  ).الإمام ( ي) أخمن بني هاشم، وقد هاجر بعضهم كجعفر (

رج مكة، أو الوافدة إليها ) سائر القبائل القاطنة خااستنصار النبي ( .١٣

للحج بعد وفاة أبي طالب من غير جعل نصيب لهم في الأمر، وامتناعهم من 

  الاستجابة له، وقد كان ذلك في السنة العاشرة فما بعدها.

إسلام بعض الأ�صار في السنة الثالثة قبل الهجرة (وهي الحادية عشر بعد  .١٤

) ي تليها، ومبايعتهم النبي (البعثة)، ثم قدوم جماعة منهم في السنة الت

ت منهم في السنة  على الإسلام، وسميت بيعة العقبة الأولى، ثمّ قدوم عشرا

) على السمع والطاعة وأن الأخيرة قبل الهجرة، ومبايعتهم النبي (

 يمنعون عنه أ�فسهم وأزواجهم وأ�ناءهم وأن لا ماّ عينصروه ويمنعوه 

  ء معهم والولاية عليهم.ينازعوا الأمر أهله، وهذا عقد للولا

) ليلة هجرته بمبيته مكانه، وقد تضمّن ) للنبي (وقاية الإمام ( .١٥

) في السنة الثالثة عشرة في ليلة البحث ذكر تخطيط قريش لقتل النبي (

) بنفسه بالمبيت في مكانه ) له (هجرته إلى المدينة، ووقاية الإمام (

  ).) إياه (( واستيزارهعملاً بإخائه 

) وقيام الإمام ( إلى) أهله وأمانات أهل مكة لديه إيكال النبي ( .١٦



          
٥٢ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  وأداء أماناته. )( ) بحفظ أهلهالإمام (

) إلى المدينة وحمله الفواطم ولحوقه مسرعاً بالنبي هجرة الإمام ( .١٧

).(  

، وكانت هناك )ته عشر سنوات حتى وفاة النبي (وكانت مد

  إيضاحات حول ما وقع في كل سنة منها:

  السنة الأولى:

ع ) أخيه ووزيره الإمام (انتظار النبي ( .١ ) قبل دخول المدينة، وإسرا

دخول المدينة معاً في أوّل إطلالة ب) إليه حتى كأنهّما على موعد الإمام (

) بمجرد الوصول ومفارقة أبي بكر للنبي () على أهل المدينة، له (

إلى المدينة، وسكن أبي بكر وكذلك عمر في أعالي المدينة بعيداً عن مسجد 

  ) وبيته وبيوت من كان حول المسجد من أصحابه.النبي (

مسجده وقوله عن عمار: (تقتلك الفئة الباغية) في إشارة  )(بناء النبي  .٢

) بعد اعة معاوية) في زمان حكم الإمام (إلى الفئة الباغية الأ�رز (جم

  ثمانية وثلاثين سنة.

) بين بيوته ) بجعل بيته () أخاه الإمام (تخصيص النبي ( .٣

بته حتى عمه حمزة بن عبد  وبيوت أزواجه حول المسجد، من دون سائر قرا



  
٥٣ 

  تمهيد

  المطلب، وكثرة تردد أحدهما على الآخر.

في المدينة بعد اتساع نشاط ) ) كأخ ووزير للرسول (عمل عليّ ( .٤

  ) فيها.النبي (

) وثيقة المدينة كتعاقد عام بين أهلها من المسلمين ترتيب النبي ( .٥

المهاجرين والأ�صار والمشركين واليهود بالولاء العام فيما بينهم، وكونهم 

أمّة واحدة على من سواهم، وجعل المهاجرين من قريش قبيلة واحدة في 

  الولاء الخاص.

) مرة أخرى بمؤاخاته إياه في المدينة عند ( علياً  )(تمييز النبي  .٦

مؤاخاته بين المهاجرين والأ�صار كتأكيد آخر على هذه العلاقة الخاصة أمام 

أهل المدينة كافة، وبينما كانت طبيعة المؤاخاة أن يكون بين واحد من 

ولاه زيد ) آخى بين حمزة ومالمهاجرين وآخر من الأ�صار، حتى أ�هّ (

ـــ رغم كونه بالحبشة بن حارثة، وقيل إنّه آخى بين جعفر أخي الإمام (  (

  ) أ�ى أن يقرن علياً بأحد غيره. ـــ مع آخر من الأ�صار، لكنه (

)، وجعل النبي نشأة ظاهرة النفاق في المدينة وبقاؤها حتى وفاة النبي ( .٧

)( ) ّبغض علي.من النفاق (  

) في المدينة بالتعرض لقوافل قريش التجارية من خلال ابتداء النبي ( .٨

يا إليها.   إرسال سرا

  



          
٥٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  السنة الثانية:

بداية النشاطات القتالية في المدينة بغزوة بدر، والتعرض للقافلة التجارية  .١

  .فيها الكبرى لقريش

) وبني هاشم في القتال في غزوة بدر وما الدور الفريد للإمام عليّ ( .٢

  بعدها.

) (بني هاشم) بسهم في خمس الغنائم في حدث تخصيص عصبة النبي ( .٣

مهم يبدأ بتمييز مؤبدٍ لبني هاشم عن سائر قريش والقبائل الأخرى من 

) ليبقوا الأ�صار وغيرهم، وهو اهتمام شرعي بتكوين عصبة للرسول (

  مميزين بأ�سابهم وأحسابهم إلى آخر الدهر.

  رب بدر وكل حروبه.علياً في ح )(اصطحاب النبي  .٤

علياً قائداً في بدر وبعدها دائماً، وعدم جعله تحت قيادة  )(جعل النبي  .٥

  غيرها.  وأغيره في أي موقف عسكري أو مدني، كما لم يقرنه بغيره في مؤاخاة 

  علياً بإعطائه لواءه في غزوة بدر وسائر حروبه. )(تخصيص النبي . ٦

كل مهمة صعبة ومتعذّرة على  ) في) بالإمام (دفع النبي ( .٧

  الآخرين.

  ) بعد غزوة بدر.) من ابنته فاطمة () الإمام (تزويج النبي ( .٨

  :السنة الثالثة

) ) واعتبار النبي () أوّل حفيد للنبي (ولادة الحسن بن عليّ ( .١



  
٥٥ 

  تمهيد

له المميزة في حقه.   إياه سلالة له رغم أ�هّ ابن ابنته، وأقوا

  ) فيها.الفريد للإمام (غزوة أحد والدور  .٢

) مع شهادة حمزة بن عبد المطلب في هذه الغزوة، وتميزّ تعامل النبي ( .٣

  شهادته بالجزع والصلاة.

بعة   :السنة الرا

) ) إياه () واعتبار النبي (ولادة الإمام الحسين بن عليّ ( .١

له (سلالته (   ) المميزة في حقه.) ونسله، وأقوا

  ) فيها. والدور الفريد للإمام (غزوة بني النضير .٢

) (بني هاشم) مرة أخرى دون سائر قريش تخصيص عصبة النبي ( .٣

  والقبائل بجعل سهم لهم في الفيء مع سائر المؤمنين المستحقين.

  :السنة الخامسة

  ) فيها.غزوة الخندق والأحزاب والدور الفريد والمنقذ للإمام ( .١

) أسوة لى عناية االله تعالى بأهل بيت النبي (نزول آية التطهير الدالة ع .٢

  بالأ�بياء السابقين من أصحاب السلالات المصطفاة.

ـــ الذين يكونون محل العناية ) عنوان أهل بيته (. تخصيص النبي (٣  (

ـــ بالإمام عليّ وفاطمة والحسنين ( ) فحسب في الناجزة من االله تعالى 

بته أجمع ـــ من (حديث الكساء المتفق عليه، وجعله  ) علياً ـــ من بين قرا

) ـــ من ) نسله ـــ من فاطمة وعلي (جملة سلالته وعترته، واعتباره (



      
٥٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

سلالته وإن كانوا أولاد ابنته وابن عمه الذي هو صهره، فكانت هذه

).الحادثة ولادة لعنوان (أهل البيت) كما أراده النبي (

كما يصلي عليه االله )(صلاة على النبي نزول الآية الآمرة للمؤمنين بال .٤

) أصحابه ضمّ (آ�ه) إليه في الصلاة عليهوملائكته، وتعليم النبي (

والدعاء بالصلاة عليهم جميعاً كما صلىّ على إبراهيم وآل إبراهيم، في دلالة

) سلالة مصطفاة من هذه الأمّة كاصطفاءواضحة على أنّ آل محمد (

آل إبراهيم.

:سنة السادسةال

)، وتغليظ عمر) وأدبه مع النبي (. صلح الحديبية ودور الإمام (١

ـــ كما قال ـــ.على الرسول ( ه في الرسالة حينئذٍ  ) وشكَّ

) بامتثالها مما دلّ علىفريضة التصدق قبل النجوى، وانفراد الإمام ( .٢

نجوى النبي) دوماً، بينما ترك سائر الصحابة اهتمامه بسؤال النبي (

)راً عن )، وقد عتب االله على عامة الصحابة غيره في ترك النجوى فرا

الصدقة قبلها.

:السنة السابعة

) امتياز) فيها، وإبداء النبي (غزوة خيبر والدور الفريد للإمام ( .١

ية) في محبة االله سبحانه ورسوله (الإمام ( ) بقوله: (لأعطين الرا

ب االله ورسوله، ويحبه االله ورسوله، لا يخيبه االله أ�داً)، وهوغداً رجلاً يح



  
٥٧ 

  تمهيد

  ).ثناء مميّز على الإمام (

  ) سروره بمقدمه.قدوم جعفر من الحبشة إلى المدينة وإبداء الرسول ( .٢

  ) إياها تنفيذاً لحقها في الفيء.صلح فدك، ونحلة فاطمة ( .٣

  سلم في هذه العمرة.) في الأمن والعمرة القضاء ودور الإمام ( .٤

) في رجوعه إلى المدينة لابنة حمزة، وقول النبي اصطحاب النبي ( .٥

)) ّعن الإمام علي (.وأخيه جعفر في شأن حضانتها (  

  ).) أ�واب الصحابة إلى المسجد عدا بابه وباب الإمام (سدّ النبي ( .٦

  :السنة الثامنة       

) في شأ�ه، وما الب، وقول النبي (غزوة مؤتة وشهادة جعفر بن أبي ط .١

  خُصّ به من الثواب.

  فتح مكة، ودور الإمام فيها. .٢

  ) وبني هاشم فيها.غزوة حنين، والدور الفريد للإمام ( .٣

  ) فيها.غزوة الطائف، ودور الإمام ( .٤

) بمحضر أصحابه وإطالته فيها، ) مع الإمام (مناجاة النبي ( .٥

  ذلك.واعتراض أبي بكر على 

) بقتال بعض أصحابه على تأويل القرآن، ثمّ إخباره عن أ�هّ إخباره ( .٦

  ).عليّ (

  



          
٥٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  :السنة التاسعة         

  ) الإمام في المدينة.غزوة تبوك وخصائصها واستخلاف النبي ( .١

) إياه في المدينة، وقوله ) في إبقاء النبي (طعن المنافقين على الإمام ( .٢

  �ت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أ�هّ لا نبي بعدي).المشهور عنه (أ

فقيه حادثة السعي إلى قتل النبي ( .٣ ) في هذه الغزوة من جماعة من مرا

  ) حذيفة بأسمائهم.وهم ملثمون، وإخبار النبي (

  المباهلة مع نصارى نجران. ة) وحادثأهل البيت ( .٤

ة، ومجيء جبرئيل بإرسال عليّ تبليغ آيات أوّل سورة براءة إلى قريش في مك .٥

)) بعد إرسال النبي (.أ�ا بكر بها (  

) راكعاً، ونزول قرآن يتلى في الثناء على ذلك مشيراً إلى تصدّق الإمام ( .٦

  ) إشارة واضحة.الإمام (

  :السنة العاشرة        

  ).وفاة النبي ( السابقة على سنة وهي سنة

اعياً وقائداً وأميناً وقاضياً، ودعاء النبي ) إلى اليمن د. إرسال الإمام (١

)) ّللإمام علي (.في أمر القضاء وتسديد االله سبحانه إياه بذلك (  

) ) بعرفات وذكر أهل البيت (حجة الوداع، وما جاء من خطبته ( .٢

فيها، وهي آخر حجة وزيارة  )(والأئمة من بعده، وسائر خطب النبي 

  .) للبيت الحراممن النبي (



٥٩
تمهيد

في حجه، وما اتفق من )() من اليمن بالنبي لحوق الإمام عليّ ( .٣

خصوصية له في ذلك.

،)() إلى النبي ( إياه) في اليمن شكاية من كان مع الإمام ( .٤

) على وجه أكيد.) للإمام (وتزكية النبي (

ير) في رجوعه من مكة الى المدينة في اجتماع الحجاج بغدإعلان النبي ( .٥

على عقائد الدين، واستخلاف أهل الحاضرينخم عن قرب وفاته، وإقرار 

ـــ مع القرآن الكريم ـــ لوقايتهم من الضلالة، وتأكيده على بيته في الأمّة 

) والتشديد على ذلك، وذلك هو مااتباعهم، وعقد مثل ولائه للإمام (

عرف بواقعة الغدير.

منها افتتان أصحابه ورجوعهموه، ) عن الفتن من بعد. إخبار النبي (٦

القهقرى بعده، ويتوقع أنها كانت في أواخر حياته.

) جيش أسامة في مرض موته، وفيه عامة وجوه المهاجرينبعث النبي ( .٧

)، وهو يؤشر على الاهتمام( اً والأ�صار إلا بني هاشم والإمام عليّ 

ل الحل والعقد،عصبته (بني هاشم) دون سائر أه هبانعقاد خلافته لوجو

ويبدو ذلك سبيلاً عملياً لتنفيذ واقعة الغدير.

) إلى كتابة وصية لا تضل الأمّة بعدها، وهذا إشارة ظاهرةسعي النبي ( .٨

: (إنّ النبي غلبهولهإلى حديث الثقلين، وممانعة عمر وأ�صاره من ذلك، وق

رى منالوجع.. حسبنا كتاب االله) في إشارة إلى ما صرحت به رواية أخ



          
٦٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ـــ حاشاه (اتهامه ( ــ، وذلك ما عرف برزية ) بأ�ه يهجر  ) من ذلك ـ

  الخميس.

ما روي من تصدي أبي بكر لإمامة الجماعة في الصلاة في مسجد النبي  .٩

).في مرضه وملابسات ذلك (  

  ).( ه) وقيامه بتجهيز) في حجر الإمام (وفاة النبي ( .١٠

)، ق بمكانة الإمام في سيرة الرسول (هذه جملة من الحوادث التي تتعل

وهناك أحداث وأحاديث كثيرة لا نعلم تاريخها بالدقة، وربما تيسر الحدس 

قد يخُتلف  بتاريخها بمزيد من البحث والتنقيب، كما أنّ هناك أحداثاً وأحاديثَ 

، وإنما أ�ضاً  في ثبوتها وصحتها، وقد يتأ�ى إحراز ذلك بمزيد من البحث

الأحداث والأحاديث الواضحة  ناه ذكر مجموعة مِن أ�بتِ الغرض مما ذكر

  ).) في سيرة الرسول (والتامة التي تمثّل مكانة الإمام (

حول تفصيل خطوات صناعة البديل عن الإمام عليّ  القسم السابع:

)) وأهل البيت (:ويتضمّن مقدمة وموضوعين ،(  

) ، ونصوص النبي (فالمقدمة: في إجمال سياسة الخلفاء تجاه أهل البيت

)، ثمّ سياسة معاوية والصحابة في ) والإمام (في شأن أهل البيت (

  ).حقبة إمرته بعد شهادة الإمام (

  ) في زمان الخلفاء:الموضوع الأوّل: السياسة تجاه أهل البيت (

) في الخمس سلب الاستحقاقات المفروضة في القرآن لأهل البيت ( .١



٦١
تمهيد

والفيء على وجه معلن.

)، مثل سلب فدك وسلبسلب الإمكانات ا�الية لأهل البيت ( .٢

) من بني)، وأخذ صدقات النبي (ميراث فاطمة بنت الرسول (

هاشم.

)، ولا سيما مع فاطمة الزهراءالتعامل الفظ والشديد مع أهل البيت ( .٣

).ومع الإمام عليّ (

قيادي سياسي أو بني هاشم في أي منصب )( عدم تولية قوم النبي .٤

مدني أو قضائي أو عسكري.

) الاجتماعية والتعليمية.تحديد نشاطات أهل البيت ( .٥

إعطاء امتيازات مالية وإمكانات سياسية وقضائية وعسكرية لسائر رجال .٦

قريش ورجال من الأ�صار حتى المنافقين والمؤلفة قلوبهم.

معه من ستة الشورى. ) بجعلهمرفع رجال قريش إلى مصاف الإمام ( .٧

) أ�داً كما يتمثل في تركيب عمرالتخطيط لإبعاد الأمر عن أهل البيت ( .٨

لستة الشورى وترجيح كفة عثمان.

) بالمنع العام) وسنته وشأن أهل البيت (حجب سيرة الرسول ( .٩

ءة القرآن محضاً. عن نشر الحديث وتدوينه والحثّ على قرا

) وحدودها.الإمام عليّ ( استشارة الخلفاء مع .١٠

) في التعامل مع الخلفاء في زمان خلافتهم.سياسة الإمام عليّ ( .١١



          
٦٢ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

الموضوع الثاني: سياسة الخاصة من الصحابة في التعامل مع الإمام عليّ 

)( .أ�ام خلافته  

) بعد شهادة سياسة معاوية تجاه مكانة أهل البيت ( الموضوع الثالث:

  .والتابعينذلك سياسة الآخرين من الصحابة ) وكالإمام عليّ (

  وكانت هذه السياسة مؤلفة من جزئين:

  ).الجزء الأوّل: هدم مكارم الإمام (

  سياسة الكتمان الخاص والمنع الرسمي والمعاقبة المشددة على مخالفة ذلك. .١

  سياسة السبّ والشتم والتنقيص والبراءة. .٢

) في الأحداث والنصوص لصالح سياسة مصادرة امتيازات الإمام ( .٣

  الآخرين.

) في السيرة والسنة سياسة وضع أمور مشوّهة لشخصية الإمام ( .٤

  النبوية.

  في الكوفة وسائر الأمصار. )( اضطهاد شيعة الإمام .٥

حكاه من سوابقه وخصوصيته مع فيما  )سياسة تكذيب الإمام ( .٦

  ).الرسول (

  ومصادرة حقوقهم الشرعية والشخصية.استمرار سياسة عزل بني هاشم  .٧

  ردود فعل الخاصة والعامة من الناس على هذه السياسات. .٨

  ) في التعامل مع معاوية وخلفاء بني أمية.نظرة في سياسة أهل البيت ( .٩



  
٦٣ 

  تمهيد

  الجزء الثاني: رفع مكانة الآخرين.

في  رفع مكانة عنوان الصحابة بوجه عامّ والسعي إلى استفادة ذلك مما ورد .١

  الثناء عليهم في القرآن الكريم.

  ).رفع مكانة الخلفاء في مقابل الإمام عليّ ( .٢

بق للخلفاء قبل الإسلام. .٣   وضع سوا

  المبالغة في سبق الخلفاء إلى الإسلام. .٤

استنباط متكلف للثناء على الخلفاء من القرآن الكريم مثل استنباط الثناء  .٥

  على أبي بكر من آية الغار.

  ).مبالغات في إنفاق الخلفاء في زمان النبي ( .٦

محاولات في شأن تحوير ما يمس الخلفاء مثل حادثة عزل أبي بكر عن إبلاغ  .٧

  ).) بوحي جبرئيل إلى النبي (آيات البراءة ونصب عليّ (

  اء أدوار جهادية وقتالية للخلفاء وإخفاء ارتدادهم على الأدبار.عدا. ٨

) وتأكيد قربهم من اء على الخلفاء من قبل النبي (وضع أقوال في الثن .٩

  ). الرسول (

) أ�ا بكر للخلافة وذكره للخلفاء وضع روايات في تعيين النبي ( .١٠

  المتصدين.

  ).) لأبي بكر بالصلاة مكانه في مرضه (ادعاء أمر النبي (. ١١

ة ) مقابلجعل فضائل للخلفاء على غرار ما روي من فضائل عليّ (. ١٢



      
٦٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

لها، ومصادرة بعض فضائله مثل إبقاء خوخة أبي بكر عند سد الأ�واب.

) في الرشد والحق.جعل روايات في استدراك عمر على الرسول ( .١٣

).وضع روايات في فضائل أزواج النبي ( .١٤

وضع روايات في فضائل آخرين من آحاد الصحابة قبل الإسلام وبعده. .١٥

لبني أمية والشام في مقابل بني هاشم والمدينة.وضع روايات في فضائل  .١٦

)ردود الأفعال على هذه الأساليب للحط من مكانة الإمام عليّ ( .١٧

).وأهل البيت (

).التعامل مع ورثة الغدير من أهل البيت ( .١٨

فهذه هي الأقسام التي تمّ إعدادها، وكان إعداد بعضها إعداداً أولياً.

همة ذات علاقة بالموضوع يمكن عقد قسم لهاوهناك مواضيع أخرى م

) في معرفة الدين ونصوصوتفصيل القول فيها مثل امتياز أهل البيت (

الكتاب والسنة في شأن كل العقائد والفروع وسائر عناصر الثقافة الدينية، إلاّ

أنّ ما ذكرناه هو الذي تيسر البحث فيه فعلاً.

) في تبوّءأهل البيت (وقد كتبت سلسلة بحوث حول سيرة أئمة 

موقع الإمامة وتبليغها، وهذه البحوث هي بمنظور أشمل كالمتمم لهذا

)البحث، إذ من جملة العناصر التي يثار الشك بها في اصطفاء أهل البيت (

) بأ�فسهم لم يدّعوا ذلك، بل كانوا اعتقاداً وتبليغاًأنّ رجال أهل البيت (

من أهل السنة.



  
٦٥ 

  تمهيد

كان يتضح عدم صحته من جملة من مباحث الكتاب،  وهذا الطرح وإن

قعة الغدير ومكانة أهل البيت منها إيضاح حول إحياء الإمام عليّ ( ) لوا

) إلا أ�هّ قد تضمّنت السلسلة المذكورة صورة أكمل وأوضح حول (

  ذلك.

ـــ كما تقدم ـــ على عشرة إيضاحات لقد اشتمل القسم الأوّل من هذا البح ث 

قعة نفسها وإيضاح دلالات خطبتها يحسن ذكر موجزها،  عُنيت بثبوت الوا

  لأجل تحصيل انطباع إجمالي وكامل عنها قبل الوقوف على تفاصيلها.

  فالإيضاح الأوّل: تناول ثبوت الواقعة.

واقعة أو  وقد تضمّن بيان بداهتها لثبوتها بجميع الطرق المتعارفة لثبوت

تر  قولٍ ما ثبوتاً بيناً، وهي الثبوت التاريخي والثبوت الروائي بنحويه المتوا

والصحيح، ثمّ الثبوت الصحيح كان على وجهيه من الصحيح بذاته والصحيح 

بغيره من جهة المتابعات، وكانت الطرق الصحيحة متعددة فيها، منها ما ورد 

وطهما تماماً، وجرى التنبيه في عن رجال البخاري ومسلم بأعيانهم وعلى شر

قعة ثبوتاً واضحاً.   هذا السياق على اتفاق علماء الحديث على ثبوت هذه الوا

قعة كالبخاري لا يفسرّ  وتضمّن هذا الإيضاح بيان أنّ إهمالَ نادرٍ لهذه الوا

تضعيفها من قبله بتاتاً، وربما ضعّفها نادر كابن تيمية فاعتُبرِ ذلك خطأ واضحاً 



          
٦٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  ذميماً. وتسرعاً 

قعة ـــ رغم مساعي  وتضمّن عواملَ بداهةِ ثبوتِ هذه الوا وأخواتها 

ــ، وهي ترتيبها من قبل النبي (إخفائها ) على وجه تاريخي مميّز وواسع، ثمّ ـ

) عند خلافته بإحيائها، ثمّ نصب الأمويين العداء لأهل عناية الإمام (

ح الإنصاف والتحرّي ) مما خلق ردة فعل معاكسة، ثمّ وجود روالبيت (

  في جماعة من أهل العلم من أهل السنّة.

: حول واقعة الغدير والقدرة على تحليل الحوادث الإيضاح الثانيوكان 

  الاجتماعية والسياسية التاريخية على وجه ملائم.

وقد تضمّن أوّلاً بيان أنّ واقعة الغدير هي على كل حال ذات مدلول 

  سياسي.

حول أهمية مقدرة الباحث في التاريخ على التحليل  ثمّ ذُكرت مقدمة عامة

الملائم لتلك الحوادث، كما هو الحال في الحوادث السياسية والاجتماعية 

المعاصرة حيث يذهب الناس مذاهب شتى في تحليلها ودلالاتها، وذُكِرَت أمثلة 

)، وعن للتلقيات الساذجة من كثير من الناس للحوادث في عصر النبي (

)، حتى أنّ أحدهم لسقيفة بعده، وعن الفتن في زمان الإمام عليّ (واقعة ا

) وحجر ومعاوية تصحيحاً لعمل الصحابة رغم ترضىّ عن الإمام عليّ (

ً على محبة الإمام عليّ (   ) وموالاته.أنّ معاوية قتل حجرا

وبعد هذه المقدمة تضمّن الإيضاح بيان أهمية القدرة على تحليل واقعة 



  
٦٧ 

  تمهيد

قعة ومضمونها، بل الغدير وعن اصرها على وجه ملائم في إدراك حقيقة هذه الوا

لا بدّ من المقدرة على تحليل الوقائع ذات العلاقة مثل حادثة السقيفة واتجاه من 

حضرها من أهل الحل والعقد من الصحابة، كما يلزم فهم اتجاه فريق من 

تعويلاً على ) في حياته ومحادثتهم مع النبي الصحابة في مواجهة النبي (

  آرائهم في مقابل قراراته وتعليماته.

حول توضيح خطبة الغدير في ضوء فهم ملاحن الإيضاح الثالث: وكان 

  الخطاب ومعاريضه ودلالاتها الذكية.

وقد اشتمل على تقديم مقدمة عامة حول أهمية فهم الخطاب وملاحنه 

تباه إلى مدلول بنحو عام وفي الأدب العربي، وجاء التذكير بعوامل عدم الان

نع  الخطاب وهي خمسة: فقدان الذوق الأدبي، والافتراضات المسبقة، والموا

الفكرية والمذهبية، وحجاب الغيبة والتاريخ، وعدم الالتفات إلى حراجة 

  الموقف وحساسيته.

قعة حدثاً وجرى في ضوء هذه المقدمة تأمّل عناية النبي ( ) بهذه الوا

ختلفة التي رتب عليها الحدث وتضمّنها وخطاباً من خلال العناصر الم

الخطاب، مما يدلّ على الاهتمام الأكيد فيها بإيصال رسالتها حول الأمر بعد 

ً، وهي سوق الحديث على وجه النبي ( )، وهي ما يقرب من ثلاثين عنصرا

)، والولاء للإمام الخطبة، وتخصيص موضوع الخطبة بمكانة أهل البيت (

)جتماع الجماهيري العام، وعقد الاجتماع لأجلها، )، وإلقائها في الا



          
٦٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

والاهتمام بخصوصية مكانها، والمفاجأة بها، وعنصر الإبهام حتى لحظة 

التصريح، وأسلوب التفاعل مع الحضور، والتذكير بقرب وفاته، وإبداء 

النصح والإشفاق، واعتبار الكتاب والعترة أمانة مودعة عند الأمة، وأسلوب 

ء لإلزام المخاطب بغاية تترتب عليه، وعنصر التدرج أخذ الإقرار بشي

والتسلسل الهرمي في مضامين الخطاب، والتعبير عن شكوك المتكلم في 

استجابة المخاطب له، وقرن الخطاب بالترغيب والتحذير، وأسلوب التعليل، 

وتضمين الخطاب التنبؤ بعواقب التخلف، ومعالجة الشبهات المتوقعة في مقابل 

لى وجه التلويح، وإثبات اللوازم ونفي الأضداد تأكيداً، وحكاية الخطاب ع

الوحي، وربط الموضوع بالإيمان بأصل الدين، والتعبير البليغ عن الكتاب 

والعترة بالثقلين حتى أصبح لقباً لهما، والتعبير عما يجب تجاه أهل البيت 

ضمن  ) وسنّته بعدم جعلها فيبالتمسك، وإحلال أهل البيت محل نفسه (

) ليشمل مَن بعد الإمام عليّ ( توسعة مفهوم أهل البيتالثقلين، و

) ويتعاقب إلى آخر الدهر، والابتداء باللين والتواضع، ثم والحسنين (

الإشفاق والتشويق، ثم الانتهاء إلى الحزم وجعل الولاء للإمام من ولائه على 

الولاء بالدعاء المؤكّد ) للحضور، وقرن عقد الأمّة، والاهتمام بإبراز عليّ (

والشديد، وصناعة الخطبة على وجه مفهم بليغ، ولكن بما يسلم عن مساعي 

  الكتمان والتحريف.

ولاحظنا خلال ذلك حجم الأساليب البلاغية التي تشتمل عليها الخطبة، 



  
٦٩ 

  تمهيد

وزيادة الثقة بها بالالتفات إلى المستوى المميز لها والاهتمام بترتيب الحدث 

ً في ذاكرة المسلمين وتاريخهم ودلالة والخطبة على و جه يبقى حادثاً تاريخياً مميزا

  هذه العناية على خطورة موضوعها.

بع: وفي  كان الحديث حول واقعة الغدير ودلالة الأمر الإيضاح الرا

بالتمسك بأهل البيت على اصطفائهم في الإسلام من خلال فقرة حديث 

  الثقلين في خطبتها.

ر ستة عشرة إيضاحاً حول هذه الفقرة، وكان واشتمل البحث على ذك

موضوعها هو ثبوتها في خطبة الغدير وسائر مواردها ودلالاتها على امتياز أهل 

) عن سائر الأمّة بعصمتهم عن الضلالة أ�داً، وبيان مساوقة ذلك البيت (

) بالقرآن مع اصطفائهم في الدين، وتوضيح عظمة قرن أهل البيت (

)، ودلالتها البالغ في الخطبة على التمسك بأهل البيت ( الكريم، والتأكيد

ء عدم) بها على وقوع الفتن التي كان قد تنبّأ ( التمسك بأهل  من بعده جرّا

)، ودلالة ) بأهل البيت (بيته، وبيان عدم تمسك الأمّة بعد النبي (

)، لحنها على أجواء غير مستجيبة بين الحضور للتمسك بأهل البيت (

)، وعلى ك دلالتها على وجود إمام هدى حيّ من أهل البيت (وكذل

) وسيرته، وعلى أنّ ) في موقع سنّة الرسول (مرجعية أهل البيت (

ً، ودلالتها كذلك على كون خلافة الرسول ( ) إنّما هي في أهل بيته حصرا

وذرية الرسول  ورجال متعاقبون من ذريته) أهل بيته هم الإمام عليّ (



          
٧٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

).(  

) د جاء بعد ما تقدم في تتمة هذا الإيضاح ذكر مكانة أهل البيت (وق

) في خلافته لمبدأ صيانة أهل البيت قبل خطبة الغدير، وإحياء الإمام (

) في هذه الأمّة من الضلالة وجريان عترته من بعده على ذلك، ومساعي (

ء أهل السنة المناقشة والتحريف في فقرة الثقلين من خطبة الغدير، وإذعان علما

  ) في الدين.بدلالة الخطبة على مرجعية أهل البيت (

: كان موضوع البحث حول دلالة خطبة واقعة الإيضاح الخامسوفي 

) ) من بعده على حدّ الولاء للرسول (الغدير على الولاء للإمام عليّ (

  بقوله: (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه).

قعة كافٍ لفهم وضوح وقد اشتمل على بيان أنّ الاستحضا ر الحي للوا

قع التاريخي على خلاف اتجاه النص  دلالة الخطبة على ذلك، إلا أنّ جريان الوا

قد يسلب الكلام مؤدّاه وهو ما وقع في العديد من أحاديث فضائل أهل البيت 

).(  

  وقد تضمّن هذا البحث أمرين:

نين تقتضي حول توضيح معنى الولاء، وهو وشيجة قائمة بين اث أحدهما:

التناصر والتعاون، وله أ�واع بحسب مبادئه ومجالاته من الولاء السياسي 

والقومي والقبلي والتعاقدي والأسري والديني، ومنه الولاء بالملك والجوار 

والرحمية والمصاهرة والقيادة، ومنه ولاء االله سبحانه ورسوله، وكذلك ولاء 



  
٧١ 

  تمهيد

  العشرة والصحبة والإحسان.

بحث توضيح انقسام الولاء إلى ولاء متكافئ كالولاء وكذلك تضمّن ال

القبلي بين أفراد العشيرة، والولاء المختلف الذي يكون أحد طرفيه محوراً 

والآخر تابعاً له مثل ولاء االله ورسوله للمؤمنين، وولاء القادة والرؤساء لمن 

  يتولون أمره، وولاء الأب للطفل.

التي ذكرها اللغويين، وبيان أنهّا  وتضمّن البحث بيان القول في المعاني

  مصاديق أو لوازم، مع احتمال تأ�رهم ببعض الأمور المذهبية.

)، ) وللإمام (الأمر الآخر: حول معنى الولاء المثبت للرسول (

) والإمام وبيّنا أنّ المفهوم منه ولاء غير متكافئ يقتضي محورية الرسول (

)نا احتمالات متكلّفة مثل أن يكون ) وقيادتهما وتبعية الآخرين، وناقش

المراد تأكيد الولاء الإيماني العام من الإمام أو ولاء ترتّب عليه المحبة أو النصرة 

  إذا ظلم في موقف له.

ئن اللفظية التي هي ملء الخطبة على ذلك من التركيز  ولاحظنا دلالة القرا

اته، وتفريع الولاء على الإمام في الولاء، وكون الخطبة وصية ناظرة �ا بعد وف

في الخطبة على وجوب التمسك بالثقلين بعده، فالكتاب والعترة هم خلف 

)، ) بعد ذكر أهل البيت () في الأمة، وذكر الإمام (الرسول (

) لإثبات الولاء لنفسه بقوله: (أ�ست أولى بالمؤمنين من وتمهيده (

المسلمين، فدلّ على أنّ أ�فسهم) الذي دلّ على أنّ ذلك هو المراد بكونه مولى 



      
٧٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

المؤمنين، ثم قوله: (� والِ من يذلك هو المراد بكونه وكون الإمام مولي

والاه) الذي يقتضي كون الإمام محوراً للولاء، هذا مضافاً إلى اهتمام النص

اهتماما ًبالغاً بأمر إثبات الولاء له حيث كان هو بيت القصيد من الخطبة بكل

الخطبة على سعيه إلى نفي الاتهام عن نفسه وهو يلائم ولاءمؤكداتها، ودلالة 

الحكم.

وذكرنا في نهاية ذلك إيجازاً عن مجمل القرائن الأخرى غير اللفظية على نظر

الحديث إلى ولاء الحكم من ملابسات حاضرة وحوادث سابقة وأمور لاحقة

ة في هذا القسملهذه الخطبة، وقد لخّصنا فيها ما جاء في جلّ الإيضاحات المقبل

والقسمين الآخرين بعده، وقد بلغت نيفاً وعشرين قرينة تساعد على ذلك.

: حول جلاء دلالة الخطبة عند اختبار مؤداها علىالإيضاح السادسوكان 

وجه المعايشة مع الحدث.

ـــ على توجيه عام لتأ�ير حيوية المشهد على فهم الكلام، ـــ أوّلاً  وقد اشتمل 

رثْ إيان أ�واع غيبة المشهد عن الناظر، وما يخفى من العناصر في وتضمّن ذلك ب

الغياب وما يتجدد ويؤثر سلباً على مؤداها.

قعة وبعد الحديث عن ذلك ذكرنا أسلوبين لاختبار المعايشة الحية لوا

الغدير وفهم دلالتها، وهما افتراض الحضور فيها أو تجربة مثلها في العصر

ائع العشائرية القريبة لتقريب ذلك.الحاضر، واستعناّ بالوق

لوصية النبي اً تعرّضنا لكون واقعة الغدير مشهد وفي الإيضاح السابع:



٧٣
تمهيد

)( إلى الأمّة حول الأمر من بعده، كما يدلّ عليه نعيه لنفسه، وأخذه الإقرار

، ثم عدّ نعمهالحاضرينعلى الإيمان باالله ورسوله وعلى الإيمان باليوم الآخر من 

وقد ذكر أوّلاً ما خلفه فيهم وهو الكتاب والعترة مؤكّداً على التمسكهم، يلع

بهما معاً للأمن من الضلالة، وأكد على التمسك بالعترة تأكيداً بالغاً حذر الهلاك

)،، ثم عقد الولاء لأوّل رجال العترة صريحاً وهو الإمام عليّ (بعدهمن 

وجعل ولاءه على حدّ ولائه.

) على أ�هّ وصي الرسولببيان تنصيص الإمام عليّ (وقد أنهينا القول 

)وكذا أصحابه في حرب الجمل وصفين فيما كانوا يرتجزون عند القتال ،(

بين يديه.

) في الخطبة من: تضمّن بيان أنّ الولاء للإمام (والإيضاح الثامن

زالولاء الاصطفائي دون الولاء السياسي الاعتيادي، فهو مقرون بالعلم الممي

ـــ.والتسديد الإ�ي الخاص، على حدّ ولاء الرسول ( ) ـــ عدا الوحي 

وقد تضمّن البحث توضيح قسمي الولاء وفوارقهما، ثمّ دلالة الخطبة على

الولاء الاصطفائي للإمام بقرينة التفريع المفهوم من الخطبة للولاء على الأمر

لضلالة ـــ خطأ كانت أوبالتمسك بالثقلين، والذي دلّ على عصمة العترة من ا

ـــ، وذلك معنى الاصطفاء، والإمام ( ) أوّل هذه العترة، كما أنّ فيخطيئة 

الدعاء بمعاداة االله تعالى لمن عاداه ما يلائم ذلك.

شرحنا دلالة التركيز على الشخص في الولاء والعداء الإيضاح التاسع:وفي 



          
٧٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

كل مطلق يقتضي اتّباعه عند ) وبشوبيّنا أنّ التركيز على الولاء للإمام (

التفرق وحدوث الفتن والشبهات، وبيّنا أهمية هذا المعنى وإفضاءه إلى إثبات 

)؛ بالنظر إلى أ�هّ كان صاحب اتجاه وموقف في الولاء السياسي للإمام (

)، وقد روى عنه الجميع أ�ه كان يرى نفسه الأمور السياسية بعد النبي (

لا معنى للولاء الإيماني المطلق لمن يخالف رأي أولى من أبي بكر بالأمر، و

  السلطة إلا إذا كان هو صاحب الشرعية في الحكم.

شرحنا أهمية مضمون الخطبة، حتى لو كان مفادها  الإيضاح العاشر:وفي 

) فيما اختلف فيه مع غيره، إذ اختلف مع أهل السقيفة فيما نصر الإمام (

يعه إلى عدة أشهر، وأفصح عن أولوية نفسه بنوا عليه من بيعة أبي بكر، ولم يبا

)) وأهل البيت ( بأمر الأمّة في زمان خلافته، فأدّى إلى انتشار (

ل البيت في الكوفة، ولا معنى لولاء النصرة لمن يخالف رأي السلطة هالتشيع لأ

إلا إذا كان هو صاحب الشرعية في الحكم، ولذلك فإنّ الولاء بالنصرة للإمام 

  الولاء السياسي.ينتهي إلى 

وبهذا تمّ هذا القسم من البحث بعد استنطاق خطبة الغدير عن حقيقة 

  دلالاتها وملاحنها.

    



  
٧٥ 

  واقعة الغدير

  

  

  

  

  

 الغدير واقعة

  

 الغدير واقعة



          
٧٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  

  

  

  

  

  

    



  
٧٧ 

  واقعة الغدير

ــــ قبيل وفاة النبي ( ـــ غدير خم  ) بنحو من لقد اتفقت واقعة الغدير 

ف من الحج في اجتماع عامّ جماهيري شهرين ونصف أو يزيد قليلاً بعد الا نصرا

) بعد خروجه حضره المسلمون من عموم البلاد تقريباً، حيث إنّ النبي (

من مكة فاجأ الحجاج العائدين من الطريق العام إلى المدينة والبلاد الأخرى 

معهم، فوجههم إلى جنب غدير ماء وأشجار تظلل من حوله، فتوقف هناك 

خطبةً خصّها بذكر مكانة أهل بيته وعقد الولاء  ) وخطب فيهمالنبي (

) في تبليغ الرسالة )، وقد استهلها بذكر جهده (الخاص للإمام عليّ (

  ، ثمّ أ�ان عماّ قصده.على ذلك الحاضرينوأخذ الإقرار من 

قعة عن الإمام عليّ بن أبي طالب ( ) وعن عشرات وقد رويت هذه الوا

إنهّا  طرقها كثير منهم، بل قالوا عن جملة منمن الصحابة وصحّحها النقاد عن 

زيد بن  ة من رويت عنهمعلى شروط الشيخين البخاري ومسلم، ومن جمل

  .أرقم وعبد االله بن عباس وسعد بن أبي وقاص وأبي أ�وب الأ�صاري

) هذه الواقعة هو يوم الرحبة في ومن المواضع التي أ�ار فيها الإمام (

 بهافي تلك الواقعة، فشهد  الحاضرينليها الصحابة أ�ام خلافته، وقد استشهد ع

كثير منهم قيل إنهم بلغوا ثلاثين رجلاً، وقد استفاض نقل ذلك من طرق 



          
٧٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

عديدة، وأ�ضاً صحّح جملة منها النقّاد، بل قالوا إنّ بعضها يصحّ على شروط 

البخاري ومسلم، ومن جملتها ما صححوه من رواية يزيد بن أبي زياد وسماك 

يد بن الوليد العبسي عن عبد الرحمن بن أبي ليلى قال: (شهدت علياً بن عبا

أ�شد االله من سمع رسول االله صلى االله  :رضي االله عنه في الرحبة ينشد الناس

قال  ،عليه وسلم يقول يوم غدير خم من كنت مولاه فعليّ مولاه ّ�ا قام فشهد

فقالوا نشهد أ�اّ سمعنا  ،عبد الرحمن فقام اثنا عشر بدرياً كأني أ�ظر إلى أحدهم

أ�ست أولى بالمؤمنين من  :رسول االله صلى االله عليه وسلم يقول يوم غدير خم

فمن كنت مولاه فعلى  :قال ،فقلنا بلى يا رسول االله ،أ�فسهم وأزواجي أمهاتهم

  .)١(� وال من والاه وعاد من عاداه) ،مولاه

حابة الذين كانوا أحياء ) لها جماعة من الصورواها بعد إثارة الإمام (

  أ�ام خلافته فما بعدها.

 زيد بن أرقم هو هذا الحديث مروي عنه الصحابة الذينومن أشهر 

، وقد صحّح النقّاد جملة من الطرق إليه بعضها يصحّ على شروط الأ�صاري

أخرجه جماعة منهم  ومن طرقها وأ�فاظها التي صححوها ماالبخاري ومسلم، 

نزل النبي صلى االله عليه  :عن زيد بن أرقم، (قال الطبراني بإسناد صحيح

ثم قال: إني لا  ،وسلم يوم الجحفة، ثمّ أقبل على الناس فحمد االله وأ�نى عليه

                                                                                       

  ، قال الألباني: قلت: وهو صحيح بمجموع الطريقين عنه.١/١٩٩) لاحظ مثلاً: مسند أحمد: ١(



  
٧٩ 

  واقعة الغدير

وإني أوشك أن أدعى فأجيب فما أ�تم  ،أجد لنبي إلا نصف عمر الذي قبله

ده قائلون، قالوا: نصحت، قال أ�يس تشهدون أنّ لا إ� إلا االله وأنّ محمداً عب

ورسوله وأنّ الجنة حق والنار حق وأنّ البعث بعد الموت حق، قالوا نشهد، قال 

ألا  :وأ�ا أشهد معكم، ثمّ قال :فرفع يديه فوضعهما على صدره، ثمّ قال

فإني فرطكم على الحوض وإنكم واردون عليّ  :نعم، قال :تسمعون، قالوا 

د النجوم من الحوض وإن عرضه أ�عد ما بين صنعاء وبصرى فيه أقداح عد

 ؟وما الثقلان يا رسول االله :فنادى منادٍ  ،فضة فانظروا كيف تخلفوني في الثقلين

كتاب االله طرف بيد االله عز وجل وطرف بأ�ديكم فاستمسكوا به لا  :قال

وإن اللطيف الخبير نبأني أنهما لن يتفرقا حتى يردا عليّ  ،والآخر عترتي ،تضلوا 

تقدموهما فتهلكوا ولا تقصروا عنهما  فلا ،وسأ�ت ذلك لهما ربي ،الحوض

 :فتهلكوا ولا تعلموهم فإنهم أعلم منكم، ثمّ أخذ بيد عليّ رضي االله عنه، فقال

  .)١(� وال من والاه وعاد من عاداه) ،من كنت أولى به من نفسي فعلي وليه

وقد روى مسلم في صحيحه هذا الحديث من طريق مشايخه عن زيد بن 

) أصلاً، بل اقتصر  يشتمل على فقرة الولاء للإمام (أرقم، ولكن بلفظ لا

فيه على ذكر حديث الثقلين وبلفظ خاص وذلك من طريق أبي حيان التيمي 

انطلقت أ�ا وحصين بن سبرة وعمر  :قال ،الكوفي، قال: (حدثني يزيد بن حيان

                                                                                       

  .٥/١٦٧) يلاحظ مثلاً: المعجم الكبير: ١(



      
٨٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

لقد لقيت يا زيد :فلما جلسنا إليه قال له حصين ،بن مسلم إلى زيد بن أرقما

يراً كثيراً رأ�ت رسول االله صلى االله عليه وسلم وسمعت حديثه وغزوتخ

ثنا يا زيد ما سمعت منحدّ  ،معه وصليت خلفه لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً 

وقدم ييا ابن أخي واالله لقد كبرت سنّ :قال ،رسول االله صلى االله عليه وسلم

ليه وسلم فماعهدي ونسيت بعض الذي كنت أعي من رسول االله صلى االله ع

قام رسول االله صلى االله عليه :حدثتكم فاقبلوا وما لا فلا تكلفونيه، ثم قال

فحمد االله وأ�نى عليه ،بين مكة والمدينة اً بماء يدعى خمّ  وسلم يوماً فينا خطيباً 

ألا أيها الناس فإنما أ�ا بشر يوشك أن يأتي ،أمّا بعد :قال ثمّ  ،ووعظ وذكر

ارك فيكم ثقلين أوّلهما كتاب االله فيه الهدى والنوررسول ربى فأجيب وأ�ا ت

:ثم قال ،ب فيهعلى كتاب االله ورغّ  فحثَّ  ،فخذوا بكتاب االله واستمسكوا به

ركم االله فيركم االله في أهل بيتي أذكّ ركم االله في أهل بيتي أذكّ وأهل بيتي أذكّ 

.)١(أهل بيتي)

والطبراني في ،)٣(يحهوابن خزيمة في صح ،)٢(ورواه كذلك أحمد في المسند

وابن أبي عاصم في ،)١(والطحاوي في شرح مشكل الآثار ،)٤(المعجم الكبير

.١٢٣ـــ  ٧/١٢٢) صحيح مسلم: ١(

.٣٦٧ـــ  ٤/٣٦٦) مسند أحمد: ٢(

.٦٣ـــ  ٤/٦٢) صحيح خزيمة: ٣(

.٣/٦٧، و١٨٢و ٥/١٦٧) المعجم الكبير: ٤(



٨١
واقعة الغدير

.)٢(السنة

ولكن لا شك في اشتمال رواية زيد بن أرقم على فقرة (من كنت مولاه فهذا

من عدة طرق مصحّحة من جملتها ما يصح اعليّ مولاه) �ا تقدم من روايته

أهل العلم بالحديث. على شرط مسلم كما صرّح به

ومن الطرق المصححة ذات الألفاظ المفصلة للحديث ما رواه جماعة منهم

عن حذيفة بن أسيد قال: (�ا قفل رسول االله (صلى االله عليه )٣(ابن عساكر

وسلم) عن حجة الوداع نهى أصحابه عن شجرات بالبطحاء متقاربات أن

ا الناس قد نبأنيأيهّ  :مّ قام، فقالينزلوا حولهن، ثمّ بعث إليهم، فصلى تحتهم، ث

اللطيف الخبير أ�ه لم يعمر نبي إلا مثل نصف عمر الذي يليه من قبله وأني

وإني مسؤول وأ�تم مسؤولون، فماذا أ�تم ،لأظن أن يوشك أن أدعى فأجيب

:نشهد أ�ك قد بلغت ونصحت وجهدت فجزاك االله خيراً، قال :قائلون، قالوا 

،وأنّ جنته حق ،عبده ورسوله � ألا االله وأنّ محمداً أ�ستم تشهدون أن لا إ

وأنّ الساعة آتية لا ريب ،وناره حق وأنّ الموت حق وأنّ البعث بعد الموت حق

� أشهد، :بلى نشهد بذلك، قال :وأنّ االله يبعث من في القبور، قالوا  ،فيها

.٩/٨٩، ٩/٨٨، ٥/١٨) شرح مشكل الآثار: ١(

.١/٦٣٠) كتاب السنة (لابن أبي عاصم): ٢(

تاريخ دمشق:وذُكِر في  ،٢٦٨٣، ح٣/٦٧) أخرجه الطبراني باختصار في المعجم الكبير: ٣(

بطوله. ٩/١٦٤، وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد: ٤٢/٢١٩



      
٨٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

أولى بهم من أ�فسهمأيها الناس إنّ االله مولاي وأ�ا مولى المؤمنين وإني  :ثمّ قال

أيها :فمن كنت مولاه فهذا مولاه � وال من والاه وعاد من عاداه، ثمّ قال

وإنكم واردون على الحوض حوضي أعرض مما بين ،الناس إلي فرط لكم

وإني سائلكم حين تردون عليّ ة،فيه عدد النجوم قدحان فض ،بصرى وصنعاء

لثقل الأكبر كتاب االله سبب طرفه بيدعن الثقلين فانظروا كيف تخلفوني فيهما ا

وعترتي ،فاستمسكوا به ولا تضلوا ولا تبدلوا  ،االله عز وجل وطرف بأ�ديكم

أهل بيتي فإنه قد نبأني اللطيف الخبير أنهما لن يتفرقا حتى يردا عليّ حوضي).

.)١(ولنذكر عدة إيضاحات حول ثبوت هذه الواقعة ودلالاتها

) وقد اختصرنا الحديث عن ثبوتها لوضوحه فكان موضوع الإيضاح الأوّل، وكانت باقي١(

ات حول دلالة الحديث والعناصر المؤثرة فيه.الإيضاح



  
٨٣ 

  حول ثبوت هذه الواقعة

  

  

  

  

  

  

 الأوّل الإيضاح

 الواقعة هذه ثبوت لحو

  

  

  

قعة هذه ثبوت حول  الوا

  وفيه نقاط:

  الاتفاق على ثبوتها. .١

تر والصحيح. .٢ قعة بالثبوت التاريخي والمتوا   ثبوت الوا

  متن الحديث. .٣

  عوامل حفظ هذه الواقعة رغم مساعي كتمانها وتحريفها. .٤



          
٨٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  

  

  

  

  

  

    



  
٨٥ 

  حول ثبوت هذه الواقعة

  وفيه نقاط:

  النقطة الأولى:

لا شك لدى علماء المسلمين في ثبوت هذه الواقعة وأصل ما جاء فيها من 

)، فأوردها عامة أهل السيرَ في أحداث السيرة عقد الولاء للإمام عليّ (

النبوية في أحداث شهر ذي الحجة من السنة العاشرة، وتلقاه الجميع تلقي 

وم في عداد الأحداث التاريخية الكبيرة من هذا حدث تاريخي ظاهر ومعل

  القبيل.

وكذلك قد نقلها أهل الحديث في كتبهم وصححها عامة علماء الحديث 

  ).ونقاده فيما اهتموا به من السيرة أو أ�فوه في فضائل الإمام عليّ (

هذا وقد انفرد نادر من أهل السيرة والمحدثين بإهمال هذه الواقعة، ولكن 

 يعني النفي كما هو مقرر لدى أهل العلم كافة، ولذلك فهو لا يعني الإهمال لا

وجود خلاف في الموضوع ولا ينفي وضوح ثبوت الحديث وفق المقاييس 



          
٨٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  المعتمدة.

فمن النادر بين أهل السير ما صنعه ابن هشام في السيرة النبوية التي هي 

والإيجاز، لسيرة ابن إسحاق، فحذفها من سيرته بعنوان التخليص  اختصار

فأوجب التعجب من صنيعه هذا، رغم أنّ الإعراض في مثله لا يعتبر إنكاراً 

قعة عند علماء التاريخ، لكن ذلك أمر لا يجوز مثله بحال فإنّه إخلال  لهذه الوا

قعة والخطبة وهي  بالمنهج وبمقتضيات الأمانة، ولا يصحّ إهمال مثل هذه الوا

سلمين، لا سيما أنّ بناء التاريخ على حدث جماهيري عام حضره الآلاف من الم

ذكر الأحداث المعهودة دون المشاحّة في رجال الإسناد كما هو دأب المحدثين 

  من أصحاب الصحاح كما هو معلوم لأهل الممارسة.

ومن النادر بين أهل الحديث إعراض البخاري عن إيراد هذا الحديث من 

قاد المتقدمين كالذهبي وقد استدركه عليه جماعة من الن ،دون قدح صريح

، وقالوا إنّ الحديث صحيح على شرطه بمعنى أنّ )١(والمتأخرين كالألباني

الرجال الذين رووه قد روى لهم البخاري في صحيحه، ولم يكن له أن يهمل 

  هذا الحديث بتاتاً.

قعة لا يدلّ على  وينبغي الالتفات في هذا السياق إلى أنّ عدم ذكر الوا

ها كما هو معروف عند أهل فنّ الحديث، إذ قد علم من إنكارها ونفي صحت

                                                                                       

 .٤٣٣ـــ  ٤٣٢التحف شرح الزلف:  ،٤/٣٣٠سلسلة الأحاديث الصحيحة:  ) لاحظ:١(



  
٨٧ 

  حول ثبوت هذه الواقعة

خلال المقارنة والممارسة والتـأمّل أنّ للإعراض عن ذكر الحديث أسباباً لدى 

بعض أهل الحديث كالبخاري غير الشك في صحته مثل تجنّب تمسّك أهل 

البدع به، وكانت خطبة الغدير هي المستمسك الأهم لإمامة أهل البيت 

)تبرت بدعة لدى مدرسة الخلافة.) التي اع  

ـــ كما ذكرنا ـــ  قعة حالة نادرة، لكنها لا تعني  وأ�اًّ كان فإنّ إهمال هذه الوا

  إنكار صدورها ممن أهملها عند أهل العلم.

قعة،  نعم، ربما وقع موقف شاذ صريح في التشكيك في ثبوت أصل الوا

للنقد في هذا وهو ما صدر من ابن تيمية في بعض كلماته فوقع موضعاً 

ً عن الموازين العلمية، واعتُبر سببه ضرباً من )١(الموقف ، واعتبر خروجاً ظاهرا

  التسرّع، وقد يكون منشأه التحوّط لسلامة الاعتقاد بمدرسة الخلافة.

وقد عهدت من ابن تيمية زلات متعددة من هذا القبيل في شأن الروايات 

روف لمن سبر منهجه، وقد )، وذلك معالتي ترد في فضائل أهل البيت (

  انتقده العديد من أهل العلم من بعده.

ـــ في أوساط  ـــ فيما أعلم  هذا، وقد انقرض مثل هذا الموقف النادر والشاذ 

قعة  المسلمين، فقد اتفق جميع علماء الحديث وأهل الفن فيه على صحة هذه الوا

  وخطبتها وفق الموازين العامة للجرح والتعديل.

                                                                                       

 ) لاحظ كلام الألباني في موقف ابن تيمية في سلسلة الأحاديث الصحيحة.١(



          
٨٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

نّ هذا الأمر لهو متفق عليه بين علماء الحديث ممن إالقول ولذلك يمكن 

قعة بنحوٍ ما، فهناك من أوردها في كتابه الذي أّ�فه  تعرض لتقييم رواية هذه الوا

في الأحاديث الصحيحة والحسنة، ومَن قيّمها في التعليق على كتب الحديث 

أ�كر اعتبار  وشرحها، أو مَن تطرّق لها ضمن مباحثه الكلامية، فلا تجد أحداً 

أ ح علماء الفن بأ�ه غير جارٍ على الموازين العلمية ونشهذا الحديث عدا شاذٍّ صرّ 

  من عدم المراجعة والاطلاع على طرق الحديث. إنكاره

قعة شهادة نافية لثبوتها لدى أحد  وليس في عدم رواية البخاري لهذه الوا

 ،الناس أو بعض المبتدئينمن صيارفة الحديث ونقاده، وإنّما ذلك مما يظنه عوام 

أو يتمسك به بعض أهل العصبية والجدال، لأنّ من الواضح للغاية بالمتابعة 

والمقارنة أنّ البخاري ومسلم لم يستوعبا كل الأحاديث الصحيحة على شرطهما 

وتركا بعضها، والدليل القاطع الواضح على ذلك هو ورود كثير من الأحاديث 

ها اها وأورداا بها الأحاديث التي صححيالتي رو التي تركاها بعين الأسانيد

ا لهم بأعيانهم، وواقعة الغدير من مصاديق هذه ووبرواية الرواة الذين رو

فإنّ العديد من طرقها صحيحة وفق شروط البخاري ومسلم كما صرّح  ،الحالة

  .)١(به جماعة من أهل العلم، ومنهم الذهبي والألباني من المتأخرين

                                                                                       

من القول بغير ) وربما تصدى بعض المبتدئين في العلم ممن لا ممارسة له في شيء، أو لا يتحرج ١(

لبيان عدم اعتبار هذا الحديث اعتماداً على منهج خاطئ وواهم لم يستكمل أدوات العلم،  ،علم

  وذلك من جهات عديدة:
 



  
٨٩ 

  حول ثبوت هذه الواقعة

                                                                                                                                                                                                                      

أ�هّ يهمل تصريحات أئمة الحديث بصحة الحديث تعيناً، بل تواتره، حتى الذين يستعين  أوّلاً:

لباني، ولا ضير من مخالفة الباحث بأقوالهم في تضعيف بعض طرق الحديث ورجاله كالمحدث الأ

لأهل العلم عن اجتهاد ناضج، ولكن لا يصح بحال إيهام المخاطبين والناظرين بأنّ هذا 

الاجتهاد متعين وفق قواعد البحث الحديثي المعتمد عند أهله، فعلى الباحث أن ينقل بصدق 

  حجم الإذعان بصحة الحديث.

قعة في صحيح البخاري وعلى عدم وجود لفظة (ومن أ�هّ يعوّل على عدم رواية هذه وثانياً:  الوا

كنت مولاه فهذا عليّ مولاه) في صحيح مسلم، وهذا التعويل خطأ فاحش عند النقاد؛ لأنّ من 

ضح لديهم بالممارسة أن ترك الحديث لا يدل على أي مؤشر سلبي عليه بالضرورة لدى  الوا

مما لا مجال للشبهة فيها بوجه  ورجالهما ادهمالبخاري ومسلم بدليل تركهما روايات مروية بأساني

قعة  يعتمد عليه عند النقّاد، والحال في واقعة الغدير كذلك فقد صحّح النقّاد قديماً وحديثاً الوا

  ببعض طرقها وفق شروط الشيخين.

وبعد فإنّ الشيخين وإن اشتهر أنّ لهما شروطاً مشددة إلا أ�هّ يتضح بملاحظة ما ذكروه في تفصيل 

  بتاتاً. اوبيانه ابمذاقٍ شخصي للغاية لم يستطع النقّاد شرحه ةً مرهون تك أنّ هذه الشروط كانذل

أنّ مبنى المناقشة المعروضة في بعض طرق الحديث هو وجود ملحظ ناقد على بعض الرواة  وثالثاً:

ولا ولو من قبل بعض الرجاليين من غير الثقات، إلا أنّ البناء على هذا المنهج ليس صحيحاً 

مقبولاً باتفاق أهل العلم، ولو بني على الأخذ به لزم إسقاط روايات كثيرة حتى مما اتفق عليه 

أهل العلم في الفقه والسيرة، بل بعض ما ورد في الصحيحين؛ لأنّ في إسنادها من وقع فيه بعض 

تى بعض الكلام في كتب الجرح والتعديل، ويعلم أهل العلم أنّ كثيراً من مشاهير أهل العلم ح

أئمة المذهب أو الحديث مثل أبي حنيفة ومالك والثوري والبخاري وغيرهم قد وقع في شأنهم 

  بعض التوصيف الناقد.
 



      
٩٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

والوجه في عدم قبول ذلك أنّ أ�واع الملاحظات على الرواة مختلفة ومستوياتها متعددة، كما يعبرّ 

مع بين الشهادات المختلفة فيعن ذلك اختلاف تعابير علماء الجرح والتعديل في حقهم، أو الج

حقهم، فهناك من يكون بعض السوء في حفظه، أو بعض اللين في نقله، أو إسقاط الوسيط الذي

هد والمتابعات، ولذلك يعوّل على روايته إذا اقترن تتلقى الحديث منه، ومثله يقوى بالشوا

ا عنهميل مقترنين أو روا عن بعض الرجايبشاهدٍ، وقد عمل البخاري ومسلم على هذا المبدأ فرو

هد والمتابعات، (وقد ذكروا العديد من الاستشهادات للبخاري مثلاً في تهذيب الكمال في الشوا

)، ومن متابعات مسلم مثلاً في٦/١٨٢وغيرها)  وفي سير أعلام النبلاء ( ٤٩٣و ٢/٣٥٠(

)).٦/٣٤٤وغيرها) وفي سير أعلام النبلاء ( ١٢/٤٧٥، ٤/٢٠٠تهذيب الكمال (

قعة بجنب تصحيح بعضها علىو قد صرّح عامة النقّاد الذين تطّرقوا لنقد بعض أسانيد هذه الوا

هد والمتابعات الموجودة لها ولا يؤدي إلى عدم الاعتبار بها،  أنّ ضعف بعضها الآخر ينجبر بالشوا

نهج ولوازموهذا أمر لا محيص عنه لمن كان ممارساً في التراث، وإنّما يفرط في النقد من لا يعرف الم

الأمور وملزوماتها.

قعة الغدير عن حبيب ومن أمثلة تصحيح الحديث بالمتابعات ما قيل مثلاً عن رواية الأعمش لوا

بن أبي ثابت عن أبي الطفيل عن زيد بن أرقم من: (أنّ حبيباً كان مدلّساً وقد عنعنه، لكنه لم يتفرد ا

صحيح على شرط :البخاري، وقال الحاكم به فقد تابعه فطر بن خليفة بإسناد صحيح على شرط

الشيخين، وسكت عنه الذهبي، وقال عنه الهيثمي: رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح غير فطر 

وتابعه أ�ضاً سلمة بن كهيل أخرجه الترمذي بإسناد صحيح على شرط ،بن خليفة وهو ثقة

الشيخين).

أ�وب عن طاووس عن عمرو بن سعيدوقيل في رواية النسائي واقعة الغدير عن طريق هانئ بن 

قال عنه ابن سعد: فيه ضعف، وذكره ابن حبان في الثقات، اً ) في الرحبة: (إنّ هانئعن عليّ (

هد والمتابعات). فهو ممن استشهد به في الشوا



  
٩١ 

  واقعةحول ثبوت هذه ال

                                                                                                                                                                                                                      

وقيل في رواية جماعة واقعة الغدير منهم عبد االله بن أحمد في زوائد المسند من طريق شريك بن 

لقاضي عن أبي إسحاق عن سعيد بن وهب وعن زيد بن يثيع عن عليّ في الرحبة: عبد االله ا

هد وقد تابعه شعبة وغيره).   (شريك سيئ الحفظ وحديثه جيد في الشوا

وقيل عن رواية الطبراني واقعة الغدير من طريق إسماعيل بن عمرو عن مسعر عن طلحة بن 

(قال الهيثمي في إسناده لين، لكن  مصرف عن عميرة بن سعد عن أ�س بن مالك وأبي هريرة:

يقويه أنّ له طرقاً أخرى عن أبي هريرة وأبي سعيد وغيرهما من الصحابة). (لاحظ: السلسلة 

ل النقّاد في منهج تقييم الحديث، وعلى هذا ٤/١٧٥٠الصحيحة للألباني  )، فهذه نماذج من أقوا

  المثال فقِس.

حاديث على أنّ في رواة الحديث كوفيين، ولا ثقة وربما اعتمد بعض المبتدئين في تضعيف بعض الأ

على رد تبأهل الكوفة في الحديث لميلهم إلى التشيع استشهاداً بأقوال وردت بمناسبات خاصة ولم 

  العموم.جهة 

وهذا القول أ�ضاً ناشئ من عدم المتابعة والممارسة؛ لأنّ أهل العلم الممارسين يعلمون أ�هّ مهما قيل 

  ه لا يمكن أن يقدح في إثبات واقعة الغدير؛ وذلك..في هذا الشأن فإنّ 

قعة أسانيد من غير طريق الكوفيين، مثل بعض طرق الحديث عن سعد بن أبي  أوّلاً: أنّ لهذه الوا

  وقاص.

قعة من طرق الكوفيين لهو هنا بدرجة لا يمكن فيها تطبيق هذه  وثانياً: أنّ حجم أسانيد هذه الوا

  طبق ذلك في بعض الروايات المفردة.المقولة، وإنّما يمكن أن ي

قعة ونحوها من فضائل أمير المؤمنين ( وثالثاً: ) ترجع أنّ كثرة أسانيد الكوفيين إلى هذه الوا

إلى عوامل طبيعية لا تدعو إلى الشك والريبة عند المتأمّل في تاريخ تدوين الحديث في الكوفة 

لك الأحاديث كانت قد ثبتت من قبل الإمام ة، وذلك أنّ قسماً من تينوأسباب اختلافها عن المد

) بالكوفة، أو استشهد عليها الصحابة فيها كما لاحظنا في واقعة الغدير، وحيث إنّ الإمام (
 



      
٩٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

النقطة الثانية:

إنّ مستوى اعتبار هذا الحديث ليس مقصوراً على الخبر الصحيح

باصطلاح علماء الحديث، بل يرقى إلى مستوى الحدث التاريخي المشهور، بل

تر كما صرّح بذلك جماعة من المحدثين النقّاد من أهل السنة. إلى الخبر المتوا

)كان قد نزل في الكوفة بعد تولي الخلافة وحدّث بها فروى أصحابه وسائر الناس بالكوفة (

بقه من جهةخطبه وأحاديثه، وكان كثير من أحاديثه يدور حول تع ريف الناس بنفسه وسوا

قفه في تلك الفتن الكبيرة، لا اقتضاء ما كان فيه من الفتن لبيان مثل ذلك حتى يثق الناس به وبموا

سيما أنّ تلك السوابق كانت مسكوتاً عنها بطبيعة الحال في زمان الخلفاء من قبل.

من الأ�صار والمهاجرين الذين كما أنّ قسماً آخر من أحاديث أهل الكوفة كان من قبل الصحابة

) وشاركوا في القتال معه مثل أبي سعيد الخدري وأبي الطفيلوفدوا على الكوفة مع الإمام (

ها لدواعٍ أخرى، وهؤلاء وجدوا في ظل خلافة الإمامفيوغيرهما، كما نزل آخرون من الصحابة 

) ًء بقه مما لم يحدثوا بها تتيح ) أجوا من قبل في خلافة من سبقه، كما الحديث في فضائله وسوا

) خلق ـــ حتى بعد في الكوفة في أ�ر خطب الإمام ( )(أنّ انتشار التشيع لأهل البيت 

ءً  ملائمة في الوسط الاجتماعي فيها للحديث عن مثل ذلك، وهذا أ�ر يظهر بتأمّل شهادته ـــ أجوا

تاريخ تدوين الحديث ورجاله في الكوفة.

ني على إسقاط روايات أهل الكوفة لسقط كثير من روايات الصحيحين وغيرهماأ�هّ لو بُ ورابعاً: 

مما وقع الاتفاق على العمل به لا سيما في المذهب الحنفي والشافعي والحنبلي، ولكن بعض

المبتدئين ممن لم يدرس العلم على أصوله يتمسك بها في غير موضعها ويطبقها في غير محلها،

انيد الكوفيين تفصيلٌ، ولا يسعنا توضيح الموضوع بأزيد من ذلك.وللحديث عن الطعن في أس



٩٣
حول ثبوت هذه الواقعة

ه على ذلك أنّ بعض المحدثين وأصحاب السير خصّه بكتاب مفردوينبّ 

منهم:

حيث بلغه ،الطبري صاحب التاريخ والتفسير، وهو من أئمة الفقه .١

تشكيك بعضهم في هذا الحديث، فاهتمّ بإثباته وأّ�ف فيه كتاباً مفرداً في

.)١(جزأ�ن

طرق ابن عقدة الزيدي وهو حافظ مشهور، فقد قيل إنّه استوعب .٢

الحديث، وقد وقف عليه ابن حجر العسقلاني وقال عن طرقه: (منها صحاح

، واهتمّ جماعة من أهل النظر والتتبع برصد طرق رواية هذه)٢(ومنها حسان)

قعة ورواتها وشواهدها في التاريخ والأدب .)٣(الوا

وتوضيح ذلك أنّ هناك ثلاثة أ�واع من الطرق معهودة لثبوت الوقائع

ــ:والأقوال  قعة بها جميعاً ـ ـــ وقد ثبتت الوا

هو الطريق التاريخي، والمراد به أنّ الواقعة الاجتماعية العامة الطريق الأوّل:

يحصل الوثوق برواتها وفق المعتاد في رواية التاريخ ما لم يكن هناك معارض لها،

بالنظر إلى أنّ خلق واقعة واسعة بهذا الحجم التي حضرها عشرة آلاف من

ت الأال ف، وفيهم جمهور المهاجرينولرجال على أقل تقدير، وقيل بل عشرا

.٥/٢٢٧) لاحظ: البداية والنهاية (ابن كثير): ١(

.٦/٢٨٢فيض القدير شرح الجامع الصغير للمناوي: ) لاحظ: ٢(

) ومن أ�رز هؤلاء صاحب عبقات الأ�وار ثم العلامة الأميني صاحب كتاب الغدير المعروف.٣(



      
٩٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

والأ�صار من غير أن تكون قد وقعت أصلاً، أو تحريف نصوصها إلى غير

مظنة للانكشاف أو الريبة في شأن الراوي، وذلك مما يتجنبه الرواة ،وجهها

حتى كثير من الضعفاء منهم، وليس هناك من حديث معارض ينفي هذه

قعة.ا لوا

ل عموماً في إثبات أحداث السيرة النبوية، فإنهّا لمعوَّ وعلى هذا الطريق يُ 

غالباً، بل هي أخبار مراسيل رواها الإخباريون عن ثقةٍ  ثقةً  رواية مسندةً  وَ رْ تُ 

المعنيون بالسيرة في سياق حكاية التاريخ.

ارد أنوهذا الطريق يتحقق بوضوح في شأن خطبة الغدير، لأنّ من غير الو

تكون حكاية واقعة استثنائية وقعت في أ�ناء الطريق بهذا الحجم الواسع الذي

يدّعى فيها حضور أ�وف من الناس بما فيهم عامة الوجوه والقادة من رجال

لأمرٍ لم يقع بتاتاً، وهذا أمر ظاهر وفق قواعد ملفقةً  المهاجرين والأ�صار حكايةً 

قعة إنما  هي من قبيل الوقائع الكبيرة التي لا يتأ�ىإثبات التاريخ، فهذه الوا

تزويرها في عصر قريب منها كما هو الحال في الحروب والغزوات الكبرى.

قع أنّ حديث الغدير أولى بالثقة من كثير من حوادث السيرة النبوية والوا

التي يعتمدها عامة المؤرخين والمحدثين وأصحاب السير، لأنّ حجم هذه

قعة أوسع، ومؤشر ت كذبها لو كانت كاذبة ستكون أوضح من الوقائعالوا ا

الأخرى، لا سيما أنها تضمّنت موضوعاً حساساً وخطيراً لدى جمهور

.المسلمين



  
٩٥ 

  حول ثبوت هذه الواقعة

وينتمي الطريق التاريخي في الحقيقة إلى نوع أعم، وهو الطريق الذي  ،هذا

ارات يعوّل فيه على احتفاف الخبر بالقرائن المؤكدة بأ�واعها المختلفة من الاعتب

  التاريخية وتعدد الرواة وإذعان المؤرخين غير المتهمين والشواهد الأخرى.

هو الطريق الروائي المنقول على سبيل التواتر، والمراد به أن  الطريق الثاني:

تتعدد حكاية الخبر من طرق متعددة يوثق بأنهّا لا تنشأ عن أصل واحد، وقد 

  اقتفى بعضهم أ�ر بعض آخر.

) نوعاً واتر في أحداث السيرة النبوية وأقوال النبي (ومعرفة تحقق الت

بحاجة إلى الاطلاع على تاريخ الحديث ومصادره وأحوال الرواة في الجملة، 

ـــ في بادي النظر ـــ وضع الحديث ابتداء  وإلا احتمل الناظر البعيد عن مثل ذلك 

راءت له طرق من قبل واحد، ثمّ اقتفاء الضعفاء إياه وإسناده إلى آخرين حتى ت

  مستقلة وهي ليست كذلك، بل الأصل فيها شخص واحد قد وضع الحديث.

وقد ثبت تواتر حديث الغدير في جملة (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه) 

الذين اطلعوا على سعة طرقه  )١(جماعة من النقاد من محدثي أهل السنةعند 

ً ب معرفة علوم ومصادره، وهو أمر ظاهر شريطة أن يكون الباحث مجهزا

  .أشرناالحديث وتاريخه ومصادره وطبقات الرواة وأحوالهم كما 

                                                                                       

في كتاب الغدير (الأميني):  أهل السنةّصيل تواتر حديث الغدير عند علماء ) يلاحظ تف١(

  وما بعد. ١/٢٩٤



      
٩٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

وهو الطريق الروائي المعتمد ويوصف بالصحيح أو الطريق الثالث:

الحسن، وهو عند المحدثين على ضربين:

ق المعتمد على الثقة بآحاد الرواة في جميع طبقات الإسناد المتصليالطر .١

).حتى ينتهي إلى النبي (

ومن البديهي عند المحدثين النقاد تماميّة هذا الطريق في شأن واقعة الغدير،

مهما تشدّد الباحث في قبول الرواية واعتبر شروطاً أشد في قبولها، ولذلك

ـــ بثبوت هذه الواقعة على شروط البخاري ـــ كما قدّمنا  صرّح جماعة من النقّاد 

لى بالثقة من جلّ روايات، بل هذا الحديث أو)١(ومسلم في الصحيحين

الصحيحين حسب أدنى مقارنة بين طرقها وأوصاف رجالها، ولذلك صرّح

) وهذه الشروط هي كما يلي:١(

شرط نصّ عليه الشيخان وهو ثبوت اللقاء عند البخاري، والاكتفاء بالمعاصرة مع إمكان الأوّل:

اللقاء عند مسلم.

ء. شهرة الراوي بطلب الحديث والعناية الثاني: به، وهو شرط حدس به من خلال الاستقرا

اعتبار حفظ الراوي وملازمته لشيخه ولو مدة يسيرة عند مسلم، وينتقي البخاري ممن الثالث:

التقى مدة يسيرة بعضاً دون بعض من دون استيعاب للجميع ولا ترك للجميع، وهو شرط

ء أ�ضاً. حدس به بالاستقرا

بع: لكثيرين ينظر إلى إتقانه وكثرة روايته، وما إذا كان يتحمل تفرده أمأنّ الثقة إذا انفرد عن ا الرا

ء. لا، وهو أ�ضاً شرط عرف بالاستقرا



  
٩٧ 

  حول ثبوت هذه الواقعة

بصحة العديد من طرق  )١(غير واحد من أهل العلم كالذهبي وابن حجر

  الرواية، بينما توقف بعضهم في صحة بعض أحاديث الصحيحين.

خلال من  اً الطريق المعتمد على تقوية الطرق الحسنة بعضها بعض .٢

  الشواهد والمتابعات وفق ضوابط محددة في علم دراية الحديث.

لا يندرج به الحديث عندهم في عنوان وثين وهذا طريق معروف عند المحدّ 

فهم قد يعتمدون على  ،الصحيح لذاته، ولكنه يوصف بأ�هّ (صحيح لغيره)

حديث الراوي من جهة اقترانه بغيره أو ورود طريق آخر يشهد له ويساعد 

  ليه.ع

ئط الثقة  وجملة من طرق واقعة الغدير هي طرق حسنة واجدة لشرا

  بالتقوية والمتابعات كما ذكره النقّاد.

  النقطة الثالثة:

) في واقعة الغدير على أجزاء متعددة لقد اشتملت خطبة النبي (

  :والأركان فقرتان ،ناركأبعضها ممهدات أو متممات ولواحق وبعضها 

: فقرة الولاء وهي: (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه)، وهذا هو همااحدإ

  المحور الأساس للحديث.

                                                                                       

 .٤٣٣ـــ  ٤٣٢التحف شرح الزلف: ، ٤/٣٣٠) لاحظ: سلسلة الأحاديث الصحيحة: ١(



          
٩٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

هما: فقرة التمسّك بالثقلين، وهذه أ�ضاً فقرة أساسية جاءت في توثاني

  الحديث قبل فقرة الولاء.

وقد اختلفت طرق الحديث فيما تضمّنت حكايته من ركني الخطبة وهما 

  .ما ومتمماتهماوسائر ممهداته الولاء وفقرةالثقلين  فقرة

فاقتصر بعضها على فقرة الثقلين في الحديث التي تتضمّن الأمر بالتمسك 

  بالكتاب والعترة للوقاية من الضلالة.

  واقتصر بعضها الآخر على فقرة الولاء (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه).

  ايتها.واشتمل بعضها على جمل إضافية تصف ابتداء الخطبة ومقدماتها ونه

والقاعدة المعروفة عند كافة أهل العلم أنّ ما اشتمل على زيادة يعتبر أكمل 

عنها ويكون حجة على إثباتها، ولا يكون عدم اشتمال بعض آخر عليها  مما خلا

 ،نافياً لوجود الزيادة، لأنّ اقتصار الرواة على إيراد بعض الكلام أمر متعارف

لاسيما أنّ من المعلوم أنّ ما صدر من النبي ونقل شيء لا يدل على نفي ما عداه، 

) في غدير خم كان خطبة خطب بها ولم يكن جملة أطلقها، فكان مؤلفاً من (

  جمل عديدة بطبيعة الحال.

هذا، وقد يكون للاقتصار على بعض الحديث دواع طبيعية للإيجاز 

عاً مثل مسلم في صحيحه تب ـــ والتلخيص، إلا أنّ من الملفت إهمال بعضهم

لفقرة الولاء التي هي لبّ الحديث ومركزه والغاية التي أراد  ـــ لبعض مشايخه

): ) الانتهاء إليها في الخطبة بحسب سياقها، وتلك هي قوله (النبي (



  
٩٩ 

  حول ثبوت هذه الواقعة

فاقتصر مسلم على رواية فقرة حديث  ،(من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه)

ذي روى عنه جماعة هذا الثقلين منه رغم أ�هّ رواه من طريق زيد بن أرقم، ال

الحديث مشتملاً على هذه الزيادة وفق شروط مسلم في الصحيح، على أ�ه روى 

التذكير بفيه الثقلين، ولكن استبدل التمسّك بأهل البيت  رَ كَ ذَ  هذه الفقرة بلفظٍ 

بأهل البيت فقط، رغم أنّ المشهور في رواية زيد بن أرقم وغيرها في لفظ 

  .)١(سياق الحديثبوهو الأ�سب الحديث الأمر بالتمسّك، 

وقد صحّ ذلك من رواية زيد بن أرقم من طرق أخرى صحيحة على شرط 

  مسلم، ولكنه لم يشأ أن يورد الرواية بتلك اللفظة.

قع أنّ تغييب أهل البيت ( وفق ما تشير  ـــ ) عن الموقع الملائم لهموالوا

لعلمي والمعنوي إليه نصوص الكتاب وتدلّ عليه نصوص السنّة من التميز ا

ـــ والسياسي في شأن النصوص والوقائع  ظاهرة محسوسة بسهولة ويسرأدّى إلى  ـ

ة طرقها، وتقطيعها، إهمال النصوص المتعلّقة بهم، وقلّ  المتعلقة بهم، وهي

  وتخفيف صياغاتها.

لكن مع ذلك بقيت جملة من تلك الوقائع والنصوص محفوظة بطرق 

  سلم.معتبرة تقوم بها الحجة على الم

  

                                                                                       

 .٢٢) لاحظ في بيان مناسبته الإيضاح الثالث، العنصر ١(



         
١٠٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

بعة: النقطة الرا

قعة وأخواتها من إنّ هناك عدة عوامل ساعدت على حفظ هذه الوا

) في هذه الأمة، وساعدتالأحاديث المهمة الواردة في مكانة أهل البيت (

والساسة بعدعلى بقائها في مقابل التحديات التي واجهتها من قبل الخلفاء 

) من المنع من تدوين الحديث ونشره على وجه عام، ثمّ ما يختصالرسول (

) على وجه خاص، ومن أهم تلك العوامل:بفضائل الإمام عليّ (

) في) عن أهل البيت (وقوع بعض أحاديث النبي ( الأوّل:

ً مخططاً  ،وقائع تاريخيّة جماهيريّة )النبي ( من قبل له وهو فيما يبدو كان أمرا

لأجل بقائها.

قعة جزءاً ومن مصاديق تلك الوقائع واقعة الغدير، فقد كانت هذه الوا

حدثاً جماهيرياً ذا ملابسات فارقة، ولم تإذ كان ؛)مشهوداً من سيرة النبي (

يكن قولاً حدّث به بعض أصحابه، ولا حدثاً اعتيادياً في المسير، بل كان حدثاً

لأجله الطريق بعض الشيء، وجمع لإلقائه من حضر حتىمفاجئاً قيل إنه غيرّ 

قعة في التاريخ، ويبدو في خصوص هذه عرف المكان وهو غدير خم بهذه الوا

قعة أ�هّ ( ) كان معنياً بهذا النوع من الاهتمام الخاص ليكون حدثاًالوا

ومن بعدهم، وإذا كان نادر من الحاضرينتاريخياً يتعذر محوه من ذاكرة 

لسير كابن هشام في السيرة النبوية قد تجرّأ على حذفه فقد ارتكبأصحاب ا



  
١٠١ 

  حول ثبوت هذه الواقعة

  خطأ فاحشاً كما تقدم.

)؛ كما تصدى لذلك أمير المؤمنين إحياؤها مِن قبل أهل البيت ( الثاني:

بعد توليه الخلافة في خطبه التاريخية التي أ�قاها على جمهور أهل الكوفة 

) إذ رووا هذه ذريته (المجموعة في نهج البلاغة، ومثل ذلك فعل 

  النصوص وأكدوا عليها.

ولو نظرنا إلى واقعة الغدير فإننا نجد بالنظر في كتب الحديث عند جمهور 

في  اوقد استشهد عليه ،أ�رز رواة واقعة الغدير كان )الإمام ( المسلمين أنّ 

من كان يحضره من الصحابة فشهد له العديد منهم،  )١(واقعة معروفة بالرحبة

هؤلاء كلهم من جملة رواة الحديث، على أنّ الراوي للحديث لم يذكر أسماء  فعدّ 

علم أسماءهم من الصحابة تُ )، ولذلك قلّ عدد من أكثر من شهد له (

  بالقياس إلى من كان يشهد بذلك.

على أنّ من المعلوم أنّ واقعة الغدير كانت في حجة الوداع التي حج فيها 

وسائر الأقطار وكان فيها من المهاجرين والأ�صار جماهير المسلمين من المدينة 

ت الأل ف، ومن ثمّ فإنّه مهما وفكانوا أ�وفاً، بل قيل إنهم كانوا يبلغون عشرا

قعة، على أنّ ذِكْرَ الإمام ( ونلا يبلغ متعدّد الرواة فإنه ) عدد شهود الوا

قعة أدّى إلى تحرّي بعض الناس عنها بسؤال بعض الصحابة، وه ذا من لهذه الوا

                                                                                       

  وصححه الألباني بمجموع طريقيه.. ١/١١٩) لاحظ مثلاً: مسند أحمد: ١(



         
١٠٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

قعة عن زيد بن أرقم، فإنهّا جاءت في سياق أسباب رواية بعض الرواة للوا

) لها.التأكّد منها بعد رواية الإمام (

ـــ من خلالإنّ نصب الأمويين العداء لأهل البيت ( الثالث:  ً ) مبكرا

ـــ  ه الصحابة وسائر المسلمين على ذلك  سبهم، وتكفيرهم، وسعيهم إلى إكرا

دّ فعلٍ من بعض الصحابة لاحقاً، ومن المتوقع أنّ ذلك من أسبابأدّى إلى ر

فقد طلب معاوية من سعد أن يسبّ ،رواية سعد بن أبي وقاص لهذا الحديث

ً بعض ما شهده من أقوال النبي (الإمام ( ) المميزة في) فامتنع ذاكرا

فيوكذلك الحال  ،حقه، كما يظهر مما أورده مسلم في صحيحه وأحاديث أخرى

) الذي أشاعهرواية عبد االله بن عباس فقد جاء في مقام إنكار سبّه (

.)١(أمية من بعده بين جمهور المسلمين ومعاوية وبن

وجود روح الإنصاف والالتزام والتحري في فريق من أهل العلم الرابع:

ينفوا أصل �ذه الحادثـة أو يشككوا فيها، أو يتوسعوا من الجمهور أ�وا معه أن

) كماالمبررات المذهبية لكتمان الأحاديث الواردة في شأن أهل البيت ( في

كان شائعاً ومحموداً في أوساط جماعة واسعة من أهل الحديث؛ لأنهّم وجدوه

إنـكاراً غـير مـقبول للتراث التاريخي والحديثي المحفوظ عن السيرة النبوية،

حاديث وتوثيقها، ومخالفاًوخروجاً صارخاً عن الموازين العلمية في رواية الأ

.٧/١٢٠) لاحظ مثلاً: صحيح مسلم: ١(



  
١٠٣ 

  حول ثبوت هذه الواقعة

) في قرباه وأهل بيته مع ما اتفق عليه المسلمون من الأمر بمودة النبي (

)) فإنّ ذكر ما ورد من النبي ،( في حقهم وفي مكانتهم من جملة (

مصاديق المودة، حتى أنّ بعض أهل العلم تحمّلوا أذى كثيراً من المجتمع 

  ينثنوا عن رواية هذه الواقعة وحكايتها. المتعصب للخلفاء بالجهل، لكنهم لم

على أنّ هؤلاء العلماء الذين اهتموا برواية هذه الواقعة قد صرفوها 

) عن مفادها مضطرّين؛ كي لا ونحوها مما جاء في بيان مكانة أهل البيت (

ً لا يجوز المساس به بحال.   تمسّ شرعيّة الخلافة التي اعتبروها أمرا

قعة التاريخية على مرّ التاريخ من طرق جمهور فقد بقيت ه ،وأ�اً كان ذه الوا

المسلمين وثبتت ثبوتاً واضحاً لمن وقف على مداركها، واتفق عليها أهل العلم 

جميعاً، رغم عناية فريق من الحكام والرواة وأهل العلم بإخفائها لغايات 

  أنها لم تكن.لو سياسية أو مذهبية خاصة، وودوا 

ح ثبوت الحديث على هذا الإيجاز تعويلاً على ولذلك اقتصرنا في توضي

وضوح الأمر وجهود أهل العلم في إيضاح ذلك، ولو اقتضى الأمر أمكن أن 

نعقد له قسماً برأسه نفصّل فيه الطرق التاريخية والروائية لإثبات الحديث وفق 

الضوابط العقلائية العامة والضوابط المعروفة لدى أهل الحديث وعلماء الجرح 

  عديل.والت





 
١٠٥

  واقعة الغدير والقدرة على تحليل الحوادث

الحوادث تحليل على والقدرة الغدير واقعة

الثاني الإيضاح

الحوادث تحليل على والقدرة الغدير واقعة

 التاريخية والسياسية الاجتماعية

وفيه نقاط ثلاثة:

.واقعة الغدير حادثة ذات أ�عاد اجتماعية وسياسية .١

ماعية في معرفةأهمية المقدرة على تحليل الأحداث السياسية والاجت .٢

.الاتجاه الحق والباطل فيها

.)تأمّل المشهد السياسي في عصر النبي (

.)تأمّل المشهد السياسي بعد النبي (

.)تأمّل المشهد السياسي في زمان خلافة الإمام عليّ (

.تأ�ير القدرة على التحليل السياسي في فهم واقعة الغدير .٣





 
١٠٧

  واقعة الغدير والقدرة على تحليل الحوادث

إنّ واقعة الغدير تتأ�ف من حدث وخطاب، ولذلك فمن المهم أن نتأمّل

والإشارة إلى ما يلائم ،منهج فهم كل من الأحداث والخطابات على وجه عام

قعة ومؤدى الخط قعة وخطبتها للوقوف على حقيقة مغزى هذه الوا بةهذه الوا

) فيها، وفي هذا الإيضاح نتحدث عن منهج فهم هذهالتي أ�قاها النبي (

قعة كحدثٍ، لنتأمّل في الإيضاح اللاحق عن منهج فهم الخطاب الملُقى الوا

.فيها

نقاط ثلاثة: هناو

النقطة الأولى:

امة وهي ذات بعد سياسي على كل حال.إنّ واقعة الغدير حادثة اجتماعية ع

) تتأ�ف من فقرتين أساسيتينوذلك لأنّ الخطبة التي خطبها النبي (

كما تقدم:



          
١٠٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  فقرة إيجاب التمسك بالثقلين. .١

وهذه الفقرة تتحدّث عن مكانة (أهل البيت) بين الأمّة بشكل خاص 

عالم  والتمسك بهم كسبيل للأمن من الضلالة، وهذا المعنى ذو ظلال في

ـــ الذين قال  السياسة، فأيّ حاكم مستقبلي لا بدّ أن يحسب لرجال هذا البيت 

) قولته هذه ـــ حساباً كما يحسب الحكام دائماً حساباً لأصحاب فيهم النبي (

قع الدينية الذين يراهم الجمهور هداة في الدين وفي مقتضياته في الحياة.   الموا

  دلالات سياسية. ياً تتحدث عن أمر ذوهذه الفقرة أ�ض

  وذلك:

) وهو أنهّا تحدثت عن الولاء لشخصية سياسية في دولة النبي ( أوّلاً:

) أ�رز عصبة ) في زمان النبي ()، فقد كان الإمام (الإمام عليّ (

) قد صرّح بأ�هّ أخوه ووزيره ووصيه، ) وحماته، وكان النبي (النبي (

 اتطبعاً ذ هي )موقع القيادة السياسية كالنبي ( والوزارة لمن يكون في

) لن يخلو عن مغزى سياسي كما معنى سياسي، كما أنّ عقد الإخاء معه (

  يظهر بتأمل ذلك جيداً.

) على ) قد ارتكز في عقد الولاء للإمام (أنّ النبي ( وثانياً:

علّق بأمر أولويته بالمؤمنين من أ�فسهم، فإنّ ذلك يت يصلاحيته السياسية وه



 
١٠٩

  واقعة الغدير والقدرة على تحليل الحوادث

ه. تدبيره وقيادته للأمة وحقه في تقرير ما يرا

إذاً مضمون الخطبة في كل من فقرتيها سياسي أو ذو بعد سياسي، فتكون

قعة ذات مدلول سياسي، ويجب التعامل معها والتفطن لدلالاتها هذه الوا

واتجاهها وفق ما يلزم من العناية في شأن الأمور السياسية، والالتفات إلى ما

تكون هذه الأمور عرضة له من وجوه التأويل والتحريف، لا سيما إذا لم تكن

لمصلحة الخلفاء والحكام كما هو الحال في هذه الواقعة، إذ كانت الخلافة بعد

) عدا فترة وجيزة وهي خمس) عموماً في غير أهل البيت (النبي (

ها الإمام)، وستة أشهر بعدها حكم فيسنوات حكم فيها الإمام عليّ (

).الحسن (

النقطة الثانية:

ً ــــ ولو كان معاصرا إنّ من الضروري في تحليل أيّ حدث اجتماعي وسياسي 

أن يرتقي الباحث إلى مستوى من الوعي المناسب لتحليل هذا ا ـــ لحدث وماـ

له أمور خاطئة وقرأ الحوادث تيحتفّ به من ملابسات وحوادث، وإلاّ تراء

قع. قراءة غير صائبة وبعيدة عن الوا

وهذا أمر يجده أيّ إنسان نابه في الحياة المعاصرة عندما يتأمّل الحوادث



          
١١٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

الاجتماعية والسياسية التي يشهدها والأقوال التي يسمعها والغايات المنظورة 

  بها.

ولكنّ كثيراً من الناس في المجتمع لا يرتقون إلى هذه الدرجة بشكل 

مباشر، فهم لا يتقنون التحليل الاجتماعي والسياسي �ا يحدث وما يتعلق به من 

تبهم وغاياتهم ومطامحهم، ولذا يقع كثير منهم في فخ  تقييم الرجال ومرا

ة للاتباع، لأنهّم لا الانطباعات الخاطئة ويتّبعون على أساسها قيادات غير مؤهل

قع وتحليله على وجه مناسب. ءة الوا   يستطيعون قرا

وهناك من يعتمد في تحليل القضايا على أشخاص يثق بهم، فإن كانوا ممنّ 

علمهم وأخلاقهم وطلبهم للحقيقة  لاختبارهالوثوق  ون منهيستوجب

قع بذلك، وإن كانوا من الذين لا و سوفوبصيرتهم في الأمور فه  يصيب الوا

قعهم وخطابهم  يستوجبون الوثوق، ولكن اغترّ بهم من جهة عناوينهم وموا

  فإنّه يقع في الخطأ بطبيعة الحال. منه ومزاعمهم عن أ�فسهم دون تثبّت وتدقيق

ع الحق والباطل في الاتجاهات الاجتماعية  وهذا المعنى ينطبق في صرا

ي أو على أساس والسياسية على وجه عام حتى وإن لم يكن في المجتمع الدين

الخطاب الديني كما يلاحظه الناظر في المجتمعات غير الدينية، فهناك اتجاهات 

عديدة فيها، بعضها معنيّ بالصالح العام، وبعضها معنيّ بالغايات الشخصية، 

وجمهور الناس بين من يعتمد تحليل هذه الفئة أو تلك، كما يتحقق مثل ذلك في 

  المجتمع الديني.



  
١١١ 

  واقعة الغدير والقدرة على تحليل الحوادث

ير من النابهين قناعة فريق من الناس بقيادات تمارس وقد يستغرب كث

الكذب والتمويه والتلبيس في تسويق أ�فسها وتدّعي الغايات الحميدة 

بق السديدة.   والسوا

وليس ذلك إلاّ من جهة عدم ارتقاء هؤلاء إلى تحليل الأمور والحوادث من 

ع الناحية الاجتماعية والسياسية على وجه مناسب، ولو من جهة التسرّ 

  والانفعال والانخداع بالإعلام والشعارات المرفوعة.

ويعبرَّ في لغة النصوص الدينية عن مثل هذه الاختلافات بالشبهات والفتن 

) في )، وقد ذكر الإمام (كما يرد ذلك كثيراً في كلمات الإمام عليّ (

لى سبيل أنّ الناس ثلاثة: عالم رباني، ومتعلّم ع )١(كلام له ورد في نهج البلاغة

  نجاة، وهمج رعاع أ�باع كل ناعق..

ً للحق وواقفاً على ومراده ( ) بالعالم الرباني مَن كان مخلصاً متبصرا

  حقائق الأمور وتحليل الأحداث.

ت في تحديد الموقف الصائب ثبّ تكما أنّ المراد بالمتعلم على سبيل النجاة من ي

   من يوثق به وبتبصرّه للأمور.تاً كافياً ويزن الأمور بميزان صحيح فيميل إلىثبّ ت

ن إلى تصديق كل راية من دون تثبّت ووالمراد بالهمج الرعاع المتسرّع

  وبصيرة.

                                                                                       

  .٤٩٦لاحظ: نهج البلاغة: ) ١(



         
١١٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) في التعداد ذكر صنف رابع من الناس وهم أئمة الضلالوقد ترك (

وقادته الذين يتبعهم الهمج الرعاع، وهم الذين ذكرهم بعنوان (كل ناعق) لكنهّ

.لم يدخلهم في التعداد

أم لا. كانت فهذا أمر يجري في عامة المجتمعات الإنسانية دينيةً 

ولكن ينطبق ذلك بشكل خاص في المجتمع الديني، فالمجتمع الديني

قعة وتحديد بحاجة كبيرة إلى تحليل صائب للاتجاهات المتعددة والحوادث الوا

عمّن وتشخيص مَن يكون مؤهلاً بالثقة به ،المسار السليم عن المسار الخاطئ

لا يكون كذلك.

وإذا تأمّلنا المشهد الديني في أوساط المسلمين فإنّنا نجد في الساحة الدينية

فقونه خطابات متعددة وأشخاصاً مختلفين كل منهم يترأس جماعة يتبعونه ويوا

في التحليل الاجتماعي والسياسي للأمور والأحداث وما يترتب عليها من

استحقاقات.

ك منذ بداية الإسلام.وقد كان الأمر كذل

ولنضرب لذلك عدّة أمثلة حتى يتضح الموضوع.

وأسلوب تحليله. )(المشهد السياسي في عصر النبي  المثال الأوّل:

الوصف الذي أشرنا إليه) على هذا لقد كان المسلمون في زمان النبي (



  
١١٣ 

  واقعة الغدير والقدرة على تحليل الحوادث

) والمسلمين صعبة، كانت ظروف النبي ( كما يظهر من القرآن الكريم، إذ

فكانت تكتنفه ديناً جديداً مبتلىً بمحاربة عامة العرب له  الدين إذ كان هذا

ظروف الحرب والقتال والضيق، وهي ظروف تُولّد الشبهات والفتن بطبيعتها، 

وقد كان هناك منافقون يؤمنون بظاهر كلامهم ويبطنون الكفر في قلوبهم 

في أوساط المؤمنين ويثيرون أسئلة يجيبون عليها بأجوبة  ويلقون الشبهات

خاطئة، كما كان في المجتمع أهل الكتاب الذين كانوا يحسنون اللغة الدينية 

وكيفية المجادلة بالحق والباطل في الدين وأساليب التمويه والتلبيس والزيادة 

انه كل ذلك والنقصان بما يوقع الشبهة بين أوساط المسلمين كما حكى االله سبح

  في القرآن الكريم.

وكان هناك في المؤمنين من هو على حافة الإيمان، فهو يزلّ بأدنى شك 

ثر إيمانه فيقوى إيمانه وإذا أصابه ضرر إوشبهة، وقد يتأ�ر إذا أصاب مصلحة 

تراجع عن الإيمان أو تزلزل في عقيدته لعدم رسوخ العقيدة في عقله وقلبه، 

أنهّم آمنوا ثم كفروا، كما كان هناك فريق من  وهؤلاء هم بعض الذين جاء

ثاروا في  فيهمالمؤمنين لم تزل رواسب العصبية قائمة في نفوسهم، فإذا أ�يرت 

  .بما يمليه عليهم دينهماتجاهها ولم يأبهوا 

وقد حثّ االله سبحانه المؤمنين على أن يتلقّوا تحليل الحوادث من أهل 

  العلم ويحذروا الشبهة والفتنة.

نية الرائعة في ذلك ما نزل في فقرة من سورة النساء نزلت  ومن المقاطع القرآ



          
١١٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ن يُطعِِ فيما يبدو في الإعداد لفتح مكة في السنة الثامنة للهجرة، قال تعالى: ﴿ مَّ

سُولَ فَقَدْ   رْسَلْناَكَ عَلَيهِْمْ حَفِيظًا * وَيَقُولُونَ طَاعَةٌ أطَاعَ اللَّـهَ وَمَن تَوَلىَّ فَماَ أالرَّ

نهُْمْ غَيرَْ الَّذِي تَقُولُ وَاللَّـهُ يَكْتبُُ مَا يُبيَِّتوُنَ  فَإِذَا بَرَزُوا مِنْ عِندِكَ بَيَّتَ طَائفَِةٌ مِّ

لْ عَلىَ اللَّـهِ وَكَفَى باِللَّـهِ وَكيِلاً * أفَ  فَلاَ يَتدََبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ أعْرِضْ عَنهُْمْ وَتَوَكَّ

نَ الأْ أَ  اللَّـهِ لَوَجَدُوا فيِهِ اخْتلاَِفًا كَثيرًِا * وَإذَِا جَاءَهُمْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيرِْ  وِ أَ مْنِ مْرٌ مِّ

سُولِ وَإلىَِ أوُليِ الأْ أذَ الخْوَْفِ  مْرِ مِنهُْمْ لَعَلمَِهُ الَّذِينَ اعُوا بهِِ وَلَوْ رَدُّوهُ إلىَِ الرَّ

يطَْانَ إلاَِّ قلَيِلاً يَسْتَنبطُِونَهُ مِنهُْمْ وَلَوْلاَ فضَْلُ اللَّ    .)١(﴾ـهِ عَلَيكُْمْ وَرَحمْتَهُُ لاَتَّبعَْتمُُ الشَّ

وقد كان من المسلمين مَن هو أشبه بالهمج الرعاع فيتأ�ر بما يبثّه المنافقون 

أو المشركون أو أهل الكتاب، أو يتخذهم أولياء يركن إليهم ويثق بهم ولا 

الممتحنة ـــ وقد نزلت قبل سورة  يتوقى من سوء مقاصدهم، وقد جاء في سورة

ـــ النهي الشديد عن ذلك، قال تعالى: ﴿ اَ الَّذِينَ آمَنوُا لاَ تَتَّخِذُوا أيَا النساء  يهُّ

كُمْ  ي وَعَدُوَّ نَ الحْقَِّ أعَدُوِّ ةِ وَقَدْ كَفَرُوا بماَِ جَاءَكُم مِّ وْليَِاءَ تُلْقُونَ إلَِيهِْم باِلمَْوَدَّ

سُ  اكُمْ يخُْرِجُونَ الرَّ ن تُؤْمِنوُا باِللَّـهِ رَبِّكُمْ إنِ كُنتمُْ خَرَجْتمُْ جِهَادًا فيِ سَبيِليِ أولَ وَإيَِّ

ةِ وَ  ونَ إلَِيهِْم باِلمَْوَدَّ عْلَنتمُْ وَمَن يَفْعَلهُْ أخْفَيتْمُْ وَمَا أعْلَمُ بماَِ أ�اَ أوَابْتغَِاءَ مَرْضَاتيِ تُسرُِّ

ءَ السَّ  عْدَاءً وَيَبسُْطوُا إلَِيكُْمْ أبيِلِ * إنِ يَثقَْفُوكُمْ يَكُونوُا لَكُمْ مِنكُمْ فقََدْ ضَلَّ سَوَا

                                                                                       

  .٨٣ــــ ٨٠سورة النساء: آية  )١(



  
١١٥ 

  واقعة الغدير والقدرة على تحليل الحوادث

وءِ وَوَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ أ�دِْيهَمُْ وَ أ اَ الَّذِينَ أيَا ، وقال سبحانه: ﴿)١(﴾�سِْنتَهَُم باِلسُّ يهُّ

ا مِنَ الآْخِرَةِ كَماَ يَئسَِ الْكُفَّارُ مِنْ آمَنوُا لاَ تَتوََلَّوْا قَوْمًا غَضِبَ اللَّـهُ عَلَيهِْمْ قَدْ يَئسُِو

  .)٢(﴾صْحَابِ الْقُبوُرِ أ

ـــ وقد قيل إنهّا نزل في السنة الثالثة  توجاء في سورة آل عمران من قبل 

ـــ قال تعالى: ﴿ ن دُونكُِمْ لاَ يَأُْ�ونَكُمْ أيَا للهجرة  اَ الَّذِينَ آمَنوُا لاَ تَتَّخِذُوا بطَِانَةً مِّ يهُّ

هِهِمْ وَمَا تخُْفِي صُدُورُهُمْ أباَلاً وَدُّوا مَا عَنتُِّمْ قَدْ بَدَتِ الْبغَْضَاءُ مِنْ خَ  كْبرَُ قدَْ أفْوَا

بُّونهَمُْ وَلاَ يحُبُِّونكَُمْ وَتُؤْمِنوُنَ أبَيَّنَّا لَكُمُ الآْيَاتِ إنِ كُنتمُْ تَعْقِلُونَ * هَا 
�تمُْ أوُلاَءِ تحُِ

وا عَلَيكُْمُ الأْ باِلْكِتاَبِ كُلِّهِ وَ  �اَمِلَ مِنَ الْغَيظِْ إذَِا لَقُوكُمْ قَالُوا آمَنَّا وَإذَِا خَلَوْا عَضُّ

دُورِ * إنِ تمَسَْسْكُمْ حَسَنةٌَ تَسُؤْهُمْ وَإنِ  قُلْ مُوتُوا بغَِيظْكُِمْ إنَِّ اللَّـهَ عَليِمٌ بذَِاتِ الصُّ

كُمْ كَيدُْهُمْ شَيئًْا إنَِّ اللَّـهَ بماَِ تُصِبكُْمْ سَيِّئةٌَ يَفْرَحُوا بهِاَ وَإنِ تَصْ  وا وَتَتَّقُوا لاَ يَضرُُّ برُِ

  .)٣(﴾يَعْمَلُونَ محُيِطٌ 

التي نزلت في السنة التاسعة للهجرة  ـــ وجاء بعد ذلك كله في سورة التوبة

ةً وَلَـرَادُوا الخْرُُوجَ لأَ أوَلَوْ تعالى: ﴿ هلوقـــ عن المنافقين  وا لَهُ عُدَّ كِن كَرِهَ اللَّـهُ عَدُّ

ا زَادُوكُمْ إلاَِّ  انبعَِاثَهُمْ فَثبََّطَهُمْ وَقيِلَ اقْعُدُوا مَعَ الْقَاعِدِينَ * لَوْ خَرَجُوا فيِكُم مَّ

عُونَ لهَمُْ وَاللَّـهُ عَليِمٌ خَباَلاً وَلأَ  وْضَعُوا خِلاَلَكُمْ يَبغُْونَكُمُ الْفِتنْةََ وَفيِكُمْ سَماَّ

                                                                                       

  .٢ــــ١سورة الممتحنة: آية  )١(

  .١٣سورة الممتحنة: آية  )٢(

  .١٢٠ــــ١١٨سورة آل عمران: آية  )٣(



          
١١٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ينَِ 
ِ
مْرُ أ* لَقَدِ ابْتغََوُا الْفِتنْةََ مِن قَبلُْ وَقَلَّبوُا لَكَ الأْمُُورَ حَتَّى جَاءَ الحْقَُّ وَظَهَرَ باِلظَّالم

  .)١(﴾اللَّـهِ وَهُمْ كَارِهُونَ 

  وأسلوب تحليله. )(المشهد السياسي بعد النبي  المثال الثاني:

) وفق الروايات المتفق المسلمين بعد النبي (إذا لاحظنا مشهد إنّنا 

عليها وجدنا مشهداً غريباً على كل حال، فقد بادر الأ�صار إلى عقد اجتماع 

) منهم من غير استشارة لبني هاشم داخلي فيما بينهم لتعيين من يَليِ النبي (

ـــ وهو في الموقع الذي كان فيه بين يدي النبي (والإمام عليّ (  ( ولا ) ـــ

) ـــ ) ـــ وهو رسول االله (لسائر المهاجرين من قريش رغم أنّ النبي (

كان يستشيرهم في أمور السلم والحرب ويستأ�س برأيهم، وقد أمره االله بذلك، 

ولأنّ المشورة تقرب القلوب وتؤلف النفوس وتذهب بالضغائن، لكنهم 

، فرأوا أن يبايعوا وبني هاشم أن يُغلَبوا على الأمر اً خشوا إن أشركوا قريش

أحدهم، ويجعلوا قوم النبي وعشيرته الأقربين (بني هاشم) في مقابل الأمر 

قع، وقد تمسكوا لاستحقاقهم في الأمر بأنهّم الذين آووا النبي ( ) الوا

  ونصروه بعد أن طرده قومه (قريش) من مأواه مكة وكادوا يقتلونه ثمّ حاربوه.

                                                                                       

  .٤٨ــــ٤٦سورة التوبة: آية  )١(



  
١١٧ 

  واقعة الغدير والقدرة على تحليل الحوادث

أن يبايعوا أحدهم لكان وضع المسلمين أ�هّ لو تمّ للأ�صار  )١(والواقع

 يرون مبذلك عادة، لأنهّ  ونقبلي وا نوكيومهاجريها لم  اً خطيراً، لأنّ قريش

قوم  مأقوى من عصبية الأ�صار، ولأنهّ  تهمأشرف العرب، وعصبي م�فسهأ

كما أنّ خضوع سائر العرب  .أحق بتراثه وفق العرف القبلي م) فهالنبي (

ً صعب لقريش؛ لمكانة قريش  ماً، وليس على حد خضوعهللأ�صار كان أمرا

                                                                                       

ينبغي أن يُتوهم مما ذكرنا أنّ في ذلك ما يصحح شرع المهاجرين الثلاثة إلى بيعة أحدهم ) ولا ١(

يزان لمإذ لم تكن الممانعة من بيعة الأ�صار لأحدهم بالذي يتوقف على هذا الشرع الذميم المخالف 

ن النص في مما أرسى أساساً خاطئاً للأ�د للحكم في الإسلام، بل كان يك ،الشورى فضلاً عن ميزا

) وسائر بني هاشم والإمام عليّ ( )أن يصروا على أ�هّ لا بدّ من حضور قوم النبي (

بعث إليهم لحضور عاجل، ولكن انطوى تسرعهم على الرغبة في المهاجرين للأخذ برأيهم، ثمّ يُ 

  صرف الأمر عن بني هاشم.

لذي يرجح في النظر أنهّم هذا، على أ�اّ ذكرنا خطورة بيعة الأ�صار لواحد منهم لو ثبتوا عليه، وا

) أمكن أن يتراجعوا عن ذلك إذا احتج حتى لو كانوا قد بايعوا أحدهم وحضر الإمام (

) والنصّ عليه ـــ ) للإمام (عليهم ـــ مضافاً إلى حجة واقعة الغدير القاضية بتعيين النبي (

 ينازعوا الأمر أهله، وكذلك ) في مكة عند استدعائه إلى المدينة على أن لابأنهّم بايعوا النبي (

) أوصى بأن يحسن إلى محسنهم ويتجاوز عن إذا احتجّ بما ورد عنه في نهج البلاغة بأنّ النبي (

بة الشخص أحق بموقعه وفق  مسيئهم، لأنّ الأمر لو كان فيهم لم تكن الوصية بهم، وبأنّ قرا

) ونصروه م مَن آووا النبي (العربي العام الذي هو محل إقرار الجميع، وإذا كانوا ه العرف

فإنّ بني هاشم قد نصروه من قبل في مكة وحموه من سائر قريش، ولولا ذلك لقتل، على أنهم 

بة والنصرة، فلاحظ.   نصروه في المدينة أ�ضاً، فهم جمعوا بين القرا



         
١١٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

المركزية عند العرب، ولذلك كان من المتوقع حدوث فتن بين المسلمين كأن

الأ�صار على حكم العرب، وقد وننافسيرج جل قريش من المدينة إلى مكة ويخ

تقع الحرب بينهم وبين الأ�صار.

م، إذ بثلاثة منهذا، وبينما كان الأ�صار في صدد إبرام الأمر لأ�فسه

ـــ وكأنهّم يمثلون  ـــ وهم هوىمهاجري قريش  جلّ رجال قريش غير بني هاشم 

أ�و بكر وعمر وأ�و عبيدة يفاجئونهم بالدخول إلى السقيفة، ويطالبون بأن

يكون الأمر لهم، ويقع الخلاف الشديد بينهم وبين الأ�صار، فيحتج الأ�صار

قوم النبي اً ر، ويحتج هؤلاء بأنّ قريشبحقهم في أن يكون لهم نصيب من الأم

)هم أولى بتراثه. ن) فيكونو

وقد بادر أحد هؤلاء الثلاثة ـــ وهو عمر ـــ بالضرب على يد آخر منهم ــــ وهو

ـــ يبايعه قبل أن يتفق مع الثلاثة أ�و بكر، وكان أسنّ  وأسبقهم إلى الإسلام 

المنافسة روح تلأ�صار وتحركالآخرين، وتبعه أ�و عبيدة، فوقع الخلاف بين ا

بين رجالها فبايع بعضهم ثمّ تبعه الآخرون.

وهؤلاء المهاجرون الثلاثة لم يخبروا ولم يستشيروا الجناح الآخر في قريش،

، ولا سيدهمنفسها قريش من) في مكة وهم بنو هاشم الذين حموا النبي (

خصّهمَن قرينه، و) وربيبه و) الذي هو ابن عمّ النبي (( اً الإمام عليّ 

) بالمؤاخاة والوزارة ووجوه من الثناء المميز، وكان رجل بنيالنبي (

) بعد أ�يه أبي طالب بلا منازع، وكان بذلكهاشم وقريش في حياة النبي (



 
١١٩

  واقعة الغدير والقدرة على تحليل الحوادث

) وفق العرف العربي والقبلي، مضافاً إلىأحق الناس بمقام النبي (

الاستحقاق الإ�ي بالنص والتعيين.

) كأمر) على أ�هّ خليفة النبي (�و بكر إلى مسجد النبي (ثمّ ذهب أ

واقع إذ بويع عليها من قبل بعض المهاجرين والأ�صار، فبايعه الآخرون.

) بعد إبرامه، وامتعضواثمّ اطّلع على الأمر بنو هاشم والإمام عليّ (

) بعض المهاجرين من قريش وغيرهممن بيعة أبي بكر، وكان معه (

)) ليكرهوا الإمام (ودخل عمر وعصابة معه بيت الإمام ( كالزبير،

) امتنع مهما سيف الزبير فبايع، ولكن الإمام (سرِ ومن معه على البيعة، وكُ 

) على عدم البيعة لشهور عدة، والامتناعوقع من الضغط عليه، واستمر (

همن بيعة الخليفة خاصة من الوجوه والأعيان وخاصة ممن يرى نفسه ويرا 

ً خطيراً؛ لأ�هّ يُعتبر بحسب مفهومه العرفي عدم إذعان العرف أولى يعني أمرا

البيعة، ثمّ بايع بعد الامتناع عنبشرعية الخلافة، ورغم ذلك استمر الإمام في 

) عن سبب ذلك، فقال إنّ السبب، وقد تحدّث هو ()(وفاة فاطمة 

، وفي كلام)١(لإسلامهو خوفه على الإسلام من جهة رجوع راجعة الناس عن ا

، وذكر لأبي بكر)٢(آخر أشار إلى أ�هّ لم يكن قادراً على تغيير الأمور بعد إبرامها

.٤٥١) نهج البلاغة: ١(

.١٥٢) نهج البلاغة: ٢(



          
١٢٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

، فهذه قصة ما جرى بعد )١(أ�هّ كان يرى نفسه أولى وقد استُبد بالأمر من دونه

  ).النبي (

ـــ بعد خمس وعشرين سنة من حكم و�ا تولىّ الإمام عليّ ( ) الخلافة 

ـــ لم الخلفاء  عندما خرج الأمر من يد قريش فقتل عثمان دون وصية لأحد 

)، بل ملأ الكوفة بذكر أولويته وامتياز يسكت عماّ جرى بعد الرسول (

)، وعبرّ عن ذلك بملاحن من القول تعرف مثلها العرب في أهل البيت (

الأوضاع الحرجة، حتى انتشر التشيع في الكوفة كما يُشهد بوضوح بالغ في 

  لتاريخ.ا

) وذريتهم بأولويتهم وتمسّك من بعده بنوه كالإمام الحسن والحسين (

قفهم.  بالأمر، كما يدل عليه ملاحظة مجموعة كلماتهم وموا

ولكن مع ذلك نجد أنّ جماعة يسعون إلى أن يمثّلوا الموقف بعد النبي 

) ّه كان إجماعياً بين أهل الحل والعقد من الصحابة، ويعتبرون ) على أ�

) مطابقاً مع اتجاه الصحابة ومذعناً بالخلفاء وراضياً موقف الإمام (

، وتلك مفارقة واضحة للتاريخ، وسذاجة بالغة في تحليل الأحداث، بخلافتهم

قع الخاطئ والذميم.   وسعي متكلف في تحصيل الوا

  

                                                                                       

  .٥/١٥٤، صحيح مسلم: ٥/٨٣) صحيح البخاري: ١(



  
١٢١ 

  واقعة الغدير والقدرة على تحليل الحوادث

وأسلوب  )(سي في زمان خلافة الإمام المشهد السيا المثال الثالث:

  تحليله.

) نجد أنّ الإمام وإذا لاحظنا الأمور في زمان الإمام أمير المؤمنين (

) ـــ قد انعقدت له الخلافة على أساس ـــ بغضّ النظر عن أولويته بالأمر ـ ) ـ

معترف به على وجه ظاهر للجميع حيث بايعه جمهور المهاجرين والأ�صار من 

  ن الفتنة والشبهات.مه ولا إجبار، فكان المفروض أن يَسْلَم المجتمع غير كر

الفتنة على أساس العصبيات القبلية  أ�اروا من الخاصة اً قوم ولكنّ 

، وهو أمر متوقع عموماً، ولكن الملفت اتّباع جماعة من الشخصيةوالمطامع 

لعناوين اانخداعاً ب) من دون تثبّت الناس لهم وقتالهم معهم ضد الإمام (

  الكبيرة.

 بسببطلحة والزبير وعائشة كانوا ممنّ حرّض على عثمان في المدينة  هؤلاءف

إيثاره قومه بني أمية، وكان طلحة وعائشة من فرع آخر من قريش وهم بنو 

، فلماّ تولىّ الإمام بن عبد العزّى أسد م بنوتيم، والزبير من فرع ثالث وه

) ( ـــ أنّ السبق إلى البيعة يكون بادرا إلى بيعته ظناً الخلافة ـــ كما يبدو  منهما 

أقرب إلى المكافأة وأدنى إلى القيادة المقبلة، فلماّ خاب أملهما استأذنا الإمام 

) في العمرة، ولحقا بالبصرة، وأخذا معهما عائشة، فرفعوا شعار مظلومية (

وهذه عائشة )، عثمان في البصرة، وعرّفا أ�فسهما بأنهّما صاحبا رسول االله (



          
١٢٢ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  زوجته وأم المؤمنين.

وقد كان أهل البصرة عند قدوم هؤلاء عليهم خالي الذهن عماّ حدث في 

المدينة، ولكنّهم لم يتثبّتوا بإرسال وفد إلى المدينة للتحقق من الموضوع، بل 

اعتمدوا على هذه العناوين الكبيرة، وقاتلوا من دونهم على أنهّم يدافعون عن 

فيهم الولاء لعثمان وطلحة  جذّرتأريقت منهم دماء كثيرة مظلومية عثمان، و

 في نفوس الناس يثبت ـــ بحق كان أو بباطلـــ  والزبير وعائشة، فإنّ الدم إذا أريق

) وأوضح لهم الأمر لم دم، وكلّما خاطبهم الإمام (الق ااتجاه من أرأ�ره 

طلحة والزبير وعائشة بما قصّه  لُ بْ يرفعوا اليد عنهم، إذ امتلأت أذهانهم من قَ 

  وتعاطفوا مع حديث مظلومية عثمان.

فهذه قضايا قد نجدها واضحة ونجد التحليل الاجتماعي والسياسي لهذه 

  .اً وبديهي الفتنة سهلاً 

الحق  تحرياولكن لا يزال جماعة من المسلمين يرون أنّ طلحة والزبير 

جاه ولا  ) على أساس الحجّة وليس على أساس طمع فيوقاتلا الإمام (

رغبة في مال، وكذلك الحال في عائشة، فهي لم تندفع على أساس قبلي ولا 

تر  لانفعالات نسائية لكون الإمام صهر ضرّتها خديجة، وهذا بالرغم من توا

) الشواهد التاريخية على موقف هؤلاء الثلاثة من عثمان، وتصريح الإمام (

عائشة وحساسيتها في بأنّ طلحة والزبير بايعا طائعَين، ووضوح خصال 

أو�ك يميل صحاح الآثار، ولكن لا يزال التحليل الاجتماعي والسياسي لدى 



  
١٢٣ 

  واقعة الغدير والقدرة على تحليل الحوادث

أنهّم كانوا يعتمدون على الحجّة ويطالبون بالاقتصاص من قتلة عثمان،  إلى

) على أساس أ�هّ حمى قتلة عثمان ولا يسلّمهم إلى أولياء ويقاتلون الإمام (

  دمه.

قع أنّ الإم لبغي يس مبرراً للفإنه ) لو كان قد فعل ذلك ام (على أنّ الوا

عليه بهذا الأسلوب وإثارة الفتنة والتفرّق بين المسلمين بما يؤدي إلى هذه المقتلة 

الكبيرة، كما لا يصحّح أحد من المسلمين الخروج على الحاكم وقتاله بهذا 

شة بحال ، فلا سبيل لتبرير صنيع طلحة والزبير وعائالمقدار، وهو أمر بديهي

  .ولو باجتهاد حقيقي خاطئ، وإنّما هو هوى متّبع وانفعالات غير حميدة

وهذا معاوية بن أبي سفيان كان طالباً لولاية الشام كما كان والياً عليها طيلة 

) بولايته على عقدين من الزمن منذ زمان عمر ثمّ عثمان، فلم يقبل الإمام (

بالقصاص لومية عثمان والمطالبة ) ورفع شعار مظالشام، فواجه الإمامَ (

) بأ�هّ حرّض ) لهم، بل اتهّم الإمامَ (بدعوى حماية الإمام ( من قتلته

) كان حذراً للغاية في زمان عثمان من أ�ةّ على قتل عثمان، مع أنّ الإمام (

، وكانت حقيقة )١() بنفسهحركة أو قول يُتلقّى كذلك، كما حدّث عنه (

يكن يريد أن يخرج الأمر بعد عثمان عن بني أميّة، وقد أسّس الأمر أنّ معاوية لم 

لحكم وراثي لأوّل مرّة في الإسلام بتولية يزيد، رغم وضوح عدم أهليته 

                                                                                       

  .٧٣) نهج البلاغة: ١(



          
١٢٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ستهتاره وطيشه وغير ذلك، وقد ارتكب معاوية من الفظائع ما لاللخلافة 

)، وكل ذلك عليه ارتكب، منها قتل حجر بن عدي على ولاء الإمام عليّ (

  هد واضحة للغاية في التاريخ الإسلامي العام والحوادث المتّفق عليها.شوا 

ولكن أهل الشام اقتنعوا بأقوال معاوية من دون تثبت، وبذلوا نفوسهم في 

الدفاع عنه وعن موقفه، ولا يزال هناك جماعة من المسلمين يحلّلون الأمور 

اجتهد في سبيله، لكنّه  بطريقة مختلفة ويرون أنّ معاوية كان متحرّياً للحق وأ�هّ

قد يكون أخطأ، فهو مأجور على ما فعل، وقيل إنّ قائلهم ّ�ا سأل عن قبر 

حجر قال: (هذا قبر سيدنا حجر بن عدي رضي االله عنه قتله سيدنا معاوية 

  رضي االله عنه على ولائه لسيدنا عليّ رضي االله عنه فرضي االله عنهم جميعاً).

ابقُِونَ أساس قرآني لأ�هّ سبحانه قال: ﴿ ثمّ يسندون هذا الانطباع إلى وَالسَّ

لُونَ مِنَ المْهَُاجِرِينَ وَالأْ الأْ  ضيَِ اللَّـهُ عَنهُْمْ وَّ �صَارِ وَالَّذِينَ اتَّبعَُوهُم بإِِحْسَانٍ رَّ

ِ أنهْاَرُ خَالدِِينَ فيِهَا عَدَّ لهَمُْ جَنَّاتٍ تجَرِْي تحَتْهََا الأْ أوَرَضُوا عَنهُْ وَ  كَ الْفَوْزُ �دًَا ذَل

، ومعاوية من التابعين بإحسان كما أنّ طلحة والزبير من السابقين )١(﴾الْعَظيِمُ 

قع  الأوّلين من المهاجرين، وهذا إيقاع للمعارضة بين النصوص وبين الوا

، بالنظر إلى وضوح الحوادث التي اتفقت من الصحابة في االمشهود على خلافه

�ال وانطلاقهم من العصبيات الضيقة التاريخ في تنافسهم على الجاه وا

                                                                                       

  .١٠٠سورة التوبة: آية  )١(



 
١٢٥

  واقعة الغدير والقدرة على تحليل الحوادث

وتمسكهم بالشبهات الواهنة.

فهذه الأمثلة توضح أهمية المقدرة على التحليل الاجتماعي والسياسي

للحوادث ومناشئها وغاياتها والتمييز بين التفسير الملائم والتفسير غير الملائم

لتلك الأحداث.

دث الواقعة المتصلة بأهلوهذه مقدمة عامة نحتاجها في تحليل عموم الحوا 

) وبعدها.) في حياة النبي () والإمام عليّ (البيت (

النقطة الثالثة:

إنّه في ضوء المقدمة التي ذكرناها عن ضرورة المقدرة على التحليل

إلى أنّ واقعة بحجم الاجتماعي والسياسي على نحو ملائم يمكن أن نلتفت

ـــ قبيل وفاة النبي ( ـــ وفي ملابساتهاواقعة الغدير في مضمونها وتوقيتها   (

ليست بالأمر الهينّ ولا اليسير، ولا يمكن تفسيرها أ�داً بتفسير غير سياسي

بتاتاً.

) الذي تدور) هو القائد السياسي للأمة، والإمام عليّ (فالنبي (

أخاه، )( جعله) منذ بعثته وما بعدها النبي ( الخطبة حوله هو وزير

ولم يجعله تحت قيادة غيره أ�داً لا قيادة مدنية ولا قيادة عسكرية، ولا قرنه

بآخرين بتاتاً، بل قرنه دوماً بنفسه وتآخى معه حيث آخى بين الآخرين، وهو



         
١٢٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ً، وقد خصّ  ه بالزواجالقائد العسكري الظافر دوماً، والذي أ�نى عليه ثناءً مميّزا

من ابنته، وبأمور أخرى تترى في السيرة النبوية.

) بشهرين وعدة أ�ام أوقفوفي هذه الواقعة التي كانت قبيل وفاته (

)) ّجموع الحجاج وأخذ بيد علي (ليروه جميعاً، وذلك ليخطب في (

) الولاء) خطبة خاصة به تعقد له () وأهل البيت (شأن الإمام (

الهدى، وقد مهّد للقول بنعيه نفسه إلى المسلمين ليشير بذلك )وتنيط بهم (

إلى المستقبل بعده، ثمّ تطرق في الفقرة التأسيسية الأولى لوجوب التمسك

بالثقلين الكتاب والعترة في معرفة الحق والباطل والهدى والضلال، وأنهما لن

الكريم الذي) في هذا السياق بالقرآن يفترقا أ�داً، وقد قرن أهل البيت (

) قد أكّد في نصوص سابقة متفقهو الرسالة الإ�ية المقدسة، وكان (

نصب أهل البيتإلا )، فهل يلائم ذلك عليها على مكانة أهل بيته (

)مناراً للأمة وتمييزهم عن سائرها بالعناية الإ�ية الخاصة والتسديد (

أغلب المسلمين من التامّ عن الزيغ والضلال، أم ينسجم مع ما يجري عليه

) حال سائر الأمة، فمنهم من يضلّ كما أنّالبناء على أنّ حال أهل البيت (

منهم من يهتدي هدي المجتهد الذي يصيب ويخطئ، وإنّما مفاد الحديث إيجاب

مودتهم على الأمّة فحسب؟

لا أظنّ أنّ هذا التفسير أمر معقول وملائم، بل يقتضي هذا القول يقيناً

قياساً للحق والباطل، ومناطاً للهدى والضلال بعده، فهم راية الهدىجعلهم م



  
١٢٧ 

  واقعة الغدير والقدرة على تحليل الحوادث

ية اهتدى، ومَن جانَبَها وتباعَد عنها ضلّ، ولا  والحق، فمن وقف تحت هذه الرا

  تزكية لأحد في مقابلهم بتاتاً.

فهذا القول إشهار منه بتزكيتهم في حادث تاريخي عام، سوف لن يرقى إليه 

) في شأن أحد غيرهم من أصحابه نسب إليه (أي قول يمكن أن يوضع وي

بته ممن يمكن أن يتصدر المشهد غداً، ويسعى إلى التأ�ير على  وأزواجه وقرا

)، بل يقيّم الجميع بالحق الناس، فلا يقيّم الحق بأي واحد غير أهل البيت (

  ).وبدالّة الحق وهي أهل البيت (

)، لرسول () في القضايا بعد اوقد عرف موقف أهل البيت (

ن ع) معترضاً ومخالفاً لبيعة السقيفة بوضوح، وقد امتنع فكان الإمام عليّ (

بيعة أبي بكر لأشهر رغم الضغوط عليه، وكان يقول إنّه أولى بالأمر، ومنه يعلم 

عثمان في ستة الشورى، وفي سائر القضايا عمر لموقفه في تعيين أبي بكر لعمر، و

  الابتلائية في الأمة.

الخطبة بثقلها الاجتماعي والتاريخي والمضموني كافية في الريبة في جميع فهذه 

) في شأن الخلفاء وفي بعض أزواج النبي الأحاديث المنسوبة إلى النبي (

) ّأو آحاد منهم مما يخالف مضمون هذه الخطبة وإرشاداتها، وذلك لأن (

  شيئاً من ذلك لا يرقى إلى خطبة الغدير.

) أولويته بالمؤمنين من أ�فسهم سية الثانية ذكر (وفي الفقرة التأسي

وأقرّهم عليه، ثمّ قال: (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه، � وال من والاه، 



          
١٢٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  وعاد من عاداه).

أيّ  في أفهام الحاضرين فهل من المعقول أن لا يكون لهذا الحديث والقول

صر مدلوله على )، بل يقت) بعد النبي (مدلول سياسي في شأن الإمام (

الإلزام بنصرته (إذا وقع اعتداءٌ ما عليه بغير حق) أو بمحبته ومودته فحسب، 

) عن مشهد الحكم وعن المجتمع ولا يزيد على ذلك، ثم يغيَّب الإمام (

الإسلامي العام لفترة ربع قرن ويكون شأ�ه أن يعيش في زاوية من زوايا المدينة 

ً معقولاً وملائماً لمن وقد يخرج إلى أطرافها فينشغل بال زراعة، فهل يبدو هذا أمرا

كان له أدنى حسّ سياسي واجتماعي في تفسير الأحداث الاجتماعية واستنطاقها 

  وتحديد ما يلائمها؟!

لولاء في هذه ل) رأساً كلاّ، بل مقتضى هذا القول يقيناً جعل الإمام (

فيه موقفاً، ولا يقفوا في الأمة، وعلى الأمّة أن يوالوه ويناصروه في كل ما اتخذ 

الصف الآخر ولا موقف الحياد، فالأمة تنقسم دوماً إلى اتجاهين: اتجاه الإمام 

ليه، والاتجاه الآخر، فكلما اختلفت الأمّة وانقسمت في الرأي والولاء  وموا

  ).موالاة الإمام ( تلزم

تأمّلاً فعلى الباحث أن يرتقي إلى التحليل المناسب للوقائع ويتأمّل الأمور 

ملائماً ويزنها بميزان العقل والتفكير، ويستشعر المشهد والقول على وجه حيّ، 

قعة المميزّة.   فإنّ ذلك أهدى للوصول إلى الحق وفهم مغزى هذه الوا

قع أ�هّ لا يكفي في فهم حادثة الغدير السعي  تحليل مناسب لهذه  إلىوالوا



 
١٢٩

  واقعة الغدير والقدرة على تحليل الحوادث

يل حادثة السقيفة ومواقفالحادثة فحسب، بل يتوقف على قدرة المرء على تحل

أهل الحل والعقد فيها، وكذلك يتوقف على القدرة على الرجوع إلى الوراء

قف في زمان الرسول ( ) وما يمثلها من معارضة بعضهموتحليل الموا

) واتهامه فيما يوصف بالاجتهاد في مقابل النص، ثمّ تحليل ماللرسول (

وذلك لأنّ الحوادث مترابطة، حدث في جيش أسامة وفي رزية يوم الخميس؛

كما أنّ النصوص مرتبطة بالحوادث، ولذلك فإنّ هناك حاجة إلى القدرة على

قعة الغدير فيما وقع قبلها وبعدها حتى تحليلٍ ملائمٍ للحوادث الخاصة لوا

قعة، ولأجل ذلك عقدنا في هذا يكون هناك أرضية ملائمة لفهم هذه الوا

قعة ت تطرق لملابسات الواقعة والحوادث من قبلهاالبحث إيضاحات حول الوا

ومن بعدها، ولم نقتصر على تأمّل أ�فاظ الخطبة وحدها.

قعة في الزمان وسيأتي في الإيضاح اللاحق ذكر ما يمثّله ترتيب هذه الوا

والمكان والحضور وصياغة خطبتها على الوجه ا�أ�ور من وجوه الاهتمام البالغ

حدث خطير للغاية. والمميز مما يشير إلى أنهّا





  
١٣١ 

  

 

 ملاحنها فهم ضوء في الغدير لخطبة العام التوضيح

  

  

  

  

 الثالث الإيضاح

  لخطبتها العام والتوضيح الغدير واقعة

  ومعاريضه الخطاب ملاحن فهم ضوء في

 الذكية ودلالاته

  

  وهنا نقطتان:

 أهمية حسن فهم الخطاب-١

 للخطابعوامل عدم الانتباه إلى المؤدى الدقيق        

فهم خطبة الغدير من خلال ملاحظة العناصر المختلفة التي -٢

  ..تشتمل عليها



         
١٣٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

.سوق الحديث على وجه الخطبة .١

.)تخصيص موضوع الخطبة بمكانة أهل البيت والولاء للإمام ( .٢

.إلقاء الخطبة في الاجتماع الجماهيري العام .٣

.كانهاعقد الاجتماع لأجلها، والاهتمام بخصوصية م .٥. ٤

.المفاجأة بالخطبة، وعنصر الإبهام حتى لحظة التصريح .٧. ٦

عنصر التفاعل. .٨

.) بقرب وفاتهتذكيره (. ٩

.إبداء النصح والإشفاق. ١٠

.اعتبار الكتاب والعترة أمانة مودعة عند الأمة .١١

م المخاطب بغاية تترتب عليه .١٢ .أخذ الإقرار بشيء لإلزا

.سلسل في مضامين الخطاب. عنصر التدرج والت١٣

. اشتمال الخطاب على التعبير عن شكوك المتكلم في استجابة المخاطب١٤

.للخطاب

قرن الخطاب بالترغيب والتحذير. .١٥

.أسلوب التعليل. ١٦

قب التخلف .١٧ .قرن الخطاب بالتنبؤ بعوا

.. معالجة الشبهات المتوقعة تجاه مضمون الخطاب على وجه التلويح١٨

.سلوب إثبات اللوازم ونفي الأضداد. أ١٩



 
١٣٣

  الغدير في ضوء فهم ملاحنها التوضيح العام لخطبة

.. عنصر حكاية الوحي٢٠

.ربط الموضوع بالإيمان بأصل الدين. ٢١

.)إناطة التمسك بالقرآن بالتمسك بأهل البيت ( .٢٢

.التعبير عن الكتاب والعترة بالثقلين .٢٣

.) بالتمسّك بهمالتعبير عماّ يجب في الدين تجاه أهل البيت ( .٢٤

) في الأمّة بعدم جعلها ضمنمحل نفسه ( ل البيت إحلال أه .٢٥

.الثقلين

) بعد الإمام عليّ والحسنينلعترته (  توسعة مفهوم أهل البيت .٢٦

.

.الابتداء باللين والتواضع، ثمّ الإشفاق، والتشويق، ثمّ الانتهاء إلى الحزم .٢٧

.) على الأمّة) من ولائه (جعل الولاء للإمام ( .٢٨

ين.ضرا) للحالاهتمام بإبراز الإمام عليّ ( .٢٩

.قرن عقد الولاء بالدعاء المؤكّد والشديد .٣٠

عن مساعي يسلم صياغة الخطبة على وجه مفهم بليغ، ولكن على وجهٍ  .٣١

.الإخفاء والتحريف

توضيح واستنتاج





 
١٣٥

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

قد ذكرنا في الإيضاح السابق أنّ واقعة الغدير تشتمل على حدثٍ وخطاب،

ـــ الانتباه ـــ بعد وضوح ثبوتها  قعة  ومن المهم للباحث عن الحق في شأن هذه الوا

إلى منهج فهم الأحداث والخطابات العامة الاجتماعية والسياسية، وتحدثنا

هم الأحداث، وفي هذا الإيضاح نتحدث عن منهج فهمهناك عن منهج ف

.ات العامة من هذا القبيلالخطاب

وهنا نقطتان:

إحداهما: عامة حول أهمية حسن فهم الخطاب.

والأخرى: خاصة حول فهم خطبة الغدير.

النقطة الأولى:

القدرة على يإنّ من أهمّ العناصر الدخيلة في فهم الموقف الصحيح ه

استنطاق الكلام وفهم زواياه وملائماته، ونُعبرِّ عن ذلك بفهم ملاحن الكلام



         
١٣٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ومعاريضه.

فخصائص الكلام وأساليبه عناصر معبرّة عن تحديد مدلول الكلام عندما

تعرض الشبهة والإبهام، لأنّ انتقاء المفردات والأساليب تأتي بطبيعة الحال

يرتبك في الأداء.ملائمة لغرض المتكلّم ما لم 

.)١(وباب ملاحن الكلام ومعاريضه لهو باب معروف في الأدب العربي

والمراد بلحن الكلام خصائصه المعبرة عماّ وراءه من المقاصد والغايات،

وهو ما يظهر عند العدول والميل في صياغة الكلام عن الأسلوب المسترسل

يح إلى التعريض والإبهام، يقال:والمعتاد، كأن يقول القائل قولاً يترك فيه التصر

(لحنت لفلان) إذا قلت له قولاً يفهمه عنك وقد يخفى على غيره، قال ابن دريد

لعل(): في كتاب الملاحن: (اللحن عند العرب الفطنة، ومنه قول النبي (

، أي أفطن لها وأغوص فيها، وذلك أنّ)٢(أحدكم أن يكون أ�حن بحجته..)

.)٣(ري عنه بقول آخر)ئاً فتوّ أصل اللحن أن تريد شي

والظاهر عدم اختصاص معنى اللحن في اللغة بالتورية، بل يعم كل

خصوصية في الكلام تعبرّ عند التفطن لها عن معنى دقيق، ومنه قول االله

نْ لَنْ يخُْرِجَأمْ حَسِبَ الَّذِينَ فيِ قلُوُبهِمِْ مَرَضٌ أسبحانه لرسوله عن المنافقين: ﴿

.٣٩) لاحظ: المزهر في علوم اللغة للسيوطي، النوع ١(

.٣/١٦٢لاحظ مثلاً: صحيح البخاري: ) ٢(

.٦٥ـــ  ٦٤كتاب الملاحن (ابن دريد): ) ٣(



  
١٣٧ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

 ُ رَيْناَكَهُمْ فَلَعَرَفْتهَُمْ بسِِيماَهُمْ وَلَتعَْرِفَنَّهُمْ فيِ لحَنِْ الْقَوْلِ غَانهَمُْ * وَلَوْ نشََاءُ لأَ ضْ أا�َّ

ُ يَعْلَمُ  ياهم التي يضمرونها تظهر على )١(﴾عْماَلَكُمْ أوَا�َّ ، فالمراد أنّ نوا

) في ما عن النبي ( أ�ضاً  خصوصيات أقوالهم وكلماتهم، ومن ذلك

تخاصمين: (إنما أ�ا بشر وأ�كم تختصمون ولعل بعضكم أن يكون أ�حن الم

بحجته من بعض وأقضى له على نحو ما أسمع فمن قضيت له من حق أخيه 

، فالمراد هو أن يصوغ المرء كلامه )٢(شيئاً فلا يأخذ فإنما أقطع له قطعة من النار)

  على نحو تتم الحجة له، ولا يعطي مأخذاً لخصمه.

عاريض فهو من التعريض بالشيء، وهو الدلالة على وجهٍ لا يخلو وأمّا الم

عن خفاء ودقة، ومنه أن يتكلّم المرء بكلام يتراءى منه معنى ولكنه يقصد 

، وقد جاء أنّ )٣(معنى آخر، ولذا قيل: (إنّ في المعاريض لمندوحة من الكذب)

                                                                                       

  .٣٠ـــ  ٢٩) سورة محمد: آية ١(

  .٨/٢٥٦، ولاحظ: المبسوط (الطوسي): ٨/٦٢) صحيح البخاري: ٢(

) وقد عدّ من أمثلة المعاريض ما جاء من أ�هّ (�ا هَزم الحجاجُ عبدَ الرحمن بن الأشعث وقتَل ٣(

أصحابَه وأسرَ بعضهم، كتب إليه عبدُ الملك بن مَرْوان أن يَعْرِض الأسرى على السيف، فمَن أقرَّ 

ف بن عبد االله بن منهم بالكفر خلىَّ سبيلَه، ومَن أ�ىَ يَقْتله، فأُتي منهم بعامر الشعب ي، ومطرِّ

حا  ف فذَهبا إلى التعريض والكناية، ولم يُصرِّ ا الشعبي ومطرِّ ير وسعيد بن جُبَير؟! فأمَّ خِّ الشِّ

ا سعيد ابن جُبير فأ�ى ذلك فقتل.   بالكفر، فَقبِل كلامهما وعفا عنهما؟! وأمَّ
 



          
١٣٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

فقيهاً، حتى ): (إنّا واالله لا نعد الرجل من شيعتنا الإمام جعفر الصادق (

، وفي نصٍّ آخر: (لا يكون الرجل منكم فقيهاً حتى )١(يلحن له فيعرف اللحن)

  .)٢(يعرف معاريض كلامنا)

وليس هناك من شك في اختلاف دلالات الكلام في فهمها دون مؤونة أو 

): (نصر االله امرأ حاجتها إلى شيء من الفطنة والفقه، وقد ورد عن النبي (

 ،ه حتى يبلغه غيره فرب حامل فقه إلى من هو أفقه منهحفظ سمع منا حديثاً 

فبلغه كما سمعه  سمع منا شيئاً   االله امرأً ، و(نضرّ )٣(ورب حامل فقه ليس بفقيه)

سمع مقالتي   االله امرأً ، وفي حديث آخر: (نضرّ )٤(فرب مبلغ أوعى من سامع)

                                                                                                                                                                                                                      

ض به الشعبي، فقال: آصلح االله الأمير، نَبا المنزل، و آحْزَن بنا الجَناب، واستَحلَسْنا وكان مما عرَّ

الخوفَ، واكتَحلنا السهرَ، وخَبطتنا فتنةٌ لم نكن فيها برَرَة أ�قياء، ولا فَجَرة أقوياء. قال: صدقَ 

يا عنه. وا بخروجهم علينا ولا قَوُوا. خَلِّ   واالله، ما بَرُّ

اج: آتُقِرُّ على ن  ف بن عبد االله، فقال له الحجَّ م إليه مُطرِّ فسِك بالكفر؟ قال: إنَّ مَن شقَّ ثم قُدِّ

م  العصا، وسَفَك الدماء، ونكث الـبَيْعة، وأخاف المسلمين لجديرٌ بالكفر. قال: خلِّيا عنه. ثمّ قُدِّ

إليه سعيد بن جُبير، فقال له: أ�قِرُّ على نفسك بالكُفر؟ قال: ما كفرتُ باالله مذ آمنت به؟ قال: 

  المراد مجرد التمثيل. اضربوا عُنقه)، وفي الحكاية نظر، ولكن

  .١٧/٣٤٥) مستدرك الوسائل: ١(

  .٢) معاني الأخبار: ٢(

  .٣/٤٣١) السنن الكبرى (النسائي): ٣(

  .٢/٧٨المعجم الأوسط:  ،٤/١٤٢) سنن الترمذي: ٤(



 
١٣٩

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

امل فقهفرب حامل فقه لا فقه له ورب ح ،فوعاها ثم أداها إلى من لم يسمعها

.)١(إلى من هو أفقه منه)

وكلّما كان المتكلّم أكثر بلاغةً وإمساكاً بزمام اللغة وأقدر على استخدام

الأساليب التعبيرية كانت خصائص كلامه أكثر انسجاماً مع غرضه ومقصده.

وتفريعاً على ذلك: فإنّ فهم الكلام وخاصّةً الكلام البليغ يقتضي ارتقاء

لناظر في الكلام إلى ما يلائم مستوى كلام المتكلّم،المخاطب والسامع وا

ولذلك فإنّه متى كان المخاطَب بليغاً نابهاً متّصفاً بالذوق الأدبي فإنّه يستطيع أن

يتفطّن من خلال تأمّل الكلام إلى حقيقة مدلوله، ويستنطقه عماّ وراءه، بينما

الكلام، وقد يحمل يغفل المخاطَب العادي عن العناصر الذكية التي يستبطنها

المخاطب العادي الكلام على وجه غير ملائم متكلّفاً في توجيه خصائصه

وأسلوبه بما ليس محتملاً.

وكثيراً ما يجد الناظر في كتب تفسير القرآن الكريم أو شرح الأحاديث

فقد النص بريقه وبلاغته مماّ يدلّ على عدم ارتقاءتُ تفسيرات غير ملائمة للنص 

 مستوى فهم الخطاب.صاحبها إلى

فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ: ﴿تعالى ولنضرب لذلك مثلاً بآ�ة الوضوء وهي قوله

.٢/١٧٩سنن أبي داوود:  ،١/٨٤سنن ابن ماجة:  ،٤/٨٠) مسند أحمد: ١(



          
١٤٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

فقِِ وَامْسَحُوا برُِءُوسِكُمْ وَ أوَ  ، فقد )١(﴾رْجُلكَُمْ إلىَِ الْكَعْبينَِْ أ�دِْيَكُمْ إلىَِ المْرََا

 اختلف أهل العلم من المسلمين في أنّ الواجب في الوضوء هو مسح تمام

) أ�هّ يكفي مسح بعضه، الرأس أو بعضه، وقد جاء عن أهل البيت (

، )٢(): لمكان الباء) عن وجه ذلك فقال (وسأل زرارة الإمام الباقر (

﴾ يدل على كفاية مسح وَامْسَحُوا برُِءُوسِكُمْ أنّ قوله: ﴿ )( ومقصوده

البعض لصدق (المسح بالرأس) بذلك، ولو خلا النص عن الباء وقيل: 

  وامسحوا رؤوسكم) اقتضى استيعاب المسح للرأس.(

وهناك شاهد ثانٍ في هذه الآية: حيث إنّ جماعة من أهل العلم زعموا أنّ 

في جملة  آية الوضوء تلائم غسل الأرجل ليكون الأرجل عطفاً على الأ�دي

مع الفصل بجملة المسح، وهو أمر لا يحتمله النص العادي فضلاً عن  الغسل

 تأخيررآن الكريم، إذ ليس من الملائم في طريقة التكلّم نص بمستوى الق

بعد جملة المسح إذا كان المراد غسله، بل يتعينّ ذكرها قبل جملة  إلى ما الأرجل

قترن بالوجوه والأ�دي، وهذا يحتاج إلى قليل من الذوق في فهم تالمسح ل

ء هو ) على أنّ الواجب في الوضوالكلام، ولذلك أكّد أئمّة أهل البيت (

  مسح الأرجل دون غسلها.

                                                                                       

  .٦سورة ا�ائدة: آية  )١(

  .٣/٣٠الكافي: لاحظ مثلاً: ) ٢(



 
١٤١

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

وهناك شاهد ثالث في هذه الآية: وهو أنّ بعض أهل العلم ظنّوا أنّ مؤدّى

فق، استناداً إلى الآية أن يبدأ الإنسان في غسل اليد من رؤوس الأصابع إلى المرا

فقِِ أنّ (إلى) في ﴿ فق، وبذلكإلىَِ المَْرَا ﴾ تدلّ على الانتهاء في الغسل إلى المرا

فق إلى رؤوس الأصابع.أ�طلو ا وضوء من غسل يده من المرا

وهذا خطأ، لأنّ من الواضح بحسب المناسبات العرفية أنّ المقصود من

هذا الكلام ليس تحديد كيفية الغسل، بل بيان المقدار المغسول من اليد، وحيث

ء تبدأ بالأصابع وتنتهي بالمرفق ثمّ الكتف جاء ذكر (إلى) تحديداً  أنّ لليد أجزا

في هذا النص كما هو الحال في لنهاية المقدار الذي يجب غسله، وهذا أمر واضح

، فلو أنّ الطبيب طلب من المريض غسل يده إلى المرفق كل يوم لمنظائره العرفية

يفهم منه بتاتاً أن يبدأ بالغسل من الأصابع.

ـــ والذي هو في الأصل نوع من النظ ــــوينبّه على ذلك أنّ طبيعة الغسل ـ افة 

في الأعضاء الممتدّة عمودياً أن يغسل من الأعلى إلى الأسفل لينفصل ا�اء من

الأسفل وليس العكس، واليد عضو متدلٍّ يكون الكتف أعلاه والمرفق أوسطه

وتكون الأصابع أدناه، فكيف يُفهم من النص أنّ المراد الابتداء في غسل اليد

الحكم، ولكنّه مناسبة مساعدة على فهمبالأصابع، وليس هذا تعمّقاً في علّة 

النص، كما يعلمه أهل الاختصاص.



         
١٤٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

وهناك عدة عوامل لعدم انتباه الناظر في الخطاب إلى حقيقة مؤداه:

عدم اتصاف الناظر بالذوق الأدبي اللازم لفهم الكلام، وتلك حالة-١

تى في أوساط بعض أهل العلم من المفسرين للقرآنمعروفة يكثر وقوعها ح

مثال ذلك في، وقد تقدم الكريم والحديث النبوي كما يظهر بالممارسة والاطلاع

.آية الوضوء

عدم انتقال الناظر في الخطاب أحياناً إلى دلالات المفردات والأساليب-٢

خارج المستخدمة في الخطاب من جهة تلقي الفكرة الصائبة في منظوره من

الخطاب وفق المعهودات الذهنية السابقة، وذلك ضرب من الفهم والتفسير

بالرأي.

حيلولة موانع فكرية ومذهبية دون الفهم الملائم للنص.-٣

ـــ ما طرحه بعض المفسرين من المناقش ـــ على سبيل المثال  ومن نماذج ذلك 

بدعوى عدم نظر الآية) في دلالة آية الولاية على مكانة مميّزة للإمام عليّ (

مَنوُا الَّذِينَأوَالَّذِينَ إلى واقعة جزئية، واستند في ذلك إلى التعبير بالجمع: ﴿

كَاةَ وَهُمْ رَاكعُِونَ  لاَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّ ، ولم ينتبه إلى أنّ طبيعة هذا)١(﴾يُقِيمُونَ الصَّ

التعبير بالجمعالحدث (دفع الزكاة في حال الركوع) تلائم كونه واقعة خاصّة، و

.٥٥سورة ا�ائدة: آية  )١(



 
١٤٣

  ضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنهاالتو

أسلوب أدبي يجعل الحالة الخاصة حالة عامة إمّا تجنبّاً عن لا ينفي ذلك؛ لأ�هّ

ر حساسية الآخرين أو تشويقاً للآخريناثذكر التركيز على الخصوصية كي لا تُ 

.إن شاؤوا للتأسيّ بهذا الفعل الكريم ليندرجوا في الثناء في الآية

بذلك أ�هّ قد يُبتلى الناظر بالتكلّف في حجاب الغيبة والتاريخ، والمراد-٤

على وجه الحاضرينالتعامل مع النص، لأ�هّ لا يشهد النص وتأ�يراته في مشاعر 

حيّ، وإنّما يتأمله كنص علمي، ولو كان في مشهد النص أو عاشه لانتقل إلى

مراميه ودلالاته، ولذلك نجد أنّ من الناس مَن إذا أراد أن يتكلم بشيء يثبت

ه دقّق كثيراً في انتقاء المفردات الملائمة، ولكنه إذا نظر في كلام الآخرين لمعلي

ـــ  يعمل هذا التدقيق في مقام فهمها، كما أنّ من الناس مَن إذا كان معنيّاً بالنص 

بمعنى أنّ النص يتعرض له ولمنافسه بتلويح أو تعريض في ثناء أو عتاب ـــ 

لمفردات والأسلوب، لكن إذا لم يكن يعنيهتحسّس من دلالاته وانتقاءاته في ا

النصّ فإنّه لا يجد مثل ذلك.

ر المشهد على وجه حي، وانتقال المرء بنفسه إلى تاريخولذلك كان تصوّ 

ره قد يساعد على فهم الدلالات الحقيقيةاالحدث والخطاب حتى كأ�هّ من حضّ 

للنص.

ء الخطاب، فإنّعدم الالتفات إلى حراجة الموضوع وحساسيته في أجوا -٥

هذا العامل بطبيعته يؤدي إلى الغفلة عن الانتباه إلى مرامي الخطاب.

على الملاحن والمعاريضيزداد اشتمالاً والوجه في ذلك أنّ الكلام 



         
١٤٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

والدلالات الذكية في الموارد الحرجة والحساسة التي يسعى المتكلم فيها إلى

اطَبين ولا يثيرهم، فلو أرادتفهيم الشيء بطريقة ملائمة لا يجرح شعور المخ

الثناء على شخص ممنّ ينافسه ولا يعتقد به فإنّه سينتقي الألفاظ المعبرّة عماّ

يريده بحذر.

على أمرفيها التأكيد د ا ريُ وكذلك الحال في الموارد المهمة والخطيرة التي 

اتإلى الإطناب في أداء الموضوع باستخدام أدو المتكلم ضطريتأكيداً بالغاً، ف

متعددة تعطي أهمية هذا الأمر.

عندوكذلك الحال في موارد مواجهة حالة التشكيك والمشاكسة والتنكّر 

المخاطب للمضمون الذي يراد تفهيمه، فيسعى المتكلم إلى اختيار ما يزيل هذا

الشك ويرفع الشبهة ويقطع العذر.

النصولذلك فإنّ من المهم في النصوص التاريخية الانتباه إلى ظروف 

وبيئته وانطباعات المجتمع المخاطب به في شأن موضوعه.

وهذا كله مماّ يجده الباحث بالاطلاع والممارسة والذوق الأدبي.

) كان متكلماً بليغاً، يلقي القول فيلا شك في أنّ النبي ( النقطة الثانية:

كان تلميذهوموضعه، ويختار في أدائه المفردات والأساليب المعبرّة والمؤثرة، 



  
١٤٥ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

) كذلك، كما يدلّ على ذلك تحليل ما أُ�ر عنهما من جمل وأقوال الإمام عليّ (

بليغة ومميزة، وقد كان ذلك من جملة العوامل المساعدة على حفظ بعض 

  أقوالهما، لأنّ النفوس تركّز على القول البليغ.

ويجد الناظر في خطبة الغدير أنهّا خطبة بليغة حقاً، ومحبوكة حبكة قوية 

  تشتمل على استخدام العديد من المفردات والأساليب المعبرّة.

ونحن نعرض هذه العناصر في تأمّلٍ مسترسل في هذه الخطبة، وسوف 

 في الدين وعقد الولاء الخاص )(نتأمّل دلالة الخطبة على مكانة أهل البيت 

الوقوف على أسلوب فهم هذه  نا) في إيضاح لاحق، وإنما المراد هللإمام (

  الخطبة في ضوء القاعدة المتقدمة لفهم الخطاب..

) لم يتكلم بما أراده على وجه اعتيادي كما كان أنّ النبي ( العنصر الأوّل:

لامه على وجه الخطبة، وهو كثيراً ما يحدّث أصحابه وهو بينهم، بل صاغ ك

  يمثّل اهتماماً خاصاً.

والخطبة في المفهوم والنموذج الإسلامي خطاب يوجّه إلى جماعة أو جمهور 

ب في خطب الرسول ( ) ويبدأ بالبسملة والثناء على االله تعالى، وقد يُعقَّ

ب في خطب مَن بعد الرسول )( هنفسبذكر بعض ما يتعلق ب ، كما يُعقَّ

)ء عليه () بالثنا أ�ضاً على الموعظة والتذكرة،  الخطبة شتملت)، وقد



         
١٤٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ثمّ يذكر المتكلم غرضه وينهي الخطبة، وتكون الخطبة عادة مؤلفة من جمل

) فيما يبدو كانتعديدة ولا تقل عن ثلاثة أسطر أو يزيد، وخطب النبي (

فإنهّا) غالباً مختصرة ومركزة، وهذا بخلاف غالب ما أُ�ر عن الإمام عليّ (

.، وذلك ضرب من التدرج الذي يقتضيه اختلاف الزمانخطب مفصّلة

وأصل الخطبة بالنحو المذكور الذي ساد في الإسلام مقتبس من جملة من

بالبسملة وبالثناء على االله )١(فإنّه تعالى بدأ فيها السور ،سور القرآن الكريم

�عام، ومنها ما بدأهاتعالى، فمنها ما بدأها سبحانه بالحمد كسورة الحمد والأ

ربمابالتسبيح كالمسبحات، ومنها ما بدأها بوجه آخر من الثناء كسورة الملك، و

كما في سورة الجمعة: ذاته المقدسةبعد الثناء على  )(رسوله  سبحانه ذكر

يِّينَ رَسُولاً مِنهُْمْ يَتلُْو عَلَيهِْمْ ﴿ يهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُيَاتهِِ وَيُزَ آهُوَ الَّذِي بَعَثَ فيِ الأْمُِّ كِّ

كْمَةَ وَإنِْ كَانوُا مِنْ قَبلُْ لَفِي ضَلاَلٍ مُبينٍِ  .)٢(﴾الْكِتاَبَ وَالحِْ

) أ�ضاً في خطبه على الثناء على االله تعالى بحمده،وقد جرى النبي (

وزاد في كثير منها الثناء على رسوله، وذكر في )(واتّبعه الإمام أمير المؤمنين 

ـــ الثناء على أهل البيت (بعضها ـــ  ) أ�ضاً.ولو في أ�ناء الخطبة أو آخرها 

وللكلام على وجه الخطبة جمال خاص، حيث يلقي ذكر االله سبحانه والثناء

) في أوائل) وقيل: إنّ البسملة جزء من سورة الحمد فقط والباقي أدب جرى عليه النبي (١(

السور.

.٢) سورة الجمعة: آية ٢(



  
١٤٧ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

على الكلام، ويضفي عليه إيحاءات معنوية وتربوية، ويهيّئ نفس  عليه هيبةً 

العصر الأوّل المخاطب للإذعان بالحق، وقد كان لهذا الأسلوب وقع مميز في 

لكونه أسلوباً حديثاً غير شائع أو معهود، ولكن اعتاد عليه الناس في مثل 

  عصرنا هذا فاختلف الأمر بعض الشيء.

) كلامه في الغدير سَوق الخطبة، فبدأ بحمد االله وقد ساق النبي (

ومهّد �ا ذكره بالتذكير بأصول الدين من الإيمان باالله  ،سبحانه والثناء عليه

  نه واليوم الآخر من البعث والحساب والجنة والنار، إلى آخر ما جاء فيها.سبحا

ً كأحاديثه المعتادة، ولم يجعله على وجه ولو شاء ( ) لقال قولاً مختصرا

  .الخطبة

ـــ لا سيما لجمع محتشد بعشرة آلاف وما يزيد عليها ـــ  ومن اقتضاءات الخطبة 

ه الجميع  ) في ويهيمن عليهم، وكان للنبي (أن يرتقي المتكلم إلى موقع يرا

) صنع مكاناً مسجده منبر يخطب عليه، وقد جاء في ذكر واقعة الغدير أ�هّ (

ه وخطب بالحاضرين، وهذا يقتضي أن تكون الخطبة في موضع امرتفعاً وارتق

  مميز بالنسبة إلى المخاطبين بها.

أنّ النبي خصّص هذه الخطبة بالحديث عن مكانة أهل  العنصر الثاني:

)، حيث لم يذكر فيها موضوعاً آخر كما ) والولاء للإمام عليّ (البيت (



         
١٤٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ـــ حسب اقتضاء المقام فيها )١() قد فعل في خطبة عرفة قبل ثمانية أ�امكان ( ـ

ــ، وهذا أمر ظاهر بالتأمّل في سياق الخطبة فإنّ  كل ما جاء فيها من ذكر االلهــ

تعالى والدار الآخرة والاستشهاد على ذلك إنما كان تمهيداً فيها، كما أنّ ذكر

)التمسّك بالقرآن الكريم إنما جاء للأمر معه بالتمسّك بأهل البيت (

اً عنهما بالثقلين، ولذلك قال: إنهما لا قرينين) حيث جعلهما ( معبرِّ

ن إنّ التمسك بالكتاب وحده يقي الأمّة من الضلالة.يفترقان، حتى لا يظن ظا

وفي تخصيص الخطبة بموضوع واحد مزيد اهتمام به وبتركيز الحاضرين

عليه حتى لا تتشتت أذهانهم بين المواضيع المتعددة، ويتوزع اهتمامهم

وانتباههم بينها، كما أنّ ذلك يؤدي إلى حفظ مضمونها وعدم سهولة التعامي

ا قيل خطبة الغدير انتقل السامع إلى هذا الموضوع، ولو أ�هّعنه، بحيث إذ

)ذكر عدّة مواضيع لأمكن أن يُترك موضوع التمسك والولاء ويُنقل (

، وقد أصبحت هذه الخطبة فعلاً علماً لذكر مكانةالخطبة عليه تسائر ما اشتمل

) في السيرة والحديث والتراث) والولاء للإمام عليّ (أهل البيت (

التاريخي والأدبي والجغرافي، وساعد هذا التخصيص على حفظ الخطبة

) سيأتي في القسم الثاني في إيضاح حول (واقعة الغدير وعلاقة تأخيرها بما حدث من١(

) في خطبة عرفات ذكر التمسّكت ودلالات ذلك) أنّ النبي (الضوضاء في خطبته بعرفا

بالثقلين وتطرّق للأئمة من بعده، وذكر أنهم اثنا عشر إماماً، ولكن حدثت ضوضاء حجبت

، إلا أنّ في خطبة عرفات مضامين متنوعة أخرى.الحاضرينكلامه عن 



 
١٤٩

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

وموضوعها كما يظهر بملاحظة نصوصها وحكاياتها في السيرة والروايات

والأدب.

) اهتمّ بإلقاء هذه الخطبة في الاجتماعأنّ النبي ( العنصر الثالث:

.الألوف من الناسالذي تحضره  الجماهيري العام

، فهناك ما يتحدث به بعدفي أجواء مختلفة) كان يتحدث وذلك أ�هّ (

صلاة الجماعة في مسجده بالمدينة، وهناك ما يتحدث به في خطبة صلاة الجمعة،

وهي أوسع من صلاة الجماعة إذ يأ�يه الرجال من مسافة ثمانية فراسخ، وقد

مع من يحضر فيها. ينادي الصلاة جماعة فيتحدث

) بذكر ذلكأ�ه في شأن موضوع خطبة الغدير لم يكتفِ ( الملاحظو

للآخرين، ولا اكتفى بمن وبالتعويل على نقلهملبعض أصحابه ممنّ حضر 

يجتمع معه عند الصلاة، ولا أجّله إلى بلوغ المدينة ليلقيه هناك، بل جمع

ما حولها ومن أماكن أخرىالمشاركين في هذه المسيرة وهم من أهل المدينة و

يهم.فتقع في طول المسيرة فأ�قى هذه الخطبة 

هذا، وفي إلقاء الخطبة في الاجتماع الجماهيري العام مزيد عناية بموضوعها،

)، كما) في الدين وعقد الولاء للإمام عليّ (وهو موقع أهل البيت (

ً عاماً لا يخصّ طائفة، ولا يكون محل ابتلاء جماعة أ�ه يقتضي أ�هّ كان أمرا



          
١٥٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) ساكناً فيها، ويتعرض فحسب كأهل المدينة مثلاً التي كان الإمام عليّ (

للعداء والحسد من المنافقين وغيرهم، بل هو شأن عام من شؤون المسلمين، 

يشمل أهل المدينة من المهاجرين والأ�صار وسائر المسلمين القاطنين في أ�حاء 

  الجزيرة العربية.

هذه الخطبة في اجتماع طبيعي اجتمع  قِ لْ ) لم يُ أنّ النبي ( العنصر الرابع:

فيه الناس لغرض آخر كما في اجتماعات الحج والصلاة مثلاً، بل عقد الاجتماع 

  لأجل إلقاء هذه الخطبة.

فقة له ( بيان ذلك: ) بشكل طبيعي، أنّ جموع الحجاج وإن كانت مرا

وهي منتشرة ومتفرقة في الطريق ووجّهها إلى وادي غدير  ) جمعهاإلاّ أ�هّ (

خم لتتوقف هناك، ولم يكن ذلك على حدّ خطبته في اجتماعات الحج كيوم عرفة 

حيث كان الاجتماع طبيعياً تماماً، وهذا الأمر يمثلّ مزيد اهتمام بالموضوع 

به، كما  بمزيد الاهتمام اضرينيستوجب هذا العناء، كما أ�ه يؤدي إلى شعور الح

ذلك يثبت هذا الحدث في بيوجب مزيد تركيزهم على هذا الحدث والخطاب، و

  بشكل طبيعي. الخطبة ذاكرة الحجاج ويساعد على نقل

هذه الخطبة في مكان معتاد كما لو  قِ لْ ) لم يُ أنّ النبي ( العنصر الخامس:



 
١٥١

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

ع الحجاج، أو في المدينة بعد أ�امٍ عندأ�قاها في مكة المكرمة قبل أ�ام في اجتما

)(الرجوع من الحج، بل أ�قاها في الطريق، وهو أمر غير معتاد، وقد وجّه 

والحجاج إلى مكان مخصوص أصبح علماً للخطبة، وأصبحت الخطبة علماً له وه

غدير خم، فكلما مرّ المسلمون بهذا المكان أو ذكروه استذكروا هذه الخطبة،

لأنهّا أ�قيت في مكان معهود، وهو وادي عرفات ةزت عن خطبة عرفوبهذا تميّ 

ـــ أي كون عرفات الذي هو محل الوقوف العبادي من أركان الحج، وهذه الجهة 

ــ هي السمة الغالبة لهذا المكان. محل الوقوف المفروض في الحج ـ

على هذا السبيل مزيد اهتمام متميّزمثّل تخصيص الخطاب بمكان يو

، ويثبّت الحادث في ذاكرتهم، وهو ماالحاضرينكما يساعد على تركيز  بالحدث

قعة في السير والروايات والأدب يجده ويستشعره الباحث بملاحظة هذه الوا

واللغة وكتب البلدان.

قعة والثقة بها لأنها تقي من كما تساعد خصوصية المكان على حفظ الوا

) توقّفلوضّاع أنّ النبي (احتمال الكذب، إذ ليس من المعقول أن يضع ا

) من غير أن يكون قد فعلفي غدير خم فخطب في الولاء للإمام عليّ (

).ذلك (

) جعل من هذه الحادثة مفاجئة.أنّ النبي ( العنصر السادس:



         
١٥٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

بيان ذلك: أنّ الخطاب قد يكون متوقعاً مثل يوم الجمعة أو يوم العيد، وقد

.حاضروهاً لا يتوقعه يكون مفاجئ

يا عدة: وللخطاب المفاجئ مزا

أ�هّ يكون له تأ�ير مميّز بالمقارنة مع الخطاب المعتاد، لتأ�ير عنصر المفاجأة-١

فيثبت الحادث في الذاكرة ويزيد من وقعه في نفس الحاضرينفي نفس 

المخاطب.

وق لهمأ�هّ يفوّت التدبير المضاد للخطاب باتفاق جماعة ـــ ممن لا ير-٢

ــ مثلاً على التشويش  كما يقع في هذا العصر أحياناً. عليهمضمون الخطاب ـ

أ�هّ قد يقي المتكلم من اتهامه بتدبير مسبق لهذا الموضوع.-٣

وقد كان هذا العنصر موجوداً في خطبة الغدير على النحو الأمثل، إذ لم يكن

كان قد خطب في ) في الطريق، لا سيما أ�هّيتوقع أحد أن يخطب النبي (

أو�ك الجماهير الراجعين من الحج أ�فسهم في يوم عرفة وفي مناسبات غيرها

مثل يوم العيد حسبما ورد في الآثار.

) هذه مما وقع في خطبةخطبته (وقاية وربما يساعد هذا العنصر على 

) قبل ثمانية أ�ام من واقعة الغدير، فإنّه تطرّقعرفات التي أ�قاها النبي (

) وذكر أنّ الأئمة من قريش وهميها إلى الأمر بالتمسّك بأهل البيت (ف

اثنا عشر، وربما كان لكلامه بقية في هذا السياق فحدثت الضوضاء وفق



 
١٥٣

  ح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنهاالتوضي

، وقد كان اجتماع عرفات معلوماً لأ�ه من واجبات)١(الروايات المتفق عليها

بة الغدير لم) فيه قد يكون متوقعاً عادةً، ولكن خطالحج، وخطاب النبي (

يكن كذلك فلم يستطع أحد التشويش فيها.

راوده شكوك في أنتلمن كان ــ كما أنّ في المفاجأة في هذه الخطبة دلالة أكيدة ـ

ـــ) قد نصّ على الإمام انحيازاً منه (يكون النبي ( ) لابن عمه وقومه

ً مفاجئاً بما يذكرعلى أ�هّ ( ه في شأن أهل بيته) إنّما أُمِر من االله تعالى أمرا

)) ّوولاء الإمام علي (إذ لو كان ذلك من قبله لرغبته في ابن عمه ،(

 يقع على هذا النحو من المفاجأة وفي أ�ناءلمكما كان يظنه بعض أصحابه 

الطريق.

ته) حافظ على إبهام مقصده بالخطاب وغايأنّ النبي ( العنصر السابع:

إلى آخر لحظة أ�داها فيها، وعنصر الإبهام بما يثيره من التساؤل يوجب الحرص

على الاطلاع ويؤدي إلى الاستعداد النفسي لتلقّي أمر صعب وثقيل، وعندما

يكون المقصود غير متوقع فإنه يمنع من لا يطيقه أن يتهيّأ لرد فعل على

الخطاب.

الثاني حول (واقعة الغدير) لاحظ الإيضاح الذي تقدمت الإشارة إليه مما سيأتي في القسم ١(

وعلاقة تأخيرها بما حدث من الضوضاء في خطبته بعرفات ودلالات ذلك).



          
١٥٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

بعنصر الإبهام في حركاته ولا  ) أ�هّ يستعينوقد عُلم من سيرة النبي (

  يبين مقاصده الحساسة إلا في وقتها، أو حتى تتضح بنفسها للناس.

كهِ غالباً لمن كان ومن مصاديق ذلك عدم إفصاحه ( ) عن جهة تحََرُّ

  معه من الناس.

حبه ط) ترك علياً في المدينة في غزوة تبوك ولم يصومن أمثلة ذلك أ�ه (

) بذلك تأذّى وّ�ا طعن المنافقون على الإمام ( عادته في غزواته، يكما ه

) له: (أما ترضى أن تكون مني )، فقال (وجاء يبكي إلى رسول االله (

، وفي هذا الكلام دلالة ذكية )١(بمنزلة هارون من موسى، إلا أ�ه لا نبي بعدي)

مه في على سبيل اللحن والتورية على أ�هّ إنّما أراد أن يخلف رجلاً قوياً يقوم مقا

ـــ الفتنة،  ـــ من المنافقين المتخلفين في غزوة تبوك  المدينة خشية إثارة الجاهلين 

ف موسى هارون في قومه خشية إثارة الفتنة في غيابه، كما جاء في الآية ما خلّ مثل

مِيقَاتُ  تمْمَْناَهَا بعَِشرٍْ فَتمََّ أوَوَاعَدْنَا مُوسَى ثَلاَثينَِ لَيلْةًَ وَ الكريمة في قوله تعالى: ﴿

صْلحِْ وَلاَ تَتَّبعِْ أخِيهِ هَارُونَ اخْلفُْنيِ فيِ قَوْمِي وَ رْبَعِينَ لَيلَْةً وَقَالَ مُوسَى لأِ أرَبِّهِ 

، ولعلّ هذا هو الذي أ�ار المنافقين، فطعنوا في الإمام عليّ )٢(﴾سَبيِلَ المْفُْسِدِينَ 

)) بأنّ الرسول (ولم يوضح يفعل من قبل، كان حبه كما ط) لم يص

                                                                                       

، المصنف للصنعاني: ٧/١٢٠، صحيح مسلم ٥/١٢٩، ٤/٢٠٨صحيح البخاريّ: ) ١(

  .٣/١٠٤السيرة الحلبية:  ،٥/٤٤١سبل الهدى والرشاد:  ،٥/٤٠٦

 .١٤٢) سورة الأعراف: آية ٢(



 
١٥٥

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

) غرضه توضيحاً يفهمه الجميع.النبي (

) على) هذه المرة علياً (ف النبي (وقد يقول القائل: و�اذا خلّ 

المدينة، وهو في سائر غزواته لم يخلفه فيها، بل كان صاحب رايته؟

) اصطحب في هذه الغزوة كل من وجد مركباًوالجواب: أنّ النبي (

الروم الذين كان جنودهم تبلغ ا�ائة بإزاءالعدد وسلاحاً، لاهتمامه بتكثير 

أ�ف، ولذلك بلغ عدد المسلمين ثلاثين أ�فاً، فخلت المدينة عن الرجال عدا

ً أو لم يجد ما يحمله النبي ( ) عليه وعدا جماعة من المنافقين،من كان عاجزا

ت سورةويبدو أنّ المنافقين كانوا نشطين جداً في تلك الفترة، كما يظهر من آيا

التوبة التي نزلت بهذا الشأن، هذا من جهة.

ومن جهة أخرى: فإنّ هذه الغزوة لم تكن قتالية، فلم يقاتل المسلمون فيها،

بل كانت هذه الغزوة لمجرد إظهار هيبة المسلمين في مقابل الروم كي لا يظنوا

واأنّ العرب بعد الإسلام جماعات متفرقة كما كانوا قبله فيحتقروهم ويعتد

ه) يعلم بذلك، لكنه لم يكن يريد أن يخبر الناس بعليهم، وكان النبي (

، ولا يفقد)١(خشية أن يبلغ العدو وربما نظر إلى أن يتميز المنافقون الأشد نفاقاً 

) كان يستعينالمسلمون الإرادة القتالية، إلاّ أ�ه لم يفصح عن ذلك، فهو (

) جمع من المنافقين كما يُعلم مماّ ذُكر في السيرة، وكانوا يبثونلرسول () كان ممن صحب ا١(

)، وقد سعى جماعة منهم وهم الملثمون إلى قتل الإشاعات المثبّطة والمشككة في شأن النبي (

) بدفعه من أعلى العقبة ليسقط في الوادي فلم ينجحوا في ذلك.النبي (



          
١٥٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  على مقاصده بالإبهام.

) في هذه الخطبة، فقد دعا المسلمين فجأة في (وكذلك فعل النبي 

الطريق إلى الاجتماع في وادي غدير خم، ولم يبلغهم بغايته، وليس هناك من 

شك في أنهّم قد توقعوا أنّ ذلك لأمر طارئ اقتضى جمعهم من شتات الطريق، 

ولكن قد لا يكون في حسبان أيّ منهم أنّ ذلك لغرض الوصية بأهل بيته 

)ولاء لابن عمه () وعقد ال عارضاً في وسط ً )، إذ ليس ذلك أمرا

) بيان مثله لذكره في مناسك الحج حيث كان هؤلاء الطريق، ولو أراد (

  )، أو أجّله إلى المدينة.وغيرهم معه ( ونضراالح

) عندما أمر باجتماع المسلمين المتفرقين على مسافة طويلة في ثمّ إنّه (

الجميع في غدير خم، فتهيّأ وبدأ بالخطبة بحمد الطريق مضى وقت حتى اجتمع 

 ماالله تعالى وثنائه، ثمّ التذكير بالإيمان باالله تعالى واليوم الآخر، ثمّ تذكيره

بنصحه لهم في أداء الرسالة وأقرّهم على ذلك كله، ثمّ أوصاهم بالتمسك 

ة حينئذٍ إلى أ�ه قصد التوصي ونضرابالثقلين كتاب االله وعترته، فانتبه الح

)، ولكن هل هذا كل ما قصده؟ وماذا بعد ذلك؟ بالتمسّك بأهل بيته (

ـــ على أ�ه أولى بهم من أ�فسهم،  ـــ قبل أن يبينّ بيت القصيد في الخطبة  لقد أقرّهم 

) منزلة ) وهو قريب منه، ونزّله (فلما أقروا بذلك أخذ بيد عليّ (

ختم كلامه بالدعاء لمن  نفسه، وقال: (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه)، ثمّ 

) أو خذله، وختم الخطبة ) ونصره والدعاء على من عاداه (والاه (



  
١٥٧ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

) عن هذا الموضوع مفاجأة غير متوقعة للمسلمين بذلك، فكان حديثه (

  جميعاً. الحاضرين

قعة بطريقة أنّ النبي ( العنصر الثامن: ) صاغ خطابه في هذه الوا

ينتبه الجميع إليه ولا يشتغل بعضهم عنه بأمر آخر، فقد سأ�هم تفاعلية حتى 

)ومن ذلك.. ،) عدة مرات فأجابوه  

  قال: إني أوشك أن أدعى فأجيب فماذا أ�تم قائلون؟ قالوا: نصحت. .١

 إ� إلا االله وأنّ محمداً عبده ورسوله وأنّ الجنّة قال: أ�يس تشهدون ألاّ  .٢

: نشهد، قال: وأ�ا أشهد حق وأنّ النار حق وأنّ البعث ب عد الموت حق؟ قالوا

  معكم.

قال: ألا تسمعون؟ (لفتاً لانتباههم، وتأكيداً على إصغائهم)، قالوا:  .٣

نعم، قال: إني فرطكم على الحوض وإنكم واردون عليّ الحوض وإنّ عرضه 

أ�عد ما بين صنعاء وبصرى فيه أقداح عدد النجوم من فضة فانظروا كيف 

  ) الثقلين ليثير انتباههم وسؤالهم).ثقلين، (وهنا أبهم (تخلفوني في ال

: وما الثقلان يا رسول االله؟ قال: كتاب االله طرف بيد االله فنادى منادٍ  .٤

عز وجل وطرف بأ�ديكم فاستمسكوا به لا تضلوا والآخر عترتي، وإن 

 اللطيف الخبير نبأني أنهما لن يتفرقا حتى يردا عليّ الحوض، وسأ�ت ذلك لهما



         
١٥٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ربي فلا تقدموهما فتهلكوا ولا تقصروا عنهما فتهلكوا ولا تعلموهم فإنهم أعلم

منكم.

فقال: من كنت أولى به من نفسي فعليّ وليه )(ثم أخذ بيد عليّ  .٥

� وال من والاه وعاد من عاداه.

وفي نقلٍ آخر جاء نقل هذه الفقرة على وجه تفاعلي، حيث سأ�هم أ�ست

: بلى، قال: فمن كنت مولاه فهذا عليّ مولاهأولى بكم من أ�فس .)١(كم؟ قالوا

ا�أ�ورة في )( وتماثل هذه الخطبة في إلقائها بالأسلوب التفاعلي خطبه

حجة الوداع في عرفة وفي يوم النحر وفي أوسط أ�ام التشريق وفق بعض

.)٢(رواياتها

مزيدوعنصر التفاعل عنصر مهم جداً في مثل هذا الجمع، لأ�هّ يوجب 

في أذهانهم وذاكرتهم، كما أنّ فيه رسّخهاالمخاطبين وي من قبلالانتباه للفكرة 

في هذا الجمع الكبير، أو فهمهم �ا قاله )( من سماعهم لصوته اً استيثاق

)، فلا يكون حضورهم شكلياً دونولو بسؤال من يكون أقرب إليه (

.٥/١٩٥) المعجم الكبير للطبراني: ١(

: (أ�يس يوم النحر قلنا بلى قال)(، من خطبة له ٢/١٩١صحيح البخاري:  لاحظ مثلاً:) ٢(

، ورد: (كنت آخذ بزمام ناقة رسول االله صلى٥/٧٢مسند أحمد بن حنبل: وفي  ،أي شهر هذا...)

يا أيها الناس أ�درون في أي شهر :االله عليه وسلم في أوسط أ�ام التشريق أذود عنه الناس فقال

�تم وفي أي يوم أ�تم وفي أي بلد أ�تم...).أ



 
١٥٩

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

استيعاب.

لخطب على التفاعل بأسلوبٍا حاضريومن المتعارف في هذا الزمان حثّ 

، أو تشويقهم إلى إبداءالحاضرون) ليُصلي عليه ما كذكر اسم النبي (

الاستجابة للكلام بقول آخر كالتكبير، وذلك مما يوجب مزيد الالتفات،

ويزيل الشعور بالملل والسأم الذي قد يحدث بطول الخطاب، ويشوّق المتكلم

يقصده بالخطاب.حيث يكون التفاعل في الاتجاه الذي 

) صرّح في أوّل خطابه بقرب وفاته، حيثأنّ النبي ( العنصر التاسع:

ذكر أ�ه يوشك أن يدعى فيجيب، فهذا أ�ضاً عنصر مؤثر في زيادة وقع الخطاب

:)١(بل دلالاته من وجوه

الأوّل: أنّ ذلك أمر يهز السامعين ويوجب حسن إنصاتهم وإصغائهم

يوجب مزيد تركيزهم الحاضرينللكلام، فتنبيه الخطيب على أ�هّ سوف يفارق 

وانتباههم لقوله لمعرفة الأمر الذي يريد أن يوصيهم به وحرصهم على التزود

منه ما دام حيّاً.

�ا يذكره ويوصي به ويُضعِف الحاضرينالثاني: أنّ ذلك يساعد على تقبّل 

) الوجهان الأوّلان من قبيل الأمور المساعدة على تأ�ير الخطاب، والثالث من قبيل التأ�ير على١(

مدلول الخطاب.



         
١٦٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

هة أ�هّ يثير فيهم الشعور بالمحبة له والرقةفيهم روح التمنّع والمعارضة من ج

عليه، فإنّ قرب الفراق من شأ�ه أن يؤدي إلى تهييج هذه المشاعر في نفوس

المخاطبين، وهذه مشاعر مساعدة على قبول الوصية والاستجابة لها.

) هو وصية تتعلق بما بعدالثالث: أنّ هذا الأمر يبينّ أن ما يذكره (

) نصب أهلفعلياً للمخاطبين، وهو يؤكّد أنّ غرضه ( موته، وليس تكليفاً 

) من بعده، كما أنّ تعبيره لاحقاً) وعقد الولاء للإمام (بيته (

باستخلاف الثقلين فيهم يؤكّد ذلك.

.للحاضرين) أخرج الكلام مخرج النصح أنّ النبي ( العنصر العاشر:

المؤثرة في الخطاب، وهو أن يذكر المتكلم سوابقوهذا من جملة الأساليب 

نصحه للمخاطب وحبه الخير له، ويخرّج كلامه مخرج النصيحة له، وهو أمر

يلاحظه كل شخص يسعى إلى تعليم الآخرين وتوجيههم وتربيتهم.

والسرّ في ذلك أنّ الناصح يخلص لمن ينصح له ويريد صلاحه، وليس له

لا يلبّس الأمر عليه.مأرب لنفسه، فهو لا يغشّه و

وتتأكد الحاجة إلى التذكير بذلك في موردين:

عندما يكون المتكلم في معرض الشك والريبة والتكذيب لدى .١

المخاطب بأ�هّ إنما يذكر ما يذكره لنفع يعود إليه، فيريد إبعاد هذه الشبهة عن



  
١٦١ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

لشفقة نفسه بالتأكيد على أ�هّ ليس بصدد ذلك، بل لتحري مصلحة المخاطب وا

عليه من تبعة المسيرة الخاطئة، وهو يؤثر في نفس المخاطب بالنظر إلى أ�ه قد 

  يجُلّ المتكلم عن أن يكذب في ذلك إذا كان قد عرفه بالصدق والأمانة.

إذا كانت الاستجابة للخطاب شاقةً على المخاطب مما يوجب أن  .٢

كلم يبالغ فيما يأمر توسوس له نفسه بأنّ هذه الاستجابة غير ضرورية، وأنّ المت

به، فيكون بيان المتكلم لكونه ناصحاً دفعاً لهذه الوسوسة وتطميناً للمخاطب 

  بأنّ هذه الاستجابة ضرورية له لأجل صلاحه وسعادته ومستقبله.

) نصحه في مقام أداء الرسالة أسلوب قرآني فيما وإبداء الرسول (

الله سبحانه إلى قومهم، فكانوا حكاه القرآن عن الأ�بياء في مقام تبليغ رسالة ا

) يقولون: إنهّم إنّما يريدون نصحهم بأمانة، كما قال سبحانه عن نوح (

هُ أَ لَقَدْ وقومه: ﴿ َ مَا لَكُمْ مِنْ إَِ�ٍ غَيرُْ رْسَلْناَ نوُحًا إلىَِ قَوْمِهِ فقََالَ يَا قَوْمِ اعْبدُُوا ا�َّ

ظيِمٍ * قَالَ المْلأََُ مِنْ قَوْمِهِ إنَِّا لَنرََاكَ فيِ ضَلاَلٍ مُبينٍِ خَافُ عَلَيكُْمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَ أَ إنيِِّ 

* قَالَ يَا قَوْمِ لَيسَْ بيِ ضَلاَلَةٌ وَلَكِنِّي رَسُولٌ مِنْ رَبِّ الْعَالمَينَِ * أُ�لَِّغُكُمْ رِسَالاَتِ 

ِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ أَ �صَْحُ لَكُمْ وَ أَ رَبيِّ وَ 
، وقال سبحانه عن هود )١(﴾عْلَمُ مِنَ ا�َّ

)﴿ :مَا لَكُمْ مِنْ إَِ�ٍ أَ وَإلىَِ عَادٍ ) وقومه َ خَاهُمْ هُودًا قَالَ يَا قوَْمِ اعْبدُُوا ا�َّ

هُ  كَ فيِ سَفَاهَةٍ وَإنَِّا أَ غَيرُْ فلاََ تَتَّقُونَ * قَالَ المْلأََُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ إنَِّا لَنرََا

                                                                                       

  .٦٢ـــ  ٥٩) سورة الأعراف: آية ١(



          
١٦٢ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

مِنَ الْكَاذِبينَِ * قَالَ يَا قَوْمِ لَيسَْ بيِ سَفَاهَةٌ وَلَكِنِّي رَسُولٌ مِنْ رَبِّ الْعَالمَينَِ لَنظَنُُّكَ 

  .)١(﴾مِينٌ أَ �اَ لَكُمْ ناَصِحٌ أَ * أُ�لَِّغُكُمْ رِسَالاَتِ رَبيِّ وَ 

  ثمّ إنّ إبداء المتكلم كونه ناصحاً للمخاطب على نحوين:

  كما مثّلنا في أقوال الأ�بياء.أن يصرّح بكونه ناصحاً  الأوّل:

أن يُعلل ما يأمر به بعود نفعه إلى المخاطب، وهذا كثير في النصائح  الثاني:

هم للرسالة ءأ�ضاً، وهو أمر مطرد في تبليغ الأ�بياء للرسالات، فهم يعللون أدا

بأ�هّ لأجل هدايتهم وإنذارهم، بل يرد ذلك في كلام االله سبحانه في مقام تعليل 

ُ ليِجَْعَلَ عَلَيكُْمْ للناس، كقوله تعالى بعد الأمر بالوضوء: ﴿ تكليفه مَا يُرِيدُ ا�َّ

رَكُمْ  ، وذلك أكثر من أن يحصى في القرآن )٢(﴾مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ ليِطَُهِّ

  الكريم.

  ) في الغدير النصيحة على كلا النحوين:وقد جاء في خطبة النبي (

) ناصحاً لهم، فقد جاء أ�هّ ذكّر ح بكونه (فالنحو الأوّل: هو التصري

بنصحه لهم، أو سأ�هم: (هل نصحت لكم؟) فقالوا: (� بلى)،  الحاضرين

ـــ أي (هل أ�هّ ( الملاحظأو ما بمنزلة ذلك، ومن  ) بحسب الصيغة الثانية 

ـــ لم يصف نفسه بالنصيحة، بل استخدم أسلوباً أكثر تأ�يراً، وهو  نصحت لكم) 

                                                                                       

  .٦٨ـــ  ٦٥) سورة الأعراف: آية ١(

  .٦) سورة ا�ائدة: آية ٢(



 
١٦٣

  العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنهاالتوضيح 

قرار منهم على نصحه إياهم، وهذا الأسلوب أ�لغ لأنّ المخاطب بعدأخذ الإ

إقراره بكون المتكلم ناصحاً يكون ملزماً باتباع نصيحته عملاً بإقراره.

ما جاء في تعليل الأمر بالتمسك بالثقلين من أنّفهو وأمّا النحو الثاني: 

أخروا عنهمذلك لأجل أن لا يضلوا لو لم يتمسكوا بهم بأن يسبقوهم أو يت

سوف يهلكون.إنهم ف

) على عنصر النصح أ�هّ أراد أن يَذْكر مكانةتأكيده ( أسبابوكأنّ من 

) في الدين ويعقد الولاء لابن عمه وصهره، فيساء الظن به بأ�هأهل بيته (

، وهناك شواهد عديدة على أنّ بعض الصحابةله مقرباه لأجلإنما يفعل ذلك 

في موضع هلابن عمه ويسيء به الظن في ذلك كما ذكرنا كان حساساً تجاه تقريبه

آخر.

) لأجل التأ�ير على المخاطبين.فهذا أ�ضاً عنصر آخر استخدمه (

منزلة الأمانة )١() نزّل الكتاب والعترةأنّ النبي ( العنصر الحادي عشر:

ـــ ـــ عند من يأتمنه ليستردها لاحقاً. التي يخلفها صاحبها  وقت السفر مثلاً 

): (فانظروا كيفويفيد هذا المعنى ما جاء في نصّ الخطبة من قوله (

بهذا القول العترة، ولكن ضمّ القرآن الكريم إليها تأكيداً على مكانته كما ) والمقصود الأصلي١(

سبق.



          
١٦٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

وما الثقلان يا رسول االله؟ قال: كتاب االله  :تخلفوني في الثقلين، فنادى منادٍ 

طرف بيد االله عز وجل وطرف بأ�ديكم فاستمسكوا به لا تضلوا، والآخر 

  وأنّ اللطيف الخبير نبّأني أنهّما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض). ،تيعتر

ـــ ليس حفظهما بمعنى والمقصود بكون الثقلين أمانة يخلفها ( ) ـــ طبعاً 

الإبقاء على الكتاب من دون تضييع لبعضه أو تحريفه، والإبقاء على العترة من 

ون من الواضحات في فإنّ هذا يفترض أن يك دون العدوان عليهم وقتلهم

هو التمسّك بهما، وذلك هو نوعُ حفظٍ  )(، بل المراد كما صرّح به الدين

  لهما.

) نزّل التمسك بهما منزلة حفظهما ونزّل تجاوزهما وبذلك يُعلم أ�هّ (

، والوجه في ذلك أنّ هوية القرآن الكريم وهوية أهل البيت تضييعهمامنزلة 

) فمن لم يستجب لهما فكأ�هّ  ،وفق الخطبة) هي هوية الهداية والتعليم

أخل برعايتهما،  اأضاعهما، نظير ما يقال من أنّ فلاناً ضيّع الكتاب أو السنة إذ

ويقال إنّ الناس ضيّعوا العالم الذي كان بينهم إذا لم يتمسّكوا وينتفعوا به كما 

ية نّ فلاناً حرّف الدستور إذا نقضه، لأنّ هوإيليق، ويقال في هذا العصر 

الدستور هي هوية قانونية فمن نقض ما جاء فيه من القوانين، فكأ�ه خرق 

م به، وذلك تنزيل للأمر المعنوي منزلة  الدستور كما لو مزّقه مبدياً عدم الالتزا

  الأمر الحسي.

فالكتاب والعترة هما أمانة الرسول لدى الأمة، وسوف يستردهما منها غداً 



  
١٦٥ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

عهما كاملين غير منقوصين، كما قال تعالى: على الحوض، فعلى الأمّة أنّ ترج

َ يَأمُْرُكُمْ ﴿   .)١(﴾هْلهَِاأَ مَانَاتِ إلىَِ نْ تُؤَدُّوا الأَْ أَ إنَِّ ا�َّ

بالمسؤولية تجاه هذا  الحاضرينوهذا التنزيل يعطي شعوراً مؤكّداً لدى 

  الأمر، وقبح تجاوز القرآن والعترة.

والمؤكّدة في  المعروفةان من الأمور أنّ قبح خيانة الأمانة ك والوجه في ذلك:

المجتمع العربي المخاطب بهذا الخطاب، كما هو الحال في المجتمع الإنساني 

  العام.

بل قبح خيانة الأمانة من وجوه الغدر للتعهد والالتزام، لأنّ الأمين يتعهد 

ً للغاية، فقيمة  بالأمانة لصاحبها، وقبح الغدر عند العرب كان قبحاً كبيرا

ل ورجولته عندهم إنّما هي باحترامه لتعهده والتزامه تجاه الآخرين، الرج

تتعهد فيما بينها فكان قبح الغدر موجباً لالتزامها بذلك، وكانت  القبائلوكانت 

تأ�ف أن توسم بالغدر والخيانة، فيكون ذلك عاراً يبقى أ�ره على عصبتهم 

  وذريتهم.

الكتاب والعترة تَرِكَته في ) اعتبر وبوجه آخر يمكن القول إنّ النبي (

الأمة، وقد أوصى بحفظهما حتى يردا عليه الحوض، فأشبه حاله معهما حال من 

بشأنها، والوصية هي أ�ضاً أمر ملزم على وجه  هيوكل تركته إلى شخص ويوصي

                                                                                       

  .٥٨) سورة النساء: آية ١(



         
١٦٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

مؤكد بحسب العقل والعرف القبلي، لأنّ الموصي غائب عما يوصي به وعن

لوصي أن يتخلف عن الوصية،با الثقة به، فيقبح الوصي أ�داً، وإنّما يعوّل على

ولذلك عندما أراد االله سبحانه تغيير قوانين الميراث الجاهلي بتوريث النساء

ً إلى أنّ وصية والبنات والأطفال أ�زم الناس أوّلاً بالوصية لهم، وذلك نظرا

إذَِا حَضرََ كُتبَِ عَلَيكُْمْ الميت في تركته كانت نافذة عندهم، فقال عز من قائل: ﴿

لدَِيْنِ وَالأَْ أَ  ا عَلىَحَدَكُمُ المْوَْتُ إنِْ تَرَكَ خَيرًْا الْوَصِيَّةُ للِوَْا قْرَبينَِ باِلمَْعْرُوفِ حَق�

َ سَمِيعٌ لُونَهُ إنَِّ ا�َّ لَهُ بَعْدَمَا سَمِعَهُ فَإِنَّماَ إثِْمُهُ عَلىَ الَّذِينَ يُبدَِّ المْتَُّقِينَ * فَمَنْ بَدَّ

.)١(﴾ليِمٌ عَ 

بعد بضعة سنوات الاستحقاقات المناسبة ترضثمّ �ا تمهّد الأمر بذلك فُ 

.)٢(بنظام التوريث المباشر في سورة النساء

) في خطبة الغدير هو أخذالذي استخدمه النبي ( العنصر الثاني عشر:

ـــ م م المقُرّ بموجب إقراره.الإقرار بشيء  ـــ ثم إلزا ن غير بيان الغاية 

) سورة البقرة ـــ وهي أوّل سورة نزلت في المدينة، ويتوقع أن يكون ذلك في السنة الأولى١(

.١٨١ـــ  ١٨٠للهجرة ـــ: آية 

نزلت سورة النساء في السنة السادسة أو السابعة) لاحظ آيات المواريث في أوائلها، وقد ٢(

للهجرة.



  
١٦٧ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

وهذا أسلوب بليغ في التأ�ير في مشاعر المخاطبين، ويستخدم حيث يكون 

المخاطب أو بعض المخاطبين مظنة لإنكار الشيء والاعتراض عليه وإبداء 

عدم تقبله، وهو يفاجئ المخاطب باضطراره إلى الإذعان والالتزام بشيء لم 

  يد الإقرار به أو كان يتوقف في ذلك.يكن ير

) الإقرار بأصول الدين من الإيمان باالله الواحد وحقانية فقد أخذ (

تأسيساً البعث والجنة والنار أوّلاً، وأخذ الإقرار بنصحه للناس ثانياً، ثمّ أمر 

محيص عن قبول التمسّك  للحاضرينبالتمسّك بالثقلين، فلم يكن  على ذلك

وا من قبل بنصحه، كما أقرّوا برسالته في توحيد االله سبحانه بذلك لأنهم أقرّ 

ً باالله ورسوله واليوم الآخر  واليوم الآخر، ففي ذلك تلميح إلى أنّ من كان مقرا

) مع القرآن الكريم، ولا سبيل إلى فإنّ عليه أن يتمسك بأهل البيت (

  كث ما أقرّ به.التفكيك بين الأمور ولوازمها، وإلا كان المرء قد ناقض نفسه ون

بكونه أولى  الحاضرين) إلى أخذ الإقرار من ومرّة أخرى عاد (

) بقوله: بالمؤمنين من أ�فسهم، ثمّ رتّب عليه إثبات مثل ولائه للإمام (

(من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه)، وفي ذلك دلالة على أنّ من لم يلتزم بالولاء 

ولم يقبل بكونه  نفسه) من ( ) فإنّه ناقض أولوية النبيالخاص للإمام (

)) مولاه، لأنّ من كان (.مولاه فإنّ علياً مولاه (  

  



          
١٦٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ـــ ـــ هو الذي راعاه النبي ( العنصر الثالث عشر:  ) في صياغة هذه الخطبة 

ثلاثة  عنصر التدرّج والتسلسل في فقرات الحديث، فقد تضمّنت الخطبة وجوهاً 

  من القرن المؤكّد تدرّجت فيه:

) والولاء ) في مكانة أهل البيت (قرن مجمل ما سيذكره ( الأوّل:

) بأصول الدين من الإيمان باالله تعالى واليوم الآخر من البعث للإمام (

  ) ونصحه.والحساب والجنة والنار وبلاغ الرسول (

) ضماناً أهل البيت (قرن التمسك بالقرآن الكريم بالتمسك ب الثاني:

  للهدى في أمور الدين، وتوقياً من الهلاك في الدنيا.

  .)( نفسهل بالولاء )للإمام عليّ ( ولاءالقرن  الثالث:

فهذه اقترانات ثلاثة جاءت في الحديث، وهي رائعة للغاية كما سيأتي 

  إيضاحها في طي العناصر اللاحقة.

المنطقي في العرض وذلك على ولكن محل الشاهد هنا هو رعاية التسلسل 

  النحو التالي:

ذكرت الخطبة أوّلاً أصل الدين، وهما الإيمان باالله واليوم الآخر وبلاغ  .١

  ).الرسول (

ثم فرّعت عليه ما ينبغي أن يتفرّع على هذا الإيمان ويستتبعه من  .٢

  ).التمسك بالقرآن الكريم وبأهل البيت (



 
١٦٩

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

ولاء للرسولالك بالقرآن الكريم من ثم ذكرت ما يتفرّع على التمس .٣

)) ّوللإمام علي (.(

) على الأمّة أمر زائد على بلاغه ورسالته،وذلك لأنّ ولاء الرسول (

وْلىَ باِلمْؤُْمِنينَِ مِنْأَ النَّبيُِّ وهو من جملة تعاليم الكتاب كما قال سبحانه: ﴿

ة متفرّع من جهةٍ على الولاء) في الحقيق، كما أنّ ولاء الإمام ()١(﴾�فُْسِهِمْ أَ 

) بالنظر إلى جعله منه بقوله: (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه)،للرسول (

)، لأنّكما أ�هّ متفرّع من جهة أخرى على وجوب التمسّك بأهل البيت (

) وأوّلهم، كما تبينّ من آية) هو سيد أهل بيت النبي (( اً الإمام عليّ 

) كقول) من النبي (سائر ما تضمّن أ�هّ (المباهلة وحديث الكساء و

جبرئيل يوم إبلاغ سورة البراءة، واستحقاقه للولاء كان بالنظر إلى أ�هّ الهادي

لهذه الأمة، فإنّ الهادي أولى بالولاء ممن لا يهَدي إلا أن يهُدى، وذلك أمر سيأتي

مزيد إيضاح له في موضعه.

ما يظهر لمن تأمّله جيّداً.وهذا التدرج والتسلسل أمر لطيف ورائع ك

ـــ إشعار المتكلمالذي يتمثل في خطاب النبي ( العنصر الرابع عشر: ـــ  (

.٦) سورة الأحزاب: آية ١(



          
١٧٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) باطّلاعه المسبق على نوازع المخاطبين وهواجسهم تجاه في خطابه (

  مضمون الخطاب.

الإشعار يعطي قوة للخطاب ويعطي هيمنة المتكلم على ما يسرّه فإنّ هذا 

المخاطبون كالذي يعلنونه فليس بخافٍ عنه ما يضمرونه تجاه مضمون 

  الخطاب.

نية على التعبير عن  ،وهذا أسلوب قرآني حيث تشتمل جملة من الآيات القرآ

رضة، الشك في عمل المخاطبين بالتعاليم المذكورة والإخبار عن توجهات معا

  .)١(ولذلك يجري التأكيد على أ�هّ سبحانه يعلم ما يسرّون ويخفون وما يعلنون

                                                                                       

بَ للِنَّاسِ حِسَابهُمُْ وَهُمْ فيِ غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ * مَا يَأْ�يِهِمْ ) قال تعالى في أوّل سورة الأ�بياء: ﴿١( اقْترََ

مِْ محُْدَثٍ إلاَِّ اسْتمََعُوهُ وَ  وا النَّجْوَى الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْ ذِكْرٍ مِنْ رَبهِّ هُمْ يَلْعَبوُنَ * لاَهِيةًَ قُلُوبهُمُْ وَآسرَُّ

ماَ  ونَ * قَالَ رَبيِّ يَعْلَمُ الْقَوْلَ فيِ السَّ حْرَ وَآنْتمُْ تُبصرُِْ ءِ وَالآْرْضِ هَلْ هَذَا إلاَِّ بَشرٌَ مِثْلُكُمْ آفَتأَْ�وُنَ السِّ

مِيعُ الْعَلِيمُ  ِ مَا فيِ )، وقال سبحانه في أوّل سورة التغابن: ﴿٤ـــ  �١بياء: آية ﴾ (الأوَهُوَ السَّ يُسَبِّحُ ِ�َّ

ءٍ قدَِيرٌ * هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ  ماَوَاتِ وَمَا فيِ الآْرْضِ لَهُ المْلُكُْ وَلَهُ الحْمَْدُ وَهُوَ عَلىَ كُلِّ شيَْ فَمِنكُْمْ السَّ

 ُ رَكُمْ فَآحْسَنَ  كَافرٌِ وَمِنكُْمْ مُؤْمِنٌ وَا�َّ ماَوَاتِ وَالآْرْضَ باِلحْقَِّ وَصَوَّ بماَِ تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ * خَلَقَ السَّ

 ُ ونَ وَمَا تُعْلِنوُنَ وَا�َّ ماَوَاتِ وَالآْرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُسرُِّ  عَلِيمٌ صُوَرَكُمْ وَإلَِيهِْ المْصَِيرُ * يَعْلَمُ مَا فيِ السَّ

دُورِ  )، ومن ذلك ما يرد في تعقيب الأوامر أحياناً بمثل قوله ٤ــ ١التغابن: آية ﴾ (بذَِاتِ الصُّ

إنِْ )، و﴿٩١﴾ (البقرة: آية إنِْ كُنتْمُْ مُؤْمِنينَِ )، و﴿٢٣﴾ (البقرة: آية إنِْ كُنتْمُْ صَادِقينَِ سبحانه: ﴿

لْناَ عَلىَ عَبدِْنَا فَأْ�وُا بسُِورَةٍ مِنْ مِثْلهِِ إنِْ كُنتْمُْ فيِ رَيْبٍ ممَِّا نَزَّ )، و﴿٦٢﴾ (التوبة: آية كَانُوا مُؤْمِنينَِ 
 



 
١٧١

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

ومن مبرزات التعبير عن الشك في استجابة المخاطبين بخطبة الغدير

للخطاب أمور:

عناصر التأكيد المتقدمة من وجوه التمهيد والقرن والإطناب الأوّل:

م الأدب أسلوب أدبي لمعالجةوالترغيب والتهديد، فالتأكيد كما ذُكر في عل

نوازع الشك في نفس المخاطب، ولذلك إذا قيل: (زيد عالم يقيناً) أو (واالله إنّ

زيداً عالم) دلّ ذلك على شك المخاطب فيه مماّ اقتضى التأكيد.

أني أنهما لن يتفرقا حتى يردا عليّنبّ قوله: (وإنّ اللطيف الخبير  الثاني:

الله سبحانه باللطيف والخبير إشارة إلى اطلاعه على)، فإنّ التعبير عن االحوض

خائنة الأعين وما تخفي الصدور.

استعمال أداة الشرط في قوله: (ما إن تمسكتم به لن تضلّوا بعدي الثالث:

أ�داً)، فقد كان من الممكن أن يأمر بالتمسك بهما ويقول إنهّم لن يضلّوا إذاً

عمال أداة الشرط يشعر بشك المتكلم فيأ�داً، ولكنه استعمل أداة الشرط، واست

) كان يشك في أن تتمسكتحقق المشروط، فتدل هذه الجملة على أ�هّ (

) فعلاً.الأمّة بأهل البيت (

ِ إنِْ كُنتْمُْ صَادِقينَِ  لاَ تهَنِوُا وَلاَ تحَزَْنُوا وَآنْتمُُ)، و﴿٢٣﴾ (البقرة: آية وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ ا�َّ

).١٣٩﴾ (آل عمران: آية الآْعْلَوْنَ إنِْ كُنتْمُْ مُؤْمِنينَِ 



          
١٧٢ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) قرن الخطاب بالترغيب والتحذير، وقرن أ�هّ ( العنصر الخامس عشر:

ر المؤكد على الاستجابة للخطاب، لا الأمر والتشريع بذلك يدل على الإ صرا

ً، كما يرد ذلك في آيات القرآن الكريم  سيما إذا كان الترغيب والتحذير مميزّا

  كثيراً.

  وقد ورد ذلك في الخطبة من وجوه متعددة:

ما يلمح إليه أصل ربط الموضوع بالإيمان باالله واليوم الآخر وذكر  الأوّل:

  اً من الترغيب والترهيب.الجنة والنار، فإنّ في ذلك ضرب

 يّ أ نّ أ بذلك عن ما يردان علي الحوض) فقد عبرّ نهّ إ( )(قوله  الثاني:

من حوض الكوثر الذي  )(ذا سقاه إلا إيوم القيامة  مسلم لن ينجو غداً 

لن يسقي  )(لى الشهادة بفلاحه، وهو إياه يرمز إسقيه  يقوم عليه، وكأنّ 

ن والعترة، وهما آ مر به وتمسك بالقرأ لا من ثبت على ماإمن حوض الكوثر 

ه ليشهدا على المسلم بالتمسك بهما من عدمه، �ّ أسوف يردان عليه الحوض، وك

عاء الكاذب هناك بالتمسك بهما، ، وفي هذا القول فلا مجال للتمويه والادّ 

، وترهيب مبطن لمن لم يتمسك بهما لى التمسك بهما بفلاحه غداً إترغيب صريح 

نه.بخيبته  غداً    وخسرا

وفي ذكر الحوض بين وجوه الثواب نكتة بلاغية لطيفة، وهي مطابقته 

لمقتضى الحال، فالجو عموماً حار في الجزيرة العربية، ومن المتوقع أن شهر ذي 



  
١٧٣ 

  عام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنهاالتوضيح ال

الحجة آنذاك كان يقع في الصيف مماّ يزيد الحر، والناس يتصبّبون عرقاً، 

ك مماّ يذكّر المرء بمشهد القيامة ويتوقون إلى شرب ا�اء النقي البارد توقاً، وذل

  حسب تصوير النصوص الواردة عن ذلك المشهد عند حشر الناس جميعاً.

لمشهد الحوض من مشاهد  اً وأخّاذ اً حسن ) تمثيلاً كما أنّ في كيفية ذكره (

القيامة حيث قال: (فإنيّ فرطكم على الحوض، وأ�تم واردون عليّ الحوض، 

  ء وبصرى، فيه أقداح عدد النجوم من فضة).وأنّ عرضه أ�عد ما بين صنعا

قوله: (ولا تقدموهم فتهلكوا، ولا تتأخروا عنهم فتهلكوا)، فإنّ  الثالث:

في ذلك إنذاراً لمن تخلف عن التمسك بالعترة بالهلاك، وهو هلاك في الدنيا 

  والآخرة..

إزهاق أمّا الهلاك في الدنيا فما يقع من الفتن التي تؤدي إلى القتال مما يوجب 

الأ�فس وإضاعة الأموال وذهاب الأمن وانتشار الإعاقة والترمّل واليتم 

  وطمع الأعداء.

وأمّا الهلاك في الدين فمن جهة الوقوع في الضلالة وارتكاب الموبقات 

  للدين.

من والاه، وعادِ من عاداه)، فإنّ اندراج المرء في  قوله: (� والِ  الرابع:

من دعا عليه ترهيب، على أنّ  ، واندراجه فييبٌ ) ترغمن دعا له الرسول (

الظاهر أنّ هذه الجملة وإن كانت صورتها دعاء ولكن واقعها وعد ووعيد، 

  فالمراد أنّ االله يوالي من والاه ويعادي من عاداه وسيأتي ذلك في موضعه.



         
١٧٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

هذا، وولاء االله سبحانه وعداؤه ينطوي على مجمل وجوه الترغيب

 القرآن الكريم من وجوه الوعد لمن والاه ووجوه الوعيدوالترهيب، �ا ورد في

لمن عاداه.

ومثل ذلك قوله: (وانصر من نصره واخذل من خذله).

ـــ) في خطبة الغديرمما جاء في كلام النبي (ـــ  العنصر السادس عشر:

ل الكلام بأمرأسلوب التعليل، وهو من الأدوات المؤثرة في الإقناع، فإنّ تعلي

مرغوب للمخاطب يساعد على مزيد تقبّله والإذعان له كما هو مشهود في مقام

التوجيه والتربية، لأنّ في ذلك ربطاً للمطلوب منه بغاياته ورغباته بما هو

مطلوب له مسبقاً، ولأنّ في ذلك بياناً أنّ طلب هذا الشيء منه إنما هو على وجه

ه، وليس لغرض يعود إلى المتكلم بتاتاً.النصيحة والحثّ على صلاح حال

ولذلك نجد في القرآن الكريم كثيراً تعليل الأوامر والتشريعات ولو على

ياَمُ كَماَ كُتبَِ عَلىَ الَّذِينَ مِنْوجه الإجمال مثل قوله تعالى: ﴿ كُتبَِ عَلَيكُْمُ الصِّ

لاَةَ تَنهَْى عَنِقِ أَ وَ ، وقوله سبحانه: ﴿)١(﴾قَبلْكُِمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ  لاَةَ إنَِّ الصَّ مِ الصَّ

 ِ
ُ يَعْلَمُ مَا تصَْنعَُونَ أَ الْفَحْشَاءِ وَالمْنُكَْرِ وَلَذِكْرُ ا�َّ ، وقوله جلت)٢(﴾كْبرَُ وَا�َّ

.١٨٣بقرة: آية ) سورة ال١(

.٤٥) سورة العنكبوت: آية ٢(



  
١٧٥ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

لاَةَ طَرَفيَِ النَّهَارِ وَزُلَفًا مِنَ اللَّيلِْ إنَِّ الحْسََناَتِ يُذْهِبنَْ السَّ أَ وَ آلاؤه: ﴿ يِّئاَتِ قمِِ الصَّ

اكرِِينَ  طْهَرُ لقُِلوُبكُِمْ أَ ذَلكُِمْ ، وقوله عز من قائل: ﴿)١(﴾ذَلكَِ ذكِْرَى للِذَّ

ُ ليِجَْعَلَ عَليَكُْمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ ، وقوله تعالى: ﴿)٢(﴾وَقُلُوبهِنَِّ  مَا يُرِيدُ ا�َّ

رَكُمْ   .)٣(﴾ليِطَُهِّ

عات بذكر الصفات الإ�ية مثل (إنّ ومن جملة تلك الموارد تعقيب التشري

االله عليم حكيم)، فيدلّ على أنّ هذا التشريع ليس للتكليف والعناء وإنّما هو 

  لعلمه سبحانه وحكمته بما يعود صلاحه إلى الناس أ�فسهم.

ويأتي التعليل عادةً بمعنى يكون مطلوباً للإنسان وفق نوازعه الفطرية 

الحال والمستقبل، فإنّه متى تمّ وصل  ورغباته العامة من وجوه صلاحه في

التشريع بعلّة فطرية يعقلها الناس نفذ الحق في قلوبهم واتصل بعمق مداركهم 

  وتقبّلتها عقولهم.

ولأجل ذلك نجد تكرر المفاهيم الفطرية المحمودة وأضدادها مئات أو 

آلاف المرات في القرآن الكريم مثل العقل والرشد والتفكر والتدبر والهدى 

والتبصر والعدل والصدق والوفاء، وكذا الجهل والسفاهة والضلال والظلم 

قفهم  والكذب والخيانة، كما نجد أنّ الظالمين والمتعسفين يسعون إلى تعليل موا

                                                                                       

 .١١٤) سورة هود: آية ١(

  .٥٣) سورة الأحزاب: آية ٢(

 .٦) سورة ا�ائدة: آية ٣(



          
١٧٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

بمفاهيم الصلاح والرشد والهدى، كما جاء عن فرعون في القرآن الكريم أ�ه 

مَا نه بقوله: ﴿) كما حكاه سبحاصدّه عن دعوة موسى ( عندقال لقومه 

شَادِ أَ رَى وَمَا أَ أُرِيكُمْ إلاَِّ مَا  خَافُ أَ إنيِِّ : ﴿كذا قوله، و)١(﴾هْدِيكُمْ إلاَِّ سَبيِلَ الرَّ

لَ ديِنكَُمْ أَ    .)٢(﴾رْضِ الْفَسَادَ نْ يُظْهِرَ فيِ الأَْ أَ وْ أَ نْ يُبدَِّ

 وقد اشتملت خطبة الغدير على التعليل في عدة موارد:

) مع القرآن للتوقي عن لأمر بالتمسك بأهل البيت (الأوّل: تعليل ا

) لم يكن لذاتهم ولا الضلالة، فدلّ على أنّ الأمر بالتمسك بأهل البيت (

  )، بل من جهة ما تميّزوا به من الهدى والصلاح.لقربهم من الرسول (

وهذا تعليل للأمر بمطلوبٍ فطري للإنسان وهو الهدى في الدين، وذلك 

ل الوارد لوجوب الإيمان باالله سبحانه وحده، كما قال تعالى لمشركي بعينه التعلي

ُ يهَدِْي للِْحَقِّ قريش والعرب: ﴿ كَائكُِمْ مَنْ يهَدِْي إلىَِ الحْقَِّ قلُِ ا�َّ قُلْ هَلْ مِنْ شرَُ

ي إلاَِّ أَ نْ يُتَّبعََ أَ حَقُّ أَ فَمَنْ يهَدِْي إلىَِ الحْقَِّ أَ  نْ لاَ يهَدِِّ دَى فماََ لَكُمْ كَيفَْ نْ يهُْ أَ مَّ

بهداية الناس بقوله سبحانه:  الخلق، كما علّل إنزال الكتب إلى )٣(﴾تحَكُْمُونَ 

�زَْلَ أَ وَ ، وبقوله تعالى: ﴿)٤(﴾هَذَا بصََائرُِ للِنَّاسِ وَهُدًى وَرَحمْةٌَ لقَِوْمٍ يُوقِنوُنَ ﴿

                                                                                       

 .٢٩) سورة غافر: آية ١(

 .٢٦) سورة غافر: آية ٢(

 .٣٥) سورة يونس: آية ٣(

 .٢٠) سورة الجاثية: آية ٤(



 
١٧٧

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

نجِْيلَ * مِنْ قَبلُْ هُدًى للِنَّاسِ  وعلل وجوب الإيمان بالأ�بياء )١(﴾التَّوْرَاةَ وَالإِْ

طٍبأنهّم يهدون بإذن االله تعالى، كما قال سبحانه: ﴿ ا وَإنَِّكَ لَتهَْدِي إلىَِ صرَِ

ِ أَ وَجَعَلْناَهُمْ ، وقال سبحانه: ﴿)٢(﴾مُسْتقَِيمٍ  ةً يهَدُْونَ ب .)٣(﴾مْرِنَاأَ ئمَِّ

لشبهاتوالمراد بالضلالة هو التحيرّ والتيه في أمر الدين والابتلاء با

)(النبي  والفتن، والوقوع في مسيرات منحرفة، كما يؤكد ذلك أحاديث

) فيها أصحابه عن الوقوع في الفتن منالأخرى المتفق عليها التي حذر (

، وذكر أنّ أصحابه يقعون)٤(على الأعقاب ويرتدواالقهقرى  أن يرجعوا بعده و

تحذيره بعض نسائه عنفيها، وحدّد في أحاديث أخرى له بعض المفتتنين مثل 

أن تنبحها كلاب الحوأب وقد اتفق ذلك لعائشة في طريقها إلى حرب

، وقد اتّفق قتاله)٦(، ومثل تحذيره بعض أصحابه المبالغين في العبادة)٥(الجمل

.٤ـــ٣) سورة آل عمران: آية ١(

.٥٢: آية ) سورة الشورى٢(

.٢٤، والسجدة: آية ٧٣) سورة الأ�بياء: آية ٣(

.٧/٢٠٨لاحظ مثلاً: صحيح البخاري: ) ٤(

.٣/١٢٠، والمستدرك على الصحيحين: ٦/٥٢لاحظ مثلاً: مسند أحمد: ) ٥(

، عن أبي سلمة قال جاء رجل إلى أبي سعيد فقال: (سمعته٣/٣٤لاحظ مثلاً: مسند أحمد: ) ٦(

)(  ًمقون في الدين يحقّر أحدكم صلاته عند صلاتهم وصومه عند صومهميتع يذكر قوما

يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية).



         
١٧٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

، وقد)١() ببغي من يقتل عماراً ) في النهروان، وإخباره (للإمام عليّ (

) وهو لهاره بقتال الزبير لعلي (اتّفق ذلك في معاوية وأصحابه، وإخب

، وقد اتّفق ذلك منه في حرب الجمل.)٢(ظالم

ثار في وجه الإماميما  وهذا، ومن الملفت أنّ ما صرّح به من الفتن كلها ه

)، وهذا بالرغم من) وقد حدّد الحق فيها في جانب الإمام (عليّ (

) في حديث آخر(وقوع بعض الفتن في زمان الخلفاء الثلاثة، كما أ�هّ 

موثوق عند النقّاد ذكر أنّ بعض أصحابه يقاتل على تأويل القرآن كما قاتل هو

ولكن ،فقال: لا المقصودينعلى تنزيله، فسأ�ه أ�و بكر ثمّ عمر إن كانا هما 

ـــ يعني علياً ( ـــخاصف النعل  .)٣() الذي كان مشغولاً بخصف نعله 

 أهل البيت والتأخّر عنهم بالهلاك فيتعليل النهي عن التقدم على الثاني:

قوله: (لا تتقدّموهم فتهلكوا، ولا تتأخروا عنهم فتهلكوا).

) بصيانته الأمّة عن الضلالةتعليل عقد الولاء للإمام عليّ ( الثالث:

والهلاك وقيادته لها إلى الهدى والصلاح، وهذا التعليل يستفاد من سياق

) للأمن من الضلالةسك بأهل البيت (الكلام، لأ�هّ ذكر أوّلاً التم

، سنن٣/٢٢، ٢/٢٠٦، مسند أحمد: ٨/١٨٦، صحيح مسلم: ٣/٢٠٧) صحيح البخاري: ١(

.٥/٣٣٣الترمذي: 

.٣٣٧و ٣/٣٣٦المستدرك على الصحيحين: ) ٢(

.٣/١٢٣ك على الصحيحين: ، المستدر٣/٣٣مسند أحمد: ) ٣(



 
١٧٩

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

اً )، ومن المعلوم أنّ الإمام عليّ والهلاك، ثمّ ذكر عقد الولاء للإمام (

) عامةمن قبل ) أ�رز أهل بيته، بل هو الوحيد الذي يتأ�ى التمسك به

) بالقول والعمل وهمالمسلمين من أهل بيته بالمعنى الذي ذكره ورسّخه (

وهي على علوّ )()، إذ كانت فاطمة والحسنان ( الإمام عليّ وفاطمة

مقامها واصطفائها لم ولن تتصدى طبعاً لأمر عام من هذا القبيل، وأما الحسنان

على الترتيب في السابعة والسادسة من إذ كاناذاك، يوم(عهما) فكانا صبيّين 

عمرهما الكريم.

) في خطبة الغدير هو قرنمما تضمّنه كلام النبي ( ع عشر:العنصر الساب

الخطاب بالتنبؤ بعواقب عدم الاستجابة للخطاب، وذلك فيما جاء في قوله

)( ) من ذكر أنّ عاقبة التخلف عن أهل البيتالهلاك، كما قال: ي) ه

(ولا تتقدّموهم فتهلكوا ولا تتأخروا عنهم فتهلكوا).

المتكلّم للكلام وتأ�يرمن بالتنبّؤ يوجب مزيد انتباه  بيان التكليف نُ رْ وقَ 

الكلام فيه ووقعه في نفسه.

نية نُ رْ وقَ  التوجيه بتنبّؤ العواقب أسلوب قرآني معروف، والتنبّؤات القرآ

على ضربين:

فمنها: ما يكون مجرد بيان للسنن الإ�ية العامة في الحياة عامة وفي أهل



          
١٨٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

قَوْا لَفَتحَْناَ عَلَيهِْمْ آهْلَ الْقُرَى أَ نَّ أَ وَلَوْ : ﴿الأديان خاصة مثل قوله تعالى مَنوُا وَاتَّ

ماَءِ وَالأَْ    .)١(﴾رْضِ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّ

ً في حال المعصية  ومنها: ما يكون بشارة في حال الطاعة أو تحذيرا

اَ الَّذِينَ أَ يَا والخذلان، كما في قوله تعالى: ﴿ نكُْمْ عَنْ ديِنهِِ مَنوُا مَنْ يَرْتَدَّ مِ آيهُّ

ُ بقَِوْمٍ يحُبُِّهُمْ وَيحُبُِّونَهُ  ةٍ عَلىَ الْكَافرِِينَ أَ ذلَِّةٍ عَلىَ المْؤُْمِنينَِ أَ فسََوْفَ يَأتيِْ ا�َّ عِزَّ

ِ يُؤْتيِهِ مَنْ يَشَاءُ وَ  ِ وَلاَ يخََافُونَ لَوْمَةَ لاَئمٍِ ذَلكَِ فضَْلُ ا�َّ ُ يجَُاهِدُونَ فيِ سَبيِلِ ا�َّ ا�َّ

كُمْ وَيُثَبِّتْ ، وفي قوله سبحانه: ﴿)٢(﴾وَاسِعٌ عَليِمٌ  َ يَنصرُْْ وا ا�َّ إنِْ تَنصرُُْ

  ، وغير ذلك.)٣(﴾قْدَامَكُمْ أَ 

وقد اشتملت خطبة الغدير كما ذكرنا على التنبؤ بأنّ عدم التمسّك بأهل 

دنيا، ) يؤدي إلى هلاك الأمّة، والهلاك يشمل الهلاك في الدين والالبيت (

باً في الدين والقتال فيما بينهم مماّ يوجب ذهاب  ويحصل ذلك بتفرق الأمّة أحزا

أ�فسهم وانتهاك أعراضهم وتلف أموالهم وفقدانهم للأمن والطمأ�ينة 

) بعد عقدين من وفاته لفة، وقد حصل كل ذلك من بعده (والسلامة والأ

 ومناصبهم، وتعسّفه مع في أواخر زمان عثمان بعد إيثاره قومه بأموال المسلمين

الناس المعترضين على ذلك حتى هاج الناس وثاروا، ولم يستجب لإصلاح 

                                                                                       

 .٩٦) سورة الأعراف: آية ١(

 .٥٤) سورة ا�ائدة: آية ٢(

 .٧) سورة محمد: آية ٣(



  
١٨١ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

) باختيار الأمور ولا الاستقالة من الخلافة حتى قُتل، ثم تولى الإمام عليّ (

جمهور المهاجرين والأ�صار، فثارت ضده الفتن الثلاث التي أوجبت لأوّل مرة 

ت الآلاف من رجال القتال الداخلي بين المسلمين ، وذهب في أ�رها عشرا

) بفعل رجل من أصحاب تلك الفتن، وكان المسلمين حتى استشهد (

)، ثمّ حكم بني أمية على الناس باستيلاء بعده ما كان عند تولي الحسن (

)، ثمّ تولي يزيد وشهادة الحسين معاوية على الحكم وشهادة الحسن (

)وب بين المسلمين.)، ثمّ ما كان بعد ذلك من حر 

الثابتة  )( وهذا الحديث في اشتماله على هذا التنبؤ على حدّ أخباره

العامة والخاصة عن الفتن كما أ�محنا إليه، ولذلك تكون نسبة هذا الحديث إلى 

ل.   تلك الأخبار نسبة المجمل إلى المفصَّ

) في خطبه على هذا المنوال فكان يقرن هذا، وقد جرى الإمام عليّ (

ياناته للمواقف الصحيحة ومواعظه للناس بذكر عواقب التخلف عنه، وهذا ب

  من أسباب اشتمال خطبه على جملة من أ�باء المستقبل.

معالجة الشبهات  ـــ الذي تضمّنته خطبة الغديرـــ  العنصر الثامن عشر:

) للأمن من الضلالة وعقد ه الأمر بالتمسك بأهل البيت (المتوقعة تجا

  ).الولاء للإمام عليّ (



         
١٨٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

أنّ المتكلم البليغ النابه قد يقدّر الشبهات المتوقعة في أجواء بيان ذلك:

الخطاب التي تحول دون الإذعان بالخطاب، وقد تُستغل في مسارب نفوس

ير إلى ما يحول دونها ويمنعالمخاطبين أو اجتماعاتهم كمنفذ للخروج عنه، فيش

من التشبّث بها.

وهذا ما نجده عند التأمل في خطبة الغدير، حيث سعت الخطبة إلى معالجة

).شبهتين تعرضان لمن يريد أن يترك أهل البيت (

ــــ ـــ هي ما ينفي فالشبهة الأولى:  التي يمكن أن تخطر في ذهن المسلمين ـ

) للتوقي من الضلالة.(الحاجة إلى التمسّك بأهل البيت 

ومضمون الشبهة هو أنّ القرآن الكريم كافٍ في وقاية المسلم عن الضلالة،

وقفهذا المس وفي توجيه ونفالفهو رسالة االله تعالى إلى العباد، ويزيّن ذلك في 

ـــ في مقابل التمسك بأهل البيت ( بأنّ االله سبحانه قد ـــ )لدى الآخرين ـ

ر وهدى وبيّنات وسائر ما يدلّ على هذا المعنى ويؤكّده،وصف كتابه بأ�هّ نو

فلا حاجة معه إلى شيء وراءه.

) بعد شهرالنبي ( أماموهذه هي الشبهة التي أ�ارها عمر وأ�صاره 

) أن يكتب كتاباً لا تضل الأمّة بعدهوأ�ام من خطبة الغدير عندما طلب (

ليه وسلم قد غلبه الوجع وعندكمفقال عمر : ( إنّ رسول االله صلى االله عأ�داً، 



  
١٨٣ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

وهو كناية عن الهجر، وفي لفظ آخر (فقالوا  )١(حسبنا كتاب االله) ،القرآن

، ولا شك أ�هّ إشارة إلى عمر أو هو في هذا اللفظ ، ولم يذكر القائل)٢(يهجر)

القدر المتيقن منه بالالتفات إلى سائر أ�فاظ الحديث، ولكن يبدو أنّ ابن عباس 

عمر عند حكاية هذه الحادثة وكره التصريح باسمه، وحاشا ربما كنى عن 

  .) من  الهجرالرسول (

وأقربها مماّ يمكن أن يجعل مستمسكاً للاستغناء عن  الشبهاتإذاً هذه أوّل 

  )، وهي شبهة متوقعة جداً.أهل البيت (

) التمسّك بالقرآن الكريم بالتمسّك بالعترة ولأجل ذلك قرن النبي (

التمسك بأحدهما بالتمسك بالآخر، وأكّد هذا المعنى بأنهّما لا وأ�اط حصول 

يفترقان أ�داً حتى يردا عليه الحوض، وأكّد ذلك بأنّ االله سبحانه صاحب 

  القرآن الكريم هو الذي أخبره بأنهّما لن يفترقا.

وعنصر التأكيد على عدم الافتراق (حتى يردا الحوض) هو عنصر بارز 

بل المتوسط والبعيد من جهة شدة الحاجة عندما يصل ومؤكّد ينظر إلى المستق

) الذين كانوا موجودين في عصر الدور إلى ما بعد الإمام عليّ والحسنين (

) ونصّ عليهم وعلى أنهّم من أهل بيته، لخفاء الإمام من أهل البيت النبي (

                                                                                       

  .٣٣٦و ١/٣٢٥مسند أحمد:  ،٥/٧٦، صحيح مسلم: ٧/٩، و٥/١٣٨صحيح البخاري:  )١(

، ١/٣٥٥مسند أحمد:  ،٧٦و ٥/٧٥، صحيح مسلم: ٥/١٣٧، ٤/٦٦) صحيح البخاري: ٢(

  .١١/٩٠م (النووي): ، شرح صحيح مسل٢٢٢و



          
١٨٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) بعدهم على عموم الأمة، فيظن الظان أ�ه لا محل للتمسك بأهل البيت (

)( .عندئذٍ، فأكّد على دوام التمسّك  

ــــ التي يمكن أن تخطر في ذهن بعض المسلمين كمخرج عن  الشبهة الثانية: 

ـــ هي أنّ مناط الصيانة عن الضلالةالتمسك بأهل البيت ( التمسك  هو ) ـ

)، ولا حاجة إلى ما وراء ذلك، وذلك يطابق ما بكتاب االله وسنّة رسوله (

  ).يم من ثنائية إطاعة االله تعالى وإطاعة الرسول (تكرر في القرآن الكر

وهذه الشبهة هي أ�ضاً متوقعة على أساس ما يتمثلّ في القرآن دائماً من 

قعة،  الأمر بطاعة االله ورسوله، وعلى ذلك كان عمل المسلمين حتى هذه الوا

كتاب االله (كما أنّ إليها نظر الذين قابلوا هذا الحديث بحديث: الثقلين 

)، وهو حديث غير موثوق جداً بحسب النقد الروائي، وقد أعرض عنه يتوسنّ

  .)١(البخاري ومسلم في صحيحيهما، وللحديث تفصيل موكول إلى موضعه

) هذه الشبهة بتغييب نفسه في فقرة الثقلين من خطبة وقد عالج النبي (

اج الغدير، واستبدلها بذكر أهل بيته وعترته، فهم امتداده، ولا محل للاحتج

  بسنّته في مقابل أهل بيته.

) ) من ولائه (كما عالجها في فقرة الولاء بجعل ولاء الإمام عليّ (

  كما أوضحنا من قبل.

                                                                                       

بع.١(   ) لاحظ مزيد من القول فيه في الإيضاح الرا



  
١٨٥ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

فلا بدّ للمسلمين من التمسك والولاء لإمام حيّ حاضر، ولا يغني عن 

  ) بعد وفاته.ذلك التمسك والولاء للرسول (

المتمثل في خطبة الغدير ـــ هو تعقيب المعاني بذكر  لعنصر التاسع عشر: ـــا

اللوازم والأضداد، وذلك من جملة الأساليب البلاغية في أداء المعنى وتأكيده، 

فيعمد المتكلم مع إثبات الشيء إلى إثبات لازمه ونفي ضده، فيقول القائل 

 تقعد) و(كن في البيت ولا مكان آخر) و(قم ولافي مثلاً: (قم من هنا واجلس 

  تخرج) وهكذا، وفي القرآن الكريم أمثلة كثيرة.

  في هذه الخطبة تكرر استعمال هذا الأسلوب في مواضع: الملاحظومن 

تعقيب الأمر بالتمسك بهم بالنهي عن التقدم عليهم أو التأخر  الأوّل:

ا)، ومن عنهم حيث قال: (ولا تتقدموهم فتهلكوا، ولا تتأخروا عنهم فتهلكو

  المعلوم أنّ التمسك بهم ينفي التقدم عليهم والتأخر عنهم.

تعقيب الأمر بالاهتداء بهم (المستفاد من الأمر بالتمسك بهم  الثاني:

للتوقي من الضلالة) بالنهي عن تعليمهم (وهدايتهم) حيث قال: (ولا 

  تعلّموهم فإنهّم أعلم منكم).

ذكر الولاء وذلك في قوله: (من  التعرّض للموالاة والمعاداة بعد الثالث:

كنت مولاه فهذا عليّ مولاه، � وال من والاه، وعادِ من عاداه)، فإنّ لازم 



          
١٨٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) مولى الأمّة في الدين هو أن يوالي االله من والاه ويعادي االله من كون عليّ (

وقد تقدّم أنّ الدعاء في ذلك تعبير عن الوقوع،  ،عاداه كما هو الحال في الرسول

   أنّ ذكر ذلك جاء تأكيداً واهتماماً.إلا

التعرض لنصرة االله تعالى وخذلانه بعد التعرض لموالاة االله  الرابع:

ومعاداته، فإنّ من لوازم ولاء االله سبحانه نصرته ومن لوازم معاداة االله 

  سبحانه خذلان من يعاديه.

ـــ ـــ حكاية النبي (مما يتمثل في خطبة ال العنصر العشرون:  ) وحياً غدير ـ

من االله تعالى في دعم ما ذكره من الأمر بالتمسك بالقرآن والعترة معاً وعدم 

أني أنهما لن يتفرقا حتى يردا عليّ نبّ افتراقهما أ�داً حيث قال: (وإنّ اللطيف الخبير 

  ).الحوض

و عدم وكان المنظور بهذا الدعم التأكيد الشديد على هذا الأمر المهم، وه

افتراق الكتاب والعترة أ�داً في أيّ ظرف من الظروف حتى لا تدخل الشبهة 

) على أحد في ظرفٍ ما بأ�هّ لا حاجة إلى الالتفاف حول أهل بيت النبي (

ويكفينا أن نعمل بكتاب االله سبحانه، وحتى لا يظن آخر أنّ توصية النبي 

)في القرآن، وذلك مما كان  ) بأهل بيته رأي منه واجتهاد له، إذ لم يرد ذلك

  يخطر في أذهان بعض الصحابة.



  
١٨٧ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

فالجواب: أنّ هذا الأمر وإن لم يرد في القرآن إلا أنّ االله سبحانه هو الذي 

)، ولا ينحصر الوحي بالقرآن الكريم كما يعلمه المسلمون، أوحاه إليه (

ق النبي ( ذلك  ) في حكاية وحيه سبحانه في غير القرآن، فإنّ ولئن لم يُصدَّ

  من وجوه تكذيب رسالته طبعاً.

وكأنّ السر في التعبير عن االله سبحانه بـ(اللطيف الخبير) ـــ على ما ذكرنا من 

ـــ الإشارة إلى أنّ االله سبحانه يعلم بخائنة الأعين وما تخفي الصدور، فمن  قبل 

أظهر طاعة وولاء وانطوى على خلافه علم االله سبحانه منه ذلك وإن جهل 

) هذا التعبير منه ما انطوى عليه، وذلك تحذير شديد، وقد اقتبس (الناس 

وا قَوْلَكُمْ أَ وَ من القرآن الكريم، قال سبحانه: ﴿ وِ اجْهَرُوا بهِِ إنَِّهُ عَليِمٌ بذَِاتِ أَ سرُِّ

دُورِ *  ، وفي سورة أخرى في )١(﴾لاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلقََ وَهُوَ اللَّطيِفُ الخْبَيرُِ أَ الصُّ

سرََّ النَّبيُِّ إلىَِ أَ وَإذِْ برّ في مثل هذا السياق بالعليم الخبير، كقوله تعالى: ﴿ن عُ القرآ 

فَ بَعْضَهُ وَ أَ تْ بهِِ وَ أَ زْوَاجِهِ حَدِيثًا فَلَماَّ نَبَّ أَ بَعْضِ  ُ عَلَيهِْ عَرَّ عْرَضَ عَنْ أَ ظْهَرَهُ ا�َّ

، والفرق أنّ )٢(﴾نيَِ الْعَليِمُ الخْبَيرُِ أَ كَ هَذَا قَالَ نَبَّ أَ �بَْ أَ هَا بهِِ قاَلَتْ مَنْ أَ بَعْضٍ فَلَماَّ نَبَّ 

(اللطيف) فيه مزيد تركيز على العلم بما يدقّ ويخفى، وأمّا العلم فهو معنى عام، 

ء المرء على عدم وقد أراد ( ) في هذا المورد التركيز على علمه سبحانه بانطوا

                                                                                       

 .١٤ـــ  ١٣) سورة الملك: آية ١(

 .٣) سورة التحريم: آية ٢(



          
١٨٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) على وجه يخفيه، () هذا في شأن أهل البيت الاستجابة لخطابه (

لهم عن أن يظهروا  اً وتحذير الحاضرينوكأنّ في ذلك نحو تعريض ببعض 

  القبول والولاء ويضمروا الرفض والعداء.

أنّ الخطبة تضمّنت التلويح بربط ما جاء فيها  العنصر الحادي والعشرون:

) بأصول الدين الولاء للإمام () ومن إيجاب التمسك بأهل البيت (

  من الإيمان باالله تعالى وبالرسول وباليوم الآخر من البعث والجنة والنار.

وربط الموضوع الذي يراد إقناع المخاطب به بأصول معتقداته وقناعاته 

  عامل مساعد على إقناعه.

) مهّد الخطبة بذكر هذه الحقائق، ووجه التلويح في الخطبة بذلك أ�هّ (

ئلاً: (أ�يس تشهدون أنّ لا إ� إلا االله وأنّ محمداً عبده ورسوله وأنّ الجنة حق قا

: نشهد، قال: فرفع يديه فوضعهما  والنار حق وأنّ البعث بعد الموت حق؟ قالوا

  على صدره، ثمّ قال: وأ�ا أشهد معكم، ثمّ قال: ألا تسمعون؟ قالوا: نعم).

 م الآخر قبل تبليغ ما أرادهففي إقرارهم بالإيمان باالله ورسوله واليو

)( ) ّفي شأن أهل البيت والإمام علي ما يلوّح إلى أنّ من آمن بذلك (

فإنّ عليه أن يؤمن بما يبلغه الرسول الآن في هذه الخطبة من إيجاب التمسك 

)، فإن لم يفعل فكأ�ه لم ) في الدين، والولاء للإمام عليّ (بأهل البيت (



  
١٨٩ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

  يؤمن بذلك.

ـــ بعد النهي عن تداول  وهذا أسلوب قرآني لتأكيد الفكرة كما في قوله تعالى 

ــ: ﴿ ُ قذف المحصنات ـ ثِلْهِِ أَ يَعِظُكُمَ ا�َّ
ِ
، )١(﴾�دًَا إنِْ كُنتْمُْ مُؤْمِنينَِ أَ نْ تَعُودُوا لم

ِ فَعَلَيهِْ تَوَكَّ وقوله تعالى: ﴿ لُوا إنِْ كُنتْمُْ وَقَالَ مُوسَى يَا قَوْمِ إنِْ كُنتْمُْ آمَنتْمُْ باِ�َّ

جِ أَ لاَ تُقَاتلُِونَ قَوْمًا نكََثوُا أَ ، وقوله سبحانه: ﴿)٢(﴾مُسْلمِِينَ  �ماَْنهَمُْ وَهمَُّوا بإِخِْرَا

سُولِ وَهُمْ بَدَءُوكُمْ  ةٍ أَ الرَّ لَ مَرَّ ُ أَ وَّ نْ تخَشَْوْهُ إنِْ كُنتْمُْ أَ حَقُّ أَ �خَْشَوْنهَمُْ فَا�َّ

سُولِ �فَْالِ قلُِ الأَْ ُ�ونَكَ عَنِ الأَْ أَ يَسْ ه تعالى: ﴿، وقول)٣(﴾مُؤْمِنينَِ  ِ وَالرَّ
�فَْالُ ِ�َّ

َ وَ  َ وَرَسُولَهُ إنِْ كُنتْمُْ مُؤْمِنينَِ أَ صْلحُِوا ذَاتَ بَينْكُِمْ وَ أَ فَاتَّقُوا ا�َّ ، )٤(﴾طيِعُوا ا�َّ

رِيُّونَ يَا عِيسَى ابْنَ وقوله عزّ من قائل: ﴿ نْ أَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتطَيِعُ رَبُّكَ  إذِْ قَالَ الحْوََا

َ إنِْ كُنتْمُْ مُؤْمِنينَِ  ماَءِ قَالَ اتَّقُوا ا�َّ لَ عَلَينْاَ مَائدَِةً مِنَ السَّ ، وقوله تعالى: )٥(﴾يُنزَِّ

اَ الَّذِينَ أَ يَا ﴿ ذَُوا ديِنكَُمْ هُزُوًا وَلَعِباً مِنَ آيهُّ الَّذِينَ أُوتُوا مَنوُا لاَ تَتَّخِذُوا الَّذِينَ اتخَّ

ارَ  َ إنِْ كُنتْمُْ مُؤْمِنينَِ أَ الْكِتاَبَ مِنْ قَبلْكُِمْ وَالْكُفَّ ، وقوله تعالى: )٦(﴾وْليِاَءَ وَاتَّقُوا ا�َّ

                                                                                       

  .١٧) سورة النور: آية ١(

  .٨٤) سورة يونس: آية ٢(

  .١٣) سورة التوبة: آية ٣(

  .١) سورة الأ�فال: آية ٤(

  .١١٢) سورة ا�ائدة: آية ٥(

  .٥٧ائدة: آية ) سورة ا�٦(



         
١٩٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

فُ ﴿ يطَْانُ يخَُوِّ ،)١(﴾وْليِاَءَهُ فَلاَ تخََافوُهُمْ وَخَافُونِ إنِْ كُنتْمُْ مُؤْمِنينَِ أَ إنَِّماَ ذَلكُِمُ الشَّ

،)٢(﴾عْلوَْنَ إنِْ كُنتْمُْ مُؤْمِنينَِ �تْمُُ الأَْ أَ وَلاَ تهَِنوُا وَلاَ تحَزَْنُوا وَ جلّت آلاؤه: ﴿ وقوله

اَ الَّذِينَ أَ يَا وقوله سبحانه: ﴿ بَا إنِْ كُنتْمُْآيهُّ َ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّ مَنوُا اتَّقُوا ا�َّ

.)٣(﴾مُؤْمِنينَِ 

اء بعد النهي عن موالاة الكفار حيث قالومن أ�حاء هذا الأسلوب ما ج

مُْ مِنكُْمْ فَإِنَّهُ مِنهُْمْ تعالى: ﴿ ، وما جاء بلغة حصر المؤمن في فئة)٤(﴾وَمَنْ يَتوََلهَّ

ِ وَالَّذِينَآوَالَّذِينَ معينة كما في قوله تعالى: ﴿ مَنوُا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فيِ سَبيِلِ ا�َّ

وا أُوَ�ِ آ ا لهَمُْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ وَوْا وَنصرََُ .)٥(﴾كَ هُمُ المْؤُْمِنوُنَ حَق�

هو ربط التمسّك بالقرآن ـــ مما تضمّنته الخطبةـــ  العنصر الثاني والعشرون:

ً واحداً لا ينفكبالتمسك بأهل البيت (  يتمسّكفمن لم ،) واعتبارهما أمرا

) فهو لم يتمسّك بالقرآن تمسكاً يقيه من الضلالة والهلاكبأهل البيت (

.١٧٥) سورة آل عمران: آية ١(

.١٣٩) سورة آل عمران: آية ٢(

.٢٧٨) سورة البقرة: آية ٣(

.٥١) سورة ا�ائدة: آية ٤(

.٧٤) سورة الأ�فال: آية ٥(



 
١٩١

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

حقاً، وفي هذا تأكيد كبير على الفكرة؛ لأنّ في إناطة ربط التمسك بالنص

الأساس الذي يفترض من المخاطب التمسك به ورعايته بالتمسك بشيء آخر

يل إنّ ما يضمن صواب المرءما يحثّه على التمسك بهذا الشيء الجديد، كما لو ق

أن يتمسك بالدستور والقوانين التي تشرّع في حدوده معاً.

وهذا المعنى متحقق في الخطبة، لأنّ القرآن هو النص الأساس في الدين

والعروة الوثقى التي قالذي ابتنت عليه النبوة، لأ�هّ الرسالة الإ�ية إلى الخل

الدين، ولا يفلح المرء في دينه من دونه لا غنى عنه في اً يكون التمسك بها أمر

أ�داً، فإنّ كل امرئ مسلم يفترض في نفسه أ�هّ متمسّك به ومهتد بهداه، وعليه

) معنى كبيرفإنّ ربط حصول التمسك بالقرآن بالتمسك بأهل البيت (

) في الدين، إذ تمّ قرنهم بالقرآنجداً، وهو يدل على اصطفاء أهل البيت (

العظيم.

قع أنّ الحديث يدلّ على ربط التمسك بالقرآن بالتمسك بالعترةوالو ا

بالنظر إلى الأ�ر المطلوب للتمسّك بالقرآن وهو التوقي من الضلالة والهلاك،

ه ولحنه أنّ أصل التمسّك بالقرآن لن يحصل من دون التمسك بأهل لأنّ فحوا

والغاية)، لا أ�هّ يحصل ولكن لا يترتب عليه الأ�ر المنظور البيت (

) لاالمتوخاة وهو الأمان من الضلالة، فمن لم يتمسك بأهل البيت (

يتمسّك بالقرآن حقاً.

والوجه في فهم ذلك أنّ القرآن الكريم صريح في أ�هّ كتاب هدى يعصم من



         
١٩٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

تمسك به من الضلالة، وهو الأمر المركوز في نفوس المسلمين المخاطبين جميعاً،

) بالتوقي من الضلالةأهل البيت (بسّك ومقتضى ذلك أنّ دخالة التم

).باعتبار عدم تمامية التمسّك بالقرآن حقاً من دون التمسك بهم (

على أنّ قوله لاحقاً: (إنهّما لا يفترقان) يدلّ على أ�هّ لا يحصل التمسك

هما لن يفترقا، بليبالقرآن إن لم يحصل التمسك بالعترة، إذ لا يُراد بذلك أنّ ذات

يريد أنّ التمسك بهما لن يفترق، وذلك ظاهر. )إنه (

)ويدل الحديث من خلال هذا الربط والإناطة على أنّ أهل البيت (

نون القرآن وهديه في الأمور المتشابهة في الدين والحياة كلها نظريةهم الذين يبيّ 

وتطبيقاً، فهم الذين يتلون القرآن حق تلاوته ويفسرون القرآن ويبينون ما أبهم

منه، وهم الذين يعرفون عام القرآن وخاصه ومحكمه ومتشابهه، وهم الذين

يجرون في الفتن والشبهات على منهاج القرآن، وهم الذين يجب طاعتهم وفق ما

أمر به القرآن من إطاعة أولي الأمر كما تجب طاعة االله ورسوله.

الأمر ) لم يذكر القرآن في هذا السياق، بل اقتصر علىولو شاء النبي (

)بالتمسك بأهل بيته، لأنّ من تمسك بهم فإنّه يأمن من الضلالة، ولكنه (

) بالقرآن، وجعل التمسك بهما واحداً، حتى يفيد الكلامقرن أهل البيت (

أنّ التمسّك بالقرآن وحده لا يقي من الضلالة.

وجملة (التمسك بالثقلين) بهذا المقدار على إيجازها هي من جملة جوامع



  
١٩٣ 

  توضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنهاال

، )١() في بعض حديثه (أوتيت جوامع الكلم)) حقاً، وقد قال (مه (كل

وجوامع الكلم هي الكلمات الجامعة التي تختزن دلالات كثيرة وعميقة 

وواسعة تدل على بلاغة المتكلم وأفقه الواسع وحسن تأصيله للمعاني 

  ).وتصريفه لها، وقد أحصى أهل العلم نماذج من جوامع كلمه (

هي من جملة تلك الكلمات الجامعة بما تتضمنه من عقد فهذه الجملة 

الارتباط بين التمسّك بالقرآن والعترة والوصل بينهما وصلاً مؤكداً، فإنّ هذا 

الارتباط والوصل ينطوي على أ�عاد وآفاق كثيرة، منها مرجعيتهم في تنزيل 

  .القرآن وتفسيره وتفصيله وتطبيقه على ما أشرنا إليه أوّلاً 

بين التمسك بأهل البيت  ـــ في هذه الفقرة من الحديث ـــ به الربطويش ،هذا

) وبين التمسك بالقرآن ربط موضوع الخطبة بالإيمان بأصل الدين في (

الفقرة الأولى من الخطبة على ما ذكرناه في العنصر السابق، وقد يكون الفرق 

ستجيب لهذا بينهما أنّ الربط هناك اعتقاديّ، فمن يعتقد بالدين عليه أن ي

) فإنّه لم يتمسك الخطاب، والربط هنا عمليّ، فمن لم يتمسك بأهل البيت (

  بالقرآن الكريم.

فهذا من  ،التعبير عن الكتاب والعترة بالثقلين العنصر الثالث والعشرون:

                                                                                       

  .٢/٢٥٠مسند أحمد: ) ١(



          
١٩٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

كلماته وجاءت في  ) فيالمفردات البليغة والفريدة التي استخدمها النبي (

  هذه الخطبة..

 الحمل على أمّا بلاغتها فلما تتضمنه من تصوير الكتاب والعترة كثقليَ 

ً حسّياً رائعاً وجميلاً ودقيقاً يلائم الدواب ، وهو يصوّر الارتباط بينهما تصويرا

ذوق العرب في التصوير والتشبيه والذي كان يستحسن التشبيه بالأ�عام 

  .ت مفردة العقل في اللغة مشتقةً من عقال البعيروملابساتها حتى كان

 الكتاب والعترة، فإنّ بينوفي التعبير بتثنية الثقلين مزيد تأكيد على القرن 

التثنية في مثل ذلك تستخدم في القرن المؤكد بين الشيئين، والتعبير عن العلقة 

 هما كما في الزوجين.بينالخاصة 

ويطلق على متاع المسافر وأحماله، فكأ�هّ ل في اللغة الحمل الثقيل، قْ والثِّ 

) ،حمّل المسلمين من بعده هذين الحملين الثقيلين وهما الكتاب والعترة (

) قد أشرب كلامه تشبيههما ضمناً بما يحمل على الدابة حيث وربما يكون (

  إنّه ينقسم إلى قسمين، فإن اختل أحدهما اختل الآخر.

نهّا تعبير موجز وغريب وغير معهود، وقد وأمّا كون هذه الكلمة فريدة فلأ

) أوجبت الانتباه وبقيت في ذاكرة المخاطبين وصارت سمة لأهل البيت (

ً لمكانتهم في الدين لا يمكن محوها من الحدث والخطبة أ�داً.   ورمزا

ومن طرائف هذا التعبير أ�هّ دلّ على أنّ الفعل الذي كان قد استخدمه 

) الكتاب والعترة كان فعلاً واحداً متماثلاً وهو ) في الخطبة تجاه كل من



  
١٩٥ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

ا جاء في �التمسّك بهما كما جاء في معظم وجوه نقل الحديث، كما أ�هّ الملائم 

  الخطبة من جعل العترة وقاية من الضلالة.

ـــ رغم محافظته  ـــ وهو الذي اعتمده مسلم في صحيحه ـ ولكن بعض الرواة ـ

في شأن الكتاب التمسك، وجعل الفعل في  على التعبير بالثقلين جعل الفعل

حه ركم االله في أهل بيتي)، وكـأ�هّ رجّ ) التذكير (أذكّ شأن أهل البيت (

) التفاتاً إلى أنّ واقع الحال أنّ مدرسة الخلافة ليست متمسكة بأهل البيت (

ولا في تلقي أصول الدين وفروعه ولا في  لا في التمسك بالكتابفي الدين بتاتاً 

قع د الحق والهدى في الشبهات والفتن التي وقعت بعد النبي (تحدي )، والوا

ـــ يشير  ـــ وهو جعل الثقلين الكتاب والعترة  أنّ التعبير المتفق في هذا النقل أ�ضاً 

إلى تحريف هذا النقل للحديث؛ لأنّ هذا التعبير يلائم وحدة الفعل وهو 

إلاّ وهو يريد أن يوصي بهما  ) في هذا التعبيرالتمسك، فما جمعهما النبي (

معاً، وبذلك لاحظنا كيف أنّ التعبير بالثقلين ساعد على حفظ الفعل المنظور 

  للمتكلم.

على أنّ النقل المذكور ـــ لمسلم ـــ مرجوح ومريب؛ لأنّ اللفظ الغالب في 

رواية زيد بن أرقم والذي تشتمل عليه جملة من الأحاديث الصحيحة، وكذلك 

هو ذكر التمسك بالثقلين، ويشتبه في أن يكون استبدال  ،ة زيدفي غير رواي

) بدافع مذهبي لكي يلائم (التمسك) بـ(التذكير) في شأن أهل البيت (

) حيث لم يتمسّكوا الحديث تعامل الخلفاء وجمهور الأمّة مع أهل البيت (



          
١٩٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

البيت  بهم بتاتاً، وهذا مثال لكيفية تحوير متون الأحاديث الواردة في شأن أهل

)) من قبل بعض الرواة لأجل تصحيح عمل الأمّة بعد النبي (.( 

بع والعشرون: هو التعبير عن وظيفة الأمّة تجاه أهل البيت  العنصر الرا

بطن التمسّك بالتمسّك بهم دون التعبير بالطاعة أو الولاء أو نحو ذلك وإن است

  كل هذه المعاني.

فالتعبير بالتمسّك هو من التعابير البليغة ذات المحتوى المميز، وذلك 

التمسّك هو الإمساك بالشيء كحبل الإنقاذ والنجاة ممن وقع في البئر أو يكاد 

يغرق في البحر بقوة، ويكون هذا التمسك عادة عندما يكون الإنسان في وضع 

كما في مثال من وقع في البئر أو يكاد يغرق في البحر، يكاد يفلت مما تمسك به 

كر أنّ الكتاب ذُ حيث وقد جاء ذلك صريحاً في بعض نصوص خطبة الغدير 

  والعترة حبلان ممدودان.

هذه الجملة تتضمن تشبيه الثقلين بحبل النجاة لمن يكون في معرض  إذاً 

ن تحول دون ، وهو يدل على أنّ الناس سوف يبتلون بشبهات وفت)١(الهلاك

                                                                                       

لأنّ  ) ويعبرّ علماء البلاغة عن هذا النحو من التشبيه بالتشبيه والاستعارة على وجه الكناية،١(

المتكلم يضمر تشبيه شيء بشيء آخر ويكني عن هذا التشبيه بلازمه من دون تصريح بالمشبه به، 

مثلاً يشبه المنية بالسبع ولا يذكر السبع، بل يكني عن هذا التشبيه بإثبات الأظفار للمنية، كما في 
 



  
١٩٧ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

، وهو ما يوضح طبيعة العترة مع الكتاباهتدائهم إذا لم يصروا على التمسك ب

في أحاديث أخرى له معروفة، فهي فتن وشبهات  عنها )الفتن التي أخبر (

  ).ناشئة من عدم التمسك بأهل البيت (

وهذا التعبير اقتفاء تقريبي للتعبير القرآني بالاستمساك باالله والإيمان به، 

فَمَنْ يَكْفُرْ قال سبحانه: ﴿ ،والاستمساك والتمسك كلاهما مبالغة في (المَسْك)

ُ سَمِيعٌ  ِ فَقَدِ اسْتمَْسَكَ باِلْعُرْوَةِ الْوُثْقَى لاَ انْفصَِامَ لهَاَ وَا�َّ باِلطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ باِ�َّ

ِ ، وقال تعالى: ﴿)١(﴾عَليِمٌ   وَهُوَ محُْسِنٌ فَقَدِ اسْتمَْسَكَ وَمَنْ يُسْلمِْ وَجْهَهُ إلىَِ ا�َّ

ِ عَاقبِةَُ الأْمُُورِ 
فَاسْتمَْسِكْ ، وقال عزّمن قائل: ﴿)٢(﴾باِلْعُرْوَةِ الْوُثْقَى وَإلىَِ ا�َّ

طٍ مُسْتقَِيمٍ  ا   .)٣(﴾باِلَّذِي أوُحِيَ إلَِيكَْ إنَِّكَ عَلىَ صرَِ

وهو قريب  بدل (التمسّك)،ذكر الاعتصام هذا، وفي بعض أ�فاظ الحديث 

من التمسك، يقال اعتصم بالشيء إذا استمسك به ولزمه لأجل الحفظ 

  والوقاية، والعصام حبل يُشد بالقربة فتحمل به.

وهذا التعبير قرآني أ�ضاً، فقد ورد ذكر الاعتصام باالله أو بحبله في القرآن 

                                                                                                                                                                                                                      

تضمّن هذا التعبير  قول الشاعر: (وإذا المنية أ�شبت أظفارها * أ�فيت كلّ تميمة لا تنفع)، فهنا

  تشبيه الكتاب والعترة بحبل النجاة، ولكن لم يذكر الحبل، بل ذكر التمسّك. 

 .٢٥٦) سورة البقرة: آية ١(

 .٢٢) سورة لقمان: آية ٢(

 .٤٣) سورة الزخرف: آية ٣(



         
١٩٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ِ�تْمُْ تُتلىَْ أَ وَكَيفَْ تَكْفُرُونَ وَ الكريم مكرراً، كما قال سبحانه: ﴿
 عَلَيكُْمْ آيَاتُ ا�َّ

طٍ مُسْتقَِيمٍ * يَا  ا ِ فَقَدْ هُدِيَ إلىَِ صرَِ اَ الَّذِينَأَ وَفيِكُمْ رَسُولُهُ وَمَنْ يَعْتصَِمْ باِ�َّ يهُّ

َ حَقَّ تُقَاتهِِ وَلاَ تمَوُتُنَّ إلاَِّ وَ  ِ�تْمُْ مُسْلمُِونَ * وَاعْتصَِمُوا بحَِبلِْ اأَ آمَنوُا اتَّقُوا ا�َّ
َّ�

ِ عَلَيكُْمْ إذِْ كُنتْمُْ 
قُوا وَاذْكُرُوا نعِْمَةَ ا�َّ �َّفَ بَينَْ قُلُوبكُِمْأَ عْدَاءً فَ أَ جمَِيعًا وَلاَ تَفَرَّ

نًا وَكُنتْمُْ عَلىَ شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَ أَ فَ  ُأَ صْبحَْتمُْ بنِعِْمَتهِِ إخِْوَا �قَْذَكُمْ مِنهَْا كَذَلكَِ يُبينَِّ

 ُ .)١(﴾يَاتهِِ لَعَلَّكُمْ تهَتْدَُونَ آ لَكُمْ ا�َّ

ـــ وهو أعظم مامما تضمّنته خطبة النبي ( العنصر الخامس والعشرون:  (

ـــ إحلال أهل البيت ( ) في) محله (انطوت عليه جملة التمسك بالثقلين 

واإلاَِّ الَّذِينَ تَابُوا وَأصَْلَحُ ، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿١٠٣ـــ  ١٠١) سورة آل عمران: آية ١(

ُ المْؤُْمِنينَِ  ِ فَأُوَ�كَِ مَعَ المْؤُْمِنينَِ وَسَوْفَ يُؤْتِ ا�َّ ِ وَأَخْلَصُوا دِينهَُمْ ِ�َّ ﴾ أَجْرًا عَظيِماً  وَاعْتصََمُوا باِ�َّ

ِ وَاعْتصََمُوا بهِِ فَسَيدُْ )، وقوله عزّ من قائل: ﴿١٤٦(سورة النساء: آية  ا الَّذِينَ آمَنوُا باِ�َّ خِلُهُمْفَأَمَّ

طاً مُسْتَقِيماً  ا )، وقوله سبحانه:١٧٥﴾ (سورة النساء: آية فيِ رَحمَْةٍ مِنهُْ وَفَضْلٍ وَيهَدِْيهمِْ إلَِيهِْ صرَِ

ينِ مِنْ حَرَجٍ مِلَّةَ أَ�يِكُمْ ﴿ ِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اجْتَباَكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيكُْمْ فيِ الدِّ يمَإبِْرَاهِ وَجَاهِدُوا فيِ ا�َّ

سُولُ شَهِيدًا عَلَيكُْمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلىَ ا كُمُ المْسُْلمِِينَ مِنْ قَبلُْ وَفيِ هَذَا ليِكَُونَ الرَّ لنَّاسِهُوَ سَماَّ

ِ هُوَ مَوْلاَكُمْ فَنعِْمَ المْوَْلىَ وَنعِْمَ النَّصِ  كَاةَ وَاعْتصَِمُوا باِ�َّ لاَةَ وَآتُوا الزَّ ﴾ (سورة الحج:يرُ فَأَقِيمُوا الصَّ

).٧٨آية 



 
١٩٩

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

التمسك والهدى؛ لأ�هّ لم يجعل نفسه من ضمن الثقلين الذين أمر بالتمسك بهما

وجعلهما وقاية عن الضلالة.

أنّ الثنائية التي كان يجدها كل مسلم في كتاب االله سبحانه وفي بيان ذلك:

توجيه الرسول هو التمسك بكتاب االله وبأقوال الرسول، وهذا ما تتضمنه

االله ورسوله وما بمعنى الطاعة من المفاهيم الأخرى،الآيات التي تأمر بطاعة 

وقد اعتاد المسلمون بطبيعة الحال على أن يتمسكوا بكتاب االله سبحانه

) والتي يُعبرَّ عنها بالسنة.وبتعاليم الرسول (

كماالأمر في بعض الآيات الكريمة مع االله ورسوله  ور أولكِ وإذا كان قد ذُ 

َ وَ  طيِعُوا أَ قوله تعالى: ﴿ في سُولَ وَأوُليِ الأَْ أَ ا�َّ سياق الآية إنّ ، ف)١(﴾مْرِ طيِعُوا الرَّ

جب طاعتهمتعلى أنّ ذلك من جهة إيلاء االله ورسوله الأمر إليهم ف يدلّ 

لذلك.

) لم يذكر نفسه أو سنته معأنّ الرسول ( الخطبةولكننا نجد في هذه 

ن اللذان يقي التمسك بهما منالكتاب، بل ذكر بدلاً عنها (أهل بيته) فهما الثقلا

الهلاك والضلالة.

)وهذا القول ذو معنى عظيم ومحتوى كبير في شأن موقع أهل البيت (

عند االله وعند رسوله وفي الدين، ولقد لاحظنا في القرآن الكريم أنّ االله

.٥٩) سورة النساء: آية ١(



          
٢٠٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) في الدين قرنه بنفسه طوراً فيقول سبحانه إذا أراد أن يبينّ موضع رسوله (

َ وَ أَ ﴿سبحانه:  سُولَ أَ طيِعُوا ا�َّ ، وطوراً آخر يجعل طاعة الرسول )١(﴾طيِعُوا الرَّ

)﴿ :سُولَ فقََدْ ) طاعة لنفسه فيقول ، ولكن )٢(﴾طَاعَ االلهأَ مَنْ يُطعِِ الرَّ

) في هذه الفقرة، فأحلّ أهل بيته ) زاد في شأن أهل بيته (رسول االله (

لتأ�ير وهو رسول االله إلى هذه الأمّة محلّ نفسه وآثاره، وغيّب نفسه عن محل ا

  والذي يجب الإيمان به أ�داً والتمسك بهداه دائماً.

  وهذا الأسلوب يشبه ما سميّ في علوم البلاغة بـ(الاستعارة المكنية).

أ�هّ في حال تنزيل شيء منزلة شيء، مثل تنزيل زيد منزلة الأسد،  بيان ذلك:

  تنزيل:فإنّ هناك عدة أساليب في إبراز هذا ال

  أسلوب التشبيه الصريح بذكر أداة التشبيه، فيقال: (زيد كالأسد). .١

أسلوب التنزيل الصريح وذلك بحذف أداة التشبيه، مثل أن يقال: (زيد  .٢

  أسد)، وهو أ�لغ من التشبيه الصريح.

أسلوب التنزيل المضمر بذكر المشبه به بدون المشبه فيقال: (جاء أسد)  .٣

عد حاجة تذف (زيد) بالنظر إلى أ�ه اعتُبرِ أسد فلم ولكن حُ ويعني (جاء زيد)، 

  لذكره، وهو أ�لغ من التنزيل الصريح.

                                                                                       

 .٥٩) سورة النساء: آية ١(

 .٨٠) سورة النساء: آية ٢(



  
٢٠١ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

أسلوب التنزيل المضمر بذكر المشبّه نفسه دون ذكر المشبه به أصلاً،  .٤

ولكن يذكر شيء من لوازم المشبه به كما إذا قلت: (إذا زأر زيد خاف الجميع) 

لأسد الذي شبّه به، ولكن عبرّ عن صوته بالزئير فإنه قد ذكر زيد بنفسه دون ا

ً مفروغاً عنه، ويُمثّل له بقول  مما يدل على إضمار تشبيهه بالأسد واعتباره أمرا

  الشاعر:

  أ�فيت كلّ تميمة لا تنفع         وإذ المنيّة أ�شبت أظفارها      

أصلاً  فإنّ الشاعر شبّه المنية وهي الموت بالأسد، ولكن لم يذكر المشبه به

حتى كأنّ من المعروف أنّ المنية من جملة أفراد الأسد، بل أ�بت للمنية أظفار 

السبع التي تنشب في الفريسة التي اصطادها، وهذا الأسلوب قد يكون أ�فع 

  من أسلوب التنزيل المضمر بذكر المشبه به.

وما جاء في هذه الجملة وهي التمسّك بالثقلين ليس في الحقيقة تشبيهاً، 

) لم يذكر كن بمثابته، وهو في ذلك بمثابة الأسلوب الأخير، فالنبي (ول

نفسه التي كانت قرين القرآن دائماً، وكان التمسك بالقرآن منوطاً به، بل حذف 

  .ذكر نفسه وأحلّ أهل بيته محلّه

ومغزى صنعه هذا في الحقيقة أ�ه نزّل أهل بيته من بعده منزلة نفسه، فهو 

) ،وإنما هما بمثابة شخصٍ واحد لا يميّزه () منهم، وهم منه عنهم (

إلا الرسالة، وهم فيما عداها من الاصطفاء والعلم والهدى والتسديد سواء، 

ئيل في السنة ا جاء جبر فقدوهذا ما نجده في لسان نصوص متعددة متّفق عليها، 



          
٢٠٢ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) بدل أبي بكر بآ�ات البراءة، ) بأن يرسل علياً (التاسعة يأمر النبي (

، وجاء في بعض النصوص )١(يقول له: (لا يؤديها إلا أ�ت أو رجل منك)و

أ�ضاً التقييد بأنّ علياً مني وأ�ا منه، كما ورد في شأن حفيده الإمام الحسين 

)(حسين مني وأ�ا من حسين) :()٢(.  

) لنفسه أنّ نظره في الأمر بالتمسك بالثقلين هذا، ويدل عدم ذكره (

الجملة في الحقيقة وكذلك مجمل مدلول الخطبة هي  إلى ما بعد وفاته، فهذه

وصيته �ا بعد وفاته، كما يساعد على ذلك أ�هّ مهد الخطبة بذكر أ�هّ يوشك أن 

يدعى فيجيب، وهو ما ينفي الاعتقاد بأن مضمون هذه الجملة مجرد ثناء على 

) وإيجاب محبتهم ومودتهم كما جرى عليه بعض من تحدث أهل البيت (

) أعلام هدى قد ل هذا الحديث، بل مفادها أنّ أهل البيت (حول مدلو

  ) كذلك.نصبوا كمنارات للأمة في سيرها كما كان النبي (

) هو الذي نجد روحه في وهذا النوع من الحديث عن أهل البيت (

) في نهج البلاغة كلما ذكر أهل البيت أو آل محمد أحاديث الإمام عليّ (

                                                                                       

. مجمع ٣/٥١. المستدرك على الصحيحين: ١/١٥١. مسند أحمد: ٤/٧٨عمدة القاري: ) ١(

  .٧/٢٩الزوائد: 

. مسند أحمد: ٥/٣٢٤. سنن الترمذي: ٢/١٣٥. ميزان الاعتدال: ٤٠٢/ ٦تهذيب الكمال: ) ٢(

. التاريخ الكبير ٧/٥١٥. المصنف: ٣/٣٢. المعجم الكبير: ١/٥١. سنن ابن ماجة: ٤/١٧٢

  .٨/٤١٥(البخاري): 



  
٢٠٣ 

  ضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنهاالتو

)ئمة من أهل البيت ()، وهو حديث سائر الأ كالإمامين الحسنين (

وعلي زين العابدين ومحمد الباقر وجعفر الصادق ومن بعدهم (عليهم السلام 

  جميعاً). 

  ) أهل بيته محل نفسه وآثاره أمور عديدة:وينطوي تحت إحلاله (

) تمسك به وبسيرته وسنته تماماً، فمن أنّ التمسّك بأهل البيت ( أوّلاً:

) عن سيرة الرسول  يحتج إلى أن يتحرّى وراء ما يبلغونه عنه (تمسّك بهم لم

).وسنّته فهم يعلمون ذلك ويبلّغونه على الوجه الأ�مّ والأسلم (  

) جميع المؤهلات والصلاحيات في أ�هّ يثبت لأهل البيت ( وثانياً:

) عدا الرسالة والوحي، فهم مسددون من الدين مثل ما يثبت للرسول (

) ويبلّغون عن رسول االله ( ،)سبحانه كتسديد رسول االله (عند االله 

كما لو كان هو القائل، ولهم من الولاية على الأمّة مثل ما يثبت للرسول، وهذا 

في أمم سابقة إبراهيم وآل  يفيعطي اصطفاء أهل البيت في الدين كما اصطُ 

ذين قد ) ليسوا على حد المجتهدين في الشريعة الإبراهيم، فأهل البيت (

يصيبون ويخطئون ولو لعذر، بل هم مسددون لن يقولوا إلا هدى ولن يسيروا 

  إلا على رشد، فهم على يقين في أمر الدين تماماً.

) بالاحتجاج بسيرة رسول أ�هّ لا يصح مشاكسة أهل البيت ( وثالثاً:

) وسنته، لأنهم أعلم بذلك كله، وعلمهم بذلك علم كامل مسدد لا االله (

) ومنهاج م معه إلى من سواهم، وهم سائرون على منهاجه (حاجة له



         
٢٠٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

الكتاب.

في هذه الخطبة وهو من جملة ما ينطوي عليه العنصر السادس والعشرون: ـــ

ـــ هو توسعة النبي ( (أهل مفهوم طبة) في هذه الخالأمر بالتمسك بالثقلين 

) والحسنين.بيته) لعترته بعد الإمام عليّ (

وهذا من أهم المعاني التي انطوت تحت كلامه لمن تفطن لملاحنه.

: أنّ الذي يظهر من القرآن الكريم أنّ من)١(توضيحه على وجه الإيجاز

سنن االله سبحانه في بعض أ�بيائه أن يصطفي من أهل بيتهم عباداً يكونون

اً لهم وعوناً، فهم يتميزون بالعناية الإ�ية الخاصة، ويعبرَّ عن هؤلاءامتداد

طوراً بـ(أهل بيت النبي) وأخرى بـ(آل النبي)، كما جاء ذلك في القرآن الكريم

لسان الملائكة خطاباً لزوجة إبراهيم لىتعالى ع ولهق في) في شأن إبراهيم (

)﴿ :( ْوَبَرَكَاتُهُ عَلَي ِ تعالى: هلو، وق)٢(﴾هْلَ الْبيَتِْ إنَِّهُ حمَيِدٌ مجَيِدٌ أَ كُمْ رَحمَْةُ ا�َّ

َ اصْطفََى ﴿ هِيمَ وَ آدَمَ وَنوُحًا وَ آإنَِّ ا�َّ هلو، وق)٣(﴾لَ عِمْرَانَ عَلىَ الْعَالمَينَِ آلَ إبِْرَا

.)() سيأتي تفصيله في القسم الثالث من هذه السلسلة حول اصطفاء أهل البيت ١(

.٧٣) سورة هود: آية ٢(

.٣٣) سورة آل عمران: آية ٣(



  
٢٠٥ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

ُ مِنْ فضَْلهِِ فَقَدْ آمْ يحَسُْدُونَ النَّاسَ عَلىَ مَا أَ : ﴿سبحانه لَ إبِْرَاهِيمَ آينْاَ تَ آتَاهُمُ ا�َّ

كْمَةَ وَ    .)١(﴾تَينْاَهُمْ مُلكًْا عَظيِماً آالْكِتاَبَ وَالحِْ

) إلى المدينة وقد أ�دى سبحانه في السنة الخامسة من هجرة النبي (

) في ضمن الحديث عن نسائه، وقال تقريباً عنايته تعالى بأهل بيته (

ُ ليِذُْهِبَ سبحانه: ﴿ جْسَ  إنَِّماَ يُرِيدُ ا�َّ رَكُمْ أَ عَنكُْمُ الرِّ هْلَ الْبَيتِْ وَيُطَهِّ

) ) آنذاك فاطمة ابنة النبي (، وكان قد تزوج الإمام عليّ ()٢(﴾تَطْهِيرًا 

 كما كان قد ولد لهما الحسنان ،حيث كان زواجهما في السنة الثانية من الهجرة

  والرابعة للهجرة. الثالثة تينفي السن ـــ على الترتيب ـــ ، وذلك(عليهم السلام)

 فجمعهما مع نفسه ينوبعد نزول هذه الآية دعا النبي علياً وفاطمة والحسن

تحت كساء وقال: (� هؤلاء أهل بيتي فطهرهم تطهيراً) فسأل االله سبحانه 

ـــ بتسديد االله سبحانه  أن يجعل العناية التي يعنيها بأهل بيته في هؤلاء، وهو يعلم 

ـــ بأهليتهم لذ ، وبذلك خص )٣(لك، وتلك حادثة مشهورة متفق عليهاإياه 

  ) بهؤلاء الخمسة.عنوان أهل البيت (

ــ  رُ وّ�ا جاء في السنة الخامسة نفسها أمْ  االله تعالى المؤمنين بالصلاة عليه ـ

َ وَمَلاَئكَِتهَُ في سورة الأحزاب ذاتها بعد آية التطهير ــــ بقوله: ﴿ذلك و إنَِّ ا�َّ

                                                                                       

  .٥٤) سورة النساء: آية ١(

  .٣٣) سورة الأحزاب: آية ٢(

  .٢/١٢٢. سير أعلام النبلاء: ٦/٢٢٩، تهذيب الكمال: ٧/١٣٠) لاحظ: صحيح مسلم: ٣(



          
٢٠٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

اَ الَّذِينَ آمَنوُا صَلُّوا عَلَيهِْ وَسَلِّمُوا تَسْليِماً أَ لىَ النَّبيِِّ يَا يُصَلُّونَ عَ   ه، سأ�)١(﴾يهُّ

) فعلمهم أن يقولوا: (� صل على الصحابة عن كيفية الصلاة عليه (

محمد وآل محمد كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجيد)، وذلك 

  .)٢(في الكتب المنتقاة كالصحاح أ�ضاً حديث متفق عليه مذكور

ويبدو أ�هّ أراد بآل محمد عترته أو أراد بني هاشم ولكن بمحورية العترة، 

  كما كانت العناية بآل إبراهيم بمحورية رجال محددين منهم.

وقد استجاب االله سبحانه له، فكان هؤلاء هم الذين أمر االله سبحانه 

ت في السنة الثامنة للهجرة، وهي قوله م في آية المباهلة التي نزلبهبالمباهلة 

كَ فيِهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلمِْ فَقُلْ تَعَالَوْا ندَْعُ تعالى: ﴿ �نْاَءَنَا أَ فَمَنْ حَاجَّ

ِ أَ �فُْسَناَ وَ أَ �نْاَءَكُمْ وَنسَِاءَنَا وَنسَِاءَكُمْ وَ أَ وَ   عَلىَ �فُْسَكُمْ ثُمَّ نَبتْهَِلْ فَنجَْعَلْ لَعْنةََ ا�َّ

) لم يدع أحداً غير ، حيث لا شك بحسب السيرة النبوية أ�هّ ()٣(﴾الْكَاذِبينَِ 

كانا على الترتيب في الخامسة  إذهؤلاء الأربعة رغم صغر الحسن والحسين 

بعة من عمرهما الشريف، ومرجع الآية إلى أمره ( ) أن يباهل والرا

                                                                                       

  .٥٦) سورة الأحزاب: آية ١(

  .١/١٤٠الأم (الشافعي): كتاب  ،١١٩ـــ  ٤/١١٨) لاحظ مثلاً: صحيح البخاري: ٢(

  ٦١) سورة آل عمران: آية ٣(



  
٢٠٧ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

  .)١(النصارى بأهل بيته

هؤلاء من النصوص الصحيحة المميزة التي  ) في تزكيةوجاء عنه (

  تدل وتلوّح إلى اصطفائهم من قبل االله سبحانه.

قفه المعبرة عن أ�هّ ( ) خصّ (أهل وهكذا دلت ملاحن أقواله وموا

ـــ الذين يرجوالبيت) (  ( )(  العناية الإ�ية الخاصة المعهودة لهم

ــ بالأربعة المذكورين، وهذا تخ ) لهذا العنوان صيص منه (لسلالات الأ�بياء ـ

  بهؤلاء الأربعة بالعناية التي ذكرناها.

) في منظوره ) فيما نعلم عن شمول أهل البيت (لكن لم يفصح (

  غير هؤلاء الأربعة.ل

عندما  )٢() ينطوي على ذلك هو خطبة الغديرفكان أوّل موقف له (

تمسّك بهم ) حيث أمر بال) أعلاماً للهدى في غيابه (نصب أهل بيته (

  مع القرآن، وقال: إنهّما لا يفترقان أ�داً حتى يردا عليه الحوض.

                                                                                       

، السنن الكبرى (البيهقي): ٤/٢٩٣، سنن الترمذي: ٧/١٢٠ صحيح مسلم: ) راجع مثلاً:١(

  ، وغيرها.١/١٨٥، مسند أحمد: ٧/٦٣

) ومن قبلها خطبة عرفات قبله بثمانية أ�ام، والتي من المتوقع أ�هّ أراد فيها إبلاغ ولاء الإمام ٢(

) ولم يتمّ له من جهة الضوضاء، وسيأتي تفصيل ذلك وشرحه في الإيضاح الثالث عليّ (

) من الطائف، ) ذكر حديث الثقلين بعد رجوعه (عشر، وهناك حديث آخر عن أ�هّ (

  واالله أعلم.



         
٢٠٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) إلى القيامة كما هو حالفدلّ ذلك على استمرار وجود أهل البيت (

من أنّ قوله هذا يقتضي وجود شخص خاص في )١(القرآن الكريم، �ا عرفنا

لذكر نفسهكل عصر يقع التمسّك به، وليس التمسّك بآ�ار من سبق، وإلا 

).إذ يجب التمسّك بآ�اره (

) استمرار الاصطفاء في رجال من أهل البيت أ�داً، وهووهكذا أفاد (

بالصلاة كما صلىّ االله سبحانه على إبراهيم وآل أ�داً  لدعاء له ولآلهلالمناسب 

إبراهيم، وهذه دلالة مهمة وذكية من دلالات هذه الخطبة.

سوق الكلام بدواً على وجه اللين والتواضع، العنصر السابع والعشرون:

)، ثمّ إنهاء الكلام علىثمّ على وجه الإشفاق عند ذكر مكانة أهل البيت (

وجه الحزم.

وهذا أسلوب بليغ في النفوذ في نفوس المخاطبين، وهو ضرب من التدرّج

لأنّ المخاطب يستمال باللين والتواضع، فيستجيب بعده للإشفاق والتشويق،

ويتهيأ حينئذٍ لقبول الحزم.

) قد تدرّج فيأنّ الناظر في هذه الخطبة يرى أنّ لحن النبي ( بيان ذلك:

هذه الخطبة ثلاث مرات:

.٢٥) لاحظ العنصر ١(



 
٢٠٩

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

) بدأ هذه الخطبة باللين والتواضع على خلقه العام المعهود،فهو (-١

ِ لنِتَْ لهَمُْ وَلَوْ كُنتَْ فَظ�ا غَليِظَ الْقَلبِْقال عنه سبحانه: ﴿وقد  فَبماَِ رَحمْةٍَ مِنَ ا�َّ

وا مِنْ حَوْلكَِ  عماّ إذا كان قد بلّغ الحاضرين، وذلك حيث سأل )١(﴾لاَنْفَضُّ

الرسالة وأدّاها ناصحاً، فتفاعلوا معه وأجابوا بالإيجاب.

في فقرة حديث )( ر بالتمسّك بأهل بيتهثمّ تدرّج عند تبليغ الأم-٢

الثقلين إلى الإشفاق والتشويق حيث لم يذكر التمسّك بالثقلين بصيغة الأمر، بل

أيذكر أوّلاً التشويق إليه بأ�هّ يخلف فيهم الثقلين وينتظرهم على الحوض، 

لم، ولم يقل صريحاً إنه يمنع مَن فيما إذا تمسكوا بهما من بعدهيسقيهم لأجل أن 

، وإن كان الكلام يعطي تلويحاً بذلك، ثمّ ذكر ما يعطي الإشفاقمايتمسّك به

)عليهم وهو أنّ التمسّك بهم يقيهم من الضلالة، ولو سبقوا أهل البيت (

أو قصرّوا هلكوا.

) لغة الحزم) استعمل (ثمّ بعد أن تمّ تبليغ الولاء للإمام (-٣

ـــ إضافة إلى لغة التشويق  ـــ والتشديد  ــ بالدعاء لمن والاه والنصرة لمن نصره 

وذلك بالدعاء على من عاداه وخذله بمعاداة االله سبحانه إياه وخذلانه له، فبدا

) التخلّف عن موالاة الإمام (شأن ) فيحازماً شديداً، يسأل االله (

) فإنسبحانه معاقبة المتخلفين ومعاملتهم بمثل ما يعاملون به الإمام (

.١٥٩) سورة آل عمران: آية ١(



          
٢١٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) والاهم ونصرهم، وإن عادوه أو خذلوه عاداهم لولائه ( استجابوا 

وخذلهم، وفي ذلك ما يقطع أمل المسلمين عن النجاة في حال التخلف عن 

ـــ يدعو على من )، لأنّ الرسول (ولائه ( ـــ على رحمته ورأفته بأمّته   (

ن الدنيا والآخرة.   تخلّف بخسرا

العرض والعناية في صياغته  فانظر إلى لطف صياغة هذا القول وجمال هذا

  والبلاغة في سوقه وفق مقتضيات الأحوال.

) في يوم مما اشتملت عليه خطبة النبي ( العنصر الثامن والعشرون:

) هو على الأمّة، ) قرين ولائه (الغدير هو جعل الولاء للإمام عليّ (

) على أن يقول (وأنّ علياً ) في عقد الولاء للإمام (بي (فلم يقتصر الن

) أوّلاً عن أولويته منهم بأ�فسهم كما ورد في القرآن مولاكم)، بل سأ�هم (

  الكريم، فأقروا بها، فقال: (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه).

) في هذه الخطبة كأداة بليغة ومعبرّة وهذا ثالث قرن يستعمله النبي (

ق مقصوده، وكان من قبل قرن العترة بالقرآن الكريم معبرّاً عنهما عن عم

قَرْن بأوّل الخطبة الذي تضمن إقرار الحضور بأصول الدين  في بالثقلين، ولوّح

ــ في شأن أهل البيت ( ) وفي شأن الإمام الاستجابة �ا يذكره في خطابه هذا ـ

  ) ـــ بالإيمان بتلك الأصول.عليّ (



  
٢١١ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

ذه الجملة أنّ من لم يذعن بأنّ علياً مولاه لم يذعن بأنّ والمفهوم من ه

) هو من ) مولاه وهو أولى به من نفسه، فإنّ الولاء للإمام (الرسول (

) مولاه كان الإمام الولاء للرسول، وليس قرينه فقط، فمن كان الرسول (

)) مولاه بنفس مولوية الرسول (.عليه (  

) وموقع هذا لغاية على الولاء للإمام (وفي هذا الأسلوب تأكيد كبير ل

) لا محالة بحكم الولاء في الدين، لأنّ المؤمنين كلهم أولياء الرسول (

  ) لم يؤمن برسالته.الدين بعد إيمانهم بالرسالة، ومن لم يوال الرسول (

وصياغة هذه الجملة (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه) صياغة موجزة 

 ) مع الولاء للإماملرسول (لولاء الفي توحيد ومميزة ولطيفة وبليغة 

)( ،(لا يؤديها إلا أ�ت أو رجل منك) :وقد جاء على نسق قول جبرئيل ،

ناً لأمير المؤمنينوقوله (  )( ): (علي مني وأ�ا منه)، وقد أصبحت عنوا

لتها حتى سارت في الآفاق.   وقد حفظها جلّ الرواة لمكان إيجازها وجزا

)، جملة (التمسك بالثقلين) من جوامع كلم النبي ( وهي حقاً على حدّ 

) بجعله من ولاء لأنهّا فضلاً عن دلالتها على تأكيد الولاء للإمام (

) في الولاء للإمام الرسول فإنهّا تختزن إثبات جميع أ�عاد الولاء للرسول (

)) فالمفروض تنزيله ،() منزلة الرسول ( فيما عدا نبوّته من االله (

لى كما في حديث المنزلة (أ�ت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أ�ه لا نبي تعا

بعدي)، فالطاعة له على حدّ طاعة الرسول والمعصية له على حد معصية 



         
٢١٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

الرسول، وهكذا في سائر الصفات من الحب والبغض والمحادّة والمشاحّة

عاني في شأنوالإيذاء وأخواتها، وقد ورد في القرآن الكريم الربط بين هذه الم

الرسول وفي شأن االله كما ذكرنا تلك المعاني في موضع سابق، وهذه الجملة

) وفي شأن الإمام أمير المؤمنينتربط هذه المعاني في شأن الرسول (

)ما جاء في الكتاب في شأن الرسول ( )، فكل﴿ :مَنْ يُطعِِ) كقوله

سُولَ فقََدْ  َ أَ الرَّ سُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نهَاَكُمْ عَنهُْتَ آوَمَا ، ﴿)١(﴾طَاعَ ا�َّ اكُمُ الرَّ

).ينطبق في شأن الإمام ( )٢(﴾فَانْتهَُوا 

)) على حدّ التسليم للرسول (وعليه يجب التسليم للإمام (

ذه الجملة) حجة، فهواعتبار قوله حجة على حدّ كون قول الرسول (

كبيراً. بالتنزيل الذي تضمّنته ترسي قاعدة واسعة وتأصيلاً 

) بعدها بقوله: (� وال من والاه وعاد من عاداه)،وما ذكره (

ــ: (وانصر من ـــ الذي اشتملت عليه بعض الطرق المعتبرة للحديث ـ وكذا قوله 

نطوي عليه، لأنّ ذلكتنصره واخذل من خذله) هو في الحقيقة شرح لجانب مما 

 سبحانه يعادي من عاداه)، فإنّ االلهكله ينطبق في شأن الولاء للرسول (

ويوالي من والاه وينصر من نصره ويخذل من خذله، كما هو فحوى آيات القرآن

.٨٠) سورة النساء: آية ١(

.٧) سورة الحشر: آية ٢(



  
٢١٣ 

  ح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنهاالتوضي

  الكريم.

هذا، وسيأتي مزيد توضيح لهذا القول في طيّ الإيضاحات اللاحقة، وإنما 

  كان الغرض هنا بيان مؤدى هذا القول على وجه الإيجاز.

ـــ الاهتمام بتعرف  العنصر التاسع والعشرون: ـــ مماّ تضمّنته خطبة الغدير 

) بذكر على شخص الإمام بوجهه وملامحه، فلم يكتفِ النبي ( الحاضرين

) ما يرتقي عليه الإمام عليّ بالاسم في الخطبة، بل جاء أ�ه قد وضع له (

) إلى مكانه الذي ( ) بيد عليّ حتى يشهده الجمهور ويرونه، ثمّ أخذ (

) حتى بان بياض إبطه، وأشار هو فيه وهو صدر ذلك المشهد ورفعها (

فكان ذلك تعريفاً منه باسمه  ،بـ(هذا) قائلاً: (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه)

وشخصه معاً، وذلك لكي يشهده الناس ويروه، وهذا نظير ما يتفق من تعريف 

  .بالحاضرينمكانه ويعرفه شخص بآخر في مجلسه حيث يدعوه إلى 

) في ذلك الجمع إنما كان لأجل أن يعرفه فهذه الخطوة التي قام بها (

) عامةُ المسلمين ويشخصونه باسمه ووجهه، فإنّ ذلك أوجب للانتباه (

وأ�عد عن طرق النسيان والاشتباه؛ لأن للإحساس البصري تأ�يره الخاص في 

  الذاكرة كما هو ظاهر. الاهتمام والاستيعاب والحفظ والنحت في

قريش  قبيلته) من شخصية خاصة تعرفها الإمام ( تحويلفالمراد 



         
٢١٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ويعرفها أهل المدينة من المهاجرين والأ�صار وتعرفها ساحات الحرب ورجالها

إلى شخصية عامة يعرفها المسلمون جميعاً.

) يلائم أن يكون قد أ�يط بهوهذا النحو من التعريف بالإمام عليّ (

ن عقد الولاء له عليهمبم، فهو تعريف للمسلمين )( عام من بعده دور

من بعده، ولولا ذلك لم يكن هناك حاجة أو مناسبة إلى القيام بهذه الخطوة.

) بالدعاء لمن) عقد الولاء للإمام (هو قرنه ( العنصر الثلاثون:

ـــ بعد قوله: (من كنت مولاه فهذا، إذ قال (استجاب وعلى من خالف  (

ــ: (� وال من والاه وعاد من عاداه)، وقد حفظت هذه الجملة عليّ مولاه) ـ

بفقرتيها؛ لأنهما متناسبتان في الوزن ومتماثلتان في السجع تماثلاً قريباً.

اءوهذا الدعاء من العناصر المؤثّرة عند الطلب والموعظة، سواء كان الدع

لمن استجاب أم الدعاء على من خالف وعصى، فإنّه من جملة أساليب الترغيب

، وهي مؤثّرة في نفوس المخاطبين طبعاً.ترهيبوال

) خطبته بهذا الدعاء، وذلك يزيد في بلاغة الكلام؛وقد ختم النبي (

لأنّ حسن ختام الخطبة يزيد في حسن الخطبة وروعتها، كما هو ظاهر.

ض الروايات الموثوقة إضافة: (وانصر من نصره، واخذلوقد جاء في بع

من خذله)، وهذه الجملة الأخيرة ذات مدلول أوسع من قوله: (وعادِ من



  
٢١٥ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

) قد ينطلق في خذلانه من عداء وحساسية عاداه)، لأنّ من يخذل الإمام (

تجاهه فيندرج موقفه في المعاداة، وقد ينطلق من التثاقل في أداء التكليف 

ة في نصرة الحق والمجاملة لأهل الباطل فلا يكون موقفه معاداة، ولكنهّ والمسامح

  يكون خذلاناً.

مثل سعد  عدم مبايعته منفي زمان حكومته  )(ومن مصاديق خذلانه 

 قبل مَن نمِ  كذا عدم الاستجابة لهبن أبي وقاص وعبد االله بن عمر، و

  نهم في خطبه.ماستنهضهم للقتال ممنّ شكا 

خذلانه قبل ذلك خذلان القوم له بعد السقيفة حيث امتنع ومن مصاديق 

عن بيعة أبي بكر، وهو يرمز إلى أ�ه لا يرى شرعيّتها، ولو استطاع أن يعيد الكَرّة 

لفعل، ولكن لم يجد أ�صاراً، وفي بعض الأخبار التاريخية ما يدلّ على أ�هّ طرق 

م لن يستطيعوا ذلك أ�واب رجال من الأ�صار ليلاً لكي ينصروه فاعتذروا بأنهّ 

، وكان ذلك عرفاً قائماً لدى القبائل العربية وهو أن )١(بعد مبايعتهم لأبي بكر

  كن على أساس صحيح.تمن بايع يجب أن يثبت على البيعة وإن لم 

وكذلك من مصاديق خذلانه هو وقوف عثمان وعبد الرحمن بن عوف 

  .السداسية في الشورى ضده وسعد بن أبي وقاص وطلحة بن عبيد االله

                                                                                       

  .١٣/ ٦: )ابن أبي حديد المعتزلي(شرح نهج البلاغة ) ١(



          
٢١٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

النقّاد رجّح أن تكون هذه الجملة  )١(ومن الخطأ أنّ بعض المحدّثين

الدعائية الثانية: (وانصر من نصره، واخذل من خذله) زيادة من الراوي وفق 

  ما فهمه من فحوى الجملة الأولى: (� وال من والاه، وعاد من عاداه).

اد أنّ الزيادة من الثقة ووجه الخطأ: أنّ من المعروف عند المحدثين النقّ 

إثبات الزيادة صريحاً  يساوقيؤخذ بها ما لم ينفِها الحديث الخالي عن الزيادة نفياً 

في الحديث المشتمل عليها، لأنّ الراوي قد يقتصر على نقل بعض الحديث من 

جهة كونه المقدار الذي علق بذهنه منه، أو من جهة أنّ شاهده في المقدار الذي 

الإيجاز، ولا ضير فيه ما لم يكن في ذلك إخلال ظاهر بمعنى  جللأ نقله، أو

المقدار الذي نقله، ومن هذا الباب تقطيع الحديث الرائج لدى المحدّثين حيث 

يقتصرون على نقل بعض الحديث لا تمامه، وقد وقع ذلك عند البخاري 

ا نقلوا باقي الحديث في مواضع أخرى، ولكن لم ينبّهو حيث ومسلم في مواضع

عليه في الموضع الذي حذفوا بعضه، كأن يقولوا في نهاية ما نقلوه: (الحديث) أو 

(إلى آخر الحديث) كما يفعله المتأخرون، كما وقع منهم في مواضع أخرى لم 

ح كتب  ينقلوا باقي الحديث أ�داً، ولو في موضع آخر، وقد نبّه على ذلك شرّا

ح الصحيحين كابن حجر في فتح الباري، بل لوحظ أنّ  الحديث، مثل شرّا

بعض ما تركوه أو أبهموه لم يكن ملائماً في عدد من الحالات، لكنّهم لوّحوا إلى 

                                                                                       

 ة الصحيحة الجزء الرابع حول حديث الغدير.) الألباني في السلسل١(



  
٢١٧ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

  ذلك عادة، لأنّ بناءهم عموماً ليس على النقد الصريح للصحيحين.

إذاً المفروض بحسب القواعد العلمية العامة وفق مبدأ التعويل على خبر 

وانصر من نصره واخذل من خذله)، الثقة التعويل على الزيادة وإثبات (

سعياً إلى عدم الزيادة ولذلك قد يظنّ أ�هّ انطلق في مسعاه للتشكيك في هذه 

) من كبار الصحابة الذين كانوا مساس الحديث بموقف من خذل الإمام (

  شهوداً من دون شك على خطبة الغدير مثل سعد بن أبي وقاص.

الثانية في الحقيقة بسط �ا ينطوي يضاف إلى ذلك: أن هذه الجملة الدعائية 

في أصل قوله: (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه) في الجملة الدعائية الأولى، 

وهي قوله: (� وال من والاه وعاد من عاداه)، لأنهّما يدلاّن على وجوب 

موالاته، ووجوب الموالاة لشخص يستتبع وجوب نصرته عند حاجته إلى 

يقتضي نصرة بعضهم  القبيلةما أنّ الولاء بين أفراد النصرة كما هو ظاهر، ك

لبعض عند حاجته إليه، ولازم وجوب نصرة الشخص حرمة خذلانه، وهذا 

  أمر بديهي.

) مغزى وملاحن ذكية، وهي عدة ثمّ إنّ للدعاء الذي دعا به النبي (

  أمور:

وخذله بعذر يزينه  )(ى علياً ) اعتذار من عادن يقطع (أ .١

) أو للآخرين، فمن عادى الإمام وخذله بعد أن سمع الرسول ( وألنفسه 

) بتاتاً، على وجهه لم يكن له عذر يعذره االله سبحانه ورسوله (كلامه بلغه 



         
٢١٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

بل باء بغضب من االله ورسوله واستوجب عداء االله سبحانه وخذلانه في الدنيا

والآخرة.

ن فيه جماعة لأ�فسهم) نظر إلى غيوب المستقبل الذي يزيّ وكأنّ النبي (

بإبعاده ) أو خذلانه، كما فعل الخلفاء الثلاثةالشبهة في عداء الإمام (

)(وكما فعل طلحة والزبير وعائشة وسعد بن أبي وقاص وعبد االله بن ،

بمحاربته والخروج عليه أو عمر ومعاوية بن أبي سفيان وعمرو بن العاص

.اعتزاله

هم قالوا إنهّم مجتهدون تحرّوا الحقوأعجب من ذلك أنّ جماعة من بعد

ـــ على بغيهم وقتلهم وقتالهم للإمام (فوالعدل  )إن أخطؤوا فلهم 

!) ـــ أجر واحدومعاداتهم إياه وخذلانهم له (

واقعة الغدير، وهم حاضري! وهؤلاء جميعاً من ؟وكيف يكون ذلك

 هذا) على من عاداه وخذله، وليس السرّ فيمشمولون بدعاء النبي (

، لأنهّم شهدوا الحقالحاضرينالدعاء إلا قطع معاذير المفتونين والمشتبهين من 

وعرفوه وتنكّروا له وحاربوه.

نّ الدعاء بعداء االله سبحانه المطلق على المسلم هو أشد دعاء يمكن أنإ .٢

يدعى به على امرئ مسلم، وهو فوق اللعن الذي ورد في القرآن الكريم وفي



  
٢١٩ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

، وذلك )١(ية في شأن بعض أصحاب الكبائر كالقاذف للمحصناتالسنة النبو

  أنّ اللعن هو الطرد من رحمة االله تعالى، وأمّا العداء فهو يزيد على ذلك.

ـــ بمعنى  بل الظاهر أنّ االله سبحانه لن يعادي المؤمن بحال، نعم قد يخذله 

ـــ إذا استحق الخذلان كما قال تعالى خطاباً للمؤ وَإنِْ منين: ﴿أ�هّ لا ينصره 

كُمْ مِنْ بَعْدِهِ  ، ولذلك لم يرد إثبات عداء االله )٢(﴾يخَْذُلْكُمْ فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنصرُُْ

مَنْ كَانَ سبحانه في القرآن الكريم إلا للكافرين أو المنافقين كما قال سبحانه: ﴿

يلَ وَمِيكَالَ فَإِ  ِ وَمَلاَئكَِتهِِ وَرُسُلهِِ وَجِبرِْ ا ِ�َّ َ عَدُوٌّ للِكَْافرِِينَ عَدُو� ، وقال )٣(﴾نَّ ا�َّ

كُمْ عزّ من قائل: ﴿ ِ وَعَدُوَّ فَلَماَّ ، وقال جل جلاله: ﴿)٤(﴾تُرْهِبوُنَ بهِِ عَدُوَّ ا�َّ

َ لَهُ  ِ تَبرََّ أَ تَبينََّ هِيمَ لأََ  أَ �َّهُ عَدُوٌّ ِ�َّ اهٌ حَليِمٌ مِنهُْ إنَِّ إبِْرَا هُ يَأخُْذْ ، وقال تعالى: ﴿)٥(﴾وَّ

اَ الَّذِينَ أَ يَا ، وقال سبحانه: ﴿)٦(﴾عَدُوٌّ ليِ وَعَدُوٌّ لَهُ  ي آيهُّ مَنوُا لاَ تَتَّخِذُوا عَدُوِّ

كُمْ  ِ إلىَِ النَّارِ أَ وَيَوْمَ يحُشرَُْ ، وقال جلّ جلاله: ﴿)٧(﴾وْليِاَءَ أَ وَعَدُوَّ ، )١(﴾عْدَاءُ ا�َّ

                                                                                       

نْياَ وَالآْخِرَةِ ) في قوله تعالى: ﴿١( ﴾ إنَِّ الَّذِينَ يَرْمُونَ المْحُْصَناَتِ الْغَافلاَِتِ المْؤُْمِناَتِ لُعِنوُا فيِ الدُّ

  ).٢٣(سورة النور: آية 

  .١٦٠) سورة آل عمران: آية ٢(

  .٩٨) سورة البقرة: آية ٣(

  .٦٠فال: آية ) سورة الأ�٤(

  .١١٤) سورة التوبة: آية ٥(

  .٣٩) سورة طه: آية ٦(

  .١) سورة الممتحنة: آية ٧(



          
٢٢٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ءُ وقال سبحانه: ﴿ ِ أَ ذَلكَِ جَزَا ءً بماَِ كَانُوا عْدَاءِ ا�َّ النَّارُ لهَمُْ فيِهَا دَارُ الخْلُْدِ جَزَا

  .)٢(﴾�اَتنِاَ يجَحَْدُونَ آبِ 

وعليه قد يكون المفهوم من ملاحن الدعاء بمعاداة االله تعالى اعتبار من  .٣

ـــ خارجاً عن حدّ الإيمان باالله سبحانه عادى الإمام ( ـــ ولم يُشبَّه عليه   (

ً باالله ورسوله ()، فهو وإوبالرسول ( ً لكنه لا ن كان مقرا ) ظاهرا

يكون مؤمناً حقيقة؛ لأ�هّ آمن ببعض دون بعض، فهو منافق، وذلك لاستبعاد 

الدعاء على المؤمن بأن يخرجه االله سبحانه من الإيمان، فمن دُعي عليه بمعاداة 

  االله فهو مستوجب له بخروجه من الإيمان قبل أن يشمله هذا الدعاء.

عاً على ذلك فقد يرجح أن يكون الدعاء بمعاداة االله سبحانه وتفري .٤

إخباراً في صورة الدعاء إظهاراً للنفور من المدعو عليه من قبل الداعي كالدعاء 

على الكافرين الجاحدين باللعن والعذاب الذي يعلم الداعي بتحققه في حقهم 

ن نصره) و(اخذل (� وال من والاه) و(انصر م :لا محالة، ومجاراة مع قوله

من خذله)، فالمراد أنّ االله تعالى سوف يعادي من عاداه لأ�هّ ليس بمؤمن، بل 

ا بلّغه الرسول ( َ
ِ

)، وعليه لا بدّ أن يكون المراد بالمعاداة هو جاحد �

) عملاً، � إلا أن ) في الدين لا مجرد مخالفته (الجحود لولائه (

                                                                                                                                                                                                                      

  .١٩) سورة فصلت: آية ١(

  .٢٨) سورة فصلت: آية ٢(



 
٢٢١

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

في الخطبة توسعاً، وليس على حدّ الإطلاقات يكون التعبير بمعاداة االله سبحانه

نية بعداء االله تعالى  لكافرين، ويكون المراد بها أن يعاملهم معاملة أعدائهلالقرآ

بمعاقبتهم وعذابهم.

في فالحاضرونوقد يكون من ملاحن هذا الدعاء إشعاره بالحصر،  .٥

ـــ بين ـــ ومن في حكمهم ممن بلغه بغير شبهة   مستجيب �ا عقدهالمشهد المذكور 

)) للإمام (،من الولاء فهو موال له، أو غير مستجيب فهو معاد له (

والمراد بالاستجابة هو أصل التولي، وليس الطاعة التامة، فمن لم ينصره وخذله

تقاعساً مع الإذعان بولائه فهو قد لا يندرج في المعادين، ومن لم يتولاه ولم يقرّ

) فذاك من المعادين.لاء الرسول (بولائه كما كان يقرّ بو

صياغة الكلام على نحو بليغ ومفهم لكن على العنصر الواحد والثلاثون:

وجه يبقى محفوظاً ويسلم من مساعي الإخفاء والتحريف.

الجواب على سؤال، ومحصّله أ�هّ �اذا لموهذا العنصر قد يطرح في مقام 

) هذه الخطبة بأقصى حدود الصراحة فيقول: إنّ علياً خليفتييضع النبي (

عليكم من بعدي، وسوف يلي أموركم بعد وفاتي كما كنت أ�يها، ويجب عليكم

طاعته مثلما وجب عليكم طاعتي؟



         
٢٢٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

بان عن هذا السؤال:و هنا جوا

) في هذه الخطبة قد جاء تعبيراً وافياًلنبي (أنّ تعبير ا الجواب الأوّل:

بليغاً مفهوماً، وهو أسلوب تعبيري ملائم في ذلك العصر، وليس في تولد

الشبهة في مدلول هذه الخطبة لاحقاً ما يقتضي ترجيح تعبير آخر كي يكون

) على حد ولائه) إلى عقد الولاء للإمام (ذلك منبّهاً على عدم نظره (

ين.على المسلم

ولو صحّ مثل هذا السؤال لصحّ في أمثاله، فيقال مثلاً إنه لو لم يكن الله

سبحانه ما يصحّ أن يعبرّ عنه بالوجه واليدين فلماذا وقع مثل هذا التعبير الموهم

للتجسيم، وإذا لم يكن االله سبحانه هو الفاعل الحقيقي لأفعال العباد فلماذا

، وهكذا، فما يقال في مثل هذه)١(﴾مَنْ يَشَاءُ  يُضِلُّ يقول في القرآن الكريم إنه ﴿

الموارد يقال بعينه هنا.

أنّ التعبير الوارد في النصوص تعبير طبيعي ووافٍ والجواب في ذلك كله:

وبليغ لمن وعى معنى الكلام، وليس في الاقتراحات المبنيّة على الشبهات

، ولا يكشف حقيقة ولاالحادثة ما ينبّه على فهم الكلام على وجه مختلف بتاتاً 

يمثّل عدولاً ذا مغزى.

أنّ بيان الخطبة هو بيان صريح فعلاً، ولكن بنوع من والجواب الآخر:

.٢٧) لاحظ مثلاً: سورة الرعد: آية ١(



 
٢٢٣

  العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنهاالتوضيح 

حة المتعارفة التي لا تمنع من إقرار الخصم بالكلام، ولكن إلىيسعى  هالصرا

حة التي توجب اهتمامه بإخفاء الكلام وتحريفه وعدمتأويله ، وليس بالصرا

هه للآخرين.بلوغه على وج

نّ التصريح هو أن يصاغ الكلام على وجه لا يحتمل وفقأ بيان ذلك:

دلالاته الواضحة معنىً آخر لدى المخاطبين، ويمكن أن يكون على نحوين:

فهم الكلام للمخاطبين بدلالةالتصريح الاعتيادي الذي يُ  أحدهما:

خر بوجه منواضحة، لكن يتأ�ى التكلّف في صرفه عن معناه بتحميله معنى آ

وجوه التكلّف والتأويل غير المستساغ، فقبول الكلام للتأويل غير المستساغ لا

يعني أ�هّ ليس بصريح في معناه، بل قد يكون المعنى ملء الكلام أداء وسياقاً،

نعولكنه مع ذلك يتأ�ى لمتكلفٍ أن يؤوله، ولذلك قد لا يأ�ى السامع للكلام 

يؤوله، وقد يستقر هاضطر إلى ذلك، ولكن الإذعان به ونقله للآخرين إذا

التأويل كعرف قائم ويخفى على عامة الناس المنساقين للاتجاه الخاطئ وجه

التكلّف فيه.

التصريح غير الاعتيادي الذي لا يمكن صرف الكلام عن معناه والآخر:

لالصريح، ولا سبيل تجاهه لمن يأ�ى الإقرار بالمعنى المصرّح به إلا أن يخُفي أص

النص أو يحرّف لفظه.

وبالالتفات إلى ذلك فقد يطرح أنّ خطبة الغدير وإن كانت صريحة في ولاء

حة مؤكدة ومفهمة، لكن مع ذلك اختير أداؤها بأسلوبالإمام ( ) صرا



          
٢٢٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

صريح قابل للتأويل المتكلف غير المستساغ، وذلك كي تسلم عن التعرض 

  فتكون حجة على الجميع. للكتمان أو التحريف، فيتم نقلها إلى الآخرين

) في صياغة الخطبة عن مثل الصيغة فالموجب إذاً لعدول النبي (

الصريحة للغاية المقترحة هو اهتمامه بوصول قوله هذا إلى عامة الناس على 

  .)١(وجهه حتى تحفظ به الحجة على الجميع

                                                                                       

  ) وبيان هذا الطرح على وجه تفصيلي يقتضي تقديم مقدمة تشتمل على أمور:١(

له ـــ كان معنياً بانتقال ) ــنّ النبي (إ -١ هد متعددة في سيرته وأقوا ـ حسب ما تدل عليه شوا

قفه بشكل خاص إلى الغائبين والأجيال  ): من بعده، وقد جاء في خطبة له ( اللاحقةموا

(رحم االله من سمع مقالتي فوعاها وبلّغها، فرُبّ حامل فقه وليس بفقيه، ورُبّ حامل فقه إلى من 

  فليبلغ الحاضر الغائب).هو أفقه منه، ألا 

بة من الصحابة وشجّع تَ وهذا التوجه يماثل توجهه في الاهتمام بحفظ القرآن الكريم، فقد اتخذ له كَ 

نسيان من كان العلى تعليمه حتى أصبح تعليماً عاماً في الإسلام، كما شجع على حفظه وحذّر من 

عدد من أسارى بدر من المشركين  قد حفظه، واهتمّ بنشر الكتابة بين المسلمين حتى جعل فدية

  تعليم كل واحد الكتابة لعشرة أشخاص في المدينة.

قع أنّ هذا التوجه تجاه القرآن الكريم كان في الأصل من االله سبحانه، لأ�ه سبحانه أ�زله منذ  والوا

بدأ بإنزاله على أ�هّ كتاب من االله تعالى، ومعنى ذلك أنّ شأ�ه أن يكتب ويحفظ كما كان حال 

لكتب، وكذلك كان الأمر في الرسالات السابقة كما يُعلم من القرآن الكريم، ولذلك كانت ا

الرسالات الإ�ية من العوامل المحفّزة على الكتابة في المجتمع البشري، وكان أهلها من النخبة 

 المتعلّمين للكتابة في مجتمعاتهم على ما يحدث به التاريخ، والداعي إلى ذلك حفظ الكتاب على

  وجه موثوق للأجيال القادمة على وجه تقوم به الحجّة.
 



  
٢٢٥ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

                                                                                                                                                                                                                      

له ـــ كان يعلم بما نّ النبي (إ -٢ ) ــــ كما تدل عليه الأدلة الواضحة والمتفق عليها من أقوا

سيحدث من الفتن من بعده ومن استبعاد أهل بيته، فقد أخبر عن افتتان أصحابه من بعده على 

)، وأخبر عن خبر عن فتن تتعلق بفترة حكم الإمام عليّ (وجه عام على سبيل الإجمال، كما أ

) على تأويل القرآن الكريم، كما كان يعلم بطبيعة الحال أ�ه سوف يُكذب عليه، قتال الإمام (

له، وهو طبيعي لكل شخصية مثله كما يعلمه أهل الاطلاع  أمر وأ�ه سوف يتم تحريف أقوا

  والمعرفة.

) وإعراضهم عن أهل بيته ل هذه الحالة من افتتان الأمّة من بعده (نّه من المتوقع ـــ في مثإ -٣

)) ـــ أن تحُجَب النصوص النبوية بحق أهل البيت () ّوالإمام علي ( عن الأمّة (

تماماً، وهو ما اتفق بمنع نقل الحديث وتدوينه في زمان أبي بكر وعمر وعثمان، ولذلك لم تبدأ 

) بعد أن حدّث بها في ا الشأن إلا في زمان خلافة الإمام (حكاية الأحاديث النبوية في هذ

  خطبه، وكان قادراً على ذلك إذ كان خليفة المسلمين.

هد تاريخية على أنّ ما روي من أحاديث الصحابة حول أهل البيت  ويجد الباحث المتتبع شوا

)) ّوالإمام علي () يرجع تاريخها إلى ما بعد خلافة الإمام (ء كا ن في زمان )، سوا

) في الكوفة باستشهاد الصحابة ، فهذا حديث الغدير قد أحياه الإمام (أو بعد وفاته خلافته

في اجتماع الرحبة فشهد به عدد غير قليل منهم، قيل: إنهم بلغوا ثلاثين، وأخفاه ثلاثة  الحاضرين

د أ�ه كان )، وقد جاء هذا الحديث عن جماعة من الصحابة تدل الشواهدعا عليهم الإمام (

)، فقد رواه سعد بن أبي وقاص، ويبدو أ�ه أخبر به عندما سأ�ه معاوية عن بعد إبلاغ الإمام (

لاً أربعة هي أحب إليه )، فذكر أن النبي (سبب امتناعه عن سب الإمام ( ) قال فيه أقوا

  ): (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه).من حمر النعم: أحدها قوله (

) شاباً، اً عن زيد بن أرقم بعد أن أصبح شيخاً كبيراً وكان في زمان النبي (وجاء الحديث أ�ض

  ) بل يبدو أ�ه كان بعد وفاته.وذلك كان بعد خلافة الإمام (
 



          
٢٢٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

                                                                                                                                                                                                                      

ه قوم يبدو أنهم كانوا يقعون في الإمام عند وكذلك جاء عن ابن عباس نقله إياه عندما خرج من

به من أنعليّ ( لاً يقولوا ذلك في رجل قال فيه النبي ( )، فلما خرجوا أ�دى استغرا ) أقوا

  منها قوله: (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه).

) ) سعى معاوية عند سيطرته على الحكم إلى أن يمحو فضائل الإمام (وبعد الإمام عليّ (

له، إلا أ�ه لم يستطع ذلك، بعد أن نشرها وأهل البيت ( ) على ما هو معروف في سيرته وأحوا

) بعض الشيء عند توليه للخلافة، وانتشار التشيع له في الكوفة في أ�ر ذلك، بل إن مام (الإ

جعله سنة عامة في أوساط  إلى) وسعيهم لإمام (من امعاوية وولاته من قبل الانتقاص الظالم 

)، وأدى إلى نقل بعض الصحابة الساكتين عن نقل المسلمين رسّخ الشعور بظلم الإمام (

  بعضها كما لاحظنا في موقف سعد بن أبي وقاص وزيد بن أرقم.فضائله ل

) على انتشار الأحاديث ) لا سيما الإمام الحسين (وساعدت مظلومية أهل البيت (

  النبوية في حقهم لا سيما في أوساط أهل الكوفة.

) غيرهم من هذا، ولكن لا غنى عن أن ينقل الأحاديث النبوية بحق أهل البيت ( -٤

) لها، بل يكونون عرضة ة كي يوجب وثوق الناس بها، ولا يكفي نقل أهل البيت (الصحاب

) بعضُ أهل الكوفة الذين تربّوا في زمان للتكذيب إذا انحصر نقلها بهم، كما كان يكذبه (

  كما جاء في بعض خطبه في نهج البلاغة. ،في بعض قوله، ولا يصدقونه الخلفاء الثلاثة

) على وجهٍ لا ل أن ينقل الصحابة كلاماً عن عقد الأمر للإمام عليّ (إلا أ�ه ليس من المعقو

)، إذ يكون ذلك إذعاناً على (النبي  يجدون له تأويلاً بتاتاً ينسجم مع استبعاد أهل بيت

  أ�فسهم بتحريف الدين، ويكون فضيحة في أوساط سائر المسلمين.

  فما هو الحل في مثل هذه الحالة؟

أداء الكلام بأسلوب بليغ مفهم لمن حضر ولمن وعى وطلب الحق، ولكن الحل هو اختيار  -٥

يستطيع المنكر للحق أن يلويه ويؤوله، فينقله الناقلون المعرضون عن الحق إذا اقتضى الأمر ظناً 
 



  
٢٢٧ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

                                                                                                                                                                                                                      

قع بعد النبي ( فيكون حجة  ،)، لا مجال لغير ذلكأنّ مدلول الحديث ينسجم مع الأمر الوا

  نابهين.لأهل الفطنة وبلاغاً لل

) في خطبه بين أهل الكوفة، على ما يظهر مما أ�ر وهذا هو الطريق الذي سلكه الإمام عليّ (

  عنه في كتب سيرته وما حكي من أقواله في نهج البلاغة وغيره.

�شأت في عصر عمر، وكان الشيخان أ�و بكر وعمر أُ ) قد نزل الكوفة وكانت قد فهو (

سان فيها ويتمسك أهلها بس ) في هذه نتهما، فبدأ في خطبه بالتذكير بامتياز أهل البيت (يُقدَّ

غير موقظة لمن غفل عنها ونزلها على ما ينسجم مع  هاالأمّة بتعابير وافية ومفهمة لمن وعاها لكن

واقع الحال، وقد تكرر ذلك غالباً بين ثنايا خطبه مسبوقاً وملحوقاً بأغراض أخرى، فهو يقع 

لامه بعد عتاب أهل الكوفة على عدم الاستجابة لدعوته إلى الجهاد: بينها، كقوله في أواخر ك

(انظروا أهل بيت نبيكم، فالزموا سمتهم، واتّبعوا أ�رهم، فلن يخرجوكم من هدى، ولن 

، ولا تتأخروا  ، ولا تسبقوهم فتضلوا يعيدوكم في ردى، فإن لبدوا فالبدوا، وإن نهضوا فانهضوا

)، ثم أ�نى بعده على ) فقال: (لقد رأ�ت أصحاب محمد  أصحاب النبي (عنهم فتهلكوا

)) فما أرى أحداً يشبههم منكم، لقد كانوا يصبحون شعثاً غبراً..) إلى آخر كلامه ،(.(  

  فهذا الأسلوب من الكلام كان يؤثر في الناس حسب مقدار وعيهم..

فحسب من غير فمنهم: من ثبت على سنة الخلفاء تماماً، وحملها على وجوب محبتهم ومودتهم 

  زيادة على ذلك.

  ومنهم من رأى أنها تدلّ على مزيد علمهم وفضلهم.

) من عند االله تعالى فاعتقد أن (ء أهل البيت ومنهم من اهتدى إلى ما يؤديه فعلاً من اصطفا

فقتهم، ولكن اعتقد أنّ الإمام (   ) وافق على ذلك.خلافة الخلفاء لا تصحّ إلا في حال موا

  ) يشير بذلك إلى نفسه فلا يعمّ ذريته.الإمام ( نّ رأى أومنهم من 

  ومنهم من فهم أنّ ذلك إنما يعني الجانب السياسي، فالحكم يكون فيهم.
 



         
٢٢٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

أنّ خطبةوالذي نؤكّد عليه تأكيداً بالغاً ونرى أ�هّ لا ينبغي الشك فيه بتاتاً 

زال كذلكتووافية وصريحة دون خفاء، ولا  للحاضرينالغدير كانت مفهمة 

رسوخ العقائد المنافية لها والمجادلات التي أ�يرت جرّاءلمن لم يقع في الشبهة 

) في هذه الأمة في العلم والحكمواهتدى جماعة إلى أنّ هذا يعني اصطفاء أهل البيت (

و ما يسمى بالرفض،) وهوالتسديد ولا شرعية لحكم غيرهم على الأمّة ممن سبق الإمام (

وهذا كان هو المفاد الحقيقي لهذه الأقوال على ما يجده السامع إن لم يكن قد رسخ في ذهنه اتجاه 

مغاير.

) هذه رجالٌ عامتهم ليسوا من أهل الرفض لخلافة الخلفاء وإنوقد نقل أقوال الإمام عليّ (

ا يشهدونه من فضله وعلمه) بمعنى عام ومحبين له على وجه خاص �كانوا شيعة للإمام (

له، وليس ذلك إلا لأنهم كانوا يجدون في نفوسهم مخرجاً عن دلالتها بقه وأحوا وعلموه من سوا

على ما يوجب رفض الخلافة.

) كان يتحرى الكلام البليغ المفهم في حقإذا عرفت هذه المقدمة: فقد يُبنى على أنّ النبي (

) ولكن على وجه يجد من يضطر إلى نقله مخرجاً في ) وفي حق الإمام عليّ (أهل البيت (

حكايته.

وهكذا كان واقع الحال، فإن كثيراً من جمهور المسلمين إنما نقلوا حديث الغدير والثقلين من جهة

)، ولا يتعين الرجوع إلى أهل أنهم وجدوا في أذهانهم مخرجاً تصحّ معه الخلافة بعد النبي (

مل الشبهة والتأويلت) صاغ الكلام صياغة لا تحلو أن النبي () في أمور الدين، والبيت (

كما لو قال: (إنّ علياً هو إمام هذه الأمة من بعدي، وخليفتي عليها، فمن تولى الأمر دونه كان

غاصباً ظا�اً)، فإنه فضلاً عن احتمال نشوب اضطرابات ـــ ولو بعد وصوله إلى المدينة ــــ كان من

نصاً متروكاً لا ينقله مثل سعد بن أبي وقاص وزيد بن أرقم وغيرهما.المتوقع أن يصبح 



  
٢٢٩ 

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

صر فهمها على أهل الفطنة تحولها، وليست ضرباً من الملاحن والتورية التي يق

  .فحسب كما تبينّ من تضاعيف ما تقدم

حة النصّ يوجب فيما  لعمدةوا ـــ صرا أن تضاف كلمة (بعدي)  ـــ فيما يُعتقد ـ

لكن و فلو أضيفت هذه الكلمة لاعتبر الكلام صريحاً دون شك، في الجملة،

قع أنّ  هذه الكلمة مفهومة بوضوح من الخطبة؛ لأنهّا وصية، ولأنهّا تتضمن الوا

مع القرآن دون  )( يتفي الأمّة، ولأنهّا ذكرت أهل الب )( ذكر ما خلّفه

) ولا ) لعلي (نفسه الكريمة، ولأنهّا دلّت على ثبوت الولاء الثابت له (

حة )( يكون ذلك إلا بعد موته ، وليس من المهم بعد هذا الوضوح والصرا

  التعبير بالخليفة.استعمال كلمة (بعدي) ولا عدم عدم 

ضمّنتها خطبة الغدير لبيان مكانة هذه جملة من الأساليب الأدبية التي ت

  على ما بدا بالتأمّل فيها. )(مام علي ) والولاء للإأهل البيت (

هناك خصائص أخرى تستوجب التأمّل والتوضيح من قبيل  توقد ورد

) أوصى بأنّ يبلّغ الشاهد الغائب، وهو اهتمام ما جاء في بعضها من أ�هّ (

  مؤكد بإبلاغ الأمّة جميعاً.

  ح بما ذكرنا أمور:وقد اتض

الأدوات  جميعنا لاحظنا من خلال ما تقدم أنّ الخطبة استوفت نّ إ .١



         
٢٣٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

والأساليب المساعدة على التركيز والاهتمام والإقناع في الحوادث والنصوص،

واقتصرنا فيها على متن الخطبة وفق حكاية صحيحة ومقبولة عند النقّاد، ورغم

لم نسعَ إلى تفصيل ما يحتمله الموضوع منطول هذا البحث بعض الشيء إلا أ�نّا 

الشرح والتوضيح والتنبيه على النظائر والأمثال.

نّ الباحث يزداد ثقة بهذه الخطبة على ضوء ما ذكرناه، لأنّ نوعإ .٢

الأساليب الأدبية المستخدمة لن يتأ�ى من عامة الرواة، إذ لا يرتقون في بلاغة

امع والعميق، فلا يتّجه بحالٍ احتمال وضعوالج العاليالكلام إلى هذا المستوى 

بعض الرجال الضعفاء ذوي الميول الشيعية مثلاً هذه الخطبة بتاتاً، لأنّ المتكلم

العادي فيها إذا أراد أن يؤكّد على معنىً ما فإنّه قد يستخدم أدوات اعتيادية

للتأكيد مثل التصريح والتكرار، ولا يهتدي إلى صياغة الفكرة وتنميتها

وتفريعها على نحو ما يتأ�ى من المتكلم البليغ.

هذا، مضافاً إلى انتفاء هذا الاحتمال في نفسه حتى على أشد المناهج تشدداً

) والذي يبلغ إلىفي قبول الأحاديث الواردة في شأن مكانة أهل البيت (

ء من جهة سوء الظن بالرواة المعروفين درجة الوسوسة والحذر غير المعتاد سوا

عتبر نقداً للحديث من حيث مضمونه، فإنّ شيئاً من ذلك لاو من جهة ما يُ أ

يمنع من الوثوق بهذا الحديث وفق معلومات علم الجرح والتعديل وقواعد

اعتماد الحديث في علم الدراية حسب مجموع شواهد هذه الواقعة والنظر في

أحوال رواتها كما تقدم ذلك.



 
٢٣١

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

ذه الواقعة وخطبتها هو صياغة النبينّ السبب الأساس في بقاء هإ. ٣

)ً قعة زماناً ومكاناً وموضوعاً على وجه يبقى حدثاً تاريخياً مميزا ) لهذه الوا

كما صيغت خطبتها بصياغة لغوية وبلاغية مميزة من قبيل ،وشاخصاً في الأذهان

ـــ الركن المتعلّق بمكانة أهل البيت والركن السهل الممتنع واشتملت في ركنيها 

ـــ على تعبيرين موجزين فريدين يعلقان بالذاكرة هماالمتعلّق بالإمام عليّ (  (

(التمسك بالثقلين) و(من كنت مولاه فعلي مولاه).

قعة وخطبتها تدلّ بالنظر إلى العنايات الأدبيةإ. ٤ نّ صياغة هذه الوا

) وفيالأسلوبية والبلاغية على خطورة موضوعها في منظور النبي (

لحاضرين.أوساط ا

هذا، ومن الجائز أن يغفل بعض الناظرين في الكلام عن فهم العنايات

الكلامية وراء ترتيب المشهد وصياغة الكلام بالنظر إلى كون النص تاريخياً،

فهو يتلقى المشهد الذي صدر فيه الكلام والكلام نفسه تلقياً اعتيادياً، فلا

المختارة للحدث ووراء الأساليب ينتقل إلى الدلالات الكامنة وراء الترتيبات

المستخدمة والمفردات المنتقاة لصياغة الكلام.

ولكن الناظر النابه لا يغفل عن ذلك، بل يكون حاله بالعكس، فهو يجعل

الحدث بخصوصيات ترتيبه والكلام بخصوصيات صياغته وأساليبه مرآة

لحديث في هذالأحوال المخاطبين والحساسية التي كانت في أوساطهم في شأن ا

الموضوع مماّ استوجب صياغته على هذا الوجه الخاص.



         
٢٣٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) إلى الكلام وهو في الطريق في موضعه هو،ولولا ذلك لاتجه النبي (

واقتصر بدلاً عن خطبة الغدير على ذكر جملتين، وهما: (عليكم التمسك بأهل

عقد) ب)). فلماذا يهتم (بيتي فإنه يقي من الضلالة، والولاء لعلي (

الخطبة ويجمع الناس في المسير ويبتدئ بالتذكير باالله سبحانه والدار الآخرة

على ذلك؟ و�اذا الحاضرونوالبعث والنشور والحساب والجنة والنار، ويُقر 

) بالقرآن الكريم وما يتعلق بتفريعات هذا المعنى؟يقرن أهل البيت (

ن تقدّمهم وعن التأخّرو�اذا يستفيض في ذكر أضداد التمسّك بهم فينهي ع

همعنهم وعن تعليمهم؟ و�اذا يذكر أوّلاً أولويته بالمؤمنين من أ�فسهم ويقرّ 

) ويجعله منه قائلاً: (من) بولائه (على ذلك؟ و�اذا يربط ولاء عليّ (

) بولاءكنت مولاه فهذا عليّ مولاه)؟ و�اذا يدعو بعد إثبات الولاء لعلي (

وعدائه سبحانه لمن عاداه؟ االله تعالى لمن والاه

فهذه الأمور في الخطبة هي علائم أدبية واضحة للناظر البليغ النابه على

حساسية الموضوع وخطورته في أجواء الحاضرين من حيث عدم شعور فريق

بأهميته وصعوبة تقبّله من قبل فريق آخر.

إذاً كان ما أضافته هذه الخطبة في مضمون الدين من نصب أهل البيت

)) ّأعلاماً للهداية وعقد الولاء الخاص للإمام علي (هي إضافة (

) في آخر أ�امه كما أعلنهنوعية مهمة وخطيرة في الدين من قبل النبي (

بنفسه، وليس من قبيل التكاليف المعهودة كالصلاة والصوم والزكاة والحج



 
٢٣٣

  التوضيح العام لخطبة الغدير في ضوء فهم ملاحنها

تواترت فيهاوغيرها مما جرى تبليغها والتأكيد عليها طيلة سنوات الرسالة و

ف النبي ( نية والنبوية وجرى عليه عمل الناس بإشرا )،النصوص القرآ

فلم يكن بدّ من تثبيت هذا المبدأ وترسيخه من استخدام كل الأدوات المتاحة

لإبراز خصوصيته وأهميته في الدين ودرء الشبهات والشكوك عنه وتثبيته في

نفوس الحاضرين.

قعة  وخطبتها، والتركيز على فهم معاريضهافهذا توضيح عام لهذه الوا

وسيأتي في الإيضاحات المقبلة التركيز على دلالات الخطبة ،وملاحنها

وملابساتها على وجه أكثر تفصيلاً.





 
٢٣٥

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

)^( اصطفائهم على )^( البيت بأهل بالتمسّك الأمر دلالة

الرابع الإيضاح

 )( البيت بأهل بالتمسّك الأمر ودلالة الغدير واقعة

 الإسلام في )( اصطفائهم على

.ثبوت فقرة الثقلين في خطبة الغدير وسائر مواردها -١

) عن سائر الأمّةدلالة هذه الفقرة على امتياز أهل البيت ( -٢

.بعدم وقوعهم في ضلالة أ�داً 

) من الضلالة مع اصطفائهمأهل البيت ( مساوقة عصمة -٣

.في الدين

.) بالقرآن الكريمعظمة قرن أهل البيت ( -٤

.)التأكيد البالغ في الخطبة على التمسك بأهل البيت ( -٥



         
٢٣٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

.)دلالة الخطبة على وقوع الفتن التي كان قد أخبر بها النبي ( -٦

.)التمسك بأهل بيته ( من بعده جرّاء عدم

.)) بأهل البيت (عدم تمسّك الأمّة بعد النبي ( -٧

غير مستجيبة بين الحضور للتمسك بأهل دلالة لحن الخطبة على أجواء -٨

.)البيت (

) دائماً دلالة الخطبة على وجود إمام هدى حي من أهل البيت ( -٩

) في معرفة سنة الرسولدلالة الخطبة على مرجعية أهل البيت ( - ١٠

)وسيرته (.

) إنّما هي في أهل البيتدلالة الخطبة على أنّ خلافة الرسول ( - ١١

)(.

ن منو) في الحديث هم الإمام عليّ ورجال متعاقبنّ أهل بيته (إ - ١٢

.)ذريته وذرية الرسول (

) قبل خطبة الغدير.مكانة أهل البيت ( - ١٣

)) في خلافته لمبدأ صيانة أهل البيت (إحياء الإمام عليّ ( - ١٤

في هذه الأمّة من الضلالة وجريان عترته على ذلك.

حريف في فقرة الثقلين من خطبة الغديرمساعي المناقشة والت - ١٥

كلمات علماء أهل السنة في دلالة حديث الثقلين على امتياز أهل - ١٦

)البيت (



 
٢٣٧

  (^) على اصطفائهم (^) دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت

ـــ من خلال الفقرتين الركنين فيها  ـــ تضمّنت أمرين مهمينإنّ واقعة الغدير 

ـــ: ومترابطين في الإسلام ـــ كما تقدم منا ذكر ذلك 

ـــ وه ـــ الإعلان عن انفراد أهل البيت ( والأمر الأوّل:  )الفكرة الأمّ 

) فيعن سائر هذه الأمّة في الهدى، وهو يعني اصطفاء أهل البيت (

الإسلام، وفرض هذا المبدأ اعتقاداً واتباعاً.

الأمر اشتملت عليه فقرة الثقلين، وقد نعبرّ عنه بفقرة الهدى فيوهذا 

وقد جاءت هذه الفقرة في الخطبة أوّلاً حيث جاء فيها: ،مقابل فقرة الولاء

(فانظروا كيف تخلفوني في الثقلين، فنادى منادٍ: وما الثقلان يا رسول االله؟ قال:

سكوا به لا تضلوا،كتاب االله طرف بيد االله عز وجل وطرف بأ�ديكم فاستم

والآخر عترتي، وإنّ اللطيف الخبير نبّأني أنهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض،

وسأ�ت ذلك لهما ربي، فلا تقدموهما فتهلكوا ولا تتأخروا عنهما فتهلكوا، ولا

تعلموهم فإنهم أعلم منكم).

ـــ عقد الولاء الخاص للإمام عليّ ( ـــ وهو التفريع  ) فيهاالأمر الآخر: 



         
٢٣٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

)، وهو الجانب الذي غلب على هذهعلى حد الولاء الثابت للرسول (

قعة وعُرفت به. الوا

واشتملت على هذا الأمر الفقرة التي نعبرّ عنها بفقرة الولاء، وهي قوله

).(من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه) :(

وفي هذا الإيضاح نركز على توضيح الأمر الأوّل.

قع أ�هّ يمكن  القول إنّ دلالة هذه الفقرة على مكانة أهل البيتوالوا

)) لهي دلالة واضحة وبيّنة جداً، فالتمسّك بأهل البيت (للأمن من (

فهم قادة الأمّة إلى ،الضلالة يعني أنهّم قد نُصبوا أعلاماً للهداية في هذه الأمّة

يعجبلرء نّ المإو ،الحق والهدى والرشد في أمور دينها وفي جميع شؤون حياتها

على تصحيح السيرة الجارية منمن إهمال هذه الفقرة أو التوقف في دلالتها و

).أهل الحل والعقد بعد النبي ( قبل من غير مقتضاها

لكن الحاجب الأساس عن فهم دلالتها هذه في الحقيقة هو جريان هذه

م) محوراً للهداية، واستبدلت بهالسيرة نفسها التي لم تجعل أهل البيت (

ليها، فاستوجب ذلك وا للخلافة أو كان واآخرين ممن تصد من أ�صارها وموا

التنكّر لهذا المدلول رغم وضوحه جداً.



  
٢٣٩ 

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

  :)١(ولتوضيح ثبوت هذه الفقرة ودلالتها نذكر هذه النقاط

خطبة الغدير، إذ وردت فيها بالطرق إنّ فقرة الثقلين هي جزء ثابت من 

الصحيحة والموثوقة، كما صحّ عن زيد بن أرقم على ضوء ما تقدم، بل صرّح 

غير واحد بأنهّا متواترة، بل هناك من اقتصر عليها في متن خطبة الغدير فلم 

يذكر فقرة الولاء أصلاً، كما في اللفظ الذي اختاره مسلم في صحيحه لخطبة 

، وينبغي الانتباه في شأن هذه )٢( نقله لهذه الفقرة سبق بيانهالغدير على خلل في

  الفقرة إلى أمور:

قد جاءت هذه الفقرة قبل واقعة الغدير في مناسبة أخرى تقع في حجة  .١

فيما  ) بعرفات كما جاءالوداع أ�ضاً وقبل تسعة أ�ام، وهي خطبة النبي (

ي أ�ضاً مناسبة جماهيرية إذ وصحّحه هو وجمع من النقّاد، وه )٣(أورده الترمذي

كان الحجاج جميعاً حضوراً فيها، وكان الحضور أوسع من الحضور في واقعة 

                                                                                       

) يلاحظ أنّ بعض هذه النقاط سيأتي مزيد بيان لها في إيضاحات مستقلة، إلا أنّ إيضاح ١(

 بها ولو على وجه الإيجاز. التنويهالمدلول الكامل لهذه الفقرة وتكميل الصورة الدلالية لها اقتضى 

  .٢٤الأوّل والإيضاح الرابع العنصر  ) لاحظ: الإيضاح٢(

  .٥/٣٢٩) سنن الترمذي: ٣(



          
٢٤٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) من مكة فلم يحضرها الغدير؛ لأنّ هذه الواقعة كانت بعد خروج النبي (

  أهل مكة أو أهل الطرق.

) وقد صحّ في الحديث أ�هّ وقعت فيها ضوضاء عند تطرّق النبي (

قريش أو بني هاشم وهم اثنا عشر إماماً، والراجح أنّ إحداث  لكون الأئمة من

وفهمهم لكلامه،  )(النبي  لصوت الحاضرينالضوضاء حال دون سماع 

) في تلك ) كان بصدد الوصية بالولاء للإمام (ويرجح أنّ النبي (

الخطبة، إلا أنّ ترقّب بعض الحاضرين وحدسهم لذلك وحيلولتهم دونه أدّى 

ا إلى خطبة الغدير، كما سيأتي توضيح ذلك في الإيضاح الثالث عشر إلى تأجيله

حول واقعة الغدير وسبب تأجيلها عن اجتماعات الحج في مكة قبل يوم 

  الغدير.

) ذكر ذلك بعد رجوعه من الطائف في وفي بعض الروايات أنّ النبي (

بدأ  ، وإذا صحّ ذلك فيكون هذا أوّل مورد مأ�ور)١(السنة الثامنة للهجرة

) فيه بالوصية بالتمسك بأهل بيته، وذلك قبل وفاته بسنتين، وليس (

قُبيلها بشهرين ونصف كما هو الحال لو كان قد صدر منه في خطبة عرفات ثمّ 

  خطبة الغدير.في 

ولكن لا بدّ من مزيد استيثاق من صدور هذا الحديث منه آنذاك، لأنّ 

                                                                                       

  ، وإن كان في صحته خلاف.٧/٤٩٨المصنف لابن أبي شيبة  )١(



 
٢٤١

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

)، بل هو وصية منهت (مضمون هذا الحديث ليس مقام بيان لأهل البي

)) متعلّقة بما بعد موته تتضمن إحلال أهل بيته (محل نفسه حيث لم (

، وهذا الأمر يلائم صدور)١(يذكر التمسك بنفسه الكريمة على ما بيّناه من قبل

هذا الحديث منه قبيل وفاته كما في خطبة عرفات ثمّ الغدير، واالله أعلم.

) ذكر ذلك لأصحابه في مرضأ�هّ ( )٢(وفي بعض آخر من الروايات

موته وهو في حجرته، وهو بطبيعة الحال تأكيد منه على ما ذكره في خطبة الغدير

وفي خطبة عرفات.

) أراد أن يوصي بهذانّ الذي يبدو بحسب القرائن هو أنّ النبي (إ .٢

، وهو حادث متفق)٣(القول كتباً في مرض موته فيما عرف برزية يوم الخميس

): ائتوني، إذ قال ()٤(يه مروي في الكتب المنتقاة جميعاً كالصحيحينعل

بقلم ودواة أكتب لكم كتاباً لا تضلون بعده أ�داً، فمنعه عمر وأ�صاره،

واتهموه بالهجر، وكان ابن عباس يبكي عند ذكر ذلك ويسميها برزية يوم

.الذي بعده يوم الاثنين )( الخميس، وقد توفي

.٢٥) لاحظ: الإيضاح الثالث العنصر١(

.٢/٤٠٣، و١/١٢٤لاحظ مثلاً: أخرجه القندوزي عن ابن عقدة في كتابه: ينابيع المودة:  )٢(

من الكتاب إيضاح مخصص لهذا الموضوع بعنوان (واقعة الغدير ) سيأتي في القسم الثاني٣(

) إلى تدوين ما أوصى به فيها كتباً في مرض وفاته).وسعي النبي (

.٥/٧٥، صحيح مسلم: ٤/٦٥، ٤/٣١) لاحظ: صحيح البخاري: ٤(



         
٢٤٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) قصد بذلك الوصية بالتمسك بالثقلين من بعدهه (وينبّه على أ�ّ 

وحدة الفكرة والتعبير بين ما أراد أن يكتبه وهو: (ما لا يضلون بعده أ�داً)،

وبين ما ورد في فقرة الثقلين في خطبة الغدير وفي خطبة عرفات أ�ضاً حيث إنّه

ثمّ فرّعأوصى بالتمسك بالكتاب والعترة ما إن تمسكوا بهما لن يضلوا أ�داً، 

).عليه عقد الولاء للإمام (

) بالهجر ــ وهو الكلام غيركما أنّ جواب عمر رغم أ�هّ اتهام للنبي (

ـــ يدلّ على أ�هّ فهم أ�ضاً أ�هّ أراد الوصية بالتمسّك بأهل بيته حذراً عن المعقول 

الضلالة والفتنة، ولذلك قال: (حسبنا كتاب االله)، ولو لم يعلم بذلك لم يكن

) أن يوصي بأمر خاص مما ورد في الكتابهذا الجواب ملائماً، إذ ربما أراد (

يوجب التمسّك به صيانة الأمّة عن الضلالة.

) فيتعجّب منوأنّ المسلم ليذكر موقف عمر هذا من رسول االله (

ة والفظاظة مع الرسول ( )، وانتصار جماعة في محضر النبيهذه الجرأ

)رسول االله ( ) لعمر في مقابل أمروهو منبّه وموقظ لطبيعة تعامل ،(

) ومدى جرأتهم في الخروج عماّ يأمر به، وتزول بذلكهؤلاء مع النبي (

)بعض الافتراضات الخاطئة عن استبعاد تخلّف هؤلاء عن وصية النبي (

) ولا حول ولا قوة إلا باالله العلي) والإمام عليّ (بشأن أهل البيت (

العظيم.

ـــ روي على وجه مستقل في أخبار نّ إ .٣ ـــ نعني حديث الثقلين  هذا القول 



 
٢٤٣

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

) أ�قاه في سياق خطبةأخرى، بمعنى أ�هّ لم يذكر في تلك الأخبار أ�هّ (

محددة، أوفي زمان أو مكان خاص، وقد يحتمل أن يكون نقلاً �ا جاء في خطبة

إنّ الرواة ليسواعرفات أو في خطبة الغدير، ولكن الرواة لم يذكروا ذلك، ف

مقيدين بذكر زمان الحدث ومكانه كما هو ظاهر، وقد روي مكرراً في الأخبار

فقرة الولاء (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه) من غير ذكر كون ذلك في خطبته

)( في يوم الغدير، وعلى ذلك فليس هناك في هذه الروايات ما يقتضي تكرر

لموارد المنصوصة.في غير ا )(هذا القول من النبي 

) في حجةث من النبي (يفالحاصل إذاً أنّ الراجح هو صدور هذا الحد

الوداع في خطبة عرفات، ثمّ خطبة الغدير، ثمّ تأكيده عليه بعد شهرين وأ�ام في

مرض وفاته وسعيه إلى تثبيته كوصية مكتوبة للأمة، وقد حيل بينه وبين ذلك.

النقطة الثانية:

) عن سائر هذهإنّ هذه الفقرة واضحة وصريحة في امتياز أهل البيت (

لا يبتلون بالشبهة ولا يقعون )الأمّة بعدم وقوعهم في ضلالة أ�داً، فهم (

في الفتنة، بل يبصرون الحق على وجه اليقين.

على يكونبالضلالة: أنّ يضل المرء عن الحق ويقع في الباطل، وهو  والمراد



         
٢٤٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

وجوه ثلاثة:

المؤسسين للعقائد الخاطئة ةأن يتعمد الباطل فيصيبه، كما في القياد .١

والفرق الضالّة.

أن يشتبه عليه الأمر، فيغلب عليه هواه أو يتسرع دون تثبت، فيقع في .٢

ن الناس ممن يتبع أصحاب العقائد الخاطئةالباطل، كما يقع فيه بعض العامة م

والقيادات الضالّة.

أن يقع في الباطل من جهة قصوره وليس من جهة تقصيره، فهو أراد .٣

الحق ولكن شُبّه عليه ذلك، فلم تسعفه مداركه بأكثر مما وقع فيه، وقد قال

هذا مما يقع فيه، و)١() في بعض كلامه (مَا كُلُّ مَفْتُونٍ يُعَاتَبُ)الإمام عليّ (

فريق من عامة الناس ممن لم يملك البصيرة اللازمة فيما اشتبه فيه ولا عرف

صاحب بصيرة يتبعه ويأخذ بحجزته.

) عن الوقوع في الضلالةفهذا الحديث يدلّ على صيانة أهل البيت (

المستتبعة للهلاك في شيء من الموارد بتاتاً.

م في إصابة الهدى وتأمين للأمةفهناك عصمة لهم عن الضلالة، وضمان له

إذا تمسّكت بهم وبهديهم، وهذه تزكية لهم في الدين.

) بين هذه الأمّةكما أ�هّ يدل على أنّ هذه الخاصية لأهل البيت (

.٤٧١) نهج البلاغة: ١(



 
٢٤٥

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

ً، فكل من عداهم من أفرادها هم عرضة للوقوع في الضلالة، فلا تزكية حصرا

ولا سائر لا أزواجه،) وفي الدين لغيرهم بتاتاً، لا صحابة الرسول (

ولا من تصدى للخلافة، بل تلك خاصة لأهل بيته لا تعدوهم. قرابته،

وكذلك يدل الحديث على أ�هّ لا بدّ أن تكون نسبة سائر هذه الأمّة إلى أهل

ـــ كالعروة الوثقى ـــ إلى ذلكبيت النبي ( ) هي نسبة من تمسك بالشيء 

ملجؤها وهداتها، وإذا اختلف الناسالشيء، فهم محور هذه الأمّة ومركزها و

يتهم فإنهم راية في الرأي وجب على المسلم الانحياز إليهم والاستظلال برا

الهدى.

) بعد توليه للخلافة وقدالإمام عليّ ( )١(وقد كرّر هذه المعاني كثيراً 

ً تاماً. هجر ذكرَها مَن قَبْله في زمان الخلفاء طيلة خمسة وعشرين عاماً هجرا

) خلال حرب صفّين أو بعدهاأمثلة ذلك ما جاء في خطبة له (ومن 

يذكر فيها تقاعس أصحابه عن نصرته وتمسّك أصحاب معاوية به، تعرّض فيها

) في�ني على أصحاب رسول االله (أ)، ثمّ لموقعه وموقع أهل البيت (

، ومِنْهَاجٍ مِنْعبادتهم وخوفهم من االله تعالى، قال: (وإنيِِّ لَعَلىَ بَيِّنَةٍ مِنْ رَ  بيِّ

هْلَ بَيْتِ نَبيِِّكُمْ، فَالْزَمُواأَ ْ�قُطُه لَقْطاً. انْظُرُوا أَ نَبيِِّي، وإنيِِّ لَعَلىَ الطَّرِيقِ الْوَاضِحِ، 

من قبل الإمام عليّ ) لاحظ نماذج أخرى في إيضاح لاحق بعنوان (واقعة الغدير وإحياؤها١(

).(في الكوفة (



         
٢٤٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

بعُِوا  �رََهُمْ، فَلَنْ يخُْرِجُوكُمْ مِنْ هُدًى، ولَنْ يُعِيدُوكُمْ فيِ رَدًى، فَإِنْأَ سَمْتَهُمْ، واتَّ

، ولاَ تَتَ لَبَدُوا فَ  ، ولاَ تَسْبقُِوهُمْ فَتَضِلُّوا رُوا عَنْهُمْأَ الْبُدُوا، وإنِْ نهَضَُوا فَانهْضَُوا خَّ

، لَقَدْ رَ  دٍ (أَ �تُْ أَ فَتَهْلكُِوا حَداً يُشْبهُِهُمْ مِنْكُمْ، لَقَدْأَ رَى أَ )، فَماَ صْحَابَ محَُمَّ

.)١(كَانُوا يُصْبحُِونَ شُعْثاً غُبرْاً..)

النقطة الثالثة:

) من الضلالة تساوق اصطفاءهم في الدينإنّ عصمة أهل البيت (

ونيلهم التسديد الخاص من االله سبحانه كما هو شأن المصطفين.

ولنذكر لبيان ذلك مقدمة: وهي أنّ الاصطفاء الإ�ي يعني تفضيل االله

ن يصطفيه على سائر الناس بهدايته سبحانه إياه وتسديده له ورعايتهسبحانه م

في أموره، حتى يسلم عن الخطأ والخطيئة.

وهذا الاصطفاء قد يكون في مستوى النبوة، وقد يكون من دونها نظير

وَإذِْ قَالتَِ المَْلاَئكَِةُ يَاعمران، إذ جاء عنها قوله تعالى: ﴿ تاصطفاء مريم بن

رَكِ وَاصْطفََاكِ عَلىَ نسَِاءِ الْعَالمَينَِ مَرْيَمُ إِ  .)٢(﴾نَّ اللَّـهَ اصْطفََاكِ وَطَهَّ

.١٤٣ـ١٤٢) نهج البلاغة:١(

.٤٢سورة آل عمران: آية  ٢) (



  
٢٤٧ 

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

  ومن صفات المصطفين ا�أمورين بهداية الناس:

إيتاؤهم علم الكتاب المنزل، فإن كان المصطفى هو صاحب الكتاب  أوّلاً:

سماً ) في الإسلام فهو، وإن كان ممن يليه فإنه يؤتى علم الكتاب قكالنبي (

بالتعلم، وقسماً متمماً له بالإلهام والتسديد، ولذلك لا يصح للناس أن يكونوا 

  في موضع التعليم لهم بحالٍ.

ء التي تؤدي إلى الزيغ في خياراتهم  وثانياً: سلامتهم عن الشبهات والأهوا

واتجاهاتهم في الحياة، فهم يكونون على بصيرة من أمرهم، مصونين من الزلة 

بخضوعهم الله تعالى وعبادته  لاك تأميناً إ�ياً لهم عن الخطأ والزلفيه، لأنّ هن

وسؤالهم إياه واستمدادهم منه، فهو يوجههم في مظان الزيغ والزلل كما قال 

يطَْانُ أَ رْسَلْناَ مِنْ قَبلْكَِ مِنْ رَسُولٍ وَلاَ نَبيٍِّ إلاَِّ إذَِا تمَنََّى أَ وَمَا سبحانه: ﴿ ْ�قَى الشَّ

ُ فيِ أُمْنيَِّ  يطَْانُ ثُمَّ يحُْكِمُ ا�َّ ُ مَا يُلْقِي الشَّ ُ عَليِمٌ حَكِيمٌ آتهِِ فَيَنسَْخُ ا�َّ  )١(﴾يَاتهِِ وَا�َّ

ى بُرْهَانَ رَبِّهِ كَذَلكَِ أَ نْ رَ أَ وَلَقَدْ همََّتْ بهِِ وَهَمَّ بهِاَ لَوْلاَ وقال تعالى عن يوسف: ﴿

وءَ وَالْفَحْشَاءَ  فَ عَنهُْ السُّ   .)٢(﴾إنَِّهُ مِنْ عِبَادنَِا المْخُْلصَِينَ  لنِصرَِْ

ولذلك لا يصحّ للناس أن يخطئوهم في شيء من اتجاهاتهم واختياراتهم في 

الأمور الاجتماعية والسياسية والقضائية، فإنهم إذا استقروا على شيء ولم ينبّهوا 

                                                                                       

  .٥٢سورة الحج: آية  )١(

  .٢٤) سورة يوسف: آية ٢(



         
٢٤٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

مصيبونعلى خلافه من قبل االله سبحانه بإلهام أو بسبب خارجي فهم 

لا محالة. ومسددون

) بحسب القرآن الكريم، فهو معلم الناسوهذه المنزلة تثبت للنبي (

دينهم ومحدد الاتجاه الصائب لهم في دنياهم، فلا يصح للناس أن يخالفوه في

شيء مما ذكره من أمور الدين في نفسه، أو الوظائف العملية كالحرب والسلم

وغير ذلك.

لهدى في خطبة الغدير هو اصطفاءوفي ضوء ذلك يُعرف أنّ مفاد فقرة ا

)، وذلك لدلالة الحديث على أنهم ملازمون للهدىأهل البيت (

ن الخطأ والخطيئة، وهذه صفة إذا تمّ تأمينها لأحدٍ في الدين فإنهاعومصونون 

علامة الاصطفاء.

بيان ذلك: أنّ وجوب طاعة شخص يكون على وجهين:

ب بمعنى أ�هّ يكون ضرباًأن يكون على سبيل التأصيل فحس الأوّل:

للقاعدة.

وفي هذا الوجه يكون وجوب طاعة الشخص في الدين محدوداً بما لم يحرز

خطؤه، وهذا كما هو الحال في قول من تجب طاعته من جهة خبرته فحسب

كالطبيب والفقيه، وكذلك من تجب طاعته لأ�ه مخوّل بموقعٍ ما كالقائد

كان فيفيما  أن يطيع الخبيرَ والمسؤول إلا العسكري، فهنا يقال يجب على المرء

معصية وضلالة.



 
٢٤٩

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

أن يكون على سبيل التشخيص، بمعنى أ�ه تجب طاعته لأ�ه لا يأمر الثاني:

إلا بالهدى ولا يتطرّق إليه الخطأ والخطيئة، وحينئذٍ فلا حاجة في تحديد طاعته

أو عن إثم، لأ�ه ه إلى ضلالةٍ سواء كانت الضلالة عن خطأفي الدين بأن لا يوجِّ 

لا يفعل ذلك بطبيعة الحال، فهو ملازم للهدى.

ولا ينافي ذلك طبعاً أن يحتاج إلى التوجيه والتسديد الإ�ي العام أو

والمشورة مع بعض الناس في شيء، التحريعلى بعضهم  يجبولا أن الخاص، 

بأسبابلأنّ االله سبحانه قد يضمن الهدى للمرء من عباده المصطفين إذا تمسّك 

العلم المعتادة والمناسبة للموضوع، كما هو الحال في رصده للعدو واطلاعه على

أحوال الناس ونحو ذلك مما لا محيص له من الاطلاع عليه بأسبابه الاعتيادية،

كان مسدداً. عليه لى شيء واستقرإ رأ�ه ولكن إذا انتهى

خالفته على)، فإنه لم يكن هناك مجال لموهذا هو الحال في النبي (

أساس الاجتهاد.

وهذا الوجه يختص في الدين بالمصطفين فيه، بمعنى أ�ه لا يحكم على

شخص في الدين بالسداد الدائم والأمن من الخطأ والخطيئة إلا إذا كان من

المصطفين بحسب الدين.

نعم، يذكر في نصوص الدين أنّ العالم المتقي ينظر بنور االله سبحانه ولا

الأمر في شيء، ولكن هذا توصيف عام، وقد يبلغ بعض الناس فيمايشتبه عليه 

بينه وبين االله سبحانه هذه الدرجة بنفسه، أو يظن الناس في حقه أ�ه بلغها،



         
٢٥٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ولكن لا يكون هناك شهادة في ضمن الدين في حق شخص بأ�ه ملازم للهدى

االله ومصون عن الخطأ والخطيئة إلا وتكون هذه الشهادة دليلاً على اصطفاء

سبحانه إياه في الدين.

وإذا عرفت ذلك تجد أنّ خطبة الغدير تضمّنت الأمر بالتمسك بأهل البيت

):على الوجه الثاني؛ لثلاثة وجوه (

ا ضمنت ملازمتهم للهدى وصيانتهم عن الضلالة صريحاً.نهّ إ .١

نهّا قرنتهم بالقرآن الكريم، بل أ�اطت تحقق التمسك بالقرآن وبلوغإ .٢

، وهذا معنى عظيم جداً، وهو يدل على اصطفائهم،هدى به بالتمسك بهم معاله

فإنّ قرن الشخص بالمصطفين من عباد االله وذكره معهم وفي عدادهم دليل على

، فما بالك بقرنه بالرسالة الإ�ية نفسها التي بعث بها المصطفون منئهاصطفا

التالية. الرسل والأ�بياء، وسيأتي مزيد توضيح لذلك في النقطة

) ونهت عن تعليمهم لأنهّم أعلمنهّا أمرت الأمّة بالتعلم منهم (إ .٣

من الأمّة.

إذاً اتضح وضوحاً لا لبس فيه أنّ هذه الخطبة تدل في فقرة الثقلين منها على

) في الدين.اصطفاء أهل البيت (



 
٢٥١

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

بعة: النقطة الرا

) بالقرآن الكريم ـــ وهو معنى كبير وعظيم جداً ـــأهل البيت ( إنّ قرن

) للغاية؛ وذلك لوجهين:ينبئ عن مكانة عظيمة لأهل البيت (

بأنّ القرآن الكريم هو الرسالة الإ�ية ،أصل هذا القرن الوجه الأوّل:

مبعينها التي لا يأ�يها الباطل من بين يديها ولا من خلفها، وهي أسّ الإسلا

ورسالة االله تعالى في هذا الدين إلى الخلق المشتمل على تعاليم الدين وبه كان

) رسولاً إلى الأمة، وهو النور المبين، والذكر الحكيم، والآياتالرسول (

ت الأوصاف التي جاءت عنه في القرآن نفسه، فقرن أهل البينات، إلى عشرا

ـــ يُنبئالبيت ( ـــ وهو بهذه المنزلة ـ عن مكانة عظيمة، ويدل على أنهّم ) به 

صفوة االله من هذا الخلق والمصطفون من هذه الأمة، والمسددون من عند االله

) فيتعالى في العمل وفق منهاج القرآن الكريم كما عمل به الرسول (

حياته، ولذا كان مسارهم هو مسار الهدى الذي يقي المسلم من الشبهات

والضلالات.

وصف القرآن الكريم بالثقل الأكبر وأهل بيته بالثقل) قد وإذا كان (

ـــ فإنّ أصل هذا القرن يبقى مُنبّهاً على ـــ كما في بعض أ�فاظ الحديث  الأصغر 

).لأهل البيت ( جداً  المكانة الخطيرة

)وقد جاء تأكيد هذا القرن بالتعبير عن القرآن الكريم وأهل البيت (



         
٢٥٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

)الفصيحة والبليغة التي عرف ( )( بالثقلين، وهو من جملة تعابيره

.)١(بها، كما أوضحنا ذلك من قبل

ً باقياً بته محفوظاً في الحديث ورمزا وقد بقي هذا التعبير لخصوصيته وغرا

) في لغة المسلمين والأدب الإسلامي.لأهل البيت (

) أ�اط الاهتداء بالكتاب والتوقي به عن الضلالةأ�هّ ( الوجه الثاني:

ك معه بالعترة، ومعنى ذلك أنّ المسلم لن يتوقى من الضلالة بالقرآنبالتمس

وحده، بل لا بدّ من التمسك معه بالعترة، وهذا أمر عظيم، فإنّ الكتاب

)موصوف في القرآن الكريم بأ�ه هدى ونور وبصائر، فاشتمل كلامه (

فلا) منوط بالتمسك بالعترة، على أنّ حصول الاهتداء بالكتاب من بعده (

يجدي التمسك بالكتاب وحده للوقاية عن الضلالة والهلاك ونيل الهدى

والصلاح، أو قل لا يحصل التمسك به من دون العترة، وليس الوجه في ذلك

ترجمان علم الكتاب ودليل اتجاهه في حوادث الحياة وما مإلا أنّ العترة ه

) في حياتهيعرض فيها من الشبهات والفتن والأهواء، كما كان الرسول (

كذلك.

النقطة الخامسة:

.٢٣) لاحظ الإيضاح الثالث، العنصر ١(



  
٢٥٣ 

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

إنّ خطبة الغدير اشتملت على مؤكّدات بالغة وأكيدة للغاية على التمسك 

)، كما يتضح ذلك من خلال الإيضاح العام ) من بعده (بأهل البيت (

  نقاط السابقة.المتقدّم لمدلول الحديث، وما تقدم في ال

  ومن جملة تلك الأدوات والأساليب المؤكدة في هذه الخطبة:

قرن العترة بالقرآن الكريم مع موقعه العظيم في الدين، وذلك أنّ  .١

التمسّك بالقرآن لم يذكر في الخطبة لذاته، فإنّ الخطبة كما يرشد سياقها معقودة 

خلاف الإمام عليّ ) في الأمّة كهداة واستلبيان استخلاف أهل البيت (

).كمولى للأمة (  

وينبّه على ذلك سياق الخطبة فإنّه يرشد إلى أنهّا مسوقة لذلك، وساعد على 

ذلك وضوح مبدأ وجوب التمسّك بالقرآن للأمن من الضلالة، فلم يكن مثله 

غرضاً لعقد الاجتماع بنحو مفاجئ في الطريق، وعليه فلم يكن ذكر القرآن 

 لبيان أنّ التمسك بالقرآن وحده لن يغني في ضمان الهدى وضمّه إلى العترة إلاّ 

والأمن من الضلالة في الدين، بل الضامن لذلك التمسك بالقرآن وبالعترة 

  معاً.

) أكّد تأكيداً بالغاً على عدم افتراق الكتاب والعترة أ�داً حتى نّه (إ. ٢

د أسند ذلك إلى يوم القيامة وورود الأمّة عليه الحوض ليسقيهم من معينه، وق

االله تعالى كي لا يتوهم متوهم أنّ ذلك انحياز منه لعترته فقال: (وإن اللطيف 

  الخبير نبّأني أنهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض، وسأ�ت ذلك لهما ربي).



         
٢٥٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) يتمسّك بموقفه هذاوقوله: (وسأ�ت ذلك لهما ربي) تأكيد على أ�ه (

) بتاتاً، ولن يشفعض عن أهل بيته (حتى يوم القيامة، فلا يقبل الإعرا 

).لأحد في هذا الشأن أ�داً؛ لأ�هّ هو الذي سأل ذلك ربّه من قبل (

) فصّل أ�حاء الانفصال عن العترة والذي يقع في مقابلنّه (إ. ٣

اثنان: االتمسك بهم، وذلك اهتماماً منه بالموضوع، وهم

) فية أهل البيت (التقدم عليهم، ومعنى ذلك أن تسبق الأمّ  الأوّل:

اتخاذ موقف أو اتجاه في شيء من الأحوال، بل لا بدَّ أن يكونوا تابعين لأهل

) في الأمور كلها، وفي حادثة السقيفة مثال واضح من التقدم علىالبيت (

) في القرار.أهل البيت (

) حيث قالوالتقدم تعبير قرآني في أدب التعامل مع االله تعالى ونبيه (

مُوا بينََْ يَدَيِ اللَّـهِ وَرَسُولهِِ وَاتَّقُوا اللَّـهَ إنَِّ اللَّـهَأَ يَا : ﴿تعالى اَ الَّذِينَ آمَنوُا لاَ تُقَدِّ يهُّ

.)١(﴾سَمِيعٌ عَليِمٌ 

التقصير عنهم، ومعناه أن يتركوا الأخذ بقول العترة فيما علموه. الثاني:

ك بهما، دون طاعتهما أو) عبرّ في شأن الكتاب والعترة بالتمس( نّهإ. ٤

ولائهما، والتمسك هو أخذ الشيء بقوة فهو أقوى تعبير لغوي عن التعلّق بشيء

ما، ويدل على الحذر الأكيد من الإفلات منه، ومثله الاعتصام بهما في لفظ آخر

.١سورة الحجرات: آية  )١(



 
٢٥٥

  بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^) دلالة الأمر

للحديث.

) والقرآن الكريم بالأمانة التي) شبّه أهل البيت (( نّهإ. ٥

) عنها يوم القيامة، إذالأمّة والتي سوف يسأل (يودعها عند وفاته لدى 

يجب حفظ الأمانة وردّها إلى صاحبها، حيث قال: (فانظروا كيف تخلفوني في

الثقلين)، وحفظ الأمانة في الكتاب والعترة إنما يكون بالتمسك بهما، وإلا كان

ذلك تضييعاً لهما.

للتعبير عن فهذه بعض الأساليب المؤكدة التي استُعملت في الخطبة

خطورة هذا الأمر والضرورة القصوى فيه وارتهان أمر دين المسلمين ودنياهم

بذلك.

النقطة السادسة:

) فيا النبي (إنّ خطبة الغدير تدلّ على أنّ وقوع الفتن التي أخبر به

ـــ كانت ــ وقد وقعت فعلاً ـ ء الأمّة من بعده ـ عدم التمسك بأهل بيته. جرّا

تر عن النبي ( ) إخباره عن مخافته على أمته الفتنبيان ذلك: أ�هّ قد توا

التي تقع بينهم، وأخبر عن أنّ أصحابه سوف يرتدّون القهقرى إلا مثل همل

ــــ الروايات الواردة تالنعم، بل تضمن ـــ فضلاً عن خوفه عليهم من الفتن  عنه ـ



         
٢٥٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

التنبُّؤ بوقوعها، كما أ�هّ أخبر عن فتن بخصوصها بوجوه مختلفة، أغلبها يتعلّق

عمار تقتله الفئة(ويح ) المشهور: ) مثل قوله (بما وقع في زمن الإمام (

له، وقو)٢() لنسائه: (أ�تّكنّ تنبحها كلاب الحوأب)، وقوله ()١()الباغية

)ـــ وك ـــ) إشارة إلى ذي الثدية  ) فيان من الخوارج على الإمام (ــ

.)٣(: إنّه يمرق من الدين كما يمرق السهم من الرميّةـــ النهروان

والفتنة تتقوّم بعنصرين:

سبَب، وهو ضلالة بعض الناس عن الحق، وقبولهم بالباطل. أحدهما:

الاختلاف في الرأي وتمسّك كلمُسبَّب، وهو هلاك الناس في أ�ر  والآخر:

�ه. فريق برأ

وخطبة الغدير في فقرة حديث الثقلين ذكرت كلا� من الضلالة والهلاك،

) على الأمّة والهلاكفهي تدل على أنّ الضلالة التي كان يخافها النبي (

)، لأنّ الأمّة لوعن عدم التمسك بأهل بيته ( نأانشيالذي كان يخشاه 

) لم تقع في الضلالة والهلاك.ت (تمسّكت بأهل البي

) فيوهذا المعنى يرشد إلى تحليل أساس الفتن التي حدثت بعد النبي (

).المجتمع الإسلامي لعدم التمسّك بأهل البيت (

.٣/٢٢، ٢/٢٠٦، مسند أحمد ٣/١٨٦، ٣/٢٠٧، ١/١١٥صحيح البخاري: ) ١(

.٣/١٢٠، والمستدرك على الصحيحين: ٦/٥٢لاحظ مثلاً: مسند أحمد: ) ٢(

.١/٨٨مسند أحمد: ، ٤/١٧٩) لاحظ مثلاً: صحيح البخاري: ٣(



 
٢٥٧

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

وقد ابتدأت هذه الفتن بشكلٍ واضحٍ من أواخر زمان عثمان عندما ثار

المناصب وتقريبهمقومه (بني أمية) بالأموال و إيثاره بسبب عليه الناس

نه ومستشاريه حتى وإن كانوا فسّاقاً ومطرودين من قبل ليكونوا خاصته وأعوا

إلى مقتله.ذلك كله )، فأدّى النبي (

) وقُتلِثمّ تلت ذلك الفتن الثلاث التي وقعت في عهد الإمام عليّ (

فيها الآلاف من المسلمين، ثم سائر الفتن المتعاقبة بعد ذلك التي استمرت

بشكل دائم تقريباً في زمان بني أمية ثمّ في زمان بني العباس وما بعده كما جاء في

التاريخ.

) هذا هو عدم التمسك بأهلفالمنشأ لهذه الفتن وفق حديث النبي (

) بعد وفاته) من بعده، فلو أنّ الأمّة تمسكت بأهل البيت (البيت (

)( لة، وعليه فحيث إنهالضمنت الهدى ووقيت الفتنة وسلمت من الضلا

) بعد النبيوقعت في الفتنة دلّ ذلك على أنهّا لم تتمسك بأهل البيت (

).(

وهذا التحليل هو صادق ومشهود بالفعل بأدنى نظر في التاريخ، فلو أنّ

) الذي يتفق( اً ) لبايعت الإمام عليّ الأمّة تمسكت بأهل البيت (

بهذا الأمر وبخطأ ما وقع في السقيفة، ولم الجميع على أ�هّ صرّح بأ�هّ كان أولى

)يبايع أ�ا بكر لعدة أشهر، ثم بايع خوفاً على الإسلام، ولو بايعوا الإمام (

) في أ�امه، فلمالرسول ( وفعلهأ�ام خلافته  فعللعدل بين الناس كما 



         
٢٥٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ينتفض الناس ضد الاستئثار بالأموال والمناصب كما وقع في آخر زمان عثمان،

ليه وبين الثائرين عليه، ولم يكن حينئذٍولا ق تل الخليفة حتى تقع الفتنة بين موا

محل لفتنة طلحة والزبير وعائشة الذين رفعوا راية مظلومية الخليفة المقتول،

ـــ رافعاً شعار المطالبة ـــ الذي ولاّه وأطلق يده عمر ثمّ عثمان ـ ولا فتنة معاوية ـ

 يكن يوليّ معاوية بتاتاً، ولم تقع فتنة الخوارج) لمبقتلة عثمان، لأنّ الإمام (

في أ�ر ما نشؤوا عليه من الجهل مع العبادة في زمان الخلفاء، فكفّروا الإمام

) فقته ـــ بإكراههم إياهـــ ) من جهة موا على التحكيم في حرب صفين، ولا ـ

ده) شهيداً بسيف الخوارج، ولا تولى الأمر معاوية مِن بعسقط الإمام (

) ويشرّع سبّه على المنابر، ثم يستخلف يزيدحتى يقتل شيعة الإمام (

) مبايعته بحالٍ فأدّى إلىالمستهتر بفسقه، والذي لم يستسغ الإمام الحسين (

) في فاجعة أ�يمة مهولة، فهذه أصول الفتن التي وقعت فيشهادته (

ثارها.المجتمع الإسلامي، وقد ولّدت الفتن التي بعدها بطبيعة آ

) بعد وفاته،وكل ذلك لم يكن يقع لو تمسّك الناس بأهل بيت النبي (

ـــ( اً بأن استدعى الأ�صارُ في اجتماعهم في السقيفة الإمامَ عليّ  )، وسأ�وه

ـــ عن الرأي والموقف بعد هذه الحادثة الأليمة وغياب النبي ( ) عنمثلاً 

)،م من غير إطلاع الإمام (الأمة، بدلاً من أن يسعوا لعقد الأمر لأحده

ولو أخبر المهاجرون الثلاثة (أ�و بكر وعمر وأ�و عبيدة) الذين علموا باجتماع

) بالأمر، وقالوا للأ�صار: إنّنا لن نبتّ في هذا الأمر الذيالسقيفة الإمامَ (



  
٢٥٩ 

  على اصطفائهم (^) دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^)

يؤسس �ا بعده ويكون عرضة لإيجاد الفتنة إلا بالرجوع إلى أهل بيت النبي 

) بقولهم كما أمر به النبي () والأخذ يوم الغدير، ولو فعلوا ذلك (

لسقطت حجة الأ�صار، ولم يستطيعوا أن يبرموا الأمر من دون قوم النبي 

)) وأهل بيته () وعند رجوعهم إلى الإمام ،( فإنّه يرشدهم إلى (

) فيهم بالعدل والتعليم والتزكية أ�هّ الأولى بالأمر فيطيعه الجميع، فيقوم (

) فيهم ما شاء االله، ثم ولي بعده بسيرته المعروفة وخطبه ا�أ�ورة، ولعمّر (

) في الشرف والعلم ذريته الذين هم على مثاله ومثال رسول االله (

  والأخلاق والنبل والزهد والعبادة.

ـــ من حديث الغدير من أنّ الأمّة لو تمسّكت  إذاً ما تضمّنته فقرة الثقلين 

ـــ يطابق المشهود.) وُ بأهل البيت (   قيت من الضلالة والهلاك 

وبذلك تدلّ هذه الخطبة دلالة ذكية على عدم مشروعية ما جرى عليه الأمر 

  ).) من الإعراض عن أهل البيت (بعد النبي (

  النقطة السابعة: 

) وفق ما وجّه إليه النبي ( ) بعدإنّ الأمّة لم تتمسك بأهل البيت (

) في خطبة الغدير التي صدرت منه قبيل وفاته بشهرين وأ�ام، كما بيّنا (

  ذلك بمناسبة النقطة السابقة.



          
٢٦٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  ومزيد توضيح ذلك: أنّ الذي يدلّ على ذلك وجهان:

ــــ ـــ من باب استكشاف المؤثر من أ�ره مثل  الوجه الأول:  دليل غير مباشر ـ

من رؤية الدخان، وذلك أنّ هذا الحديث اشتمل على أنّ الأمّة استكشاف النار 

  ) لن تضلّ أ�داً ولم تتعرض للهلاك.إن تمسّكت بأهل البيت (

وحيث إنّنا لاحظنا أنّ الأمّة تعرضت للضلال والهلاك منذ أواخر زمان 

ـــ بعد عقدين من خطبة الغدير ووفاة النبي ( ـــ دلّ ذلك على أنهّا لمعثمان ـ  ) ـ

  )، وإلاّ وُقيت تلك الفتن.) بعد النبي (تتمسك بأهل البيت (

إنّ وقوع الفتنة أواخر زمان عثمان يدل على أنهّا لم تتمسك  وقد يقول قائل:

) فوقعت في الفتنة، ولا يدلّ على عدم وقوع التمسك آنذاك بأهل البيت (

  ).) منذ وفاة النبي (بأهل البيت (

أواخر زمان عثمان كانت نتيجة للأمور من قبل، ولم أنّ الفتنة في  والجواب:

) حين ذاك بعد أن لم يكونوا أصحاب يكن معنى للتمسك بأهل البيت (

ــــ ) إلى تولي عثمان قرار في المشهد، فقد انتهى ترتيب الأمور بعد النبي (

، ـــ الذي كان من بني أمية وهم أهل دهاء ومكر وسياسة وطموح بالغ للجاه

ثاره عشيرته بالأموال والمناصب إين عثمان عند اعتراض الناس عليه بوقد كا

غون رسائلهم إليه من خلال الإمام هو صاحب القرار في الأمة، وكان الثوار يبلّ 

)) فيبلغها الإمام ،( لعثمان فلا يستجيب عثمان لمطالب الثوار، فلو (

) لكان بيت (كان هناك التزام من الأمّة بوظيفتها من التمسّك بأهل ال



  
٢٦١ 

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

ــــ ة مّ ي الأـــ أولا معنى لتوصيتها  ،)ذلك منذ بداية الأمر عند وفاة النبي (

صبحت القيادة أالأمور على اتجاه مختلف و تبالتمسك بهم بعد أن تأسس

خرى، فلا معنى أخر وفئة آبيد شخص  ـــوفق موازين الاتجاه السائد ـــ الشرعية 

  .)(هل البيت أذ ذاك بالتمسك بإلتوصية الأمة 

) بأهل أنّ من الظاهر أ�هّ لم يكن هناك تمسّك بعد النبي ( الوجه الثاني:

ـــ والذي كان )، إذ كانت أهم قضية وقعت بعد النبي (البيت (  (

ـــ هو مسأ�ة تعيين الخليفة  تأسيساً لمنهج الحكم في المجتمع الإسلامي إلى الأ�د 

جميع المؤرخين والمحدّثين أنّ الإمام )، ومن الواضح باتفاق بعد النبي (

) لم يكن مطّلعاً على مجريات تعيين الخليفة في سقيفة الأ�صار، بل كان (

الأ�صار قد اجتمعوا اجتماعاً داخلياً سرياً لتعيين الخليفة منهم، فاطّلع 

المهاجرون الثلاثة (أ�و بكر وعمر وأ�و عبيدة)، فسارعوا إلى الاجتماع من غير 

) وبني هاشم بتاتاً، وانتزعوا الخلافة على أساس أولوية مام عليّ (إخبار الإ

الخليفة إلى  على أ�هّيد أبي بكر  الصفق على)، حيث بادر عمر إلى قوم النبي (

  آخر ما وقع فيها.

) امتنع من مبايعة ( اً كما أنّ من الواضح بالاتفاق أ�ضاً أنّ الإمام عليّ 

، رغم الضغوط عليه، وقال إنّه أولى بالأمر، كما اً أبي بكر لمدّة ربما بلغت أشهر



         
٢٦٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

، وهو دليل في العرف)١(روى ذلك البخاري ومسلم وغيرهما من المحدثين

العربي والعام على أ�هّ لم يكن يقرّ بخلافة أبي بكر، ثم بايع لاحقاً بعد وفاة

خوفاً على الإسلام. )(زوجته فاطمة 

)؟!فأيّ تمسّك في ذلك بأهل البيت (

)وصى أ�و بكر إلى عمر مستبدّاً في ذلك من غير استشارة للإمام (أثم 

) لهذا التعيين أ�ضاً من موقفه منولا غيره، ويتضح عدم قبول الإمام (

بيعة أبي بكر، وهكذا عينّ عمر ستّة الشورى للأمر من بعده دون مشورة للإمام

)البيت ) وخطط فيها لرجحان كفّة عثمان، فأيّ تمسك وقع بأهل

)!؟(

) كان معترضاً على سنن الخلفاء في العطاء والخمسعلى أنّ الإمام (

قفه وما أُ�ر عنه في التاريخ. وأمور أخرى كثيرة كما يتضح بملاحظة سيرته وموا

) بالاتفاقوهي من أهل البيت ( ـــ )(كما أنّ الخليفتين منعا فاطمة 

، كما)٢() نحلها فدكاً بأنّ النبي ()، وردّا قولها ميراثها من الرسول (ـــ

) في ذلك حتى ماتت وهي غاضبة عليهما، وأمرت أنردّا شهادة الإمام (

ــ  ٥/٨٢) لاحظ: صحيح البخاري: ١( ، ومسند أحمد: ١٥٤ـــ  ٥/١٥٣، وصحيح مسلم: ٨٣ـ

١/٥٥.

، الدر٨/٣٥٦الجرجاني):  ، شرح المواقف (القاضي٣/٦٠٩) لاحظ: المواقف (الإيجي): ٢(

.١٥/٦٢، تفسير الآلوسي: ٤/١٧٧المنثور (السيوطي): 



  
٢٦٣ 

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

نا من الصلاة على جنازتها وأن يخُفى قبرها، ولم يزل مجهولاً شاهداً على  لا يُمكَّ

  مباغضتها.

) في بعض الأمور العسكرية أو نعم، ربما استشار الخلفاء الإمام (

من جهة ما علموه من خبرته وليس على أساس اعتقادي في شأن أهل غيرها 

) عليهم في ذلك ناصحاً الله سبحانه، )، فأشار الإمام (البيت (

ووقاهم بذلك من الضلال فيما استشير فيه خاصةً، وليس في ذلك ما يصدق 

) بعد مخالفته في القضية الأمّ التي هي نظام عليه التمسك بأهل البيت (

وفي قضايا كبرى قد سُنّ فيها ما يخالف العدل  ،)فة بعد الرسول (الخلا

  فيها نصوص القرآن الكريم والسنة النبوية. توالدين، وأُ�غي

) بعد النبي إذاً من الواضح جداً عدم وقوع التمسك بأهل البيت (

).ًبتاتا (  

أهل �ا رواه  معارضةإنّ هذا المعنى لهذه الخطبة يجعلها  وقد يقول قائل:

السنة من أحاديث كثيرة في فضل أهل الحل والعقد من الصحابة من الخلفاء 

  وغيرهم، فكيف تحصل الثقة بها؟

والجواب: أنّ مستوى ثبوت هذه الخطبة التي اشتملت على حديث الثقلين 

ت بل مئات الأحاديث التي  وحديث الولاء لهو فوق مستوى ثبوت عشرا

، وذلك لأنّ واقعة الغدير هي همضحكيت عن آحاد الصحابة في تزكية بع

تحدث اجتماعي تاريخي كبير حضره عشر ، ونقلها العديد سلاف من الناالآ ا



          
٢٦٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) بالرحبة وفيما بعد ذلك، فهي من جملة من الصحابة في محضر الإمام عليّ (

الأحداث الكبار في السيرة النبوية على حد الغزوات المهمة مثل غزوة بدر 

فهي بطبيعتها عصية على التزوير في أصلها وما أ�قي  ا، ومن ثمّ وأحد وغيرهم

)، وهذا ظاهر ) والولاء للإمام (فيها بشأن مكانة أهل البيت (

بالتأمّل في مجموع نصوصها مهما تحذّر بعضهم من ذكرها أو سعى إلى تحجيمها، 

فلا يقاس مستوى ثبوت هذه الخطبة بأحاديث وردت عن آحاد من الصحابة 

) في شأن بعض و من بعدهم رويت فيها أقوال عن النبي (أو التابعين أ

) قد خاطب بها هذا الصحابي أو ذاك، أو تفرد الراوي الصحابة ادعي أ�هّ (

بزعم أ�هّ قاله بين جماعة من أصحابه، فإنّ كل هذه الأحاديث يمكن أن تكون 

ن من قبل الصحابة أو التابعين، لأنّ المجتمع أصبح منذ زمان عثما موضوعة

مفتوناً استحلّ فيه الصحابة ومن تبعهم حرمات بعضهم بعضاً من دماء 

وأموال فما بالك بوضع الحديث، فلا يُؤمن على هذه الأحاديث بتاتاً أن تكون 

ت والمئات منها  وليدة الفتن واتجاهات أهلها، فلا يقاس وزنها، بل وزن العشرا

  بمثل حادثة الغدير عند التأمّل.

ه لهذه الحادثة نظر إلى آفاق المستقبل والتزوير المتوقع ) بتدبيرفالنبي (

) في ) والولاء للإمام (للتاريخ من بعده فأ�قى مكانة أهل البيت (

  ن تزويره أو تزوير ما يعارضه.ع اً مجتمع يُعَدّ حضوره بالآلاف استيثاقاً له ومنع

قفه  )(ولقد لاحظت بسبر السيرة النبوية وسيرة أهل البيت  في موا



  
٢٦٥ 

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

)( ) وكلماته وكذلك مواقف أهل البيت دائماً النظر إلى صياغة (

الأحداث والأقوال على وجه يكون عصياً على الإنكار والمعارضة، كما في 

من الشيخين، والذي يسعى بعض المسلمين من مدرسة  )(موقف فاطمة 

ين أهل الخلافة إلى إنكار ثباتها عليه، وإثبات رضاها عن الشيخين نفياً للصدام ب

) �ا ثَبُتَ مِن أنهّا سيدة نساء الحل والعقد من الصحابة وبين أهل البيت (

خلّدت موقفها بالوصية  )(العالمين، لكن لم يكن لهذا الإنكار قيمة؛ لأنهّا 

ً وإخفاء قبرها وعدم صلاتهما عليها، فكان ذلك معلماً تاريخياً لا  بدفنها سرا

) في اجتماع أهل ك استشهاد الإمام (يقبل الترقيع والتزوير، ونظير ذل

الكوفة بالرحبة وفيهم وجوه من الأ�صار ورجال من المهاجرين وقد حضره 

المئات أو الآلاف حيث استشهد بحديث الغدير، فكان ذلك كقنبلة تنفجر في 

قعة في عصر الخلفاء، فكان من المتعذّر محو هذا  الكوفة بعد طول كتمان لهذه الوا

  ره في المجتمع الكوفي، ولا يسع هذا المقام توضيح لذلك.الحدث ومسح آثا

  النقطة الثامنة:

إنّ لحن الخطبة يدلّ على وجود أجواء غير مستجيبة للخطاب بين الحضور 

  ).للتمسك بأهل البيت (



          
٢٦٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

قيت الخطبة وحوادث سابقة عليها أو وهو موضوع تؤيده شواهد تو

  لاحقة لها، كما أشرنا إلى ذلك من قبل.

أمّا عن دلالة لحن الخطبة فبيانه يقتضي لفت النظر إلى نكتة بلاغية ظاهرة 

ـــ لا سيما فيما كان المتكلم بليغاً وحكيماً  ومعروفة، وهو أنّ صياغة الكلام تختلف 

لمخاطب مسترسلاً يتقبل الخطاب ـــ وفق اختلاف المخاطبين، فإذا كان ا

ويستجيب له، كانت صياغة الكلام اعتيادية من دون استخدام أدوات التأكيد، 

وأمّا إذا كان المخاطب لا يستجيب للخطاب ولا يذعن به أو يصعب عليه 

تقبله واستساغته أو يغيظه ويغضبه ويثير مخاوفه أو يصطنع الشبهة في شأ�ه 

ة فإنّ المتكلم حينئذٍ يعمد إلى استخدام أدوات وينظر إلى الكلام بشك وريب

التأكيد مثل القسم وحروف التأكيد مثل (إنّ) ولام الابتداء والتكرار اللفظي 

أو المعنوي (مثل ذكر اللوازم ونفي الأضداد) والتأكيد النحوي (بالنفس 

، وأخذ الإقرار على المخاطبوأخواتها)، وتزكية المتكلم لنفسه، وإبراز نعمه 

المخاطب مسبقاً على ما يوجب تصديقه إياه، وتعليل ما يذكره على وجه  من

وربط الفكرة بأمور مطلوبة للمخاطب أو معلومة ومعترف بها لديه،  ،ملائم

واستخدام المفردات المؤثرة بدلالاتها ووقعها الصوتي، واستعمال المعاني 

لتمني وا ،الإنسانية مثل الاستفهام بوجوهه من الإقراري والإنكاري

ع المجاز والاستعارة والتشبيه  والترجي، والدعاء والنداء والتعجب، وأ�وا

والتنزيل، مضافاً إلى كيفية الحركات والسكنات وملامح الوجه والنبرات 



 
٢٦٧

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

وإبداء المتكلم طوراً الرفق واللين ،الصوتية التي تعبرّ عن الحماس والاندفاع

ر، وسوق المخاطب إلىوالتواضع، وطوراً آخر الحزم والثبات والإصرا 

التفاعل بالسؤال، أو ربط الفكرة أو تصديقها بشخصيته ليكون الشك فيها

مساساً به والانطلاق من موقع حقه ومعروفه، وذكر وجوه من التحذير

والترغيب والتنبؤ بالعواقب والآثار، وحسن البداية والختام.

فإذا أراد ،المثال وهذا أمر يجده كل واحد منا في مشهد الاعتذار على سبيل

ـــ كما لو نسي موعداً فغاب عنه فأراد أن الإنسان الاعتذار عن تصرف وقع منه 

ـــ فإنّك تجد أ�هّ إذا كان الآخر يعتذر لصاحب الموعد بأ�هّ قد غلبه النوم 

مسترسلاً يتقبل منه هذه الدعوى ويتلقاها عذراً مقبولاً فإنّ الإنسان يقتصر

ا إذا كان ذلك مما يغيظ المخاطب (صاحب الموعد)وأمّ ، على أخباره بذلك

نفسه الشك والريبة ويتهمه بالتقصير والإهمال، أو يحتمل في حقه فيويثير 

الكذب والتعمد، فإنّك تجد أ�هّ يطنب في الاعتذار ويستخدم أدوات للتأكيد

فيحلف عليه ويعلل ما ذكره بتوضيح ملابسات ما حدث، ويبدي شكه في

طب إياه فيقول: (إن كنت تصدقني كذا وكذا)، إلى غير ذلك منتصديق المخا

المؤكدات المتقدمة.

وكذلك الحال في مقام نصيحة الغير بما يثقل عليه الاستجابة له، مثل

نصيحة الآباء والأمهات للأطفال والمراهقين والمعلمين للتلاميذ فهو يحاول

تأكيد الفكرة بمختلف الأدوات المؤكدة المتقدمة.



         
٢٦٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

بالالتفات إلى هذه المقدمة يظهر أنّ لحن خطبة الغدير عند استنطاقها يدلو

) في هذه الخطبة كان يجد صعوبة في تقبّل قسم منعلى أنّ النبي (

المخاطبين للفكرة وثقلها عليهم، أو يشعر بهواجس الاتهام له والريبة في قوله،

يب.فيسعى إلى التأكيد على الفكرة بمختلف الأدوات والأسال

قعة وفهم معاريض القول هذا، وقد لاحظنا في إيضاح سابق حول هذه الوا

) لمعظم الأساليب والأدوات المتقدمة التي تستخدموملاحنه استخدامه (

في مثل هذه الحالات.

ومع أ�هّ قد لا يكون قد تمّ نقل هذه الخطبة بجميع خصائصها أو حدث

بقى الثقة بأنّ الطابع العام للخطبة إنّمابعض النقصان أو الزيادة فيها، إلا أ�هّ ت

كان في هذا الاتجاه، ولذلك تتفق العديد من الروايات التي تتحد في الراوي

المباشر للخطبة أو تختلف فيه في حكاية جملة من أدوات التأكيد المذكورة أو

بدائلها.

) على سائر هذهفيدلّ ذلك على صعوبة تقبّل فكرة امتياز أهل البيت (

اة لهالأمّة وتزكيتهم على وجه خاص واعتبارهم أعلام هداية في هذه الأمّة وقاد

على أقلّ تقدير. الحاضرينعلى فريق معتدّ به من 

وإن قيل: إنّ هذه المؤكدات لن تعبرّ عن أجواء عدم الاستجابة بين

ـــ أي التمسك بأهل البيتالحاضرين ، إذ يمكن تفسيرها بأهمية الموضوع 

) ـــ ر.)  في الدين، والأمر المهم يعتني المتكلم في بيانه بالتأكيد والإصرا



 
٢٦٩

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

فيجاب: بأنّ هذا القول ليس دقيقاً، فالأمر المهم يستوجب التأكيد قطعاً،

) في الدين،وهذه المؤكدات تعبرّ عن أهمية بالغة للتمسك بأهل البيت (

بة للخطابولكن مع ذلك فإنّه متى كان المخاطبون مسترسلين في الاستجا

المتعلق بالأمر المهم فإنّ المتكلم يقتصر على التعبير عن أهميته، فيقول مثلاً إنّه

من دعائم الدين وأركان الإيمان، ولا يتفنّن في استخدام المؤثرات البلاغية

والأسلوبية بهذا الحجم المتمثل في هذا الخطاب.

أو الحاضرينقل على وقد يُتساءل عن السبب المتوقع لهذا الأمر، فلماذا يث

فريق غير قليل منهم أن يتقبلوا ذلك، وهم يؤمنون باالله ورسوله وقد تحملوا ما

تحملوا من المشاق كالاضطهاد من قبل المشركين والهجرة من الأوطان والجهاد

.بالأ�فس والأموال

والجواب عن هذا التساؤل على الإجمال: أنّ عدم معرفة السبب ابتداء لا

نكار دلالة لحن هذه الخطبة على ثقل مضمونها على قسم منيؤدي إلى إ

حة أو هي يالحاضرين، فإنّ ملاحن الكلام من هذا القبيل له على حدّ الصرا

تبها، وهي حقاً مماّ عبرّ الإمام ( ) عنه في بعض كلامه؛ إذ قال:أعلى مرا

.)١((الْيَوْمَ أُ�طْقُِ لَكُمُ الْعَجْماَءَ ذَاتَ الْبَيَانِ)

 المرء أن يستشف مبررات ما تدلّ عليه ملاحن الأقوال فيما وراءوعلى

.٥١) نهج البلاغة: ١(



          
٢٧٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  والاتجاهات المحتملة والمتوقعة في حقهم. الحاضرينالمشهد بالتأمّل في طبيعة 

أنّ من المتوقع  :وأمّا الجواب المشروح عن التساؤل المذكور فهو باختصار

طوائف من ثلاث  ) في هذه الأمّة كانت تثيرأنّ مسأ�ة امتياز أهل البيت (

  العرب..

ـــ غير بني هاشم ـــ من جهة المنافسة  الطائفة الأولى: سائر فروع قريش 

والحسد بينها وبين بني هاشم وفق العصبيات القبلية، لارتقاء بني هاشم عليها 

لم تكن تحتمل امتياز بني هاشم عليها أ�داً، وقد كانت هذه العصبية فبالنبوة، 

مْ يحَسُْدُونَ أَ ها عن قبول الإسلام، كما قال سبحانه: ﴿من أسباب امتناع معظم

ُ مِنْ فضَْلهِِ فَقَدْ آالنَّاسَ عَلىَ مَا  كْمَةَ وَ آتَينْاَ آتَاهُمُ ا�َّ تَينْاَهُمْ آلَ إبِْرَاهِيمَ الْكِتاَبَ وَالحِْ

، وإنّما قصّ االله تعالى في سورة يوسف قصة يوسف وإخوته )١(﴾مُلْكًا عَظيِماً 

) وهو في مكة يعاني من رجال قبيلته الأم قريش لتسكين النبي (للنبي 

)يأتي اليوم الذي يقول فيه ما يشبه أ�هّ س) وليعلم أنّ بعد الشدة فرجاً، و

حَاديِثِ فَاطرَِ تَيتْنَيِ مِنَ المْلُكِْ وَعَلَّمْتنَيِ مِنْ تَأوِْيلِ الأَْ آرَبِّ قَدْ قول يوسف: ﴿

ماَوَاتِ وَالأَْ  نْياَ وَالآْ أَ  رْضِ السَّ ْ�حِقْنيِ أَ خِرَةِ تَوَفَّنيِ مُسْلماًِ وَ �تَْ وَليِِّي فيِ الدُّ

الحِِينَ    .)٢(﴾باِلصَّ

                                                                                       

  .٥٤) سورة النساء: آية ١(

  .١٠١) سورة يوسف: آية ٢(



  
٢٧١ 

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

ـــ عدا قليل منهم هاجر من مكة وآخر ن بقوا فيها يوقد علم أنّ عامة قريش 

ـــ كانوا على الكفر ومحاربة النبي ل حتى فتح مكة  )(تعذّر الهجرة عليهم 

، ومن كان قد هاجر من قبل أ�ضاً كان متحسساً من امتياز حيث أسلموا كُرهاً 

  .)١() حسب دلالة الشواهد التاريخية كما بيّناه في موضع آخرالإمام عليّ (

فهذه مشاعر فعلية متوقعة في أوساط القبائل في منافساتها ونتائجها كما 

  والشخصيات القبلية. الناسيعلمه أهل الاطلاع على طباع 

الأ�صار، فإنهّم كانوا يعتبرون أ�فسهم أصحاب الحق دون انية: والطائفة الث

) وآووه ولم يكونوا ) حتى بني هاشم، لأنهّم حموا النبي (قبيلة النبي (

أ�داً،  مويكونوا هم تبعاً له سادتهميتقبلون أن يكون هؤلاء الغرباء في المدينة 

قبيلة من جهة البناء فهذه مشاعر متوقعة أ�ضاً في الأوساط العامة فضلاً عن ال

  على استحقاقات النصرة وحب الرئاسة في الوطن.

المنافقون الذين كانوا يكرهون هذا الدين بالرغم من أ�هّ  الطائفة الثالثة:

ً واقعاً، ولكنهم يضمرون عداء خاصاً لقادته، وحيث إنّه لم يمكن  أصبح أمرا

م إلى أهل بيته لا هء) فإنهّم كانوا يوجهون عداتوجيه العداء إلى النبي (

ه فهو ا) منذ البعثة ووزيره وأخ) لكونه عضد النبي (سيما الإمام (

الرجل الثاني بين المسلمين بلا منازع، وقد لوحظ في الحياة الاجتماعية أنّ الناس 

                                                                                       

  ) لاحظ الإيضاح الخامس عشر.١(



         
٢٧٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

إلى يسعونمن بعده، بل  هامتياز أهل بيت نيتقبلو فإنهّم لاما  قائداً إذا أ�غضوا 

سحقهم ما أمكن.

) للأمرطوائف ثلاث كانت تتحسس من تصدي الإمام عليّ (فهذه 

.)(بعد الرسول 

كن لها موقف سلبي خاص تجاهيوأمّا عامة العرب غير هذه الطوائف فلم 

بة الشخص الأمر من بعده هو محل إذعان في إنّ  ) بلالإمام ( تولي قرا

الحياة القبلية على وجه عام.

م تقبل هذه الطوائف الثلاث لامتيازوعليه فلا وحشة من البناء على عد

أهل البيت، وقد كانوا جميعاً موجودين ضمن حضور واقعة الغدير، فقد كان

) في حجة الوداع عامة المهاجرين والأ�صار وكثير منقد رافق النبي (

عامة المسلمين بما فيهم المنافقون من أهل المدينة ومن حولها.

تقبل هذه الطوائف امتياز أهل بيت النبيوأمّا الشواهد الخارجية على عدم 

).فهي متعددة (

) فإنّ الشاهد عليه هو ما عرفأمّا كراهة المنافقين لأهل البيت (

) حتى روي عنهبالسيرة النبوية ونصوصها من كراهة المنافقين لعلي (



 
٢٧٣

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

)ومماّ جاء في السيرة النبوية أنّ النبي)١(): أنّ حب عليّ إيمان وبغضه نفاق ،

) ّ( اً ) ّ�ا خلف الإمام علي ـــ ) في غزوة تبوك في السنة التاسعة للهجرة 

)، وأشاعوا أنّأي قبل سنة من وفاته فقط ـــ طعن المنافقون على الإمام (

ً إلى النبي () رغب عنه فجاء (النبي ( ) فقال له قولته) متأ�را

ة هارون من موسى إلاالمعروفة المتفق عليها: (أما ترضى أن تكون مني بمنزل

أ�هّ لا نبي بعدي).

وأمّا الشواهد التاريخية على طمع سائر فروع قريش والأ�صار بالأمر مماّ

يوجب كراهة تميز أهل البيت، فيكفي أن نذكر هنا موقفهم في السقيفة إذ ترك

) بمجرد وفاته، وأسرعوا إلى عقد الاجتماع لتعيينالفريقان جنازة النبي (

) بالأمرلواحد منهم من غير إخبار أهل بيت النبي ( الأمر برامخليفته وإ

ـــ ولم يكن ومشورتهم فيه، مع أ�هّ لو كانت مشروعية الحكم بعد النبي بالشورى 

ـــ ولا سيما  ـــ فإنّ الأعراف السائدة في المجتمع العام  فيهناك تعيين لأهل بيته 

فيها عدا أساس الانتماءات المجتمع القبلي الذي يعي مثل هذه الاستحقاقات

ـــ أن لا يتم إبرام شيء من دون حضور أهل بيته سيّما وفيهم القبلية أو النصرة 

ه ووزيره وابن عمه وصهره وحامل رايته وناصره المميزوربيبه وعضده وأخ

المعجم الكبير ،١٠٤لاحظ مثلاً: خصائص أمير المؤمنين (عليه السلام) (للنسائي): ) ١(

.٤٢/٢٨٠، تاريخ مدينة دمشق: ٢٣/٣٧٥اني): (الطبر



         
٢٧٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

)، ولا يسع هنا تفصيل الموضوع بأكثر منالإمام عليّ بن أبي طالب (

ذلك.

فقرة الثقلين بمقدماتها ومتمماتها في خطبة الغدير تدلّ على فتبين مماّ تقدّم أنّ 

) فيها، وهذا يفسر كيفية صياغةوجود أجواء غير مستجيبة لخطاب النبي (

هذه الخطبة.

النقطة التاسعة:

) من أهل البيت (إنّ الخطبة تدلّ على وجود إمام هدى حيّ حاضر

دائماً حتى القيامة يكون قرين القرآن.

والوجه في ذلك دلالتها على أمرين:

) للقرآن حتى القيامة.نهّا نصّت على عدم مفارقة أهل البيت (إ .١

) ليس هو التمسك بتراثهمنّ نظرها في التمسك بأهل البيت (إ .٢

ث يقيهم من الشبهاتبعد مماتهم فحسب، بل التمسك بإمام حي منهم بحي

والفتن في كل حين.

) لم يذكر نفسه مع الكتاب والعترة،والدليل الواضح على ذلك: أ�هّ (

مع وضوح لزوم التمسك بسيرته وسنته بعد وفاته كما في حياته.

)) نظر إلى التمسك بإمام هدى حيّ، كما أ�هّ (فهذا يدل على أ�هّ (



  
٢٧٥ 

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

ً إلى ما بعد وفاته، وعل يه فلم يكن هناك محل لذكر نفسه بجنب كان ناظرا

  .)١(الكتاب والعترة

) ينطوي على التمسك كما أ�هّ يدلّ أ�ضاً على أنّ التمسك بأهل بيته (

بسنته على الوجه الكامل، ولذلك لم يكن هناك حاجة إلى ذكر التمسك بسنته 

  )، كما سيأتي إيضاح ذلك في النقطة اللاحقة.بجنب التمسك بأهل بيته (

  النقطة العاشرة:

إنّ خطبة الغدير تدلّ من خلال هذه الفقرة ـــ حديث الثقلين ـــ على أنّ أهل 

) هم المرجع في معرفة سيرة الرسول وسنته، فهم ترجمان الرسول البيت (

)ل البيت ()، وهذا يدلّ على كمال علم أه كمالاً يستغنون به عن (

                                                                                       

) وقد يُسأل عن أنّ مثل هذا الإمام ليس موجوداً بالوجدان في مثل هذا العصر إلا أن يكون ١(

 إماماً غائباً، والإمام الغائب لا يتيسر الرجوع إليه للاستهداء.

ب عن ذلك بإيجاز: أنّ االله سبحانه جعل الأئمة من آل البيت ( هتداء الأمة، لكن ) لاوالجوا

بعد تعرض أحد عشر منهم للقتل والاضطهاد والإعراض غيّب الثاني عشر منهم وقاية له عن 

، والله سبحانه حكمته حينئذٍ  ذلك، ولو أنّ الأمة الآن كانت مستعدة للاهتداء به لأذن في ظهوره

م الثاني من في أفعاله، وسيأتي توضيح أكثر لذلك في إيضاح حول استمرار الإمامة في القس

  الكتاب.



         
٢٧٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

الأمة، بينما لا تستغني الأمّة عنهم.

ـــ مضافاً إلى الأمّة أ�داً  من الواجب علىوالوجه في ذلك: أ�هّ لا شك في أنّ 

) وسيرته) ــــ التمسك بمنهاج الرسول (الإيمان برسالة الرسول (

ذكر وجوب التمسك) لم يوسنته أ�داً، ولكن بالرغم من ذلك نجد أ�هّ (

) فيجعل الأ�قال ثلاثة ويجعل سنته ثقلاً ثالثاً، وهذا يدلّ دلالة ذكيةبه (

) ينطوي على التمسك به، وذلكوظاهرة على أنّ التمسك بأهل بيته (

لإيداع سنته لديهم على الوجه الكامل والصحيح ا�أمون من النقص

والمرجع فيما أُبهم منها.والتحريف والخطأ، وهم المؤتمنون عليها من بعده 

) عن تعليم العترةوينبّه على ذلك ما جاء في ضمن الخطبة من نهيه (

)؛ لأنهّم أعلم من سائر الأمة، فإنّ هذه الفقرة تدل على أنّ أعلميتهم من(

إلى علم الأمّة في شيء، وذلك لأنّ أعلمية معه الأمّة هي على وجه لا يحتاجون

وفق التوصيف الغالب فلا ينافي انتفاعه بعلمكون تشخص في حقل طوراً 

كون على وجه مطّرد بحيث لا يحتاج إلىتغيره في بعض الموارد، وطوراً آخر 

)١(): (ولا تعلموهم فإنهم أعلم منكم)انتفاعه بعلم غيره أ�داً، وقوله (

يفيد الأعلمية على وجه مطّرد كما هو ظاهر، فلا حاجة بهم إلى أحاديث يرويها

.)(الصحابة عن النبي بعض 

.٥/١٦٧) لاحظ مثلاً: المعجم الكبير: ١(



  
٢٧٧ 

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

) بسنة وهذا الذي دلّت عليه الخطبة في شأن علم أهل البيت (

أئمة أهل البيت كلمات الرسول وإحاطتهم بها، وهو الذي يظهر من لحن 

)الإمام عليّ ( كلام )، كما تجد مثالاً لذلك في لحن في خطبه أ�ام (

  اله.خلافته مما جاء في نهج البلاغة وغيره من مصادر أقو

) بذلك ينظر بنظره الثاقب إلى دفع شبهة جعل السنّة في قبال وهو (

) كما جعل القرآن الكريم في مقابلهم، وقد وقع ذلك فعلاً، أهل البيت (

) حتى حُرّف ) بسنّة النبي (فادعي الاستغناء عن أهل البيت (

   ذلك.حديث الثقلين من (الكتاب والعترة) إلى (الكتاب والسنةّ) كما سنبينّ 

  :ةالنقطة الحادية عشر

) في هذه إنّ فقرة الثقلين من الخطبة تدلّ على أنّ خلافة الرسول (

  ) أ�داً.الأمّة هي في أهل البيت (

علام ) أبيان ذلك: أنّ المدلول الأوّلي لهذه الفقرة هو نصب الأئمة (

) أمر بالتمسك هدى في هذه الأمّة وأماناً من الضلالة فيها؛ وذلك لأ�هّ (

  بهم مع القرآن للأمان من الضلالة.

  ولكن هذا يستبطن الدلالة على أنهّم أحق بالأمر من وجهين:



         
٢٧٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

أ�هّ متى كان في الأمّة أعلام هدى مصونون من الضلالة الوجه الأوّل:

ي فسيكونون مرجعاً في قضايا الأمّة، ويجببالعلم والصلاح والتسديد الإ�

عليها التمسك بهم، فهم يكونون أولى بالأمر بطبيعة الحال فيها ممن هو عرضة

وهذا أمر ظاهر عند تأمّله جيداً. ،للخطأ والاشتباه والضلالة

وينبّه على ذلك أنّ المفهوم من سياق الحديث أنّ ما جاء بعد هذه الفقرة من

) إنّما كان مبنياً على كونه من جملة أهل البيتام عليّ (عقد الولاء للإم

).الذين هم مناط الهدى والأمان من الضلالة (

) بأ�فسهم أرشدوا الأمّة إلى أنهّم أولىأنّ أهل البيت ( الوجه الثاني:

ما أ�داه فيفي) اتفق الجميع على روايته عن الإمام عليّ ( الذيالأمّة بأمرها ك

.)١(كر بعد امتناعه مبايعته لأشهر وقد رواه المحدثون كالبخاريقوله لأبي ب

ــ وهو ( ) يعلم أنهّم سوف يبلغون الأمّةوعليه فإنّ إيجاب التمسك بهم ـ

ـــ يستبطن بنحو غير مباشر جعل الأمر من بعده فيهم، بأنهّم أولى بالأمر 

فلاحظ.

:ةالنقطة الثانية عشر

تقدم تخريجه.) ١(



 
٢٧٩

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

) ورجال) في هذه الفقرة هم الإمام عليّ (إنّ المراد بأهل البيت (

بته من بنيمن ذرية الرسول ( ) من نسله ولا يشمل أزواجه ولا سائر قرا

هاشم.

يس) ل) من أهل بيته (توضيحه: أ�هّ لا ينبغي الشك أنّ مراده (

) في هذهأ�ضاً، لأ�هّ ( الحاضرونمطلق ذويه، وذلك ما لم يكن يفهمه 

) وجعلهم أعلام هدى، ومن المعلوم أ�هّ لا يكونالفقرة زكّى أهل بيته (

بة أي شخص إلى الأ�د أعلام هدى، حتى لو كان هذا الشخص رسولاً الله قرا

سبحانه.

أنّ السلالات المصطفاة وقد علم ببداهة من تاريخ الأديان والقرآن الكريم

مثل آل إبراهيم وآل عمران إنّما اصطفى االله رجالاً منهم، وكان فيهم آخرون

من عامة المؤمنين، بل كان فيهم من الظالمين كما قال سبحانه عن ابن نوح

)﴿ :( ْنِ مَا لَيسَْ�ْ أَ هْلكَِ إنَِّهُ عَمَلٌ غَيرُْ صَالحٍِ فَلاَ تَسْ أَ قَالَ يَا نُوحُ إنَِّهُ لَيسَْ مِن

، وقال سبحانه عن إبراهيم)١(﴾نْ تَكُونَ مِنَ الجْاَهِلينَِ أَ عِظكَُ أَ لَكَ بهِِ عِلْمٌ إنيِِّ 

)﴿:( َِين
ِ
يَّتيِ قَالَ لاَ يَناَلُ عَهْدِي الظَّالم .)٢(﴾قَالَ وَمِنْ ذُرِّ

) بأهل بيته إنّما هم رجال متعاقبون فيهم يكونون هداةإذاً فمراده (

.٤٦) سورة هود: آية ١(

.١٢٤) سورة البقرة: آية ٢(



          
٢٨٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  للأمّة.

) عن الحلقة الأولى في هذه السلسلة وهو الإمام عليّ وقد أفصح (

) بفقرة الولاء حيث أحضره أمام جمهور الناس وهم بالآلاف ورفع يده (

  وقال: (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه).

وقد دلّ الحديث النبوي المشهور المتفق عليه على حصر (أهل بيته) من 

في الإمام عليّ وفاطمة والحسن والحسين ) ذويه الموجودين في عصره (

)()(، كما يؤكّد ذلك سائر أحاديثه )١(  ً التي أ�نت على هؤلاء ثناء مميزا

  ن هذه الأمة.عيشير إلى امتيازهم 

لا ينحصر بهم بدليل أ�هّ  )( ولكن حديث الثقلين يدلّ على أنّ أهل بيته

إلى يوم القيامة، ومن ) مع القرآن الكريم أ�داً يقتضي وجود أهل البيت (

المعلوم أنّ االله سبحانه لم يكتب الخلود لأحد من هؤلاء، فدلّ ذلك على أنّ 

  من بعد هؤلاء، ويكون هؤلاء الرجال من ذريتهم بطبيعة الحال. هناك رجالاً 

ولا شك أ�هّ أحال الدلالة على سائر رجال أهل بيته الذين قصدهم بحيث 

) لهم من ل الدلالة على تعيين الإمام عليّ (يعينّ السابق منهم اللاحق، فأحا

                                                                                       

 ٤/٢٩٣، سنن الترمذي: ١/١٨٥مسند أحمد:  ،٧/١٢٠صحيح مسلم: لاحظ مثلاً: ) ١(

، وفي ٢/١٤٩و ٧/٦٣السنن الكبرى (البيهقي):  ،٢/٤١٦، المستدرك على الصحيحين: ٥/٣٠و

عق المحرقة  ، قال ابن حجر: (أكثر المفسرين على أنهّا [آية التطهير] نزلت في علي ٢/٤٢١الصوا

  وفاطمة والحسن والحسين لتذكير ضمير عنكم وما بعده).



  
٢٨١ 

  ل البيت (^) على اصطفائهم (^)دلالة الأمر بالتمسّك بأه

بعده، وهكذا يعينّ الإمام السابق منهم اللاحق مثل تعيين الإمام الحسين 

)) لابنه عليّ بن الحسين( من بعده، وتعيين الإمام عليّ بن الحسين (

)) لابنه محمد الباقر () من بعده، لأنّ الإمام السابق ( يكون (

صطفاه االله سبحانه من بعده بالعلم ا�أ�ور والتسديد الإ�ي مطّلعاً على من ا

  .)١(فيكون بيان مَن يليه في هداية الناس مِن وظائفه

  :ةالنقطة الثالثة عشر

) لم تحدث عند ) عند االله وعند رسوله (إنّ مكانة أهل البيت (

قعة  أعلنت عن اصطفائهم ونصبهم هداة للأمة واقعة الغدير، ولكن هذه الوا

  .)( من بعده

أعلن  وقد) قبيل وفاة النبي ( حدثتتوضيح ذلك: أنّ واقعة الغدير 

  من شهرين ونصف. نحوٍ ب هابنفسه في خطبتها عن قرب وفاته، وكانت قبل

) في الدين قبل هذه وعليه يقع السؤال عن مكانة أهل البيت (

قعة.   الوا

                                                                                       

) في هذه الخطبة في مواضع وقد ذكرنا مزيداً من التوضيح حول عنوان أهل البيت ( )١(

ظ الإيضاح السابق العنصرين الثاني والسادس والعشرين، وسيأتي أخرى من هذه الأ�حاث، لاح

  في القسم الثاني مزيد توضيح.



         
٢٨٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

تخطر في الذهن بدواً ثلاثة: والاحتمالات التي

أنّ هذه الخطبة أسست لمكانة أهل البيت من غير أن يكون الاحتمال الأوّل:

لهم مكانة سابقة قبل ذلك.

أنّ هذه الخطبة كانت مجرد تأكيدٍ ـــ ولكن في المشهد الاحتمال الثاني:

ـــ لنصوص سابقة متلاحقة تفيد مفاد هذه الخطبة في حق أهل الجماهيري العام 

).) والإمام (البيت (

) لا يختصوالوجه في ذلك أنّ ما يدل على اصطفاء أهل البيت (

بحديث الثقلين في ضمن خطبة الغدير، فهناك آيات وأحاديث أخرى تدل على

اصطفائهم بمستويات متعددة من الدلالة من جملتها على سبيل المثال ما تكرر

ذكره من النصوص الثابتة:

طهير التي نزلت في السنة الخامسة للهجرة على الأغلب، وهيآية الت .١

جْسَ قوله تعالى: ﴿ ُ ليِذُْهِبَ عَنكُْمُ الرِّ رَكُمْأَ إنَِّماَ يُرِيدُ ا�َّ هْلَ الْبيَتِْ وَيُطَهِّ

) بالإمامبضميمة الحديث المتفق عليه في تحديد أهل البيت ( )١(﴾تَطْهِيرًا 

.)٢()) وفاطمة والحسنين (عليّ (

.٣٣) سورة الأحزاب: آية ١(

، السنن الكبرى (البيهقي):٢/٤١٦، المستدرك على الصحيحين: ٥/٣٠) سنن الترمذي: ٢(

ين على أنهّا نزلت، قال ابن حجر: (أكثر المفسر٢/٤٢١الصواعق المحرقة ، وغيرها، وفي ٢/١٤٩

في علي وفاطمة والحسن والحسين لتذكير ضمير عنكم وما بعده).



  
٢٨٣ 

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

عند نزول قوله  )١() في تعليم صيغة الصلاة عليهحديث النبي ( .٢

ــ: ﴿ ـــ في السنة الخامسة للهجرة على الأغلب ـ َ وَمَلاَئكَِتهَُ يُصَلُّونَ عَلىَ تعالى  إنَِّ ا�َّ

اَ الَّذِينَ أَ النَّبيِِّ يَا  ضمّن سؤال ، حيث ت)٢(﴾مَنوُا صَلُّوا عَلَيهِْ وَسَلِّمُوا تَسْليِماً آيهُّ

االله سبحانه أن يصلي ويترحّم ويبارك عليه وعلى آ�ه معاً كما صلىّ سبحانه 

وترحّم وبارك على إبراهيم وآل إبراهيم، وقد علم أنّ صلاة االله سبحانه 

ورحمته وبركاته على آل إبراهيم كانت اصطفاءهم وإتيانهم الكتاب والحكم 

ُ مِنْ فضَْلهِِ فَقَدْ آاسَ عَلىَ مَا مْ يحَسُْدُونَ النَّ أَ والملك، قال تعالى: ﴿ لَ آتَينْاَ آتَاهُمُ ا�َّ

كْمَةَ وَ  هِيمَ الْكِتاَبَ وَالحِْ   .)٣(﴾تَينْاَهُمْ مُلكًْا عَظيِماً آإبِْرَا

آية المباهلة التي نزلت على الأغلب في السنة الثامنة للهجرة النبوية،  .٣

وعلم من السنة النبوية أنهّا  وقد خصّت المباهلة بـ(أ�فسنا وأ�نائنا ونسائنا)،

  .)٤()تعني الإمام علياً وفاطمة والحسنين (

) والتي اختصت بالإمام عليّ ومنها ما جاء في شأن آحاد أهل البيت (

) ء أو بالحسنين ، وجملة منها متفق عليها، وقد )() أو بفاطمة الزهرا

المصطفين أو جعلهم من نفسه أو قرنهم ب )(النبي تضمّنت قرن هؤلاء ب

                                                                                       

  ) تقدم تخريجه.١(

  .٥٦) سورة الأحزاب: آية ٢(

  .٥٤) سورة النساء: آية ٣(

  تقدم تخريجه.) ٤(



          
٢٨٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

من الأمم السابقة، أو الثناء عليهم أو التوصية لهم بشكل مميز، ولذكرها 

  وتوضيحها موضع آخر.

وقد يرجح على الاحتمالين الأوليين ـــ أنّ هذه الخطبة لم  والاحتمال الثالث: ـــ

) واصطفائهم، فهم كانوا قد اختيروا من قبل تؤسس لمكانة أهل البيت (

فين من قبل بدليل النصوص التي وردت في حقهم قبل االله ورسوله كالمصط

خطبة الغدير وخطبة عرفات ـــ على ما يعلم بالنظر إلى التاريخ المتوقع لها من 

ـــ ومن قبلها  ـــ إلا أنّ خطبة الغدير  خلال أحداث السيرة وآيات القرآن الكريم 

ـــ تميزت بأنهّا تضمّنت الإعلان الصريح عن اصطفائه م وعن خطبة عرفات 

)، نصبهم هداة للأمة في الدين، وإيجاب التمسك شرعاً بهم من بعده (

ـــ لا يفي به شيء من النصوص  ـــ أي تعيينهم هداة للأمّة من بعده  وهذا المعنى 

  .)١(المؤرخة أو التي يتوقع تاريخها بما قبل حجة الوداع

  ):وعليه كانت هناك مرحلتان في شأن مكانة أهل البيت (

) بمعنى أنّ هي مرحلة الثناء المميز على أهل البيت ( ة الأولى:المرحل

) أ�نيا عليهم ثناء خاصاً وبمفردات وجمل مميزة لهم االله عز وجلّ ورسوله (

بة بما يلوّ  اصطفائهم من هذه بح عن سائر الأمّة من الأصحاب والأ�صار والقرا

                                                                                       

) في بعض الروايات من حديث الثقلين بعد رجوعه من الطائف، ) � إلا ما جاء عنه (١(

  قول في ذلك.وقد سبق بعض ال



 
٢٨٥

  (^) دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم

م والاهتداءالأمّة من غير أن يكون هناك تكليف خاص للأمة بالتمسك به

ـــ بالنظر إلى قرب وفاة النبي ( ـــ التكليف ــ )بهديهم، وإنّما كان هذا النصب ـ

) محلّه وأ�زم بالتمسك بهم.فأحلّهم (

ن أهل البيت،وقد كان هذا الثناء المميز على أهل البيت ( ) طوراً بعنوا

).وطوراً آخر بآحادهم وهم الإمام عليّ وفاطمة والحسنان (

) بهذا العنوان أو بما معناه، فإنّه بدأ تقريباًالثناء على أهل البيت (أمّا 

بعة للهجرة؛ وذلك لأنّ هذا العنوان الذي كان يعني هؤلاء منذ السنة الرا

) كما نشهد ذلك في آيةالأربعة إنّما نشأ بعد ولادة الحسن والحسين (

جح في السنة الخامسةالتطهير التي تقع في سورة الأحزاب والتي نزلت على الأر

) في حديثه المعروف حول الآية علىللهجرة تقريباً، وقد طبّقها النبي (

، ويلائم ذلك ما جاء في آية المباهلة)١()الإمام عليّ وفاطمة والحسنين (

التي نزلت على الأغلب في السنة الثامنة للهجرة وجعلت المباهلة مع (أ�فسنا

بته (ونسائنا وأ�نائنا) وقصرتهم ع )لى هؤلاء الأربعة دون سائر قرا

.)٢(وأزواجه وأصحابه

) أو ما بمعناهوعليه فإنّ كل النصوص التي تتحدث عن أهل البيت (

) تقدم تخريجه.١(

) تقدم تخريجه.٢(



          
٢٨٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ـــ مثل  ً أو تدل على خصوصيتهم بين هذه الأمّة  وتُثني عليهم ثناءً خاصاً ومميزا

ـــ تقع منذ  في صيغة الصلاة عليه )(آية التطهير وآية المباهلة وحديث النبي 

  السنة الرابعة للهجرة تقريباً.

فهذا عماّ جاء من الثناء المميز والخصوصية الخاصة لعنوان أهل البيت 

).على سائر الأمة (  

  ) وهم الأربعة المذكورون:وأمّا الثناء المميز على آحاد أهل البيت (

عليّ  ) كما حكاه الإمام) يبدأ منذ بعثته (فالثناء على الإمام عليّ (

)كما أنّ الإخاء والاستيزار اللذين تحققا منذ )١() في خطبه في نهج البلاغة ،

)، البداية مضافاً إلى مضمونهما الخاص يدلان على الثناء المميز على الإمام (

في و) في العهد المدني بوجوه مختلفة وقد استمر الثناء على الإمام عليّ (

قف الممي ) في ) في نصرة النبي (زة للإمام (مناسبات مختلفة مثل الموا

  حروبه أو غير ذلك، ومنها على سبيل المثال:

ية غداً رجلاً يحب االله قوله ( .١ ) يوم غزوة خيبر: (لأعطين الرا

راً غير فرار، لا يخيبه االله)   .)٢(ورسوله ويحبه االله ورسوله، كرا

                                                                                       

  وما بعد. ٣٠٠لاحظ مثلاً: ص) ١(

عظين: ص٢١٩/ ٤١) لاحظ مثلاً: تاريخ مدينة دمشق: ٢( (فقال رسول  ١٢٧. وفي روضة الوا

ية غداً رجلاً يحب االله ورسوله ويحبه االله ورسوله لا يرجع حتى يفتح االله ( ): لأعطين الرا

  االله على يديه).



  
٢٨٧ 

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

في السنة  ) أ�ا بكر بسورة البراءةوقول جبرئيل عندما بعث النبي ( .٢

  .)١(الثامنة: (لا يؤدي إلا أ�ت أو رجل منك)

ولا سيما  )() على ابنته فاطمة كما كان هناك ثناء مميز من النبي (

)، وهو ثناء يبدو أ�هّ كان يزداد كلما اقترب منذ تزويجها من الإمام عليّ (

  .)٢() إلى أواخر أ�امهالنبي (

صة بالمودة في شأن الحسنين ) ثناء مميز وأوامر خاوكذلك صدر منه (

)( منذ ولادتهما)٣(.  

) إبراز مكانتهم وهكذا كانت المرحلة الأولى في شأن أهل البيت (

                                                                                       

  ) تقدم تخريجه.١(

، المستدرك على الصحيحين: ٤/٢١٩) لاحظ: صحيح البخاري (باب مناقب فاطمة): ٢(

، عمدة القاري: ٩/٢٠١)، مجمع الزوائد: ، (ذكر مناقب فاطمة بنت رسول االله ٣/١٥١

 ، وغيرها.١٦/٢٤٩

  ) هناك نماذج كثيرة، منها:٣(

، صحيح ابن ٥/٣٢١سنن الترمذي:  ،): (الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة)قوله (

  .٣/٣٨١المستدرك على الصحيحين: ، ١٥/٤١٢حبان: 

، المجموع (النووي): ٥/٣٢٢): (� إني أحبهما فأحبهما) سنن الترمذي: ومنها قوله (

  .٩/١٧٩، مجمع الزوائد: ١٥/٣٥٤

: ، صحيح ابن حبان٢/٤٨): (من أحبني فليحب هذين) صحيح ابن خزيمة: ومنها قوله (

 ، وغيرها.٩/٢٥٠، مسند أبي يعلى: ١٥/٤٢٧



         
٢٨٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

).وهي تميزهم عند االله تعالى وعند رسوله (

) أعلاماًفكانت الإعلان عن نصب أهل البيت ( وأمّا المرحلة الثانية:

وقاية من الضلالة والتأكيد علىللهداية وإيجاب التمسك بهم كسبيل منحصر لل

أنّ المرء غداً مسؤول عند الحوض عن التمسك بهم من عدمه.

) بشهرينوذلك ما تحقق بعد حجة الوداع في يوم الغدير قبيل وفاته (

وأ�ام.

وعليه فالفارق بين حديث الثقلين في خطبة الغدير وسائر ما يدل على

ا ورد في حقهم قبل واقعة الغدير) من قبل أنّ سائر مامتياز أهل البيت (

كان يقتصر على ذكر امتيازهم وقد يوصي بحبهم، ولكن خطبة الغدير فرّعت

على هذا الامتياز إيجاب التمسّك بهم ونصبهم أعلاماً هداةً للأمة.

) قبل هذههذا، وإنّ الالتفات إلى سائر النصوص في حق أهل البيت (

قعة يساعد على فهم فقرة الثقلين )، ويكون قرينة على في خطبة النبي (الوا

المقصود بها، فإنّ الأقوال المتعلّقة بموضوع واحد يكون بعضها قرينة على

بعض، ويرفع عنها شوائب الشك والإبهام.

بعة عشرة:النق طة الرا



  
٢٨٩ 

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

ـــ عند توليه الخلافة اجتهد في ( اً إنّ الإمام عليّ  ـــ على ما ذكرناه من قبل   (

إحياء هذه الوصية النبوية في خطبه التي أ�قاها في الكوفة على مسامع المسلمين 

وجمع الشريف  ،وقد أُ�رِ جملة منها في التاريخ بشكل واضح وبينِّ ورواه الثقات

) هذه هي التي أدت إلى البلاغة جملة منها، وأحاديثه (الرضي في نهج 

) في الدين وفي انتشار التشيع في الكوفة والبناء على مرجعية أهل البيت (

  الحكم، ثمّ انتشر ذلك منها إلى سائر الأمصار.

وعلى ذلك جرت عترته من بعده، وقد اتفقوا على الرجوع بعده إلى الإمام 

) بالنظر إلى التنصيص على مكانتهما في سين () ثمّ الإمام الحالحسن (

الأحاديث النبوية المعروفة عند المسلمين، واختلفوا من بعدهم بين فريق بنى 

على أولوية الثورة، فمن ثار ضد الحكم كان أولى، وبين فريق يرى أولوية العلم 

دة والسداد، وهو ما جرى عليه الإمام الباقر والصادق وذريتهم من الأئمة القا

  الذين يرجع إليهم الشيعة الإمامية.

) يكرر دائماً ـــ بمناسبات مختلفة مثل حثّ الناس على فالإمام (

ـــ على أنّ من  مطاوعته في تعامله مع الشبهات والفتن واختياره للحرب والسلم 

) واتجاههم في الأمور، الواجب على الأمّة أن يلزموا سمت أهل البيت (

  ن الهدى والحق ولن يقعوا في الباطل والضلالة.لأنهّم لن يحيدوا ع

وهي بعد خلافته واستقرار  ـــ في خطبة له )ومن نماذج ذلك قوله (

رْسَلَه أَ ): (بعد حمد االله سبحانه في الثناء على رسوله ( ـــ الأمور له في الكوفة



          
٢٩٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

يداً، وخَلَّفَ فِينَا رَايَةَ مِيناً، ومَضىَ رَشِ أَ دَّى أَ مْرِه صَادِعاً، وبذِِكْرِه نَاطِقاً، فَ أَ بِ 

قَ، دَليِلُهَا مَهَا مَرَقَ، ومَنْ تخََلَّفَ عَنْهَا زَهَقَ، ومَنْ لَزِمَهَا لحَِ ، مَنْ تَقَدَّ  )١(الْـحَقِّ

يعٌ إذَِا قَامَ، فَإِذَا  ،مَكِيثُ الْكَلاَمِ، بَطيِءُ الْقِيَامِ  تُمْ أَ َ�نْتُمْ لَه رِقَابَكُمْ، وأَ �تُْمْ أَ سرَِ شرَْ

صَابعِِكُمْ، جَاءَه الْـمَوْتُ فَذَهَبَ بهِ، فَلَبثِْتُمْ بَعْدَه مَا شَاءَ االله، حَتَّى يُطْلِعَ أَ إلَِيْه بِ 

كُمْ، فَلاَ تَطْمَعُوا فيِ غَيرِْ مُقْبلٍِ، ولاَ تَيْ  مَعُكُمْ ويَضُمُّ نَشرَْ سُوا مِنْ أَ االله لَكُمْ مَنْ يجَْ

جِعَا حَتَّى أَ  مُدْبرٍِ، فَإِنَّ الْـمُدْبرَِ عَسَى نْ تَزِلَّ بهِ إحِْدَى قَائِمَتَيْه، وتَثْبتَُ الأخُْرَى فَترَْ

دٍ (أَ تَثْبُتَا جمَِيعاً،  ماَءِ، إذَِا خَوَى نَجْمٌ طَلَعَ لاَ إنَِّ مَثَلَ آلِ محَُمَّ ) كَمَثَلِ نُجُومِ السَّ

نَاأَ نَجْمٌ، فَكَ    .)٢(رَاكُمْ مَا كُنتُْمْ تَأْمُلُونَ)أَ ئعُِ، و�َّكُمْ قَدْ تَكَامَلَتْ مِنَ االله فيِكُمُ الصَّ

   :ةالنقطة الخامسة عشر

على امتياز أهل البيت  اإنّ اعتبار فقرة الثقلين في حديث الغدير ودلالته

) ّقع  ) في هذه الأمّة واضحان للغاية، ولا صارف حقيقي لهما عدا أن الوا

) ولا على التعامل ) لم يجر على التمسك بأهل البيت (بعد النبي (

  معهم كقرين للقرآن الكريم ولا على كونهم شرطاً في وقاية الأمّة عن الضلالة.

) ومن غير الوارد بتاتاً حمل الحديث على وجوب محبة أهل بيت النبي (

                                                                                       

 ) يعني بذلك نفسه.١(

 .١٤٦ـــ١٤٥) نهج البلاغة:٢(



  
٢٩١ 

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

تمسك بهم وقاية عن وإكرامهم فحسب، فإنّ هذا الحديث صريح في وجوب ال

جْرًا إلاَِّ أَ ُ�كُمْ عَلَيهِْ أَ سْ أَ قُلْ لاَ الضلالة والهلاك، وليس على حدّ قوله تعالى: ﴿

ةَ فيِ الْقُرْبَى   .)١(﴾المَْوَدَّ

ولكن ربما يُناقش في ثبوت هذا الحديث بوجهين هما في الحقيقة من 

  :المجادلة بغير الحق، ولا قيمة لهما لدى المحققين والنقّاد

) معارضة هذا الحديث بحديث حكي عن النبي ( الوجه الأوّل:

  ) أمر بالتمسك بالثقلين كتاب االله وسنته.تضمن أنّ النبي (

  وهذا الوجه خطأ ظاهر، وذلك:

أنّ هذا الحديث غير ثابت على الصحيح وفق المقاييس النقدية  أوّلاً:

م أنّ مدلوله هما رغيالسائدة، ولذا أعرض عنه البخاري ومسلم في صحيح

  يلائم مذاق المحدثين جداً، لأ�هّ يمثل منهجهم في البناء على الكتاب والسنة.

أنّ مستوى ثبوت خطبة الغدير التي هي حدث تاريخي حضره  وثانياً:

آلاف الناس لن يقاس بمستوى رواية رويت من قبل بعض الرواة في طبقات 

لكتاب والسنة، بل تنبّه متأخرة عن بعض الصحابة تضمّنت أنّ الثقلين هما ا

مثل هذه المعارضة على أنّ حدوث هذه الرواية (كتاب االله وسنتي) إنّما كان في 

ضمن مساعي معارضة خطبة الغدير، وهي تندرج ضمن ظاهرة التعامل 

                                                                                       

  .٢٣) سورة الشورى: آية ١(



         
٢٩٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

)، وسيأتي مزيدالسلبي مع الأحاديث الواردة في شأن أهل البيت (

توضيح لذلك في محله.

تنافي بين الحديثين، لأنّ حديث (كتاب االله وسنتي) لموهناك من قال إنّه لا 

يتضمّن أ�هّ جاء في ضمن خطبة الغدير، ولا مانع من تعدّد القول، ويكون كل

ً إلى اعتبار غير ما ينظر إليه الآخر. من الحديثين ناظرا

.)١(وهذا القول ضعيف بعد وحدة التعبير في الجملتين تماماً 

م في حكاية خطبة الغدير لم يشتمل على الأمرأنّ لفظ مسل الوجه الثاني:

بالتمسك بالعترة، بل على التوصية بهم، وذلك يعني محبتهم وإكرامهم دون ما

يزيد على ذلك.

:وذلكوهذا الوجه أ�ضاً خطأ ظاهر 

أنّ الطريق الصحيح للحديث لا ينحصر بطريق مسلم في صحيحه أوّلاً:

بطرق وأ�فاظ أخرى منها ما يصح حتى يُعتبر بلفظه فحسب، بل صحّ الحديث

ومن جملتها ما ،على شرط مسلم نفسه وبرواية رجاله الذين اعتمد عليهم

اشتمل صريحاً على ذكر التمسك بهم أو ما في معناه كما في رواية زيد بن أرقم

عند الطبراني المصرح بصحتها من قوله: (فلا تقدموهما [الكتاب والعترة]

) لاحظ في توضيح ذلك إيضاح لاحق في القسم الثاني من الكتاب بعنوان (واقعة الغدير١(

ومساعي الكتمان والتحريف والمعارضة).



 
٢٩٣

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

.)١(ما فتهلكوا)فتهلكوا ولا تقصروا عنه

بل يصحّ القول إنّ اللفظ الأشهر في الطرق الصحيحة والحسنة وشواهدها

هو الأمر بالتمسك بالثقلين، وأما لفظ مسلم الذي خلا عن ذكر التمسك وما

بمعناه فهو نقل نادر.

أنّ المحدّث النابه والناقد لا يخفى عليه أنّ الراجح اشتمال أصل وثانياً:

) بملاحظة مجموع جهات:ر بالتمسك بأهل البيت (الحديث على الأم

ـــ ورد في أكثر الطرق الصحيحة والموثوقةإ. ١ ـــ كما عرفته  نّ الأمر بالتمسك 

عند عامة النقّاد، والخلو عنه حالة قليلة أو نادرة.

) التي وردت من طريق أهلنّ الأحاديث المتعلّقة بأهل البيت (إ. ٢

تغيير أ�فاظها بما يخفف دلالتها ـــ حسب ما يظهر بالمقارنة ـــالسنّة قد اتفق فيها 

على مكانتهم انسجاماً مع الاتجاه العام لدى أهل السنّة من شرعية الخلافة،

) عن التصدّر والمرجعية فيسيرة الخلفاء في إبعاد أهل البيت (ل تصحيحاً و

ـــ فقرةهذه الأمة، ألا ترى أنّ جميع النقاد يعترفون بأنّ حديث الغد �ه  ير بجزأ

همايالهدى وفقرة الولاء ـــ يصحّ على شروط البخاري ومسلم في صحيح

بوضوح ومن طرق متعددة، بل عده جماعة من أهل العلم الأشداء في الرد على

الإمامية كالذهبي من الأحاديث المتواترة، ولكن البخاري أهمل الحديث تماماً

.٥/١٦٧) المعجم الكبير: ١(



          
٢٩٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

 لم يهمل مثله ودونه في الإسناد في )، بينماولم يذكرها في فضائل عليّ (

فضائل أبي بكر وعمر، كما أنّ مسلم ترك ما يشتمل على جملة (من كنت مولاه 

فهذا عليّ مولاه) مع اتفاق الجميع عدا البخاري على روايته وعلى تصحيحه، 

وكم لذلك من أمثلة يجدها أي باحث ناقد مهما تكلف في توجيه صنيع 

  المحدثين.

قع أنّ  بعض المحدثين إنما يروي الحديث مجزّأً أو بأ�فاظ أخف والوا

لامتصاص زخم ثبوت الحديث على الوجه الكامل والأ�قل، كي يعطي اعتباراً 

إضافياً للفظه الخفيف والمجزّأ، لأ�ه يجد أنّ الإهمال المطلق قد يؤدي في النهاية 

ـــ سوء  إلى تقوية اللفظ الكامل والأقوى، وليس ذلك منيّ ـــ عَلِم االله سبحانه 

ظن، ولكنه أمر يشاهده الممارس على وجه المعاينة في موارد عديدة، ولا أعني 

ة والخفيفة متّهم في ذلك، ولكن هناك من  أنّ جميع من أورد الألفاظ المجزأ

  يتصدى لذلك فيتبعه آخرون من غير تعمد.

ولذلك فإنه متى صحت وكثرت الأحاديث الواردة في حقهم بالألفاظ 

  كدة كانت الألفاظ المخففة مريبة ومشكوكة حقاً.المؤ

نّ قرن القرآن الكريم و(أهل البيت) والتعبير عنهما بالثقلين مع ما فيه إ. ٣

من التفخيم إنما يناسب الأمر بالتمسك بهما سواء، لا الأمر بمحبتهم وإكرامهم 

الدين الذي غايته أن يكون أحد الواجبات الكثيرة في الدين، كما يجب محبة الو

وإكرامهما والإحسان إليهما، وكما تجب صلة الأرحام وتحرم قطيعتهم، إلى غير 



  
٢٩٥ 

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

  ذلك.

بل يثق الأديب الناظر في هذه الخطبة أنّ ذكر الكتاب فيها إنّما كان دعماً 

) الذي هو موضوع هذه الخطبة، ولولا للأمر بالتمسك بأهل البيت (

ة مكة وبعد خطبه المتعددة ) هذه الخطبة بعد مغادرذلك لم يعقد النبي (

الغاية منها بيان أمر بديهي وواضح هو أساس الدين كله وأساس  تفيها، وليس

  النبوة والرسالة وهو الأمر بالتمسك بالقرآن الكريم.

) في هذه فخطبة الغدير بمقدماتها مسوقة لبيان اصطفاء أهل البيت (

  ).ولاء النبي () على حدّ الأمّة وعقد الولاء الخاص للإمام عليّ (

بل كان عقد خطبة الغدير بعد الخروج من مكة وتخصيصها بالحديث عن 

ً لأجل أن يكون لها تميّز في المكان مكانة أهل البيت والإمام عليّ ( ) حصرا

في مكة  )( والزمان والاجتماع والعناء، فإنهّا لو أ�قيت في ضمن خطبه

ً طبيعياً غير ملفت ولذهبت أدراج  في  )( الرياح كبعض خطبهلكان أمرا

، ولكن ترتيبها على نحو مفاجئ وغير التي لم تؤثر مضامينها حجة الوداع

اعتيادي ساعد على الحفاظ عليها، وذلك من تدبير االله سبحانه فيما أذن فيه 

)، وكم لذلك من نظائر عند التمعّن في خصوصيات المواقف في لرسوله (

يسهل التأ�يف فيها وإبراز مكامنها والمعاني السنة النبوية، ولعل االله سبحانه 

  الظريفة والذكية وراء أحداثها.



         
٢٩٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

النقطة السادسة عشرة:

أنّ جمعاً غير قليل من علماء أهل السنة الذين تصدوا لشرح حديث الثقلين

) ومرجعيتهم للأمّة، وقدتياز أهل البيت (استوضحوا دلالته على ام

:)١(اعتنى بعض أهل العلم بجمع جملة منها

(قال محمد بن عبد الباقي الزرقاني في شرح المواهب اللدنية في شرح

حديث الثقلين:

قال الحكيم الترمذي: حضّ على التمسك بهم؛ لأنّ الأمر لهم معاينة -١

به خاص وهم العلماء العاملون منهم،فهم أ�عد عن المحنة، وهذا عام أريد 

فخرج الجاهل والفاسق، وهم بشر لم يعروا عن شهوات الآدميين ولا عصموا

عصمة النبيين، وكما أنّ كتاب االله منه ناسخ ومنسوخ فارتفع الحكم بالمنسوخ،

كذلك ارتفعت القدوة بغير علمائهم العظماء الخ.

التنبيهات التي أوردها قال السمهودي في جواهر العقدين في ضمن -٢

بعد ذكر حديث الثقلين: ثانيها الذين وقع الحث على التمسك بهم من أهل

البيت النبوي والعترة الطاهرة هم العلماء بكتاب االله عز وجل؛ إذا لا يحث

وما بعدها. ٤٥/  ١) جامع أحاديث الشيعة: ١(



  
٢٩٧ 

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

صلى االله عليه وسلم على التمسك بغيرهم وهم الذين لا يقع بينهم وبين 

ذا قال لا تقدموهما فتهلكوا ولا تقصروا الحوض، وله االكتاب افتراق حتى يرد

خر في عترته لا تسبقوهم فتهلكوا ولا عنهما فتهلكوا، وقال في الطريق الآ

تعلّموهم فهم أعلم منكم، واختصوا بمزيد الحث عن غيرهم من العلماء �ا 

تضمّنته الأحاديث المتقدمة، ولحديث أحمد ذكر عند النبي صلى االله عليه وسلم 

ه عليّ رضي االله عنه فأعجب النبي صلى االله عليه وسلم وقال: قضاء قضى ب

  انتهى. الحمد الله الذي جعل الحكمة فينا أهل البيت،

وقال ابن حجر في الصواعق بعد ذكر حديث الثقلين في ضمن تنبيه:  -٣

ثمّ الذين وقع الحث عليهم منهم إنّما هم العارفون بكتاب االله وسنة رسوله، إذ 

ارقون الكتاب إلى الحوض ويؤيده الخبر السابق ولا تعلّموهم هم الذين لا يف

فإنهّم أعلم منكم، وتميزوا بذلك عن بقية العلماء، لأنّ االله أذهب عنهم الرجس 

يا المتكاثرة، وقد مر بعضها،  وطهرهم تطهيراً وشرّفهم بالكرامات الباهرة والمزا

منكم، فإن ثبت هذا  وسيأتي الخبر الذي في قريش وتعلّموا منهم فإنهّم أعلم

لعموم قريش فأهل البيت أولى منهم بذلك لأنهّم امتازوا من بينهم 

بخصوصيات لا يشاركهم فيها بقية قريش، وفي أحاديث الحث على التمسك 

بأهل البيت إشارة إلى عدم انقطاع متأهل منهم للتمسك إلى يوم القيامة كما أنّ 

لأهل الأرض كما يأتي، ويشهد لذلك الكتاب العزيز كذلك، ولهذا كانوا أماناً 

الخبر السابق في كل خلف من أمتي عدول من أهل بيتي إلى آخره، ثمّ أحق من 



          
٢٩٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

يتمسك به منهم إمامهم وعالمهم عليّ بن أبي طالب كرّم االله وجهه �ا قدمناه 

من مزيد علمه ودقائق مستنبطاته، ومن ثمّ قال أ�و بكر عليّ عترة رسول االله 

ه وسلم أي الذين حث على التمسك بهم فخصّه �ا قلناه، ولذلك صلى االله علي

  خصّه صلى االله عليه وسلم بما مر يوم غدير خم.

وقال أحمد بن عبد القادر العجيلي في ذخيرة ا�آل في بيان محصّل  -٤

حديث الثقلين: ومحصله ما تقدم في محصّل حديث السفينة من الحثّ على 

إلى أن قال  ،هم وعلمهم والأخذ بهدى علمائهمإعظامهم والتعلّق بحبلهم وحب

والذين وقع الحث عليهم إنّما هم العارفون منهم بالكتاب والسنة؛ إذ هم لا 

يفارقون الكتاب إلى وروده الحوض، ويؤيده حديث تعلّموا منهم ولا 

تعلّموهم فإنهّم أعلم منكم، وتميّزوا بذلك عن بقية العلماء لأنّ االله أذهب 

يا المتكاثرة.عنهم الرجس    وطهّرهم تطهيراً وشرّفهم بالكرامات الباهرة والمزا

ة المؤمنين بعد ذكر حديث الثقلين: ثمّ  -٥ وقال ولي االله اللكهنوئي في مرآ

الذين وقع الحث عليهم منهم إنّما هم العارفون بكتاب االله، وذكر مثل ما نقلناه 

  عن العجيلي.

ل: فقول رسول االله صلى االله وقال الحكيم الترمذي في نوادر الأصو -٦

عليه وسلم لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض، وقوله ما أن أخذتم به لن تضلوا 

  واقع على الأئمة منهم السادة لا على غيرهم.

دير في شرح الحديث المنقول قوقال عبد الرؤوف المناوي في فيض ال -٧



  
٢٩٩ 

  ة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)دلال

أو بياناً وهم  عن زيد بن ثابت: وعترتي أهل بيتي تفصيل بعد إجمال بدلاً 

  أصحاب الكساء الذين أذهب االله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً.

وقال عليّ بن سلطان محمد الهروي المعروف بالقاري في المرقاة شرح  -٨

المشكاة في شرح حديث الثقلين المنقول عن زيد بن أرقم: الأظهر هو أنّ أهل 

اد بهم أهل العلم البيت غالباً يكونون أعرف بصاحب البيت وأحواله فالمر

قفون على طريقته العارفون بحكمه وحكمته،  منهم المطلعون على سيرته الوا

وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتاَبَ ﴿ :وبهذا يصلح أن يكونوا مقابلاً لكتاب االله سبحانه كما قال

كْمَةَ  ويؤيده ما أخرجه أحمد في المناقب عن حميد بن عبد االله بن زيد أنّ  ﴾،وَالحِْ

االله عليه وسلم ذكر عنده قضاء قضى به عليّ بن أبي طالب فأعجبه  النبي صلى

وقال الحمد الله الذي جعل فينا الحكمة أهل البيت، وأخرج ابن أبي الدّنيا في 

كم بين  :قال عليّ للحسن :كتاب اليقين عن محمد بن مسعر اليربوعي قال

ا رأ�ه عينك والإيمان اليقين م :قال ،بينّ  :قال ،أربع أصابع :قال ،الإيمان واليقين

أشهد أ�ك ممن أ�ت منه ذرية بعضها من  :قال ،ما سمعته أذنك وصدقت به

بعض، وفارق الزهري (وقارف الزهري ذنباً) فهام على وجهه، فقال زين 

قنوطك من رحمة االله التي وسعت كل شيء أعظم عليك من ذنبك،  :العابدين

  إلى أهله وماله. االله أعلم حيث يجعل رسالته فرجع :فقال الزهري

وقال بدر الدين محمود بن أحمد الرومي في تاج الدرة في شرح الشعر  -٩

المعنى يقول  :(دعا إلى االله فالمتمسكون به مستمسكون بحبل غير منفصم)



         
٣٠٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ذلك الحبيب هو الذي دعا أهل التكليف قاطبة من جن وإنس وعرب وعجم

ا فيه رضاه إذ ترجى شفاعته داعياًفي زمانه وبعده إلى يوم القيامة إلى دين االله وم

إلى االله بأذنه المعتصمون بدينه والمجيبون لدعوته اعتصام حق وإجابة صدق

نه الأكبر من غير أن يطرأ عليه معتصمون بسبب من االله تعالى متصل إلى رضوا

انفصام أصلاً وذلك السبب ليس إلا كتاب االله تعالى وعترة نبيه من أهل

واجب على غيرهم مودتهم بعد معرفتهم إيماناً بقوله تعالىالعصمة والطهارة ال

ةَ فيِ الْقُرْبَىأَ ُ�كُمْ عَلَيهِْ أَ سْ أَ قُلْ لاَ ﴿ ﴾ وتصديقاً لقوله صلى االله عليهجْرًا إلاَِّ المَْوَدَّ

تركت فيكم ما إن :وفي رواية ،تركت فيكم الثقلين كتاب االله وعترتي :وسلم

االله وعترتي لن يفترقا حتى يردا عليّ تمسكتم به لن تضلوا بعدي كتاب

وهذا نص في المقصود فمن تمسك بكتاب االله تمسك بهم ومن عدل ،الحوض

عنهم عدل عن كتاب االله من حيث لا يدري الخ.

واعلم أنّ ..:وقال الجهرمي في البراهين القاطعة ما ترجمته بالعربية - ١٠

من أهل البيت ليس إلا من وقع الحث والترغيب على الاقتداء والتمسك بهم

من كان منهم عا�اً عارفاً بكتاب االله وسنة النبي صلى االله عليه وسلم وهم

الذين لا يفارقون الكتاب إلى ورود الحوض ويؤيده هذا قوله صلى االله عليه

لا تعلموهم فإنهّم أعلم منكم. :وسلم

نأهل بيتي بيا :وقال الشيخ عبد الحق الدهلوي في شرح الحديث - ١١

)ص(لعترتي وعترة الرجل نسله ورهطه وعشيرته الأدنون ممن مضى وعبرّ ونبّه 



  
٣٠١ 

  دلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت (^) على اصطفائهم (^)

بأهل بيتي تشريفاً وتكريماً لهم بكونهم أهل بيته ومخالطين ومقتبسين من أ�واره 

ره) انتهى.   فائزين بأسرا

قع أنّ دلالة الحديث على مرجعية أهل البيت ( ) في الدين أمر والوا

وا أنّ المنظور عامة من اتصف بالعلم من عترة النبي واضح، إلاّ أنّ هؤلاء ظن

) وذريته، وهو طبعاً غير مناسب، لأنّ مؤدى الحديث أنّ الأمّة إذا (

رجعت إليهم لن تضل ولن تهلك أ�داً، وهذا لا ينطبق على عامة أهل البيت 

) وذريتهم وإن كانوا من أهل العلم، لوضوح أنهم عرضة للخطأ (

، وهو أمر ظاهر بملاحظة أحوالهم في التاريخ ا�اضي كغيرهم من العلماء

والحاضر، على أنّ ضمان الصيانة عن الخطأ لن يكون إلا بتسديد من االله تعالى، 

وهو لا يعقل أن يحصل لكل واحد منهم، فإنه لا يوافق سنن االله تعالى في هذه 

في شأن  الحياة والتي جرى عليها في الأمم السابقة، وإنما يعقل أن يكون ذلك

) في خطبه رجال معدودين بأعيانهم كما هو فحوى كلمات الإمام عليّ (

  في نهج البلاغة، وهو الذي جرى عليه الشيعة الإمامية. جاءتا�أ�ورة كالتي 





 
٣٠٣

  (×) في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

)×( عليّ  للإمام الولاء وعقد الغدير واقعة في

الخامس الإيضاح

 )( عليّ للإمام الولاء وعقد الغدير واقعة في

عقد أمرين:

، وفيهتوضيح معنى الولاء في اللغة والعرف والاستعمالاتالأمر الأوّل: 

نقاط

معنى الولاء وأ�واعه .١

تقسيم الولاء إلى الولاء المتكافئ والولاء المختلف .٢

تفسير اللغويين للولاء .٣

نقد تفسير الولاء بالمحبة

نقد تفسير الولاء بالنصرة



         
٣٠٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) في) والإمام (للنبي ( وضوح كون الولاء المذكورالأمر الثاني: 

خطبة الغدير في ولاء الحكم

نقد الاحتمالات الأخرى المتكلفة في المراد بالولاء في الحديث

)تفصيل القرائن اللفظية الدالة في الخطبة على إثبات ولاء الحكم للإمام (

غير لفظية متنوعة قرائن أخرى

ات الحاضرة للكلامقرائن من خلال الملابس

قعة قرائن على مدلول الخطبة من خلال الحوادث قبل هذه الوا

قرائن أخرى على مؤدى الخطبة من خلال الحوادث التي اتفقت بعد هذه

قعة الوا

أمور موهمة لعدم دلالة الخطبة على عقد الولاء



 
٣٠٥

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

ا أنّ خطبة الغدير تتضمن فقرتين أصليتين مختلفتين موضوعاًقد عرفن

ومضموناً:

بعها، وتتضمن جعل أهل البيت الفقرة الأولى: فقرة الثقلين ومقدماتها وتوا

)) أعلاماً للهداية في الأمّة بعد النبي (وموضوعها هو أهل البيت ،(

) ّ( اً )، وهو عنوان أعمّ يشمل الإمام عليأهل البيت ) وسائر أفراد

)) كما أنّ مضمونها المباشر كونهم ،(أعلاماً للهدى، ويكون (

التمسك بهم واقياً من الهلاك والضلالة، فهم القُوّام على هذه الأمّة في مسيرتها

) في حياته، وقد تأمّلنا مفاد هذهواتجاهها في دينها ودنياها كما كان النبي (

ق، ولاحظنا أنهّا تفيد اصطفاء أهل البيتالفقرة ودلالاتها في الإيضاح الساب

)) مع النبي (في هذه الأمة، فاالله سبحانه وتعالى اصطفى محمداً وآل (

تهم في الأمم السابقة مثلمحمد من هذه الأمّة كما اصطفى الأ�بياء وسلالا

اصطفاء إبراهيم وآل إبراهيم.

بعها، وهي قوله ما نعبرّ عنها بفقرة الولاء ومقدماتها الفقرة الثانية: وتوا

)(فمن كنت مولاه فهذا عليّ مولاه)، ونعني بمقدماتها إقراره :( )(



         
٣٠٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

الناس على أ�هّ أولى بالمؤمنين من أ�فسهم بقوله: (أ�ست أولى بالمؤمنين من

بعها قوله: (� وال من والاه وعاد من عاداه) أ�فسهم)، كما نعني بتوا

و(انصر من نصره واخذل من خذله).

) ولا يشمل غيره من أهلموضوع هذه الفقرة يختص بالإمام عليّ (و

تضمن إثبات الولاء وليس التميز فيت)، ومن حيث مضمونها البيت (

الهدى كما في فقرة الثقلين، فالفقرتان مختلفتان موضوعاً ومضموناً، ولكن

الأولى. نالثانية متفرعة ع

قع في هذا السياق هو عن معنى  الولاء، فهل يعني هذا الولاءوالسؤال الوا

) في هذه الخطبة ولاء الحكم بمعنى) للإمام عليّ (الذي أ�بته النبي (

)، أو يعني ولاء آخر غير) ولي الأمر بعد النبي (كون الإمام عليّ (

ذلك؟

وهذا الولاء الآخر أحد ولاءات ثلاثة:

الكريم بمثل قوله الولاء العام القائم بين المؤمنين المذكور في القرآن .١

، فيكون المراد)١(﴾وْليِاَءُ بَعْضٍ أَ وَالمْؤُْمِنوُنَ وَالمْؤُْمِناَتُ بَعْضُهُمْ تعالى: ﴿

).بالحديث تأكيد هذا الولاء في حق الإمام عليّ (

) يقتضي محبة المسلمين له فحسب دون مزيدولاء خاص للإمام ( .٢

.٧١سورة التوبة: آية  )١(



  
٣٠٧ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

  على ذلك. 

صرة المسلمين إياه (إذا اعتدي ) يقتضي نولاء خاص للإمام ( .٣

  عليه) فحسب.

قع أنّ الاستحضار الحي لمشهد واقعة الغدير يؤدّي إلى الانتباه إلى  والوا

قعة على إثبات مثل الولاء الثابت للنبي  الدلالة الواضحة والمؤكدة لهذه الوا

)) ّعلى جماهير المسلمين للإمام علي (.(  

قعة كما وإنني أعتقد يقيناً أنّ التأمّل ال صادق من جمهور المسلمين لهذه الوا

كافٍ في الانتباه لدلالاتها ومفهوم الخطبة النبوية  احضروها في حينه قدلو كانوا 

  فيها.

لحقها من  ماولكن الذي سلب دلالتها ودلالة النص الملقى فيها هو 

) عن مشهد الحكم، بل عن الأحداث الذي مثلّ غياب أمير المؤمنين (

ـــ كما  مشهد تعيين الحاكم في السقيفة، حيث إنّ أهل الحل والعقد من الصحابة 

ـــ  ولا  )( إطلاعه دونبتّوا بأمر تعيين الخليفة في السقيفة من  قديعبرّ عنهم 

) من (وامتنع أ�هّ اعترض على ذلك،  )( نقل الجميع عنه وقدإخباره، 

  .)١(البيعة إلى عدة أشهر

ـــ حتى إذا كانت واضحة يَسلب دلالةَ الوقائع وال وقد نصوص التاريخية 

                                                                                       

  ) تقدم تخريجه.١(



          
٣٠٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ـــ  ، االأحداث خارجاً في حينه مسرحترتيب الأ�ر الملائم لها في  عدمُ وصريحة ـ

اتفق من الأحداث المتراكمة لاحقاً، فتولّد  مافتحجم دلالاتها بما يلائم 

لى الأحداث الخارجية المنافرة غباراً حاجباً لمدلول النصّ محدداً له وصارفاً له إ

قع على ما هو عكس  قع الجاري، ويذلل النص التشريعي للوا ما ينسجم مع الوا

قع، وهذا أمر يكثر في الشأن السياسي وما  المفروض من تحكّم النصّ في الوا

شابهه عندما يقع الانقلاب على الشرعية الدستورية، ويتّفق ذلك في العالم 

ص بفعل المؤثرات السياسية المعاصر في دول العالم مكرراً، حيث نجد ليّ النصو

قع هو الفهم  ر لمدلول النص تدريجاً بحكم الوا الغالبة، ويصبح الفهم المحوَّ

  الطبيعي له.

كثيراً في شأن النصوص ا�أ�ورة في شأن أهل البيت  وقعتوهذه ظاهرة 

) ـــ كما لاحظنا ـــ الواردة في ضمن خطبة الغدير أ�ضاً ـ ) مثل فقرة الثقلين 

إلى مستوى (محبّة  مؤداها حيث نزّلت مدرسة الخلفاء ،ضاح السابقذلك في الإي

بينما يفيد الحديث بوضوح بالغ ومؤكّد ـــ من خلال قرنهم بالكتاب  ،أهل البيت)

يقتضي وجود أفراد محدودين يكونون بهذه  ماــــ أنهّم عصمة من الضلالة، وهو 

بكاملها على  الصفة؛ إذ من غير المعقول ضمان صلاح وعلم وهدى عشيرة

الأزمان، لكن لم يكن الموقع الذي أُحلّ فيه (أهل البيت) بعد النبي  امتداد

) ملائماً لهذا المعنى، فنزّله الجمهور على مستوى المحبة لعترة النبي (

).(  



  
٣٠٩ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

لنصوص إلى ل) عن موقعهم الملائم وهكذا أدّى تغييب أهل البيت (

) على ئم سير الوقائع بعد النبي (تأويل دلالاتها وتوجيه مفاهيمها بما يلا

عليه  تعرضهو الأصل المحكم الذي ينبغي أن  وقع ما اعتبارأساس 

  الأحاديث.

  عقد أمرين

  وبيان ذلك في ضمن أمرين: 

في توضيح معنى الولاء في اللغة والعرف والاستعمالات،  الأمر الأوّل:

طة تستوجب التكافل وقد بيّنا أنّ الولاء في اللغة إنّما هو بمعنى وشيجة راب

والتناصر وأوضحنا أ�واع هذه الوشيجة من الولاء السياسي والاجتماعي 

والقبلي ونحوها، وذكرنا أ�ضاً تقسيم الولاء إلى الولاء المتكافئ بين طرفيه، 

يكون أحد طرفيه أعلى والآخر أدنى، وعلّقنا في آخر الذي والولاء المختلف 

تفسير المولى والولاء، واهتممنا بشكل هذا البحث على كلمات اللغويين في 

خاص بتفسير الولاء بالمحبة وبالنصرة وهما معنيان فسرّ بهما المولى في الحديث 

  ).في مقام مناقشة دلالة الحديث على ولاء الأمر بعد الرسول (

في معنى المولى في خطبة الغدير، وبيّنا وضوح أنّ المولى في  والأمر الثاني:

) ولاء كولاء لي الأمر، وتدل الخطبة على أنّ للإمام عليّ (و هوهذه الخطبة 

) على الأمّة من بعد وفاته؛ وذلك لقرائن حافة بهذه الكلمة رسول االله (

توضح المراد بها، ولذلك فليس هناك من أهمية �ا إذا كان المولى في اللغة يحتمل 



         
٣١٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

القول لمزيدٍ من غير هذا المعنى، وعليه كان التعرض للمعنى اللغوي نافلة من

الإيضاح.

وإليك التفصيل:

وفيه :توضيح معنى الولاء في اللغة والعرف والاستعمالات :الأمر الأوّل

نقاط:

النقطة الأولى:

في ذكر معنى الولاء وأ�واعه

والولاء ذو معنى واضح ومعروف في اللغة والعرف وشائع في

نية وغير ها، ولا يزال يستعمل في العرف العام، وهو وشيجةالاستعمالات القرآ

خاصة قائمة بين الطرفين تستوجب التعاون والتعاضد والتكاتف )١(اجتماعية

بينهما.

ويبدو أنّ الولاء في أصل اللغة من الاتصال، لكنّه كان يعني الاتصال

الحسي حيث يقال: (هذا الشيء يلي هذا) إذا كان يقع بعده متصلاً به من غير

ليا إذا تتابعا، ولكنهّ فلان فصل، ويقال: ولي فلاناً إذا تبعه من غير فصل، وتوا

د بالاجتماع معنى أعم ولو على نحو التغليب فيشمل الولاء بين االله سبحانه وبين خلقه١( ) والمرا

عامة والمؤمنين خاصة.



  
٣١١ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

عُمّم إلى الاتصال المعنوي على قاعدة تدرّج اللغة مِن الأمور الحسيّة إلى الأمور 

المعنوية، فكأنّ بعض الأولياء متصل ببعض، فهو يلي أمره، ويكون عونه 

  ن الآخرين.ه وحاميه، وبذلك يكون أولى به مِ يروظه

ويتنوع الولاء بحسب مناشئه وما يترتب عليه من حقوق واستحقاقات إلى 

  أ�واع عديدة:

  وهو على ضربين: ولاء االله سبحانه وتعالى لخلقه: .١

فمنه ولاء عام لجميع خلقه وإن كانوا كافرين باالله تعالى كما قال سبحانه: 

ِ مَوْلاَهُمُ الحْقَِّ ﴿   .)١(﴾وَرُدُّوا إلىَِ ا�َّ

ُ وَليُِّ للمؤمنين، كما قال سبحانه: ﴿ اً خاص كما أنّ منه ولاءً  وا�َّ

َ مَوْلىَ الَّذِينَ آمَنوُا وَ أَ ذَلكَِ بِ ، و﴿)٢(﴾المْؤُْمِنينَِ  نَّ الْكَافرِِينَ لاَ مَوْلىَ أَ نَّ ا�َّ

نَا عَلىَ الْقَوْمِ الْكَافرِِينَ أَ ، و﴿)٣(﴾لهَمُْ  ُ مَوْلاَكُمْ و﴿، )٤(﴾�تَْ مَوْلاَنَا فَانصرُْْ بَلِ ا�َّ

ينَ  َ مَوْلاَكُمْ نعِْمَ المَْوْلىَ أَ وَإنِْ تَوَلَّوْا فَاعْلَمُوا ، و﴿)٥(﴾وَهُوَ خَيرُْ النَّاصرِِ نَّ ا�َّ

                                                                                       

  .٣٠) سورة يونس: آية ١(

  .٦٨) سورة آل عمران: آية ٢(

  .١١د: آية ) سورة محم٣(

  .٢٨٦) سورة البقرة: آية ٤(

  .١٥٠) سورة آل عمران: آية ٥(



          
٣١٢ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  .)١(﴾وَنعِْمَ النَّصِيرُ 

وْليِاَءَ أَ لاَ إنَِّ أَ هذا وللمؤمنين أ�ضاً ولاء الله تعالى أ�ضاً، كما قال تعالى: ﴿

ِ لاَ خَ    .)٢(﴾وْفٌ عَلَيهِْمْ وَلاَ هُمْ يحَْزَنُونَ ا�َّ

وهو ولاء يستوجب طاعته ولو  ) على المؤمنين:ولاية الرسول (. ٢

وْلىَ باِلمْؤُْمِنينَِ مِنْ أَ النَّبيُِّ ، قال تعالى: ﴿)٣(اقتضى بذل أ�فسهم من دونه

عْرَابِ حَوْلهَمُْ مِنَ الأَْ  هْلِ المْدَِينةَِ وَمَنْ مَا كَانَ لأَِ ، وقال سبحانه: ﴿)٤(﴾�فُْسِهِمْ أَ 

ِ وَلاَ يَرْغَبوُا بِ أَ  ، كما أ�هّ يستوجب )٥(﴾�فُْسِهِمْ عَنْ نفَْسِهِ أَ نْ يَتخََلَّفُوا عَنْ رَسُولِ ا�َّ

لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ ) بالمؤمنين، كما قال عزّ من قائل: ﴿رحمته ورأفته (

  .)٦(﴾تُّمْ حَرِيصٌ عَلَيكُْمْ باِلمْؤُْمِنينَِ رَءُوفٌ رَحِيمٌ �فُْسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيهِْ مَا عَنِ أَ 

وَإنِْ )، كما قال سبحانه: ﴿هذا، والمؤمنون أ�ضاً أولياء للرسول (

يلُ وَصَالحُِ المْؤُْمِنينَِ وَالمْلاََئكَِةُ بَعْدَ ذَلكَِ  َ هُوَ مَوْلاَهُ وَجِبرِْ تَظَاهَرَا عَلَيهِْ فَإِنَّ ا�َّ

                                                                                       

  .٤٠) سورة الأ�فال: آية ١(

  .٦٢) سورة يونس: آية ٢(

) وهذا الولاء يمكن أن يدرج في الولاء السياسي للحاكم، ولكن قد يقال إنّه أعم منه إذ ٣(

 يكن في موقع الحكم آنذاك، ) منذ العهد المكي وإن لم) منذ نبوته (الظاهر ثبوته للنبي (

  بل كان مستضعفاً مهدداً بالقتل والأذى.

  .٦) سورة الأحزاب: آية ٤(

  .١٢٠) سورة التوبة: آية ٥(

  .١٢٨) سورة التوبة: آية ٦(



 
٣١٣

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

، وهذا الولاء قد يدرج تحت ولاء الحاكم.)١(﴾ظَهِيرٌ 

كما يقال: إنّ فلاناً مدين بالولاء للدولة أو للجهة الولاء السياسي:. ٣

ة أو لدولة أخرى، ويترتّب على هذا الولاء وجود نحو مننالسياسية المعيّ 

التعاون بين الطرفين في الأمور السياسية.

ة واحدة بلحاظ الأصلوهو ولاء بين أهل قوميالولاء القومي: . ٤

المشترك بينهم وهو على حد الولاء القبلي، ولكنّه أوسع نطاقاً ويترتب عليه

الآخرين. بإزاءحماية بعضهم لبعض 

الواحدة، ومعناه: أنّ بعضهم القبيلةوهو الولاء بين أفراد الولاء القبلي: . ٥

اً، فيمنعيريتولى البعض الآخر، ويترتب عليه أن يكون حمىً له وعوناً وظه

الآخرين من التعدي عليه، ويستوفي حقه من المعتدي فيقتصّ ممن يعتدي عليه

وَمَنْ قُتلَِ مَظْلوُمًا فقََدْ، كما قال سبحانه: ﴿جنايةويدفع الدية عنه إذا ارتكب 

سَفِيهًا فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيهِْ الحْقَُّ وقال عزّ من قائل: ﴿، )٢(﴾جَعَلْناَ لوَِليِِّهِ سُلطَْانًا

.)٣(﴾نْ يُمِلَّ هُوَ فلَْيمُْللِْ وَليُِّهُ باِلْعَدْلِ أَ وْ لاَ يَسْتطَيِعُ أَ وْ ضَعِيفًا أَ 

كما هو الحال في الولاء بالتحالف بين عدة من الدول :)٤(ديقْ الولاء العَ . ٦

.٤) سورة التحريم: آية ١(

ء: آية ٢( .٣٣) سورة الإسرا

.٢٨٢) سورة البقرة: آية ٣(

.أي الذي منشؤه التعاقد بين الطرفين) ٤(



          
٣١٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ويترتب عليه أن يكون بعضهم ظهيراً لبعض عند  ،المتعددة القبائلأو بين 

  ن من جهة خطر يهدد أمنه ومصالحه.حاجته إلى العو

ومن هذا القبيل أن يلتحق شخص ما لا عشيرة له أو خلعته عشيرته 

ليها على أن يحموه ويكون كأحدهم فيما له وعليه بينهم.    بعشيرة أخرى فيوا

  كولاية الأب على الطفل. الولاء الأسري أو شبهه:. ٧

للعبد مع العبد المملوك له، وهو الولاء القائم بين ا�الك  الولاء بالملك:. ٨

فيعبرّ عن ا�الك للعبد بمولى العبد كما يطلق على العبد أ�ضاً أ�هّ مولى ا�الك، 

وترتّب على ذلك وجوب طاعة العبد للمولى، كما أنّ على المولى أن يحمي عبده 

  .)١(ويقيه من اعتداء الآخرين

توقي بعضهم  وهو وشيجة تتحقق بين الجيران تقتضيالولاء بالجوار: . ٩

من أذى بعض آخر وعدم مضارته، بل وإعانته ونصرته حسب مقتضى الحال، 

  .)٢(وعليه يترتّب ما أمر به في القرآن الكريم من الإحسان إلى الجار

بين أهل الدين الواحد: وهو حالة معروفة في مطلق  الولاء الديني. ١٠

                                                                                       

) وينبغي أن يُعلم أنّ الولاء بين ا�الك والمملوك كان يبقى في العرف القبلي حتى بعد عتق ١(

  ا�الك للمملوك إلا إذا تخلى عن تعهده تجاهه بعد عتقه، وقال له: اذهب فأ�ت سائبة.

لدَِيْنِ إِ ) قال تعالى: ﴿٢( كُوا بهِِ شَيئْاً وَباِلْوَا َ وَلاَ تشرُِْ حْسَانًا وَبذِِي الْقُرْبىَ وَالْيتَاَمَى وَاعْبدُُوا ا�َّ

بيِلِ  احِبِ باِلجْنَبِْ وَابنِْ السَّ ﴾ (سورة النساء: آية وَالمْسََاكينِِ وَالجْاَرِ ذِي الْقُرْبىَ وَالجْاَرِ الجْنُبُِ وَالصَّ

٣٦.(  



  
٣١٥ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

الدين الواحد ومنه  الأديان ويترتّب عليه نوع من التعاطف والتكاتف بين أهل

وَالمؤُمِنوُنَ بَعْضُهُم أوْليِاَءُ الولاء بين المؤمنين في الإسلام، كما قال تعالى: ﴿

، فالمراد أنهم كجماعة واحدة يتّصل بعضهم ببعض، ويتعاونون على )١(﴾بَعْضٍ 

  الصلاح المشترك بينهم.

وْلىَ ببِعَْضٍ فيِ أَ بَعْضُهُمْ : كما قال سبحانه: ﴿)٢(الولاء بين أولي الأرحام. ١١

                                                                                       

  .٧١) سورة التوبة: آية ١(

ولاء ذكور عشيرة الشخص من ) يفترق هذا الولاء عن ولاء العصبة في أنّ ولاء العصبة هو ٢(

جهة أ�يه، فهو يشمل ـــ مضافاً إلى ولاء الأب ـــ ولاء الإخوة من الأب والأجداد والأعمام 

بته من الأم مثل إخوته  وأولادهم، ولا يشمل الولاء بين الأقارب فيما كان بين الشخص وبين قرا

لولاء بين الشخص وبين من الأم وأجداده من جهتها وأخواله وأولادهم، بل قد لا يشمل ا

  الإناث من جهة الأب مثل الأخت من الأب والجدة والعمة وبناتها.

بة من جهة الأم أو كانوا إناثاً،  بة وإن كانوا قرا وأمّا ولاء أولي الأرحام فهو يشمل مطلق القرا

ما في وهذا الولاء لم يكن يترتب عليه الميراث قبل الإسلام، ولكن الإسلام رتّب عليه الميراث، ك

دُسُ قوله تعالى: ﴿ ةٌَ وَلَهُ أخٌَ أوَْ أخُْتٌ فَلكُِلِّ وَاحِدٍ مِنهُْماَ السُّ ﴾ وَإنِْ كَانَ رَجُلٌ يُورَثُ كَلاَلَةً أوَِ امْرَأ

د بذلك كلالة الأم أي الأخ والأخت للأم وأمّا كلالة الأ�وين ١٢(سورة النساء: آية  )، والمرا

ُ يُفْتيِكُمْ فيِ النساء وهي قوله سبحانه: ﴿والأب فقد تطرق له في آية آخر سورة  يَسْتَفْتوُنكََ قُلِ ا�َّ

لهَاَ وَلَدٌ فَإنِْ  الْكَلاَلَةِ إنِِ امْرُؤٌ هَلكََ لَيسَْ لَهُ وَلَدٌ وَلَهُ أخُْتٌ فَلَهَا نصِْفُ مَا تَرَكَ وَهُوَ يَرِثُهَا إنِْ لمَْ يَكُنْ 

ُ كَانَتَا اثْنتَينَِْ فَلَهُماَ الثُّلُثَ  ُ ا�َّ كَرِ مِثْلُ حَظِّ الأُْ�ثَْيينَِْ يُبينَِّ انِ ممَِّا تَرَكَ وَإنِْ كَانُوا إخِْوَةً رِجَالاً وَنسَِاءً فَللِذَّ

ءٍ عَلِيمٌ  ُ بكُِلِّ شيَْ   ).١٧٦﴾ (سورة النساء: آية لَكُمْ أنَْ تَضِلُّوا وَا�َّ



         
٣١٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ِ مِنَ المْؤُْمِنينَِ وَالمْهَُاجِرِينَ  .)١(﴾كتِاَبِ ا�َّ

فمن تزوج من قوم حدث نحو ولاء ووشيجة الولاء بالمصاهرة:. ١٢

ـــ وإن كان دون ولاء العصبة ـــ ولذلك كانت العرب تعتني بالزواج من بينهم 

ة من قبل لأجل التقاربالأقوام الأخرى حتى إذا كانت بينهم حزازة أو عداو

) تزوج من سائر فروع قريش الذينبينهم، ولأجل ذلك نجد أنّ النبي (

عادوه بعد البعثة والدعوة، فتزوج من بني أمية أم حبيبة بنت أبي سفيان شيخ

ـــ المشركين قبل فتح مكة وأشدهم عداوة للرسول، وتزوّج حفصة بنت عمر

ـــ من بني عدي، وقد ت زوج عائشة ابنة أبي بكر من بني تيم إلىبطلب من عمر 

) وابنيه الحسنغيرهما من النساء، كما يتوقع أن يكون زواج الإمام عليّ (

) وذريته من سائر فروع قريش وقبائل أخرى لأجل إيجادوالحسين (

، وهو من أسباب تعدد أزواجهم،وتلك القبائل) الصلة بين أهل البيت (

ت تعرض عليهم الزواج ببعض بناتها للتشرفكما أنّ بعض القبائل كان

) أو للتقرب إليهم، وذلك سبب) أو أهل بيته (بالمصاهرة مع النبي (

)، وربما تزوج بعض الأمراء) وعترته (آخر في تعدد أزواج النبي (

رٍ  من بنات بعض خصومه أو زوجهم بعض بناته لأجل ذلك كما زوّج بإصرا

).لفضل من الإمام محمد الجواد (ا�أمون العباسي ابنته أم ا

.٦) سورة الأحزاب: آية ١(



  
٣١٧ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

: سواء كانت القيادة في مستوى الحاكم )١(ولاء المحكومين للقائد. ١٣

العام وهو ما يعبرّ عنه أ�ضاً هذا العصر بالولاء للدولة، أو في مستوى دون 

القائد العسكري، ولذلك يعبر عن الخليفة بولي  أو ذلك مثل الحاكم على المدينة

  حاكم المدينة بالوالي عليها وذلك تعبير شائع في العصر الأوّل.الأمر ويعبرّ عن 

هذا، وللحاكم أ�ضاً ولاء للمحكومين طبعاً ويندرج في هذا الولاء الولاء 

  بين المطاع ومن تجب طاعته كالولاء بين شيخ العشيرة وسائر أفرادها. 

مثل الولاء الذي يحصل بالعشرة  ولاء قائم على الأسباب الخاصة: .١٤

والصحبة والإحسان والتعلق بين الناس حيث يستتبع عرفاً حق الإعانة 

  والنصرة والحماية.

فهذه كلها وجوه من الولاء، وكلها وشائج اجتماعية تستوجب رعاية 

  ونصرة وحماية وطاعة بحسب ما يلائم المورد.

نْ يَوْمَ لاَ يُغْنيِ مَوْلىً عَ وقد يطلق الولاء على وجه جامع كما قال سبحانه: ﴿

ونَ    .)٢(﴾مَوْلىً شَيئْاً وَلاَ هُمْ يُنصرَُْ

ـــ أ�هّ لن تغني الوشائج القائمة بين الناس غداً في  ـــ واالله العالم ـ د  وكأنّ المرا

يوم القيامة؛ لأنهّم لا يستطيعون إعانتهم ونصرتهم وحمايتهم من عذاب االله 

                                                                                       

  الذي تقدم ذكره أوّلاً.) وهو أعم من الولاء السياسي ١(

  .٤١) سورة الدخان: آية ٢(



          
٣١٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  سبحانه.

من فروع مادّة لغوية  هناك فرق بين كلمة (الولاء) و(الولاية) رغم أنهّما

  واحدة..

فالولاية تطلق في جانب من يُطاع ويُعان ويُنصر، للتعبير عن موقعه الذي 

يستوجب له ذلك، كما تستوجب عليه رعايته لمن يتولى أمره، ومنه ولي الأمر، 

  كما يقال إنّ الرسول هو مولى المسلمين وولي عليهم.

، فيقال: إنّ الناس أولياء والولاء يطلق في جانب من يطيع ويعين وينصر

  ) لأنهّم يطيعونه ويعينونه وينصرونه.للرسول (

في اللغة، فهو وشيجة خاصة  اً وبهذا العرض يتضح أنّ للولاء معنى واضح

قائمة بين الطرفين، وهو معنى عام يشمل جميع موارد الولاء من الولاء بين االله 

والولاء بين ا�الك وعبده ورسوله وبين المؤمنين والولاء للعشيرة والأرحام 

والأصدقاء والولاء بين  الجيرانوالولاء بين  أ�فسهم والولاء بين المؤمنين

  المتحالفين.

  النقطة الثانية:

من طرفي الولاء يوالي  بمعنى أنّ كلاً  ،نّ الولاء هو ـــ نوعاً ـــ علاقة متكررةإ

  رف الآخر، وقد يطلق على كل منهما أ�هّ مولى الآخر ووليه.الط



 
٣١٩

  (×)الولاء للإمام عليّ في واقعة الغدير وعقد 

ه وآثاره وقد يكون ولكن قد يكون الولاء من الطرفين متماثلاً في مغزا

مختلفاً.

ولذلك ينقسم الولاء إلى قسمين:

الولاء المتكافئ، وهو الولاء الذي تترتب عليه آثار متماثلة في القسم الأوّل:

ن طرفي الولاء من الحقوق على الآخر مثل ما يكونحق الطرفين، فيكون لكل م

وكل ،للآخر عليه، كما في الولاء بين أفراد العشيرة، والولاء بين المؤمنين

الولاءات العامة التي تثبت بصفة مشتركة كالولاء القومي والقبلي

بة والمصاهرة والصحبة. )١(والتعاقدي والديني والولاء بالجوار والقرا

به المعاني المتماثلة المتلازمة مثل الأخوّة فإنّ أخوّة شخصوهذا القسم يش

لآخر تلازم أخوّة ذاك الآخر للأوّل أ�ضاً، وكذلك ابن العمّ فإنّه متى كان

شخص ما ابن عمّ لشخص آخر كان الآخر أ�ضاً ابن عمّه.

ةوهذا شأن جملة من العلائق الأخرى التي تقوم بين شيئين، مثل المساوا

) مساوياً لـ(ب) فإنّ (ب) أ�ضاً يكون مساوياً لـ(أ).فإذا كان (أ

الولاء المختلف، وهو أن يختلف نوع الأ�ر المترتب على ولاء القسم الآخر:

أحد الطرفين للآخر عن الأ�ر المترتب لولاء الآخر له، كأن يكون أحد طرفي

) هذا، في العقود التي لا تستبطن تبعية بعض لبعض، وأمّا التي تتضمن تبعية كالعقد١(

الاجتماعي بين الحاكم والمحكوم فهو من القسم الثاني.



          
٣٢٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

، وإن الولاء أولى بالآخر من نفسه أو بمثابة ذلك، وأمّا الآخر فلا يكون كذلك

  كان للأوّل أ�ضاً علقة به تسمى ولاء وتستتبع وظيفة له تجاهه.

وهذا القسم يشبه العلائق المتفاوتة المتلازمة مثل الأ�وّة والبنوّة فإنّ أ�وّة 

شخص لآخر لا تستلزم أ�وّة الآخر له كما في الأخوّة، بل بنوّة الآخر له، 

  ابن الأخ.وكذلك معنى الأمّ والجد والحفيد والعمّ والخال و

وكذلك الحال في جملة من العلائق التي تقوم بين شيئين مثل الزيادة 

والنقيصة فإنهّما ليسا كالمساواة، فإذا كان (أ) أزيد من (ب) فليس (ب) أزيد 

  من (أ)، بل أ�قص منه.

ومثال هذا القسم هو مورد الولاء بالملك بين السيد وبين العبد، ويعبرّ عن 

 اللغة بالمولى لكن الولاء غير متكافئ بينهما؛ لأنّ على كل من السيد والعبد في

العبد أن يطيع السيد، وليس السيد ملزماً بطاعة العبد، نعم من وظيفة السيد أن 

  يحمي عبده وينتصر له.

والظاهر أنّ التعبير عن كل منهما بالمولى باعتبار أنّ المولى في اللغة هو 

لأعلى فيه أم الطرف الأدنى، صاحب الولاء مع آخر سواء كان الطرف ا

ويصدق على السيد أ�هّ صاحب ولاء العبد، وعلى العبد أ�هّ صاحب ولاء مع 

  السيد.

ويمكن التعبير في هذا القسم من الولاء بأنّ أحد الطرفين يكون تابعاً 

والآخر متبوعاً، كما هو الحال في ولاء السيد والعبد، فالتابع والمتبوع متصلان 



 
٣٢١

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

ب طة بينهما، ومن ثمّ يتحقق أصل معنى الولاء في كل منهما.بالوشيجة الرا

هذا، وقد يطلق الولاء في الطرفين في هذا القسم بمعنى متفاوت وليس

ب الولاء معنى التابعية والمتبوعية، بالمنظور الجامع، وذلك من جهة إشرا

ً ومطاعاً، وعلى التا بعفيصدق الولاء على المتبوع على أساس كونه قائداً وآمرا

باعتبار أ�هّ مقود ومأمور ومطيع للأوّل، وإن كان هناك حقوق للتابع على

)المتبوع من جهة أنّ الحقوق تتقابل دائماً كما جاء في كلام لأمير المؤمنين (

سيأتي نقله، وهذا شأن الولاء الذي يثبت لأحد الطرفين بصفة خاصة به.

ع الولاء المتقدمة:عدد من أ� علىهذا، وينطبق هذا القسم من الولاء  وا

ولاء السيد ا�الك والعبد المملوك، وقد أوضحناه. .١

الولاء الأسري: من قبيل ولاء الأب على الطفل، فإنّ الأب ولي الطفل .٢

في هذا النوع من الولاء، وليس الطفل ولي الأب، بل هو المولى عليه.

تلف عنولاء الحكم والقيادة: فإنّ حقوق الحاكم على المحكوم تخ .٣

حقوق المحكوم على الحاكم.

وهكذا القول في ولاء االله سبحانه على الناس، فهو ولاء مختلف، فإنّ .٤

الله سبحانه من الحق على عباده غير ما للعباد على االله سبحانه، لكن للناس

أ�ضاً ما يستوجبونه من لطف الله تعالى، من جهة أنّ الحقوق تتقابل دائماً، كما

ـــ يصف فيه حق الوالي وحقوقؤمنين (قال أمير الم ) في خطبة له بصفين 

ـــ: ( ا بَعْدُ، فَقَدْ جَعَلَ ا�َّ سُبْحَانَه ليِ عَلَيْكُمْ حَقّاً بوِِلاَيَةِ أَ الرعية ـ مْرِكُمْ، ولَكُمْأَ مَّ



          
٣٢٢ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

التَّوَاصُفِ، شْيَاءِ فيِ وْسَعُ الأَ أَ عليّ مِنَ الحْقَِّ مِثْلُ الَّذِي ليِ عَلَيْكُمْ، فَالحْقَُّ 

حَدٍ إلاَِّ جَرَى عَلَيْه، ولاَ يجَْرِي عَلَيْه إلاَِّ جَرَى ضْيَقُهَا فيِ التَّنَاصُفِ، لاَ يجَْرِي لأَ أَ و

نْ يجَْرِيَ لَه ولاَ يجَْرِيَ عَلَيْه، لَكَانَ ذَلكَِ خَالصِاً ِ�َّ سُبْحَانَه أَ حَدٍ لَه، ولَوْ كَانَ لأَ 

وفُ قَضَائهِ، دُونَ خَلْقِه، لقُِدْرَتهِ  عَلىَ عِبَادِه، ولعَِدْلهِ فيِ كُلِّ مَا جَرَتْ عَلَيْه صرُُ

ه عَلىَ الْعِبَادِ  ءَهُمْ عَلَيْه مُضَاعَفَةَ أَ ولَكِنَّه سُبْحَانَه جَعَلَ حَقَّ نْ يُطِيعُوه، وجَعَلَ جَزَا

عاً بماَِ هُوَ مِنَ المَْزِيدِ  لاً مِنْه وتَوَسُّ   ه.هْلُ أَ الثَّوَابِ، تَفَضُّ

ضَهَا لبِعَْضِ النَّاسِ عَلىَ بَعْضٍ،  ثُمَّ جَعَلَ سُبْحَانَه مِنْ حُقُوقِه حُقُوقاً افْترََ

فَجَعَلَهَا تَتَكَافَأُ فيِ وُجُوهِهَا، ويُوجِبُ بَعْضُهَا بَعْضاً، ولاَ يُسْتَوْجَبُ بَعْضُهَا إلاَِّ 

  .)١(ببَِعْضٍ)

وْلىَ أَ النَّبيُِّ عالى: ﴿) على الأمّة، حيث جاء قوله تولاء النبي ( .٥

، مماّ يعطي أ�هّ ولاء مختلف؛ إذ مِن المعلوم أنّ المؤمنين )٢(﴾�فُسِهِمْ أَ باِلمْؤُْمِنينَِ مِنْ 

) مِن نفسه، )، فهم ليسوا أولى به (ليسوا كذلك بالنسبة إلى النبي (

من جهة أنّ ولاء المؤمنين ، ) عليهموإن كان لهم حقوق ملائمة لولايته (

) ) إنّما هو بصفته الخاصة، وهي كونه رسولاً، بينما ولاء النبي (نبي (لل

للمؤمنين إنّما هو لصفة أخرى وهي كونه المرسل إليهم، فلم تكن الصفة 

                                                                                       

  .٣٣٣) نهج البلاغة: ١(

  .٦) سورة الأحزاب: آية ٢(



 
٣٢٣

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

المستوجبة للولاء في الطرفين صفة واحدة مشتركة مثل الإيمان الجامع في الولاء

بين المؤمنين.

صرة، ولكن مع تفاوت..ويترتب على كلا نوعي الولاء حقّ الن

ففي الولاء المتكافئ: تكون نصرة بعض لبعض على نحو متكافئ.

وأمّا في الولاء المختلف: فيكون هناك تناصر أ�ضاً، إلا أ�هّ يكون بمحورية

)، فهو أولى ببعض شؤون الطرف الآخرالطرف الأعلى في الولاء كالنبي (

) نصرة مميّزة مبنية علىالنبي ( منه، ومِن ثَمَّ وجب على المؤمنين أن ينصروا

وعَلَمه، وقائده) محور جبهة الحق ) لهم مِن أ�فسهم؛ لأ�هّ (أولويته (

نَ الأَْ مَا كَانَ لأَِ كما قال تعالى: ﴿ ن يَتخََلَّفُوا عَنأَ عْرَابِ هْلِ المَْدِينةَِ وَمَنْ حَوْلهَمُ مِّ

سُولِ اللَّـهِ وَلاَ يَرْغَبوُا بِ  .)١(..﴾عَن نَّفْسِهِ  �فُسِهِمْ أَ رَّ

كما أنّ العداء أ�ضاً للأعداء يترتّب على كلا نوعي الولاء، ولكن معاداة

بعضهم لأعداء بعض يكون بنحو متماثل في الولاء المتكافئ، ومِن ثَمَّ فإنّ على

عنه، وأمّا في العدوانخر ويدفع الآبعض الالمؤمنين أن يعادي بعضُهم أعداءَ 

ن محور العداء هو معاداة الطرف الأعلى في الولاء، ومِنالولاء المختلف فيكو

.)٢(ثَمَّ شدّد في الآيات على عدم موالاة المؤمنين لمن كفر باالله ورسوله

.١٢٠) سورة التوبة: آية ١(

كما جاء في الآيات التالية:) ٢(



         
٣٢٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

لاَ يَتَّخِذِ المْؤُْمِنوُنَ الْكَافرِِينَ أوَْليِاَءَ مِنْ دُونِ المْؤُْمِنينَِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلكَِ فَلَيسَْ مِنَ﴿قوله تعالى:  .١

ُ نَفْسَهُ وَإِ  رُكُمُ ا�َّ ءٍ إلاَِّ أنَْ تَتَّقُوا مِنهُْمْ تُقَاةً وَيحَُذِّ ِ فيِ شيَْ ِ المْصَِيرُ ا�َّ ﴾ (سورة آل عمران: آيةلىَ ا�َّ

٢٨.(

ُ أرَْكَسَهُمْ بماَِ كَسَبوُا أَ�رُِيدُونَ أنَْ تهَدُْوا مَنْ أَضَلَّ﴿قوله سبحانه:  .٢ فَماَ لَكُمْ فيِ المْنُاَفِقِينَ فِئتَينَِْ وَا�َّ

ُ فَلَنْ تجَِدَ لَهُ سَبيِلاً * وَدُّو ُ وَمَنْ يُضْللِِ ا�َّ ءً فَلاَ تَتَّخِذُواا�َّ ا لَوْ تَكْفُرُونَ كَماَ كَفَرُوا فَتَكُونُونَ سَوَا

ِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَيثُْ وَجَدْتمُوُهُ  مْ وَلاَ تَتَّخِذُوامِنهُْمْ أوَْليِاَءَ حَتَّى يهُاَجِرُوا فيِ سَبيِلِ ا�َّ

).٨٩ـــ  ٨٨رة النساء: آية ﴾ (سومِنهُْمْ وَليِ�ا وَلاَ نَصِيرًا 

ِ المْنُاَفِقِينَ بأِنََّ لهَمُْ عَذَابًا أَ�يِماً * الَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الْكَافرِِينَ أَوْليِاَءَ مِنْ دُونِ﴿قوله جلّ جلاله:  .٣ بَشرِّ

ِ جمَيِعًا * وَ  ةَ ِ�َّ ةَ فَإِنَّ الْعِزَّ لَ عَلَيكُْمْ فيِ الْكِتاَبِ أنَْ إذَِا سَمِعْتُمْ آياَتِالمْؤُْمِنينَِ أَ�بَْتغَُونَ عِندَْهُمُ الْعِزَّ قَدْ نَزَّ

هِ إنَِّكُمْ إذًِا مِ  ُ بهِاَ فَلاَ تَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يخَُوضُوا فيِ حَدِيثٍ غَيرِْ ِ يُكْفَرُ بهِاَ وَيُسْتهَْزَأ َا�َّ ثْلُهُمْ إنَِّ ا�َّ

).١٤٠ـــ  ١٣٨﴾ (سورة النساء: آية فيِ جَهَنَّمَ جمَيِعًا جَامِعُ المْنُاَفِقِينَ وَالْكَافرِِينَ 

اَ الَّذِينَ عن المنافقين: ﴿وقوله عزَّ شأ�ه . ٤ مَنوُا لاَ تَتَّخِذُوا الْكَافرِِينَ أَوْليِاَءَ مِنْ دُونِ المْؤُْمِنينَِآيَا أيهَُّ

ِ عَلَيكُْمْ سُلْطاَنًا مُبيِنً  ).١٤٤﴾ (سورة النساء: آية اأَ�رُِيدُونَ أنَْ تجَعَْلُوا ِ�َّ

اَ الَّذِينَ آمَنوُا لاَ تَتَّخِذُوا الْيهَُودَ وَالنَّصَارَى أوَْليِاَءَ بَعْضُهُمْ أوَْليِاَءُ بَعْضٍ﴿قوله عزّ وجلّ:  .٥ يَا أيهَُّ

 ِ َ لاَ يهَدِْي الْقَوْمَ الظَّالمِ مُْ مِنكُْمْ فَإِنَّهُ مِنهُْمْ إنَِّ ا�َّ ينَ * فَترََى الَّذِينَ فيِ قُلُوبهِمِْ مَرَضٌوَمَنْ يَتوََلهَّ

ُ أنَْ يَأتيَِْ باِلْفَتحِْ أَوْ أَمْرٍ مِنْ  عِندِْهِ فَيصُْبحُِوايُسَارِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أنَْ تُصِيبَناَ دَائرَِةٌ فَعَسَى ا�َّ

وا فيِ أَ�فُْسِهِمْ نَادِمِينَ  ).٥٢ـــ  ٥١: آية ﴾ (سورة ا�ائدةعَلىَ مَا أسرََُّ

َذُوا دِينكَُمْ هُزُوًا وَلَعِباً مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا﴿قوله تعالى:  .٦ اَ الَّذِينَ آمَنوُا لاَ تَتَّخِذُوا الَّذِينَ اتخَّ يَا أَيهُّ

َ إنِْ كُنتْمُْ مُؤْمِنينَِ * وَإِ  َذُوهَاالْكِتاَبَ مِنْ قَبْلكُِمْ وَالْكُفَّارَ أَوْليِاَءَ وَاتَّقُوا ا�َّ لاَةِ اتخَّ ذَا نَادَيْتمُْ إلىَِ الصَّ

مُْ قَوْمٌ لاَ يَعْقِلُونَ  ).٥٨ـــ  ٥٧﴾ (سورة ا�ائدة: آية هُزُوًا وَلَعِبًا ذَلكَِ بأِنهََّ



  
٣٢٥ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

                                                                                                                                                                                                                      

ئِيلَ عَلىَ لسَِانِ دَاوُودَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلِ ﴿قوله سبحانه: .٧ ا كَ بماَِ لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنيِ إسرَِْ

ثيرًِا مِنهُْمْ عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتدَُونَ * كَانُوا لاَ يَتنَاَهَوْنَ عَنْ مُنكَْرٍ فَعَلُوهُ لَبئِسَْ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ * تَرَى كَ 

ُ عَليَهِْمْ  مَتْ لهَمُْ أَ�فُْسُهُمْ أنَْ سَخِطَ ا�َّ وَفيِ الْعَذَابِ هُمْ خَالدُِونَ *  يَتوََلَّوْنَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَبئِسَْ مَا قَدَّ

َذُوهُمْ أوَْليِاَءَ وَلَكِنَّ كَثيرًِا مِ  ِ وَالنَّبيِِّ وَمَا أُ�زِْلَ إلَِيهِْ مَا اتخَّ ﴾ (سورة نهُْمْ فَاسِقُونَ وَلَوْ كَانُوا يُؤْمِنوُنَ باِ�َّ

  ).٨١ـــ  ٧٨ا�ائدة: آية 

اَ الَّذِينَ آمَ ﴿قوله جل جلاله:  .٨ نَكُمْ أَوْليِاَءَ إنِِ اسْتحََبُّوا الْكُفْرَ يَا أَيهُّ نوُا لاَ تَتَّخِذُوا آبَاءَكُمْ وَإخِْوَا

وُنَ * قُلْ إنِْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَ�نْاَؤُكُمْ وَ  مُْ مِنكُْمْ فَأُوَ�كَِ هُمُ الظَّالمِ يماَنِ وَمَنْ يَتوََلهَّ نُكُمْ عَلىَ الإِْ إخِْوَا

فْتمُُوهَا وَتجِاَرَةٌ تخَْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكنُِ تَرْضَوْنهَاَ أَحَبَّ إلَِيكُْمْ وَأزَْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُ  لٌ اقْترََ مْ وَأمَْوَا

ُ لاَ يهَدِْي الْقَ  ُ بأَِمْرِهِ وَا�َّ بَّصُوا حَتَّى يَأتيَِْ ا�َّ ِ وَرَسُولهِِ وَجِهَادٍ فيِ سَبيِلِهِ فَترََ ﴾ وْمَ الْفَاسِقِينَ مِنَ ا�َّ

  ).٢٤ـــ  ٢٣(سورة التوبة: آية 

ِ مِنْ أوَْليِاَءَ ثُمَّ ﴿قوله عزّ شأ�ه:  .٩ كُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ ا�َّ وَلاَ تَرْكَنوُا إلىَِ الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتمََسَّ

ونَ    ).١١٣﴾ (سورة هود: آية لاَ تُنصرَُْ

اَ الَّذِينَ آمَنوُ﴿قوله سبحانه:  .١٠ ةِ وَقدَْ يَا أيهَُّ كُمْ أوَْليِاَءَ تُلْقُونَ إلَِيهِْمْ باِلمْوََدَّ ي وَعَدُوَّ ا لاَ تَتَّخِذُوا عَدُوِّ

ِ رَبِّكُمْ إنِْ كُنتْمُْ  سُولَ وَإيَِّاكُمْ أنَْ تُؤْمِنوُا باِ�َّ خَرَجْتُمْ جِهَادًا فيِ كَفَرُوا بماَِ جَاءَكُمْ مِنَ الحْقَِّ يخُْرِجُونَ الرَّ

ةِ وَأَ�اَ أعَْلَمُ بماَِ أَخْفَيتْمُْ وَمَا أعَْلَنتْمُْ وَمَنْ يَفْ سَبيِليِ وَ  ونَ إلَِيهِْمْ باِلمْوََدَّ عَلْهُ مِنكُْمْ فَقَدْ ابْتغَِاءَ مَرْضَاتيِ تُسرُِّ

بيِلِ  ءَ السَّ )، هذه السورة تقريباً كلها تدور حول الموضوع ١﴾ (سورة الممتحنة: آية ضَلَّ سَوَا

ينِ : ﴿تعالى نفسه، ومنها قولهتؤكد على المعنى و ُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فيِ الدِّ إنَِّماَ يَنهَْاكُمُ ا�َّ

مُْ فَأُوَ�كَِ هُمُ الظَّ  جِكُمْ أنَْ تَوَلَّوْهُمْ وَمَنْ يَتوََلهَّ وُنَ وَأخَْرَجُوكُمْ مِنْ دِياَرِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلىَ إخِْرَا
ِ
﴾ الم

اَ الَّذِينَ آمَنوُا لاَ تَتوََلَّوْا قَوْمًا في الآية الأخيرة: ﴿جلّ جلاله وقوله )، ٩(سورة الممتحنة: آية  يَا أَيهُّ

ُ عَلَيهِْمْ قَدْ يَئسُِوا مِنَ الآْخِرَةِ كَماَ يَئسَِ الْكُفَّارُ مِنْ أصَْحَابِ الْقُبوُرِ  ﴾ (سورة الممتحنة: آية غَضِبَ ا�َّ

جع.١٣   )، فرا



          
٣٢٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

هذا، ومما ذكرنا في تقسيم الولاء إلى متكافئ وغير متكافئ يظهر القول في 

 حيث إنّ هناك من ناقش في دلالة الخطبة على ،جدل دار حول معنى الحديث

) بأ�هّ يتوقف على أن يراد بالمولى الأولى بالناس، ولاء الحكم للإمام (

وقالوا إنّه لم يرد المولى بمعنى الأولى، وسعى آخرون في جواب ذلك إلى إثبات 

  .ذا المعنىمجيء المولى به

فهذا الجدال لا موضع له أصلاً؛ لأنّ ولاء الحكم من قبيل الولاء غير 

نّ الولاء والمولى والولي ترد في الولاء المتكافئ والولاء المتكافئ، ولا ريب في أ

غير المتكافئ، وهذا هو منشأ استفادة الأولوية من كلمة المولى، لا كون المولى 

بمعنى الأولى، فلا حاجة إلى جعل المولى بمعنى الأولى لفظاً، وسيجيء مزيد 

  إيضاح لذلك.

  النقطة الثالثة: 

كتب اللغة معانٍ متعددة، ولكنها ليست  في للولاء وللمولى والولي رَ كِ د ذُ لق

  لها حقيقة، بل هي على ضربين: معاني

؛ مثل: جعل المولى بمعنى ا�الك والعبد والحليف اكون مصداقاً لهيما  .١

والجار والابن والعمّ وابن العمّ وابن الأخت والصهر والقريب مطلقاً 

هذه الموارد وشيجة بين الطرفين من جهة الملك أو والصاحب، ففي كل من 



  
٣٢٧ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

  التحالف أو القربى أو المصاهرة أو الصحبة أو الرحم.

كون من لوازم الولاء، مثل جعل المولى بمعنى الناصر والمحب، يما  .٢

بطة بين الطرفين.   فإنّ النصرة والمحبة من لوازم تلك الوشيجة الرا

ذكورة في معاني المولى والولي والولاء ولا حجة في ذكر اللغويين للأمور الم

  على أنهّا معان لهذه ا�ادة وفروعها، لوجوه ثلاثة:

أ�نّا ندرك من خلال ملاحظة النصوص والاستعمالات القديمة  الأوّل:

والحاضرة ومن خلال الوجدان اللغوي الناشئ منها أنّ الولاء لا يرد بهذه 

  ينها.المعاني بخصوصياتها وإنّما هو معنى جامع ب

أنّ الذي يظهر بالاطلاع على الكتب اللغوية وكلمات اللغويين في  الثاني:

أسلوب تفسير المواد أنهّم لا يعنون بما يذكرونه من معانٍ للمادة اللغوية والكلمة 

أنهّا هي معاني للكلمة بخصوصياتها بدليل أنهّم كثيراً ما يذكرون أموراً لا 

، نظير ذكر ابن العمّ والعمّ في معاني المولى للكلمة بحدها معانييحتمل أن تكون 

والولي ولا شك أنهّما لا يردان مرادفين للعمّ ولابن العمّ، وإنّما يذكرون كثيراً 

من الأمور التي هي من مصاديق المعنى أو لوازمه وملزوماته للدلالة على 

  طبيعة المعنى وحدوده فحسب.

غويين يفضي إلى الوقوف على أنهّم أنّ التتبع والممارسة في كلمات الل الثالث:

  أحياناً قد تأ�روا في تفسير الكلمات باتجاهاتهم الدينية والمذهبية..

إمّا بشكل مباشر من جهة أنّ جماعة من اللغويين أو المتصدين للتأ�يف في 



          
٣٢٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ذوو اتجاهات دينية ومذهبية وفقهية متعددة،  ـــ بجنب علمهم باللغة ـــ اللغة هم

ـــ بجنب كونهم من علماء اللغة والمصنفين فيها ـــ بل إنّ جماعة م نهم معدودون 

  من علماء الكلام والمذهب والفقه.

وإمّا بشكل غير مباشر من جهة تعويلهم على آخرين من أهل العلم قد 

تأ�روا بتلك الاتجاهات كمن صنفّ في غريب القرآن والحديث، فكانت 

قد نبّه على هذا المعنى بعض تصنيفاتهم هذه مصدراً للغويين من بعدهم، و

من الأصوليين من أساتذتنا في البحث عن حجية قول اللغوي في  )١(المحققين

  علم الأصول، وعلى ذلك شواهد كثيرة لا يسع المقام ذكرها.

ولا بأس هنا بالإشارة إلى تفسير الولاء بالمحبة وتفسيره بالنصرة لأنهّما مما 

  فسر بهما المولى في خطبة الغدير.

لقد ذكر في كتب اللغة في ضمن معاني المولى والولي في اللغة (المحب)، 

وكذلك في معنى سائر فروع ا�ادة، قالوا يقال: ولي فلان فلاناً ولاية إذا أحبه، 

  وكذلك يقال والى فلاناً موالاة وولاء إذا أحبه.

حبة، بل لا بدّ أن تكون ولكن الصحيح: أ�هّ لا يرد الولاء بمعنى ذات الم

هناك وشيجة تستوجب ضرباً من الحماية والنصرة، ولكنها قد تنشأ عن المحبة 

                                                                                       

هُ العاليِ).) سماحة السيّد الأستاذ ١(   السيّد السيستاني (مُدَّ ظِلُّ



  
٣٢٩ 

  (×)ر وعقد الولاء للإمام عليّ في واقعة الغدي

أو تستتبع المحبة بحسب اختلاف الموارد، ولذا نجد أ�هّ لا يطلق الولاء على 

ناً أو متاعاً لم يصح القول: إنّك وليته  محبة غير الإنسان، فلو أحببت بيتاً أو حيوا

لذا عبرّ أهل اللغة أ�هّ يقال: (ولي فلاناً ووالاه) فكلمة (فلان) قد أو واليته، و

  تشير إلى أ�هّ لا بدّ أن يكون المحبوب شخصاً.

وينبّه على عدم كون الولاء بمعنى المحبة أ�كّ لو أحببت طفلاً أو بالغاً 

لجماله أو أحببت صاحب محل لأ�هّ يبيعك الشيء بقيمة مناسبة لم يصدق أ�كّ 

واليته بتاتاً، وليس ذلك إلا لأنّ الولاء هنا لا يعبرّ عن وشيجة من  وليته أو

  شأنها أن تستتبع النصرة.

ومما ينبه على ذلك ملاحظة حال العداء بالالتفات إلى أنّ العداء ضد للولاء 

ـــ كما هو ظاهر ـــ بحسب الوجدان اللغوي، ويشهد له المضادة بينهما في 

الغدير (� وال من والاه وعاد من عاداه)، الاستعمالات مثل ما في خطبة 

ومن المعلوم أنّ العداء لا يطلق على صفة شخص يكره شخصاً آخر أو يبغضه 

إلا إذا كانت كراهته إياه أو بغضه له بمستوى يكون من شأ�ه أن يتعرض له 

  بالأذى والعدوان.

ب شخصاً نعم، قد يكون الولاء ناشئاً عن المحبة بمعنى أنّ الإنسان إذا أح

عقد معه وشيجة تستوجب الدفاع عنه وحمايته، وقد تنشأ هذه المحبة عن 

  الولاء فهو يوالي عشيرته ومن ثمّ يحبهم.

ولذلك نجد ذكر المحبة في موارد الولاء في جملة من آيات القرآن الكريم، 



          
٣٣٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

عن اتخاذ المؤمنين للمنافقين بطانة، وهو في معنى  على النهي كما نصّ سبحانه

عن توليهم، ثمّ ذكر أنهّم يحبّون هؤلاء المنافقين ولكن المنافقين لا  النهي

اَ الَّذِينَ أَ يَا ، وقال سبحانه: ﴿)١(يحبونهم كُمْ آيهُّ ي وَعَدُوَّ مَنوُا لاَ تَتَّخِذُوا عَدُوِّ

ةِ وَقَدْ كَفَرُوا بماَِ جَاءَكُمْ مِنَ الحْقَِّ أَ  سُولَ  وْليِاَءَ تُلْقُونَ إلَِيهِْمْ باِلمَْوَدَّ يخُْرِجُونَ الرَّ

اكُمْ  ِ رَبِّكُمْ إنِْ كُنتْمُْ خَرَجْتمُْ جِهَادًا فيِ سَبيِليِ وَابْتغَِاءَ مَرْضَاتيِ أَ وَإيَِّ نْ تُؤْمِنوُا باِ�َّ

ةِ وَ  ونَ إلَِيهِْمْ باِلمَْوَدَّ نكُْمْ فقََدْ ضَلَّ عْلَنتْمُْ وَمَنْ يَفْعَلْهُ مِ أَ خْفَيتْمُْ وَمَا أَ عْلَمُ بماَِ أَ �اَ أَ تُسرُِّ

بيِلِ * إنِْ يَثقَْفُوكُمْ يَكُونوُا لَكُمْ  ءَ السَّ �سِْنتَهَُمْ أَ �دِْيهَمُْ وَ أَ عْدَاءً وَيَبسُْطوُا إلَِيكُْمْ أَ سَوَا

وءِ وَوَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ * لَنْ تَنفَْعَكُمْ  وْلاَدُكُمْ يَوْمَ الْقِياَمَةِ أَ رْحَامُكُمْ وَلاَ أَ باِلسُّ

هِيمَ يَفْ  ُ بماَِ تَعْمَلُونَ بصَِيرٌ * قدَْ كَانتَْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنةٌَ فيِ إبِْرَا صِلُ بَينْكَُمْ وَا�َّ

ِ كَفَرْنَا بكُِمْ آ وَالَّذِينَ مَعَهُ إذِْ قاَلُوا لقَِوْمِهِمْ إنَِّا بُرَ  ءُ مِنكُْمْ وَممَِّا تَعْبدُُونَ مِنْ دُونِ ا�َّ

ِ وَحْدَهُ إلاَِّ قَوْلَ إبِْرَاهِيمَ أَ بَينْكَُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبغَْضَاءُ وَبَدَا بَينْنَاَ وَ  �دًَا حَتَّى تُؤْمِنوُا باِ�َّ

لْناَ وَإلَِيكَْ أَ سْتغَْفِرَنَّ لَكَ وَمَا �يِهِ لأََ لأَِ  ءٍ رَبَّناَ عَلَيكَْ تَوَكَّ ِ مِنْ شيَْ مْلكُِ لَكَ مِنَ ا�َّ

                                                                                       

اَ الَّذِينَ آمَنوُا لاَ تَتَّخِذُوا بطَِانَةً مِنْ دُونكُِمْ لاَ يأَُْ�ونَكُمْ خَباَلاً وَدُّوا مَا عَنتُِّمْ قَدْ ) قال تعالى: ﴿١(  يَا أَيهُّ

هِهِمْ وَمَا تخُْفِي صُدُورُهُمْ أَكْبرَُ  قَدْ بَيَّنَّا لَكُمُ الآْياَتِ إنِْ كُنتْمُْ تَعْقِلُونَ * هَا أَ�تْمُْ  بَدَتِ الْبَغْضَاءُ مِنْ أَفْوَا

بُّونهَمُْ وَلاَ يحُبُِّونَكُمْ وَتُؤْمِنوُنَ باِلْكِتاَبِ كُلِّهِ وَإذَِا لَقُوكُمْ قاَلُوا آمَنَّا وَإذَِا خَلَ 
وا عَلَيكُْمُ أوُلاَءِ تحُِ وْا عَضُّ

دُورِ * إنِْ تمَسَْسْكُمْ حَسَنةٌَ تَسُؤْهُمْ وَإنِْ  الأَْ�اَمِلَ مِنَ الْغَيظِْ قُلْ  َ عَلِيمٌ بذَِاتِ الصُّ مُوتُوا بغَِيظْكُِمْ إنَِّ ا�َّ

َ بماَِ يَ  كُمْ كَيدُْهُمْ شَيئْاً إنَِّ ا�َّ وا وَتَتَّقُوا لاَ يضرَُُّ ﴾ عْمَلُونَ محُِيطٌ تُصِبْكُمْ سَيِّئةٌَ يَفْرَحُوا بهِاَ وَإنِْ تَصْبرُِ

  ).١٢٠ـــ  ١١٨ورة آل عمران: آية (س



  
٣٣١ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

�تَْ أَ صِيرُ * رَبَّناَ لاَ تجَعَْلْناَ فتِْنةًَ للَِّذِينَ كَفَرُوا وَاغْفِرْ لَناَ رَبَّناَ إنَِّكَ �بَنْاَ وَإلَِيكَْ المَْ أَ 

َ وَالْيوَْمَ الآْ  َنْ كَانَ يَرْجُو ا�َّ
ِ
خِرَ الْعَزِيزُ الحْكَِيمُ * لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فيِهِمْ أُسْوَةٌ حَسَنةٌَ لم

 َ ُ وَمَنْ يَتوََلَّ فَإِنَّ ا�َّ نْ يجَْعَلَ بَينْكَُمْ وَبينََْ الَّذِينَ أَ هُوَ الْغَنيُِّ الحْمَِيدُ * عَسَى ا�َّ

ُ عَنِ الَّذِينَ لمَْ  ُ غَفُورٌ رَحِيمٌ * لاَ يَنهَْاكُمُ ا�َّ ُ قدَِيرٌ وَا�َّ ةً وَا�َّ عَادَيْتمُْ مِنهُْمْ مَوَدَّ

ْ يخُرِْجُوكُمْ  ينِ وَلمَ َ أَ مِنْ ديَِارِكُمْ  يُقَاتلُِوكُمْ فيِ الدِّ وهُمْ وَتُقْسِطوُا إلَِيهِْمْ إنَِّ ا�َّ نْ تَبرَُّ

ينِ وَ  ُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فيِ الدِّ خْرَجُوكُمْ مِنْ أَ يحُبُِّ المْقُْسِطينَِ * إنَِّماَ يَنهَْاكُمُ ا�َّ

مُْ فَأُوَ�كَِ هُمُ نْ تَوَلَّوْهُمْ وَمَ أَ ديَِارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلىَ إخِْرَاجِكُمْ  نْ يَتوََلهَّ

وُنَ 
ِ
  .)١(﴾الظَّالم

لكن التأمّل في هذه الآيات يقتضي أنّ المحبة والمودة لم تذكر على أنهّا هي 

الولاء، بل على أنهّا من مظاهره في المورد، وينبّه على ذلك أنّ الولاء في هذه 

يقيمها المؤمنون الآيات ليس بمعنى المحبة والمودة قطعاً، بل هو وشيجة كان 

مع الكفار والمنافقين من عشائرهم الذين يرتبطون بهم بالولاء القبلي وهو ليس 

ولاء محبة فقط؛ وذلك خشية أن يضطروا إليهم يوماً إذا ما خسر الرسول 

) والمؤمنون، كما يظهر هذا المعنى من سائر الآيات الناهية عن موالاة (

وْلاَدُكُمْ يَوْمَ أَ رْحَامُكُمْ وَلاَ أَ لَنْ تَنفَْعَكُمْ : ﴿الكفار والمنافقين، ولذا قال سبحانه

  ﴾.الْقِياَمَةِ يَفْصِلُ بَينْكَُمْ 

                                                                                       

  .٩ـــ  ١) سورة الممتحنة: آية ١(



         
٣٣٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ـــ عن المحبة والمودة أمر ظاهر، فالمرء قد ـــ بمعنى الوشيجة  وانفكاك الولاء 

أو لبعض رجالها، ولكنه يحافظ على لهايوالي عشيرته ورجالها رغم كراهته قلباً 

هم من جهة مصلحته كما هو ظاهر.الوشيجة مع

اتضح بما ذكرنا أنّ الولاء لا يرد بمعنى المحبة بتاتاً. إذاً 

وأمّا تفسير الولاء بالنصرة فليس صحيحاً، بل هو وشيجة تستتبع النصرة،

ويكون ذلك من شأنها، ولكن قد تتخلف النصرة، فترى تخلف أولياء الشخص

عن نصرته.

والذي يوهم كون الولاء بمعنى النصرة هو لصوق النصرة بالولاء في

العرف والاستعمالات، ومن الآيات التي تمثل هذا الارتباط:

ماَوَاتِ وَالأَْ تعالى: ﴿ قوله .١ ُ قلُْ قُلْ مَنْ رَبُّ السَّ ذَْتُمْ مِنْأَ رْضِ قلُِ ا�َّ فَاتخَّ

ا قُلْ هَلْ يَسْتوَِي الأَْ �ْ وْليِاَءَ لاَ يَمْلكُِونَ لأَِ أَ دُونهِِ  عْمَى وَالْبصَِيرُفُسِهِمْ نَفْعًا وَلاَ ضرَ�

كَاءَ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ فَتشََابَهَ الخْلَقُْأَ مْ هَلْ تَسْتوَِي الظُّلماَُتُ وَالنُّورُ أَ  ِ شرَُ مْ جَعَلُوا ِ�َّ

ءٍ وَهُوَ الْوَاحِدُ ا ُ خَالقُِ كُلِّ شيَْ ارُ عَلَيهِْمْ قُلِ ا�َّ ، فهذه الآية تشير إلى أنّ)١(﴾لْقَهَّ

الضرر عمّن يتولاه. دفعهشأن الولي أن يرجى نفعه أو 

ِ وَمَنْأَ وَمَا كَانَ لهَمُْ مِنْ تعالى: ﴿ وقوله .٢
ونهَمُْ مِنْ دُونِ ا�َّ وْليِاَءَ يَنصرُُْ

.١٦) سورة الرعد: آية ١(



 
٣٣٣

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

ُ فَماَ لَهُ مِنْ سَبيِلٍ  ن الولي أن ينصر من، فهذه الآية تدل على أنّ شأ)١(﴾يُضْللِِ ا�َّ

يتولاه.

مِنْ وَرَائهِِمْ جَهَنَّمُ وَلاَ يُغْنيِ عَنهُْمْ مَا كَسَبوُا شَيئًْا وَلاَ مَاتعالى: ﴿ وقوله .٣

 ِ ذَُوا مِنْ دُونِ ا�َّ ، وهذه الآية تدل على أنّ شأن)٢(﴾وْليِاَءَ وَلهَمُْ عَذَابٌ عَظيِمٌ أَ اتخَّ

الضرّ. الولي أن ينصر من تولاه ويدفع عنه

ينَ تعالى: ﴿ وقوله .٤ ُ مَوْلاَكُمْ وَهُوَ خَيرُْ النَّاصرِِ .)٣(﴾بَلِ ا�َّ

ِتعالى: ﴿ وقوله .٥
ُ لَناَ هُوَ مَوْلاَنَا وَعَلىَ ا�َّ قلُْ لَنْ يُصِيبنَاَ إلاَِّ مَا كَتبََ ا�َّ

لِ المْؤُْمِنوُنَ  .)٤(﴾فَلْيَتوََكَّ

يلُ وَصَالحُِوَإنِْ تَظَاهَرَا تعالى: ﴿ وقوله .٦ َ هُوَ مَوْلاَهُ وَجِبرِْ عَلَيهِْ فَإِنَّ ا�َّ

، ومساق هذه الآية ذكر الولاء بالنظر إلى)٥(﴾المْؤُْمِنينَِ وَالمَْلاَئكَِةُ بَعْدَ ذَلكَِ ظَهِيرٌ 

معنى النصرة.

هُ تعالى: ﴿ وقوله .٧ لَبئِسَْقْرَبُ مِنْ نَفْعِهِ لَبئِسَْ المَْوْلىَ وَ أَ يَدْعُو لمََنْ ضرَُّ

.٤٦) سورة الشورى: آية ١(

.١٠) سورة الجاثية: آية ٢(

.١٥٠) سورة آل عمران: آية ٣(

.٥١) سورة التوبة: آية ٤(

.٤) سورة التحريم: آية ٥(



          
٣٣٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  .)١(﴾الْعَشِيرُ 

ونَ تعالى: ﴿ وقوله .٨   .)٢(﴾يَوْمَ لاَ يُغْنيِ مَوْلىً عَنْ مَوْلىً شَيئْاً وَلاَ هُمْ يُنصرَُْ

  وقد تكرر اقتران الولاء بالنصرة وما ينتمي إليها مثل العزة.

  ولكن يدل سياق كثير من الآيات على أنّ النصرة إنّما هي من آثار الولاء.

  يات:ومن هذه الآ

وْليِاَءَ مِنْ دُونِ المْؤُْمِنينَِ أَ الَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الْكَافرِِينَ سبحانه: ﴿ قوله .١

ِ جمَِيعًاأَ 
ةَ ِ�َّ ةَ فَإِنَّ الْعِزَّ ، والملاحظ في هذه الآية أنهّم )٣(﴾�بَْتغَُونَ عِندَْهُمُ الْعِزَّ

والنصرة، فالعزة غاية  اتخذوا الكافرين أولياء طلباً للعزة التي تحصل بالحماية

  للولاء وليست مساوقة معه، فالولاء أمر فعلي والعزة أمر مرجوّ.

اَ الَّذِينَ آمَنوُا لاَ تَتَّخِذُوا الْيهَُودَ وَالنَّصَارَى أَ يَا تعالى: ﴿ وقوله .٢ وْليِاَءَ أَ يهُّ

مُْ مِنكُْمْ فَإِنَّهُ مِنْ أَ بَعْضُهُمْ  ينَِ وْليِاَءُ بَعْضٍ وَمَنْ يَتوََلهَّ
ِ
َ لاَ يهَدِْي الْقَوْمَ الظَّالم هُمْ إنَِّ ا�َّ

ى الَّذِينَ فيِ قُلُوبهِمِْ مَرَضٌ يُسَارِعُونَ فيِهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى  نْ تُصِيبنَاَ دَائرَِةٌ أَ * فترَََ

 ُ وا فيِ أَ مْرٍ مِنْ عِندِْهِ فَيصُْبحُِوا عَلىَ مَا أَ وْ أَ نْ يَأتيَِْ باِلْفَتحِْ أَ فَعَسَى ا�َّ �فُْسِهِمْ أَ سرَُّ

أ�ضاً توصيف بعض المؤمنين باتخاذهم  تينالآي هاتين، والملاحظ في )٤(﴾نَادمِِينَ 

                                                                                       

 .١٣) سورة الحج: آية ١(

 .٤١آية  ) سورة الدخان:٢(

  .١٣٩) سورة النساء: آية ٣(

  .٥٢ـــ  ٥١) سورة ا�ائدة: آية ٤(



  
٣٣٥ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

اليهود والنصارى أولياء رجاء أن يحموهم إذا أصابتهم دائرة، فكان الولاء 

  فعلياً والحماية مرجوّة في حال الحاجة إليه مستقبلاً.

لهِمِْ وَ أَ آمَنوُا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا بِ  إنَِّ الَّذِينَ تعالى: ﴿ هلووق .٣ �فُْسِهِمْ فيِ أَ مْوَا

ِ وَالَّذِينَ  وا أُوَ�كَِ بَعْضُهُمْ آسَبيِلِ ا�َّ وْليِاَءُ بَعْضٍ وَالَّذِينَ آمَنوُا وَلمَْ أَ وَوْا وَنصرََُ

ءٍ حَتَّى يهُاَجِرُوا وَ  ينِ يهُاَجِرُوا مَا لَكُمْ مِنْ وَلاَيَتهِِمْ مِنْ شيَْ وكُمْ فيِ الدِّ إنِِ اسْتنَصرَُْ

ُ بماَِ تَعْمَلُونَ بصَِيرٌ  ، )١(﴾فَعَلَيكُْمُ النَّصرُْ إلاَِّ عَلىَ قوَْمٍ بَينْكَُمْ وَبَيْنهَُمْ مِيثاَقٌ وَا�َّ

 وبينومن الملاحظ في هذه الآية أنهّا تفصل بين المؤمنين المهاجرين والأ�صار 

غير تهم إذا استنصروهم، فجاء عن المؤمنين غير المهاجرين وبين نصر

ءٍ : ﴿المهاجرين ﴾ وهو ليس نفياً للولاية معهم، مَا لَكُمْ مِنْ وَلاَيَتهِِمْ مِنْ شيَْ

  ولكن المراد أ�هّ لا يترتب على الولاية أ�ر من آثارها عدا النصرة في الدين.

اءُ بَعْضٍ يَأمُْرُونَ وْليَِ أَ وَالمْؤُْمِنوُنَ وَالمْؤُْمِناَتُ بَعْضُهُمْ تعالى: ﴿ هلووق .٤

 َ كَاةَ وَيُطيِعُونَ ا�َّ لاَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّ باِلمَْعْرُوفِ وَيَنهَْوْنَ عَنِ المْنُكَْرِ وَيُقِيمُونَ الصَّ

َ عَزِيزٌ حَكِيمٌ  ُ إنَِّ ا�َّ حمَهُُمُ ا�َّ ، وهذه الآية ترتب على )٢(﴾وَرَسُولَهُ أُوَ�كَِ سَيرَْ

ً غير ال   نصرة وهو الصيانة عن الوقوع في الإثم.الولاء أ�را

كُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِنْ تعالى: ﴿ هلووق .٥ وَلاَ تَرْكَنوُا إلىَِ الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتمََسَّ

                                                                                       

  .٧٢) سورة الأ�فال: آية ١(

  .٧١) سورة التوبة: آية ٢(



          
٣٣٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ِ مِنْ  ونَ أَ دُونِ ا�َّ ، فهذه الآية تشير إلى أ�هّ لا يترتب على )١(﴾وْليِاَءَ ثُمَّ لاَ تُنصرَُْ

  لهم ما يرجى من نصرتهم. الركون للظالمين والولاء

�تَْ مَوْلاَناَ أَ ومن ذلك قوله تعالى في دعاء المؤمنين االله سبحانه: ﴿ .٦

نَا عَلىَ الْقَوْمِ الْكَافرِِينَ  ، والملاحظ في هذه الآية أنهّا تفرّع طلب )٢(﴾فَانصرُْْ

  النصرة على الولاء، وهو يناسب المغايرة بينما.

َ مَوْلاَكُمْ نعِْمَ المَْوْلىَ وَنعِْمَ أَ وْا فَاعْلَمُوا وَإنِْ تَوَلَّ تعالى: ﴿ هلووق .٧ نَّ ا�َّ

  .)٣(﴾النَّصِيرُ 

ِ هُوَ مَوْلاَكُمْ فَنعِْمَ المَْوْلىَ وَنعِْمَ تعالى: ﴿ هلووق .٨
وَاعْتصَِمُوا باِ�َّ

في هذه الآية تكرار التعبير بالمولى والنصير، وهو يدل  الملاحظ، و)٤(﴾النَّصِيرُ 

  غايرة بينهما.على الم

ومن خلال هذه الآيات يظهر أنّ النصرة أ�ر يرجى ترتبه على الولاء 

  عين الولاء. توليس

؛ لأنّ من الخطأ بيّنةفظهر مما تحصّل أنّ تفسير الولاء بمطلق المحبة مسامحة 

أن يعبرّ المرء عن محبة بعض الناس لبعض بالولاء إذا لم يكن مستعداً لإعانته 

                                                                                       

  .١١٣) سورة هود: آية ١(

  .٢٨٦) سورة البقرة: آية ٢(

  .٤٠) سورة الأ�فال: آية ٣(

  .٧٨) سورة الحج: آية ٤(



  
٣٣٧ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

فلا يقول القائل بدل (أحبك): (إنني أواليك)، وإذا لاحظنا  وحمايته ونصرته،

أ�هّ قد يعبر عن المحب بالموالي فلأنّ له علاقة به شأنها أن توجب حمايته 

  ونصرته.

كما أنّ مجرد نصرة شخص لآخر في موقف خاص اتفاقاً مثل شجار ونحوه 

خاصة  لا يوجب صدق كونه وليه، بل لا بدّ في صدقه أن يفرض لنفسه علاقة

  به، فيقوم بنصرته تفريعاً على ذلك.

  هذا عن أصل معنى الولاء في الحديث.

) في خطبة الغدير ) والإمام (للنبي ( وضوح كون الولاء المذكور

  في ولاء الحكم

  ).) وللإمام (حول معنى ولاء المسلمين للنبي ( الأمر الثاني:

) كم للنبي (إنّ المفهوم من خطبة الغدير بوضوح إثبات ولاء الح

) بين المسلمين قرب وفاته ونبهّ فقد قام النبي ( ،)والإمام عليّ (

)بلى،  :قالوا  ؟) على اقتراب أجله وقال: (أ�ست أولى بالمؤمنين من أ�فسهم

قال فمن كنت مولاه فهذا عليّ مولاه، � وال من والاه وعاد من عاداه 

  وانصر من نصره واخذل من خذله).

ل هذا الموقف صدر من أي شخص في موقع القيادة لجماعة ـــ ولو ولو أنّ مث

ـــ قرب وفاته، فاختار شخصاً مؤهلاً للقيادة واجداً  في مستوى شيخ العشيرة 

لمقوماتها العرفية في المورد، كأن يكون أقرب الناس إليه، فقام بين جماهير 



         
٣٣٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

لوا نعم، فقالالناس، وأخبر عن قرب وفاته، وقال: (أ�ست أ�ا أولى بكم، فقا

فمن كنت مولاه فهذا الشخص مولاه)، لم يشك أحد في أ�هّ قد عينّ ذلك

الشخص لموقعه القيادي من بعده.

وليس من المعقول بحال إثارة التشكيك في هذا الشأن بمجادلات لغوية

وفنية.

) مولى المؤمنين،أمّا بالنظر إلى ذات الجملة التي تتضمن أنّ الإمام (

أنّ المدار الحقيقي لدلالة الحديث في قوله: (فعليٌّ مولاه) على ولاء فالوجه فيه

) من عدمها هو أنّ هذا الولاء إن كان من قبيل الولاءالحكم للإمام (

المتكافئ بين الإمام وبين المؤمنين لم يدل الحديث على ولاء الحكم طبعاً، إذ

ذكر ولائه خاصة يكونو) كما أ�هّ مولى لهم، ن موالي الإمام (ويكون المؤمن

على سبيل التأكيد.

) وبين المسلمين ليس إلا ولاء الإسلاموالولاء المتكافئ بين الإمام (

بة والجوار والمصاهرة والإيمان، إذ لا سبب آخر هنا للولاء المتكافئ مثل القرا

ونحو ذلك.

ئ ـــوإن كان الولاء المذكور في قوله: (فعلي مولاه) هو الولاء غير المتكاف

بمعنى كون الإمام هو محور الولاء فهو قائد متبوع والمسلمون تبع له كما هو

) ـــ فإنّ المفهوم منه حينئذٍ هو ولاء الحكم، كما هوالحال في ولاء النبي (

) صفة أخرى تجاه)؛ إذ ليس للإمام (المفهوم في شأن ولاء النبي (



  
٣٣٩ 

  (×)ليّ في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام ع

كون مفاد الكلام جعله مولى عامة المؤمنين يكون بها قائداً ومتبوعاً، في

  ).للمسلمين من بعد وفاة الرسول (

هذا، ومن المعلوم أنّ المفهوم من جعل الشخص بعينه مولى للناس كافة 

ه معهم بولاء ؤهو أ�هّ المحور للولاء والناس في موقع التبعية له، وليس ولا

  وذلك لوجهين:؛ متكافئ

) وبين المؤمنين ليس هو مام (الأوّل: أنّ الولاء العام المتكافئ بين الإ

ولاء له بشخصه، بل بصفة كونه مؤمناً مثلهم، ومن الظاهر أنّ المفهوم من 

  ) مولى للمؤمنين أ�هّ مولى لهم بشخصه لا بصفة زائدة هي الإيمان.جعله (

الثاني: أنّ التركيز على الشخص في الولاء على كل حال يناسب خصوصيته 

ر الناس، والولاء العام هو ولاء مشترك بينه وبين في الولاء بالقياس إلى سائ

  الناس ولا خصوصية له في الولاء وهذا خلاف المفهوم من الكلام.

ولكننا سوف نثير الشك في ذلك بدواً بذكر الاحتمالات الأخرى في مؤدى 

ئن الدالة على إرادة ولاء  الحديث ونقدها لننهي الشك باليقين ثمّ نفصل القرا

  .الحكم بالحديث

  نقد الاحتمالات الأخرى المتكلَّفة في المراد بالولاء في الحديث

فنقول: إنّ الاحتمالات الأخرى الواردة في الولاء الذي تمّ إثباتها للرسول 

)) وللإمام ( بقوله: (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه) غير إرادة (

  ولاء الحكم ثلاثة:



         
٣٤٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

المتكافئ الثابت بين كل من الولاء أن يكون المراد بالولاء الاحتمال الأوّل:

) وبين المؤمنين بالنظر إلى صفة الإيمان الجامع) والإمام (النبي (

بينهم، والمؤمنون بعضهم أولياء بعض كما جاء في القرآن الكريم.

وكلمة المولى تستعمل في كل من الولاء المختلف والولاء المتكافئ،

ثل ذلك في القرآن الكريم.في الأعم منهما كما يتم كذلك تستعملو

فمن استعمال المولى في الولاء غير المتكافئ في طرفه الأعلى موارد متعددة،

في القرآن الكريم موردان: منها جاء

ما ورد من إطلاق المولى على االله تعالى مضافاً إلى المؤمنين كما قال تعالى: .١

ُ مَوْلاَكُمْ وَهُوَ خَيرُْ النَّاصرِِ ﴿ ، ومثله آيات عديدة أخرى، وقد)١(﴾ينَ بَلِ ا�َّ

حكى ذلك من قول المؤمنين أنهّم خاطبوا االله سبحانه بأ�هّ مولاهم، كما في قوله

نَا عَلىَ الْقَوْمِ الْكَافرِِينَ أَ تعالى: ﴿ ، وربما ذكر أ�هّ تعالى)٢(﴾�تَْ مَوْلاَنَا فَانصرُْْ

ِ مَوْلاَهُمُ الحْقَِّ وَرُدُّوا إِ المولى الحق للكفار كما في قوله تعالى: ﴿ .)٣(﴾لىَ ا�َّ

ُ مَثلاًَ عَبدًْا ممَلُْوكًاإطلاق المولى على السيد كما قال سبحانه: ﴿ .٢ بَ ا�َّ ضرََ

ا وَجَهْرًا هَلْ ءٍ وَمَنْ رَزَقْناَهُ مِنَّا رِزْقًا حَسَناً فَهُوَ يُنفِْقُ مِنهُْ سرِ� لاَ يَقْدِرُ عَلىَ شيَْ

ِ بَلْ يَسْتوَُونَ الحْمَْ  ُ مَثلاًَ رَجُلينَِْ أَ دُ ِ�َّ بَ ا�َّ حَدُهمَُاأَ كْثرَُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ * وَضرََ

.١٥٠) سورة آل عمران: آية ١(

.٢٨٦بقرة: آية ) سورة ال٢(

.٣٠) سورة يونس: آية ٣(



 
٣٤١

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

ءٍ وَهُوَ كَلٌّ عَلىَ مَوْلاَهُ أَ  ءٍ لاَ يَقْدِرُ عَلىَ شيَْ .)١(﴾�كَْمُ لاَ يَقْدِرُ عَلىَ شيَْ

وقد يطلق على العبد أ�هّ مولى السيد وهو الطرف الأدنى في الولاء

ِأَ بَائهِِمْ هُوَ ادْعُوهُمْ لآِ تلف، كما في قوله تعالى عن الأدعياء: ﴿المخ
قسَْطُ عِندَْ ا�َّ

ليِكُمْ آفَإِنْ لمَْ تَعْلَمُوا  ينِ وَمَوَا نكُُمْ فيِ الدِّ .)٢(﴾بَاءَهُمْ فَإِخْوَا

وقد يطلق المولى في الولاء غير المتكافئ على كل من الطرف الأعلى

َ هُوَ مَوْلاَهُلك قوله تعالى: ﴿والأدنى وقد يجعل من ذ وَإنِْ تَظَاهَرَا عَلَيهِْ فَإِنَّ ا�َّ

يلُ وَصَالحُِ المْؤُْمِنينَِ وَالمَْلاَئكَِةُ بَعْدَ ذَلكَِ ظَهِيرٌ  ، فإنّ االله سبحانه هو)٣(﴾وَجِبرِْ

المؤمنون هم الطرف الأدنى.و )(الرسول الطرف الأعلى في الولاء و

في الولاء المتكافئ إطلاقه على العصبة في قوله تعالى:ومن استعمال المولى 

لدَِانِ وَالأَْ ﴿ ليَِ ممَِّا تَرَكَ الْوَا ، وقوله سبحانه عن)٤(﴾قْرَبُونَ وَلكُِلٍّ جَعَلْناَ مَوَا

ليَِ مِنْ وَرَائيِ وَكَانتَِ امْرَ ): ﴿زكريا ( تيِ عَاقرًِا فَهَبْ ليِ مِنْأَ وَإنيِِّ خِفْتُ المَْوَا

.)٥(﴾كَ وَليِ�الَدُنْ 

ومن إطلاق الولاء على ما يشمل الولاء المتكافئ والمختلف قوله تعالى:

.٧٦ـــ  ٧٥) سورة النحل: آية ١(

.٥) سورة الأحزاب: آية ٢(

.٤) سورة التحريم: آية ٣(

.٣٣) سورة النساء: آية ٤(

.٥) سورة مريم: آية ٥(



          
٣٤٢ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

، فإنّه يشمل مطلق المولى الذي شأ�ه أن )١(﴾يَوْمَ لاَ يُغْنيِ مَوْلىً عَنْ مَوْلىً شَيئًْا﴿

  ينفع، فيشمل الولاء المتكافئ والمختلف جميعاً.

ولاء المتكافئ كما تستعمل في وهكذا يتضح أن كلمة المولى تستعمل في ال

الولاء المختلف، وبذلك يصبح مفاد قوله: (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه) 

)؛ إذ كما يجوز ) والإمام (مجملاً في الولاء المقصود إثباته للرسول (

ـــ تجوز إرادة الولاء المتكافئ المبني  ـــ وهو ولاء غير متكافئ  إرادة ولاء الحكم 

  على الإيمان.

ويلاحظ على هذا الاحتمال: أنّ الولاء المتكافئ معنى صحيح �ادة الولاء 

فإن التركيز في الولاء للإمام  ،ولكلمة المولى، ولكن هذا لا يلائم هذه الخطبة

) على الشخص وقرنه بالولاء للرسول الظاهر فيه الولاء غير المتكافئ (

لذي يملي على الأمّة وظيفة يجعل الجملة واضحة جداً في الولاء غير المتكافئ ا

  ).) كالرسول (خاصة تجاه الإمام (

الاحتمال الثاني: أن يكون الولاء في الحديث من قبيل الولاء غير المتكافئ، 

ولكن لا في مستوى ولاء الحكم والقيادة، بل يكون وشيجة معنوية بين الناس 

ب محبة ) يترتب عليها وجوب محبتهم فحسب، كما تجوبين الإمام عليّ (

ةَ فيِ أَ �كُُمْ عَلَيهِْ أَ سْ أَ قلُْ لاَ ) بوجه عام لقوله تعالى: ﴿قرباه ( جْرًا إلاَِّ المَْوَدَّ

                                                                                       

  .٤١) سورة الدخان: آية ١(



  
٣٤٣ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

، وذلك ولاء غير متكافئ؛ لأنهّا وشيجة خاصة مع الإمام عليّ )١(﴾الْقُرْبَى

)) وليست وشيجة مشتركة بين أهل البيت ،( وسائر الأمّة كما في (

  ة بين المؤمنين حيث أنّ الجميع سواء في ذلك.وشيجة الإيمان والنصر

وهذا المعنى ينبغي أن يكون هو مراد من فسر المولى في الحديث بالمحبّ 

) والإمام فيكون المراد بذلك إثبات وشيجة للمؤمنين مع الرسول (

) تقتضي محبتهم لهما فهو يريد بذلك إثبات ولاء المحبة بينهما وبين (

  المؤمنين.

أن يكون المراد بهذا القول تفسير المولى في الحديث بكلمة ولا يصحّ 

(المحب)؛ إذ يكون معنى الكلام أنّ من كنت محبّه فهذا عليّ محبّه، فتفيد أنّ 

د ) والإمام (الرسول ( ) يحبّان المسلمين، ومن المعلوم أنّ هذا غير مرا

ما، فالمناسب أن يفسر بالكلام، وإنّما المراد أ�هّ يجب على المسلمين محبتهما ونصرته

) يرتبطان مع المؤمنين بوشيجة بالمحبوب لا بالمحبّ، والمراد أنهّما (

  تقتضي محبة المؤمنين لهما.

  هذا تقرير هذا الاحتمال.

  ولكن هذا الاحتمال خاطئ لوجهين:

لحديث؛ لأنّ لأ�ه لو صحّ ورود الولاء بهذا المعنى لم يكن ملائماً  .١

                                                                                       

  .٢٣) الشورى: آية ١(



         
٣٤٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) هو أ�هّ) والإمام (إثبات الولاء للرسول (المفهوم من الحديث في 

من سنخ الولاء المعروف بين الناس في القبائل لوحدة الانتماء القبلي أو

التحالف والذي يستتبع الحماية والنصرة ونحو ذلك.

على أنّ الصحيح أنّ جعل الولاء بمعنى المحبة أو الوشيجة المستوجبة .٢

ا تقدّم من قبل، وخلاصته أنّ الولاء فيللمحبة فحسب أمر خاطئ من أصله �

اللغة والعرف وشيجة من شأنها أن توجب التكاتف والعون والحماية والنصرة،

كما يظهر بتأمل الآيات التي عرضناها والتي يظهر منها الآثار المختلفة للولاء،

وعليه لا تكفي في صدقه المحبة ولا الوشيجة الموجبة للمحبة فقط، كما أنّ

وهو العداء لا يكفي في صدقه مجرد كراهة شخص وبغضه، بل ما كان منضده 

شأ�ه أن يستوجب إيذاءه والعدوان عليه في الحقيقة.

قع أنّ العرف لا يعتبر مجرد محبة شخص لآخر وشيجة بينهما، فمن والوا

أحب طفلاً لجماله أو طبيباً لحذاقته لا يصدق أنّ له وشيجة معه وولاء، فإن

نحو من الاتصال بين الطرفين حتى كأنهما جزء من كل بحيثالوشيجة هي 

يقتضي وحدة مصيرهما، فيكون أحدهما حامياً للآخر وواقياً له ومتحملاً

للأذى معه.

هذا ومن المتوقع أنّ ذكر الولاء بمعنى المحبة في الأصل نشأ عن أحد

أمرين:

في ولاءطرح هذا المعنى من قبل أوساط مذهبية بداعي صرف ما ورد  .١



  
٣٤٥ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

  الإمام عن الولاء المفهوم المستوجب للنصرة والمحبة.

حالة مشهودة وهي عندما يختلف الناس في شأن شخصية بين محب  .٢

) أ�ضاً ومبغض، كما وقع في شأن عثمان بعد مقتله، وفي شأن الإمام عليّ (

، )١(): (هلك فيَّ رجلان: محب غال، ومبغض قال)حتى جاء عنه أ�هّ قال (

ليه وعلى مبغضيه أنهّم أعداؤه. فكان   يطلق على محبيه أنهّم موا

  ولكن هذه الحالة قد تفسرّ بأحد تفسيرين:

أنّ واقع الحال أنّ هذا الإطلاق ليس لمجرد المحبة، بل على أساس  الأوّل:

الشعور بوشيجة تستوجب النصرة لو أ�يح لصاحبها، ولذلك يطلق على موالي 

وينصر، وشيعة الرجل  شيعة في اللغة من يتولى) أنهّم شيعته، والالإمام (

أ�صاره، لكن ينبغي أن يُعلم أنّ النصرة في كل مقام بحسبه فقد يكون النصر 

بالدعاء والتشجيع والثناء والدفاع باللسان والقول، كما يتحقق في انحياز 

  الناس إلى الفرق الرياضية في العصر الحاضر.

تدريجاً في أ�ر انتشار إطلاق الولاء  أن يكون ذلك إطلاقاً حادثاً  الثاني:

للثنائية التي  اً والعداء في شأن شخصيات معروفة حتى بعد وفاتهم استمرار

  حدثت في المجتمع الإسلامي بين أ�صارهم وأعدائهم.

أن يكون الولاء في الخطبة بمعنى النصرة أو الوشيجة  الاحتمال الثالث: 

                                                                                       

  .٣١) نهج البلاغة: ١(



          
٣٤٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

غير المتكافئ؛ إذ يجب على المؤمنين  المستوجبة للنصرة فيكون من قبيل الولاء

  ) فيما لا يجب عليه نصرتهم فيه فهو محور في هذا الولاء.نصرة الإمام (

(وانصر من نصره واخذل من  :) بعد ذلكوقد يلائم ذلك قوله (

خذله)، والظاهر أنّ هذا الاحتمال هو مراد من فسرّ المولى في الحديث بالناصر، 

) نصرته، وإلا أفاد القول المذكور أنّ النبي (فالمراد به ولاء يستوجب 

ن للمؤمنين، وليس ذلك بمقصودٍ، وإنّما المقصود أ�هّ والإمام ( ) ناصرا

ن بمعنى أنّ هناك  ،ينبغي نصرتهما من قبل المؤمنين فهما منصوران لا ناصرا

  وشيجة معهما تقتضي نصرتهما.

النصرة ذاتها كما  ويلاحظ على هذا الاحتمال: أنّ الولاء لا يرد بمعنى

أسلفنا بيان ذلك، كما لا يرد المولى والولي بمعنى المنصور، وإنّما هو بمعنى 

  الوشيجة التي من شأنها النصرة وأمور أخرى مثل سائر وجوه الإعانة والحماية.

ولكن إرادة الولاء غير المتكافئ بمعنى النصرة يقتضي اعتبار المولى الذي 

لاه وينصره بمستوى من الولاية، فإنّ ولاية أمر يجب نصرته ولي أمر من يتو

شخص لآخر على مراتب، منها: ولاية أمر الحاكم على الأمّة، وولاية رئيس 

مجموعة كالعشيرة على أفرادها، وولاية الآباء على الأطفال، وما يناسب مورد 

 ) إنّما هو ولاء الحكم والإمامة، وليس الولاء القبليولاء المؤمنين للإمام (

  ولا الأسري كما هو ظاهر.

وبالجملة فعندما يتمّ إثبات ولاء خاص غير متكافئ لشخص، ويفيد كونه 



  
٣٤٧ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

محوراً للنصرة فمعنى هذا إثبات موقع ووشيجة له تستوجب نصرته، وليس 

)؛ إذ لم يكن هناك موقع ملائم لهذا القول إلا موقع ولاية الأمر بعد النبي (

مشهد الخطاب حتى يفيد الخطاب ) خصومة خاصة تعرف في للإمام (

  وجوب نصرة الإمام فيها.

إذاً اتضح مما ذكرنا أنّ الحديث ظاهر في الولاء غير المتكافئ المختلف 

) على المسلمين، وهو ولاء يكونان فيه قادةً ) وللإمام (للرسول (

ومتبوعين، وتكون الأمّة تبعاً لهم تقتفي أ�رهما وتحميهما وتنصرهما، وهو بمعنى 

  ولايتهما لأمر الأمة.

هذا وهناك من جادل في صحة أن يراد بالمولى في الخطبة ولاء الحكم على 

أساس أنّ ذلك قد يبتني على استعمال مولى الشخص بمعنى الأولى به، ولا يرد 

المولى في اللغة بمعنى الأولى، فإنّ (مفعل) لا تأتي لغة بمعنى أفعل التفضيل، 

: )( والمجرور ـــ أي به ـــ دون المولى، فلا يكون قولهمع أنّ أولى يستوفي الجار 

(من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه) بمعنى الأولوية المذكورة في قوله: (أ�ست 

 أولى بالمؤمنين من أ�فسهم).

  وأجيب عن ذلك بجوابين:

أنّ (المولى) يرد بهذا المعنى كما صرّح به جمع من علماء اللغة  الجواب الأوّل:

فَالْيوَْمَ لاَ يُؤْخَذُ مِنكُْمْ فدِْيَةٌ وَلاَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا وبه فسر قوله تعالى: ﴿ والتفسير



         
٣٤٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

فالمراد هي أولى بكم. )١(﴾مَأوَْاكُمُ النَّارُ هِيَ مَوْلاَكُمْ وَبئِسَْ المْصَِيرُ 

بأنّ الولاء مطلقاً يعني أولوية صاحبه بالآخر من الآخرين، الجواب الثاني:

والقريب والرحم والجار وغيرهم أولى بذويهم من الآخرين. فالحليف

أنّ مبنى دلالة الحديث ليس هو كون المولى بمعنى الأولى لفظاً والصحيح:

بحيث يكون مفاده مثل مفاد أفعل التفضيل وإن لم يكن بلفظه كما في كلمتي

ادة(خير وشر)، بل هو إفادته الولاء المختلف بمحورية الإمام مماّ يعطي قي

ـــ أي للمولى بالنسبة إلى من هو مولاه، وهذا يوجب أولويته بأمر من يتولاه منه 

ـــ فتكون هذه الأولوية لازمة لمعنى الولاء المختلف وليس وليد ممنّ يتولاه 

صيغة (مولى).

ومن المعلوم أ�هّ لا يمكن إنكار صدق الولاء في موارد الولاء المختلف،

وعلى السيد (ا�الك )(  سبحانه وعلى الرسولفإنّ إطلاق المولى على االله

للعبد) وعلى الحاكم كله من باب الولاء المختلف بمحورية هؤلاء كما هو

ظاهر.

تفسير المولى بمعنى الأولى يمكن أن يكون على وجهين: إذاً 

دعوى أنّ مفاد المولى هو أفعل التفضيل وإن لم يكن بصيغته، فهذا غير .١

عليه في اللغة.صحيح إذ لا شاهد 

.١٥) سورة الحديد: آية ١(



  
٣٤٩ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

بمحورية أحد طرفيه وقيادته  اً أن يكون من جهة كون الولاء مختلف .٢

وبتبعية الآخر له؛ لأنّ ذلك يستبطن أولوية المولى بأمر من يتولاه منه، وهذا أمر 

لا يمكن الشك فيه �ا ذكرناه من الموارد المعروفة للولاء المختلف في العرف 

نية.   واللغة والاستعمالات القرآ

بين الوجهين أنّ الوجه الأوّل يختص بلفظ مولى وصيغته،  الفوارقومن 

وأمّا الوجه الثاني فهو يجري في ا�ادة بفروعها المختلفة من المصدر (الولاء 

والولاية) والفعل (ولي، تولى، يتولى) والأوصاف والأسماء المشتقة مثل الولي 

  والمولى.

الحديث على ولاء الحكم للإمام  وبذلك يظهر وقوع الخلط في مناقشة دلالة

).(أولى) بعدم مجيء المولى بمعنى (  

، ولا يسعنا في )١(وعليه لا حاجة إلى الجوابين المذكورين عن هذه المناقشة

                                                                                       

  :) على أنّ في الجوابين المذكورين نظراً ١(

ب الأوّل: ـــ وهو أنّ المولى يأتي بمعنى الأولى في اللغة كقوله تعالى عن النار:  هِيَ ﴿أمّا الجوا

أي أولى بكم ـــ فهو في أصله صحيح إذا أريد به إفادة (المولى) للأولوية على الوجه الثاني  ﴾مَوْلاَكُمْ 

  دون الأوّل.

فكأ�هّ وقع الاعتماد في تفسير المولى فيه بالأولى بقوله  ﴾هِيَ مَوْلاَكُمْ ﴿ :ه تعالى عن الناروأمّا قول

)، لكن لا يتوقف معنى ٧٠﴾ (سورة مريم: آية ثُمَّ لَنحَْنُ أعَْلَمُ باِلَّذِينَ هُمْ أَوْلىَ بهِاَ صِلِي�اتعالى: ﴿

  نى الولي أ�ضاً صح معناها.هذه الآية على تفسير المولى فيها بالأولى، فلو كانت بمع
 



         
٣٥٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

على أنّ الصحيح أنّ كلمة المولى والولي لا يطلقان في اللغة إلا على العاقل، وإطلاقها في المورد على

النار إنّما هو على سبيل التنزيل والمشاكلة، بمعنى أنّ النار نزّلت بالنسبة إلى الكافرين منزلة المولى

بها تحرقهم، وقد جاء في بعض الآيات تنزيل النار منزلةالذي يلتجئ إليه الشخص لنصرته، وإذا 

)،٣٠﴾ (سورة ق: آية يَوْمَ نَقُولُ لجِهََنَّمَ هَلِ امْتلأََتِْ وَتَقُولُ هَلْ مِنْ مَزِيدٍ العاقل كقوله تعالى: ﴿

ء، كقوله تعالى في ذكر ما يلقاه الكفار من  وبذلك ينطوي الكلام على نحو من السخرية والاستهزا

)، فالتعبير بالمولى هنا ٤٩﴾ (سورة الدخان: آية ذُقْ إنَِّكَ أَ�تَْ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ اب في النار: ﴿العذ

على حد التعبير عن النار با�أوى في الآية نفسها؛ لأن ا�أوى هو ما يأوي إليه الإنسان مثل:

نْياَ * فَإِنَّ الجَْ أَ فَ ﴿ ا مَنْ طغََى * وَآثَرَ الحْيَاَةَ الدُّ أوَْىمَّ )،٣٩ـــ  ٣٧﴾ (سورة النازعات: آية حِيمَ هِيَ اْ�َ

ينَ : ﴿تعالى وقوله وفي آيات )،٢٥﴾ (سورة العنكبوت: آية وَمَأوَْاكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِنْ نَاصرِِ

ن: آية وَمَأْوَاهُمُ النَّارُ ﴿ قوله سبحانه: أخرى عديدة )، وغيرها مع الواو١٥١﴾ (سورة آل عمرا

نها.أو من دو

ه خطابهم على نحو السخرية أنهّم كانوا يستهزئون بآ�ات االله سبحانه ويسخرونوولعل من وج

لَ عَلَيكُْمْ فيِ الْكِتاَبِ أنَْمن الذين آمنوا في الحياة الدنيا، لاحظ مثلاً قوله تعالى فيما يأتي: ﴿ وَقَدْ نَزَّ

ِ يُكْفَرُ بهِاَ وَيُسْتَ آإذَِا سَمِعْتمُْ  هِ إنَِّكُمْ إذًِاياَتِ ا�َّ ُ بهِاَ فَلاَ تَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يخَُوضُوا فيِ حَدِيثٍ غَيرِْ هْزَأ

َ جَامِعُ المْنُاَفِقِينَ وَالْكَافرِِينَ فيِ جَهَنَّمَ جمَيِعًا زُيِّنَ)، و﴿١٤٠﴾ (سورة النساء: آية مِثْلُهُمْ إنَِّ ا�َّ

نْيَ  ُ يَرْزُقُ مَنْللَِّذِينَ كَفَرُوا الحْيَاَةُ الدُّ ا وَيَسْخَرُونَ مِنَ الَّذِينَ آمَنوُا وَالَّذِينَ اتَّقَوْا فوَْقَهُمْ يَوْمَ الْقِياَمَةِ وَا�َّ

وَلَقَدِ اسْتهُْزِئَ برُِسُلٍ مِنْ قَبْلكَِ فَحَاقَ باِلَّذِينَ)، و﴿٢١٢﴾ (سورة البقرة: آية يَشَاءُ بغَِيرِْ حِسَابٍ 

وَلَقَدِ اسْتهُْزِئَ برُِسُلٍ مِنْ قَبْلكَِ)، و﴿١٠﴾ (سورة الأ�عام: آية انُوا بهِِ يَسْتهَْزِئُونَ سَخِرُوا مِنهُْمْ مَا كَ 

بَلْ عَجِبتَْ)، و﴿٤١﴾ (سورة الأ�بياء: آية فَحَاقَ باِلَّذِينَ سَخِرُوا مِنهُْمْ مَا كَانُوا بهِِ يَسْتهَْزِئُونَ 

﴾ (سورة الصافات: آيةذَا رَأَوْا آيَةً يَسْتسَْخِرُونَ وَإِ )، و﴿١٢﴾ (سورة الصافات: آية وَيَسْخَرُونَ 

دَقاَتِ)، وقد قال االله سبحانه في بعض كلامه: ﴿١٤ عِينَ مِنَ المْؤُْمِنينَِ فيِ الصَّ الَّذِينَ يَلْمِزُونَ المْطَُّوِّ



 
٣٥١

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

هذا البحث الموجز مزيد الخوض في الأ�حاث اللغوية والأدبية بعد عدم توقف

ُ مِنْ  ﴾ (سورة التوبة:هُمْ وَلهَمُْ عَذَابٌ أَ�ِيمٌ وَالَّذِينَ لاَ يجَدُِونَ إلاَِّ جُهْدَهُمْ فَيسَْخَرُونَ مِنهُْمْ سَخِرَ ا�َّ

).٧٩آية 

د بها الإتيان بلفظ توسعاً على سبيل المشاكلة  لفظ آخر على وجه الحقيقة كقوللوأمّا المشاكلة فالمرا

: (قالوا اقترح شيئاً نجد لك طبخه * قلت اطبخوا لي جبة وقميصا)، فعبرّ بالطبخ عن الشاعر

عنى مفهوم من الكلام وإن لم يصرح به، وله أمثلة في الاستعمالات.لمكلة الخياطة، وقد تأتي المشا

ووجه المشاكلة في الآية أنّ المنافقين فيما يبدو كانوا يعتبرون أ�فسهم أولياءً للمؤمنين ويخاطبونهم

ُ مخاطبة الأولياء بعضهم لبعض، كما جاء في الآيتين السابقتين على تلك الآية: ﴿ ناَفِقُونَيَوْمَ يَقُولُ المْ

بَ بَينْهَُمْوَالمْنُاَفِقَاتُ للَِّذِينَ آمَنوُا انْظرُُونَا نَقْتَبسِْ مِنْ نُورِكُمْ قِيلَ ارْجِعُوا وَرَاءَكُمْ فاَلْتمَِسُوا نُورًا فَ  ضرُِ

حمَْةُ وَظاَهِرُهُ مِنْ قبِلَِهِ الْعَذَابُ * يُناَدُونهَمُْ  أََ�مْ نَكُنْ مَعَكُمْ قاَلُوا بلىََ بسُِورٍ لَهُ باَبٌ باَطنِهُُ فِيهِ الرَّ

ِ وَ  تْكُمُ الأْمََانيُِّ حَتَّى جَاءَ أَمْرُ ا�َّ ِ الْغَرُورُ وَلَكِنَّكُمْ فَتَنتْمُْ أَ�فُْسَكُمْ وَتَرَبَّصْتمُْ وَارْتَبْتمُْ وَغَرَّ كُمْ باِ�َّ ﴾ غَرَّ

د بالآية هي أنّ مولا١٤ـــ  ١٣(سورة الحديد: آية  كم النار دون المؤمنين، أو تكون)، فكأنّ المرا

المشاكلة بالنظر إلى أنهّم كانوا يتخذون أولياء من دون االله سبحانه، فتشير الآية إلى أ�هّ لم يكن

هؤلاء أولياء لكم فعلاً، إذ لم تجدونهم فتلجؤون إليهم ـــ كما صرح بذلك في آيات كثيرة أخرى

ن مولاكم النار.وردت في خطاب الكفار في النار ـــ وإنّما كا

وأمّا الجواب الثاني: ـــ وهو أنّ المولى دائماً بمعنى الأولى لوجود معنى الأولوية في المعاني التي

ذكرت للمولى فإنّ الحليف أولى بحليفه من غير الحليف والقريب أولى بقريبه من الأجنبي وهكذا

د بالأولوية هي الأولوية بالشخص م فهو محل نظر؛ إذ المرا ن نفسه وليس من الآخرين، وأمّا ـــ

الأولوية من آخرين فاقدين للصفة فهو يتحقق في الولاءات المتكافئة كولاء الإيمان، فالمؤمن أولى

بالمؤمن من غير المؤمن، وتعميم المولى للولاءات المتكافئة لا يساعد على تمام الاستدلال لحديث

) على المسلمين.الغدير على ولاء الإمام (



         
٣٥٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

واالله الهادي. االموضوع عليه

دالة في الخطبة على إثبات ولاء الحكم للإمامتفصيل القرائن اللفظية ال

)(.

فهي ملء الخطبة وما أحاط بها من ملابسات مقامية القرائن اللفظية:أمّا 

وخارجية:

وتفصيل القول في دلالة هذه الخطبة على إرادة ولاء الحكم بما ذكر من أنّ

دة) هما موليا المؤمنين: أنّ هناك قرائن متعد) والإمام (الرسول (

ئن اللفظية فهي كثيرة حتى أ�هّ يمكن لفظية ومقامية تدلّ على ذلك، أمّا القرا

القول أنّ هذه الخطبة بكل أجزائها من أوّلها إلى آخرها على ذلك إذا أحسن

) لو اقتصر على جملة واحدةالناظر استنطاقها وتأمّلها، وذلك أنّ النبي (

) أو (إنّ علياً مولاكم)، مجرداً عن أ�ةاعتيادية قائلاً: (إنّ علياً مولى المؤمنين

) بالولاء تأكيد الولاء الإيماني العام فيملابسة أخرى لجاء احتمال أن يريد (

) أو مجرد الحث على محبته أو نصرته (إذا اعتدي عليه)، لكنهشأن الإمام (

)ـــ قد ملأها في ـــ نعني ولاء الحكم  ) صاغ الخطبة صياغة كان هذا المعنى 

سياقها ومفرداتها:

في الولاء )( وعلى الإمام )( التركيز على شخصه القرينة الأولى:

في قوله: (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه، � وال من والاه وعاد من

عاداه).



  
٣٥٣ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

فإنّ التركيز على الشخص بجعله مولى للناس والمؤمنين يقتضي إثبات 

لولائهم ولا يلائم ولاء الإيمان الذي فيه محوراً  هو موقع أعلى له منهم يكون

  يتكافأ فيه الجميع.

  ) إلا ولاء الحكم.وليس هناك موقع خاص يُفرض للإمام (

  وقد أوضحنا ذلك فيما سبق.

�ا بعد  )(صدور هذه الخطبة على سبيل الوصية منه  القرينة الثانية:

) مام (عقد الولاء للإ إلىمماته، فإنّ ذلك يوجب ظهور الخطاب في النظر 

  كما لو قال: (علي مولى المؤمنين من بعدي). )( �ا بعد وفاته

  وهذه القرينة مبنية على مجموع أمرين:

 )( صدور هذه الخطبة على سبيل الوصية، ويدلّ عليه أ�هّ الأمر الأوّل:

بدأ هذه الخطبة ـــ في فقراتها الأولى الممهدة �ا بعدها ـــ بقوله أ�هّ يوشك أن يدعى 

  جيب، وهذا يدلّ على أنّ ذلك وصية منه للحاضرين.في

به في هذه الفقرة من إقرارهم على إبلاغ  )( ويلائم ذلك ما عقّب

الدين تماماً من الإيمان باالله والرسول واليوم الآخر ونصحه لهم في تبليغ ذلك، 

وسياق ذلك أ�ضاً سياق مودّع لهم موصٍ بحفظ اعتقادهم بذلك، كما جاء عن 

َ اصْطفََى في قوله تعالى: ﴿ إبراهيم وَوَصىَّ بهِاَ إبِْرَاهِيمُ بَنيِهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنيَِّ إنَِّ ا�َّ

ينَ فَلاَ تمَوُتُنَّ إلاَِّ وَ  مْ كُنتْمُْ شُهَدَاءَ إذِْ حَضرََ يَعْقُوبَ أَ �تْمُْ مُسْلمُِونَ * أَ لَكُمُ الدِّ

كَ وَإَِ�َ  المَْوْتُ إذِْ قاَلَ لبِنَيِهِ مَا تَعْبدُُونَ  بَائكَِ إبِْرَاهِيمَ آمِنْ بَعْدِي قاَلُوا نَعْبدُُ إَِ�َ



          
٣٥٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ً وَاحِدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلمُِونَ    .)١(﴾وَإسِْماَعِيلَ وَإسِْحَاقَ ِ�َ

مرة بالتمسك بالثقلين، وقد صرّح فيها بالنظر ثمّ جاءت الفقرة الثانية الآ

، )٢(ف تخلفوني في الثقلين)) بقوله: (فانظروا كيإلى ما بعد وفاته (

) أي بعد وفاته، فالاستخلاف يعني تعاملهم مع الكتاب والعترة خلفه (

) نفسه ضمن الثقلين يدل على غيابه عن المشهد فلا كما أنّ عدم جعله (

  يتيسر لهم التمسك به فيما يحتاجون إليه.

بعد وفاته كما أنّ سياق سائر جمل هذه الفقرة يدلّ على النظر فيها إلى ما 

حيث قال في توضيح الثقلين: (كتاب االله طرف بيد االله عز وجل وطرف 

بأ�ديكم فاستمسكوا به لا تضلوا والآخر عترتي)، ومن الواضح أنّ المراد 

بالتمسك بعترته إنّما هو فيما بعد موته لا فيما بقي من حياته التي ذكر أنهّا 

  شارفت على الانتهاء.

لخبير نبأني أنهّما لن يتفرقا حتى يردا عليّ الحوض)، (وإنّ اللطيف ا ثمّ جاء:

والمراد طبعاً لن يتفرّقا بعدي، إذ كانت الحجة في حياته هو القرآن مع شخصه 

  الكريم دون عترته.

  (سأ�ت ذلك لهما ربي)، وهو يدلّ على غيابه عن المشهد. ثمّ جاء:

                                                                                       

 .١٣٣ـــ  ١٣٢سورة البقرة: آية ) ١(

 .٥/١٦٧) المعجم الكبير: ٢(



  
٣٥٥ 

  (×)الولاء للإمام عليّ  في واقعة الغدير وعقد

) ثم جاء: ، ومن الظاهر (فلا تقدموهما فتهلكوا ولا تقصروا عنهما فتهلكوا

أنّ المراد أن لا يتقدموا ولا يقصروا عنهما بعده �ا ذكرنا من أنّ التكليف في 

حياته إنّما يتوجه بذلك تجاه القرآن وشخصه الكريم، كما أنّ المراد بالهلاك هو 

  ) وليس في حياته.هلاكهم بعده (

عن (ولا تعلموهم فإنهم أعلم منكم)، وهذا أ�ضاً ظاهر في النهي  وجاء:

تعليمهم بعد وفاته إذا تصدروا الأمّة بعده، وأمّا في زمانه فليس هناك من 

، وقد كانا في )(يسعى إلى تعليمهم، على أنّ من أهل بيته الحسن والحسين 

  حياته صغيرين فهما على الترتيب حين واقعة الغدير في السابعة والسادسة.

  ما بعد حياته.) في هذه الفقرة إلى إذاً من الواضح أنّ نظره (

فقد جاءت معطوفة على الفقرة الثانية حيث ورد في  الفقرة الثالثةوأمّا 

: نعم، فقال: فمن  ـــ: (أ�ست أولى بالمؤمنين من أ�فسهم، فقالوا ـــ في لفظٍ  الخطبة 

كنت مولاه فهذا عليّ مولاه، � والِ من والاه وعاد من عاداه وانصر من 

  نصره واخذل من خذله).

لم يكن هناك تصريح في هذه الفقرة بأنهّا ناظرة إلى ما بعد وفاته فإنّ وإذا 

سياق الخطبة من أوّلها يدل على ذلك بوضوح، بل في هذا الدعاء منه ما يشير إلى 

) لغيابه عن المشهد من بعده دعا لمن استجاب له في حينه ذلك، فإنّه (

رف في الوصايا دعاء )، ومن المتعاودعا على من خالفه ولم يتول الإمام (

  الموصي على من تخلف عن وصيته ولم يعمل بها.



         
٣٥٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ـــ الذي هويضاف إلى ذلك أنّ الظاهر بالتأمّل أنّ عقد الولاء للإمام (  (

ـــ متفرّع على ما ذكره في الفقرة السابقة من ملازمة أهلسيّد أهل بيته (  (

بهم، وما يترتب عليهمابيته للهدى، كما أنّ موالاته ونصرته تندرج في التمسك 

ـــ المفاد من سياق من موالاة االله ونصرته مصداق لعدم ضلالهم وهلاكهم 

ـــ إن تمسكوا بهم، كما أن معاداته وخذلانه يندرج في التقصير والتفرق كلامه 

) عنه وما يترتب عليه من معاداة االله وخذلانه، وهو منعنهم الذي نهى (

م إن قصروا أو تقدموا عليهم.مصاديق ما أخبر به من هلاكه

) بالنظر إلى ما بعدإذاً من الواضح أنّ نظره إلى عقد الولاء للإمام (

).وفاته (

)) بالنظر إلى ما بعد وفاته (أنّ عقد الولاء للإمام ( والأمر الثاني:

يوجب ظهور الولاء في الولاية على الأمّة من بعده كما لو صرّح قائلاً: (من

ـــ التي كنت مولاه فهذا عليّ مولاه من بعدي)، كما جاء في بعض الأحاديث 

يرجح أنهّا نقل بالمعنى �ا جاء في حديث الغدير أو هي بعده ـــ أنّ (علياً ولي كل

.)١(مؤمن بعدي)

) وبين المسلمين لايضاف إلى ذلك أنّ سائر وجوه الولاء بين الإمام (

).تختص بما بعده (

.١٥فضائل الصحابة: ص، ٧/٥٠٤: (ابن أبي شيبة) ، المصنف٥/٢٩٦) سنن الترمذي: ١(



  
٣٥٧ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

  إذ عمدتها ولاءان:

) تأكيد الولاء العام بين المسلمين في حق الإمام أن يكون مراده ( .١

)(صلىّ االله عليه وآ�ه  ) ومن المعلوم أنّ هذا الولاء العام قائم في حياته

توقف على مماته، وقد كان بعض المسلمين بظاهر الإسلام في يولا  وسلّم)

ـــ يبغضون  ـــ وهم في الحقيقة من المنافقين  ) ويكرهونه كما الإمام (المدينة 

  ناه في موضع آخر من هذا البحث.بيّ ودلت عليه السيرة والروايات، 

إلى ما بعد وفاته مع إرادة إثبات ولاء المحبة  )( أن يكون نظره .٢

)، وهذا الولاء أ�ضاً جاء في حياته، وقد ) والإمام (لأهل البيت (

ونهيه عن  )(سنين ورد في أحاديث عديدة أمره ودعاؤه لمن أحب الح

  .)١(إبغاض بضعته فاطمة

) مولاه إذاً يظهر مما ذكرنا أنّ الخطبة في قوة التصريح بأنّ من كان (

  )، وهو واضح في ولاء القيادة والحكم.فإنّ علياً مولاه بعد الرسول (

ومما ذكرنا ظهر أنّ من الخطأ أن يتوقف أحد في دلالة الحديث على هذا 

لو يشاء لأضاف (من بعدي) ليكون الكلام واضحاً في أ�هّ ) المعنى بأ�هّ (

  أحلّ الإمام محله في الولاء.

فالخطبة تنطق صدراً وذيلاً على أ�هّ  ،ووجه الخطأ أنّ الكلام واضح في ذلك

                                                                                       

  ) تقدم تخريجهما.١(



          
٣٥٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ـــ )ومنهم الإمام عليّ ( ـــ أحلّ أهل بيته  اً محله في الهدى، وأحلّ الإمام عليّ  ـ

).محله في الولاء (  

  فقرة الثقلين في الحديث التي جاءت قبل فقرة الولاء. ة الثالثة:القرين

أنّ فقرة الثقلين كما شرحناها من قبل تتضمن نصب أئمة أهل  بيان ذلك:

البيت أعلام هدى في هذه الأمّة لا يضلّون أ�داً لا ضلال خطأ ولا ضلال 

 خطيئة، فلو اتبعتهم الأمّة لسلمت عن الضلالة وإن تخلّفت عنهم ضلّت

  ) من هذه الأمة.وهلكت، ومرجع ذلك إلى اصطفائهم (

  والاحتجاج بهذه الفقرة من وجهين:

) من هذه الأمّة في الهدى يدلّ أنّ اصطفاء أهل البيت ( الوجه الأوّل:

بملاحنه على اصطفائهم للحكم أ�ضاً؛ إذ لا معنى لأن يكون في الأمّة مثلهم، 

ن يكون عرضة للضلالة عن خطأ أو ويكون القائد فيها لهم ولسائر الناس مَ 

اَ النَّاسُ، إنَِّ أَ ) في خطبة له: (هوى، وقد قال أمير المؤمنين ( حَقَّ النَّاسِ أَ يهُّ

هُمْ عَلَيْه، وأَ مْرِ بهِذََا الأَ    ، وقد مرّ توضيح ذلك.)١(مْرِ ا�َّ فيِه)أَ عْلَمُهُمْ بِ أَ قْوَا

) إنّما هو تخصيص بعد في عقد الولاء للإمام ( )( وعليه فإنّ قوله

، فقد عمّم في فقرة الثقلين التولي لأهل وتلويحٍ  وتصريح بعد لحنٍ  ،تعميمٍ 

) البيت، وهو يستبطن تلويحاً إلى أنّ الأمر فيهم بعده، ثمّ خصّص الإمام (

                                                                                       

 .٢٤٨ـــ  ٢٤٧) نهج البلاغة: ١(



  
٣٥٩ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

  بالذكر في فقرة الولاء وصرح بالولاء له.

  وبذلك يتضح أنّ مفاد فقرة الولاء هو ولاء الحكم والقيادة.

أ�نّا لو غضضنا النظر عن أنّ فقرة حديث الثقلين التي تسبق  الوجه الثاني:

فلا  )( ) من بعدهفقرة عقد الولاء تفيد عقد الولاء لأهل البيت (

) على ما ذكرناه شك في أنّ سياق الكلام وملاحنه يفيد بناء الولاء للإمام (

، بمعنى أنّ كونهم ) أعلاماً للهدىفي فقرة الثقلين من كون أهل البيت (

)، فذاك هو المبنى، أعلاماً للهدى هو بمثابة التعليل لعقد الولاء للإمام (

  والولاء هو البناء الذي عقد على ذاك المبنى.

  تضح إفادة سياق الكلام لهذا المعنى بالالتفات إلى مجموع أمور:تو

من ) للأمن نّ فقرة حديث الثقلين الآمرة بالتمسك بأهل البيت (إ .١

  الضلالة والهلاك مذكورة قبل فقرة الولاء.

نّ فقرة الثقلين هي نحو تمهيد لفقرة الولاء، لأنّ سياق الحديث يشير إ .٢

  إلى أنّ الغاية الأساس من الخطبة ما ختمت به من ذكر الولاء كما أسلفنا ذلك.

بين موضوع الحديث في الفقرتين، فقرة حديث الثقلين  اً نّ هناك ترابطإ .٣

)، وفقرة الولاء التي تتحدث عن الإمام ي تتحدث عن أهل البيت (الت

  ) وأوّلهم.) سيد أهل البيت ()، وهو (عليّ (

هما؛ لأنّ فقرة حديث الثقلين تتضمن يبين مضمون اً كما أنّ هناك ترابط .٤

إثبات ملازمتهم للهدى وإيجاب التمسك بهم على الأمّة للأمن من الضلالة، 



          
٣٦٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ضمن إثبات الولاء لهم، وهناك ارتباط بين الهدى والولاء طبعاً، وفقرة الولاء تت

  لأنّ أولى الناس بتولي أمر الأمّة أهداهم.

) مولى المؤمنين إنّما هو ولاء ولذلك كله يُعلم أنّ المراد بكون الإمام (

  ).الحكم، وليس الولاء العام بين المؤمنين، ولا ولاء المحبة لأهل البيت (

هنا علاقة معنوية بين فقرة الهدى في خطبة الغدير وفقرة أنّ  والحاصل:

الولاء؛ لأنّ الظاهر أنّ فقرة الهدى جاءت تمهيداً وتعليلاً لفقرة الثقلين، لأنّ 

) إنما الكلام المعلل أوقع في النفس، فالمقصود أنّ جعل الولاء للإمام (

  ب.جاء ضماناً للهدى ووقاية عن الضلالة وتطبيقاً للتمسك بالكتا

)فرعاً مِن كون أهل البيت وعليه فيكون ذكرُ ولاء المؤمنين للإمام (

)) بعده ( هم الثقل المتمم للكتاب، وتلك خصوصية لا يشاركهم (

أحد غيرهم من الأمة، فكيف يلتبس على أيّ ناظر في هذه الخطبة وفاؤها 

  )؟!.بالولاء الخاص للإمام عليّ (

بعة: ) بالذكر بعد ذكر أهل مام عليّ (الإ )(ه إفراد القرينة الرا

وهو الولاء، ممهداً لهم بإقرار جديد:  اً ) مثبتاً له معنى جديدالبيت (

ه: (من كنت مولاه فهذا ي(أ�ست أولى بالمؤمنين من أ�فسهم)، ثمّ قال مفرّعاً عل

) ) ولأهل البيت () أراد أن يثبت للإمام (عليّ مولاه)، فلو أ�هّ (

ولاء المودة والمحبة لذكرهما في سياق واحد، لكنه أ�بت  معنى واحداً وهو

) العصمة من الضلالة، وأوجب التمسك بهم وعدم لأهل البيت (



 
٣٦١

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

) الولاءمفارقتهم وعدم التقدم عليهم أو التخلف عنهم، وأ�بت للإمام (

وأوجب موالاته ونصرته ومنع من معاداته وخذلانه.

) بقوله:الولاء للإمام ( ) لإثباتتمهيده ( القرينة الخامسة:

(أ�ست أولى بالمؤمنين من أ�فسهم)، ثمّ قال: (فمن كنت مولاه فهذا عليّ

مولاه).

) لولائه علىووجه الدلالة في ذلك أنّ هذا التمهيد يتضمن إثباته (

) بقوله: (من كنت مولاه فهذا عليّالأمّة مقدمة لإثبات الولاء للإمام (

: نعم، فقال: فمن كنت مولاهمولاه)، فكأ�هّ قال: (أ �ست مولى لكم فقالوا

فهذا عليّ مولاه).

لكنّه عدل عن أن يقول: (أ�ست مولى لكم)؛ لأ�هّ أراد أن يعبرّ تفصيلاً عن

الولاء الخاص المنظور له وهو ولاء الحكم، وليس الولاء العام الثابت بينه وبين

فهوم كلامه، أو يحرّف لاحقاً،أمته باعتبار اشتراكهم في الإيمان، كي لا يشتبه م

وذلك من بلاغة المتكلّم بأن يعمد إلى صياغة النصّ الحساس على وجه يقيه من

الشبهة في دلالته.

) إنّما هو الولاءوبذلك يظهر أنّ المراد بقوله في إثبات الولاء للإمام (

الذي أ�بته لنفسه بقوله: (أ�ست أولى بالمؤمنين من أ�فسهم).

) في مولويته للمؤمنين إلى ما ذكره أوّلاً من أولويتهنظره ( والحجة على

بهم وجهان:



         
٣٦٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

دلالة كلمة (أولى) في قوله: (أ�ست أولى بالمؤمنين من الوجه الأوّل:

أ�فسهم).

أنّ (أولى) يرد بمعنيين: بيان ذلك:

معناه الأصلي، وهو أن يكون أفعل تفضيل من الولاء بمعنى أحدهما:

)) والإمام (في كلمة (مولى) في توصيف النبي ( الوشيجة المستخدم

في قوله: (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه).

واستعمال (أولى) في هذا المعنى شائع في النصوص، ومنه قوله تعالى في

ِ أَ رْحَامِ بَعْضُهُمْ وَأوُلُو الأَْ سورة الأ�فال: ﴿ ، والمراد)١(﴾وْلىَ ببِعَْضٍ فيِ كتِاَبِ ا�َّ

هم آكد من ولاء غير الأرحام من المؤمنين والمهاجرين كما صرّح به فيءلاأنّ و

آية الأحزاب التي نزلت بعد الآية المتقدمة من سورة الأ�فال حيث جاء فيها

هَاتهُمُْ وَأُولُو الأَْ أَ �فُْسِهِمْ وَ أَ وْلىَ باِلمْؤُْمِنينَِ مِنْ أَ النَّبيُِّ قوله تعالى: ﴿ رْحَامِزْوَاجُهُ أُمَّ

ِ مِنَ المْؤُْمِنينَِ وَالمْهَُاجِرِينَ أَ بَعْضُهُمْ  ، وكان هناك)٢(﴾وْلىَ ببِعَْضٍ فيِ كتِاَبِ ا�َّ

ولاء بين المؤمنين عامة وبين المهاجرين والأ�صار خاصة، لكن ذكرت الآية أنّ

ولاء أولي الأرحام آكد من ولاء غيرهم، وقد جاء أنّ آية الأ�فال نزلت في نسخ

) بعد، حيث إنّ النبي ()٣(لمؤاخاة بين المهاجرين والأ�صارالتوريث با

.٧٥) سورة الأ�فال: آية ١(

.٦) سورة الأحزاب: آية ٢(

.٤/٤١٦، والبرهان في تفسير القرآن: ٢٠٣ /٩) لاحظ: تفسير الرازي: ٣(



  
٣٦٣ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

انتقاله وأصحابه إلى المدينة آخى بين واحد من المهاجرين وواحد من الأ�صار 

أحد المتآخين،  ليدفع العُدْم عن المهاجرين، وترتّب عليه توريثهم إذا توفي

نائم اختلف ولكن يبدو أ�هّ بعد معركة بدر وما حصل عليه المسلمون من الغ

التوريث بالمؤاخاة، واعتبر الرحم أولى برحمه كما كان عليه الأمر  ي�غالأمر فأُ 

  من قبل.

أولى بمعنى الأجدر والأ�سب أو ما يقرب من ذلك كما يقول  والآخر:

  القائل: (الأولى أن تفعل كذا) و(زيد أولى بأن يكلف بكذا من عمرو).

  توسع في استعمال اللفظ.وهذا المعنى فيما يبدو ثانوي نشأ من ال

ومن المعلوم أنّ (أولى) في قوله: (أ�ست أولى بالمؤمنين من أ�فسهم) إنّما هو 

بالمعنى الأوّل فهو تفضيل في الولاء، لأنّ الحديث يتعلق بالولاء مضافاً إلى أ�هّ 

، فإنّ )١((فمن كنت مولاه فهذا عليّ مولاه) :قد فرّع عليه ذكر الولاء بقوله

                                                                                       

) وإن كان صاحب ولاء على بين ولاءين، لأنّ النبي ( مفاضلةولكن ليس هناك  إن قيل:) ١(

المؤمنين، لكن لا معنى لوجود ولاء للإنسان لنفسه أو وجود ولائه على نفسه حتى يقال إنّ ولاء 

  ) آكد.النبي (

  والجواب:

ظر في أفعل التفضيل إلى إثبات الولاية للإنسان على نفسه ولو على سبيل أ�هّ لا يبعد الن أولاً:

  التنزيل تعبيراً عن كون كل إنسان مسلطاً على نفسه، ومن المتعارف التعبير بأنّ الإنسان ولي نفسه.

أنّ أفعل التفضيل قد تستعمل لمحض المقارنة وإن كان المعنى موجوداً في الفاضل دون  وثانياً:

أو لم يكن موجوداً في الفاضل أ�ضاً أصلاً فيقال: (هذا الحاكم أعدل من ذاك) رغم أنّ المفضول، 
 



          
٣٦٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

   مشتقة من الولاء.كلمة المولى

ـــ في قوله: (أ�ست أولى بالمؤمنين من  الوجه الثاني: دلالة سياق الكلام 

ـــ على أنّ ما أُخذ  : بلى، قال: فمن كنت مولاه فهذا عليّ مولاه) ـ أ�فسهم؟ قالوا

الإقرار عليه في الجملة الأولى هو الذي فرضه في موضوع الجملة الثانية لقوله: 

بمعنى أ�هّ في الجملة الأولى أقرهم على أ�هّ مولاهم وفي (فمن كنت مولاه)، 

  الثانية فرّع عليه أنّ علياً مولاهم أ�ضاً.

وبذلك يظهر أ�هّ لو فرض أنّ كلمة (مولى) لا تدلّ على أولوية الموصوف 

به من الآخر بنفسه، فإنّ الكلام يدلّ على أنّ المراد بالمولى هو المولوية على نحو 

انع من دلالة الكلام بقرينة إضافية على معنى زائد على ما الأولوية، ولا م

، ومن الخطأ أن يظن ظانّ أنّ إنكار ورود )١(يقتضيه مدلول (المولى) وضعاً 

(المولى) في اللغة بمعنى (الأولى) يجرد المولى في الحديث عن معنى الأولوية، 

  ولو بقرينة إضافية.

): (أ�ست أولى قوله ( أنّ الجملة المذكورة، وهي والحاصل من ذلك:

                                                                                                                                                                                                                      

ذاك ليس بعادل أصلاً، بل قد يكون هذا الحاكم أ�ضاً غير عادل لكنه أقرب إلى العدالة، وهذا 

  شائع في الاستعمالات والنصوص.

المدلول، فالكلمة تدلّ على ) ويعبرّ عن ذلك علماء الأصول في العصر الحاضر بتعدد الدالّ و١(

أصل المعنى والقرينة دالّ آخر يدلّ على قيد له، كما في موارد التصريح بالقيد مثل (أكرم الفقير 

  العادل)، حيث يدلّ الفقير على معناه ويدلّ العادل على تقييده.



  
٣٦٥ 

  )(×في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

بالمؤمنين من أ�فسهم) تدلّ بوضوح على أنّ مراده بالولاء الذي أ�بته للإمام 

)من أ�فسهم كالذي يثبت  المسلمين) هو ولايته على الأمّة وأولويته ب

) ) سواء كان النظر في هذه الجملة إلى إثبات صلاحيته (للرسول (

  فسه.لعقد الولاء، أو إلى إثبات الولاء لن

: )( ) بقولهوهنا نكتة أخرى لتمهيد إثبات الولاء للإمام (

(أ�ست أولى بالمؤمنين من أ�فسهم)، وهي أ�هّ تمهيد لإثبات صلاحيته في عقد 

) أولى بالمؤمنين من أ�فسهم ـــ كما )، فإنّه متى كان (الولاء للإمام (

ـــ فإنّه يحق له أن يثبت الولاء للإم   ).ام (نصّ القرآن الكريم 

وهذه النكتة أ�ضاً تقتضي أن يكون الولاء هو ولاية الأمر، دون الولاء 

العام من المؤمنين، لأنّ هذا الولاء كما قلنا كان ثابتاً في الدين من قبل ومتكرراً 

ً جديداً بتاتاً.   في القرآن الكريم، ولو أ�بته كان تأكيداً ولم يكن أمرا

فهو أ�ضاً قد دلّ عليه القرآن الكريم ) وأمّا ولاء المحبة لأهل البيت (

) من قبل، وهو على كلٍّ لا يحتاج إلى إثبات هذه المنزلة لنفسه، وهو أ�هّ (

  أولى بأ�فسهم منها بحيث لو أمرهم لوجب بذلها بأمره ومن دونه.

قع أ�هّ لا منافاة بين هذه النكتة والنكتة الأولى، فقوله ( ): (أ�ست والوا

أ�فسهم) من جهة يثبت صلاحيته في عقد الولاء للإمام أولى بالمؤمنين من 

) ،ومن جهة أخرى فإنّه إثبات لولائه على الأمّة ليثبت مثله للإمام ،(



          
٣٦٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  .)١(فلاحظ

  ويحسن أن نشير هنا إلى أمرين يتعلقان بالمقام:

): (أ�ست أولى بالمؤمنين من أنّ هناك نكتة ملحوظة في قوله ( .١

�فُْسِهِمْ أَ وْلىَ باِلمْؤُْمِنينَِ مِنْ أَ النَّبيُِّ قوله تعالى: ﴿ أ�فسهم)، وهي الإشارة إلى

هَاتهُمُْ وَأُولُو الأَْ أَ وَ  ِ مِنَ المْؤُْمِنينَِ أَ رْحَامِ بَعْضُهُمْ زْوَاجُهُ أُمَّ وْلىَ ببِعَْضٍ فيِ كتِاَبِ ا�َّ

لم يبدل ) باقتباس الجملة بلفظها من الآية حيث ﴾، وقد اهتمّ (وَالمْهَُاجِرِينَ 

                                                                                       

  ) والوجه فيه مجموع أمرين:١(

) لعقد الولاء ـــ على أن يكون االله حيته (أنّ مبنى هذه النكتة الثانية ـــ وهي بيان صلاالأوّل: 

)، ) كحكم منه () بنفسه الولاء للإمام () بأن يعقد (سبحانه قد أمر رسوله (

فيكون هو المخوّل في هذا التشريع، وأمّا إذا كان االله سبحانه هو الذي جعل هذا الولاء للإمام 

)) وكان دور النبي ( تصح هذه النكتة طبعاً.) تبليغه إلى الناس فحسب فلا  

) تبليغاً من االله تعالى لا جعلاً منه أنّ الأقرب بحسب الأدلة أن يكون ولاء الإمام ( الثاني:

):وذلك لوجهين ،(  

اَ .مناسبة آية التبليغ لذلك والتي جاء أنهّا نزلت بمناسبة الغدير، وهي قوله تعالى: ﴿١ يَا أَيهُّ

سُولُ بَلِّغْ مَا أُ�زِْلَ إِ  َ الرَّ ُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إنَِّ ا�َّ لَيكَْ مِنْ رَبِّكَ وَإنِْ لمَْ تَفْعَلْ فَماَ بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَا�َّ

)، وسيأتي توضيح ذلك لاحقاً، فإنّ المتراءى من ٦٧﴾ (سورة ا�ائدة: آية لاَ يهَدِْي الْقَوْمَ الْكَافرِِينَ 

  ) لا للأمر بولائه.لإمام (الآية أنّ التبليغ إنّما هو لولاء ا

): (وإنّ )، لقوله (.أنّ حديث الثقلين مبني على الوحي من االله سبحانه إلى النبي (٢

اللطيف الخبير أ�بأني أنهما لن يفترقا)، وهذا الحديث يفيد على الصحيح إثبات الولاء لأهل البيت 

)( .على ما أوضحناه من قبل  



  
٣٦٧ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

، الحاضرينكلمة (المؤمنين) في الآية إلى ضمير الخطاب كما كان يتكلم به مع 

وْلىَ أَ النَّبيُِّ فكأ�هّ قال: (أ�ستم تقرون بما قاله االله سبحانه في القرآن الكريم ﴿

  ﴾، فهذا ليس مقاماً أ�بته أ�ا لنفسي، بل أ�بته االله لي).�فُْسِهِمْ أَ باِلمْؤُْمِنينَِ مِنْ 

الأسلوب يشير إلى مدى صعوبة تقبّل ما أراد إثباته من الولاء وهذا 

رأى  )( ، حتى أ�هّالحاضرين) على فريق معتدّ به من الخاص للإمام (

أنّ من المناسب أن يلوّح إلى الاحتجاج بالقرآن الكريم لإثبات موقعه في هذه 

  )، فلاحظ.الأمّة تمهيداً لإثبات مثله للإمام (

): (أ�ست ظان أنّ من المستبعد أن يكون المراد بقوله (أ�هّ قد يظن  .٢

)، لأنّ هذا المقام أولى بالمؤمنين من أ�فسهم) إثبات هذا المقام للإمام عليّ (

ليس مجرد ولاية سياسية على الناس، بل هو أمر عظيم، وهذا مما يختصّ بالنبي 

).(  

 تههي أولويوهذا الظن غير صحيح، والوجه فيه أن مؤدى هذه الجملة (و

بما يوجب ذهاب  ) شخصاً ) هو أ�ه لو أمر النبي (بالمؤمنين من أ�فسهم

وجب عليه أن يمتثل ذلك، ولو اقتضى موقفٌ لنفسه، كالمشاركة في حربٍ ما 

) بنفسه ويقيه بها بأن يدافع عنه ويكون وقاء له وجب أن يفدي الرسول (

أ�هّ لا يجوز للمؤمنين أن يرغبوا ذلك عليه، كما جاء في الآية الأخرى المتقدمة في 

  .)( بأ�فسهم عن نفسه

وهذا الأمر في أصله يثبت لكل قيادة سياسية، فإنّ على الناس أن يحموا 



          
٣٦٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

القائد بنفوسهم رعاية للمصلحة العامة التي تقتضي الحفاظ عليه، بل قد يثبت 

ائد ذلك للقيادات العسكرية أو بعضها، بمعنى أ�ه يجب على الجنود حماية الق

  بنفوسهم.

وإذا كان المفهوم من الآية ثبوت مستوى أعلى من الاستجابة والتضحية 

) مما يتعارف لدى العقلاء في شأن والفداء والحماية والدفاع عن النبي (

)، لاسيما القادة ـــ ولا يبعد ذلك ـــ فإنّه لا استبعاد في ثبوت مثله للإمام عليّ (

) هو من قبيل الولاء د إثباته للإمام (أنّ الولاء السياسي الذي يستفا

السياسي الاصطفائي والذي يثبت للعباد المصطفين من الأمّة للحكم كما يفيد 

ذلك ذكر الولاء عقيب الأمر بالتمسك للأمن من الضلالة، لأنّ الأمن من 

  الضلالة شأن المصطفين، وقد ذكر بيان ذلك في إيضاح آخر.

) ) على المؤمنين على ولائه (لإمام (تفريع ولاء االقرينة السادسة: 

): (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه)، فإنّ هذه الجملة عليهم في قوله (

ـــ تدلّ  ـــ ولو لم تكن مسبوقة بقوله: (أ�ست أولى بالمؤمنين من أ�فسهم)  بنفسها 

)، وهذه دلالة ) من قبيل الولاء للرسول (على أنّ الولاء للإمام (

  ظاهرة.

) مولى للمؤمنين إنّما هو المعلوم أنّ المفهوم من كون الرسول (ومن 

الولاء الخاص الذي يوجب طاعته عليهم وانقيادهم له والاستجابة لتدبيره 

لأمورهم، لأنّ الموصوف بهذا الوصف يلقي بحسب شخصيته دلالة على نوع 



  
٣٦٩ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

كورة ) الذي كان حين نزول الآية المذالولاء، فإضافة الولاء إلى النبي (

وحين واقعة الغدير هو الحاكم في شؤون الأمّة والمدبّر لها الذي تجب طاعته 

بحسب القرآن الكريم في شؤون الحكم مضافاً إلى شؤون النبوة والرسالة، 

اَ النَّبيُِّ أَ يَا لتكليفه من االله سبحانه بإدارة أمور المسلمين، كما قال تعالى: ﴿ يهُّ

ضِ المْؤُْمِنينَِ عَلىَ  ارَ أَ يَا ، وقال تعالى: ﴿)١(﴾الْقِتاَلِ حَرِّ اَ النَّبيُِّ جَاهِدِ الْكُفَّ يهُّ

، ولذلك وجبت الاستجابة له والاستئذان منه كما )٢(﴾وَالمْنُاَفقِِينَ وَاغْلظُْ عَلَيهِْمْ 

سُولِ مِنْ بَعْدِ مَا قال تعالى: ﴿ ِ وَالرَّ
لَّذِينَ صَابهَمُُ الْقَرْحُ لِ أَ الَّذِينَ اسْتجََابُوا ِ�َّ

مَنوُا آإنَِّماَ المْؤُْمِنوُنَ الَّذِينَ قال تعالى: ﴿و، )٣(﴾جْرٌ عَظيِمٌ أَ حْسَنوُا مِنهُْمْ وَاتَّقَوْا أَ 

ِ وَرَسُولهِِ وَإذَِا كَانُوا مَعَهُ عَلىَ  ، ومن )٤(﴾مْرٍ جَامِعٍ لمَْ يَذْهَبوُا حَتَّى يَسْتأَذِْنوُهُ أَ باِ�َّ

ه للأ�فال والفيء والخمس كما قال ) استحقاقشؤون حكم النبي (

سُولِ �فَْالِ قلُِ الأَْ ُ�ونكََ عَنِ الأَْ أَ يَسْ سبحانه: ﴿ ِ وَالرَّ
، وكما قال )٥(﴾�فَْالُ ِ�َّ

ُ عَلىَ رَسُولهِِ مِنْ أَ مَا تعالى: ﴿ سُولِ وَلذِِي أَ فَاءَ ا�َّ هْلِ الْقُرَى فَللَِّهِ وَللِرَّ

ءٍ فَ أَ وَاعْلَمُوا ، وكما قال تعالى: ﴿)٦(﴾الْقُرْبَى ِ خمُسَُهُ أَ �َّماَ غَنمِْتمُْ مِنْ شيَْ
نَّ ِ�َّ

                                                                                       

  .٦٥) سورة الأ�فال: آية ١(

  .٧٣سورة التوبة: آية ) ٢(

 .١٧٢) سورة آل عمران: آية ٣(

 .٦٢) سورة النور: آية ٤(

 .١) سورة الأ�فال: آية ٥(

 .٧) سورة الحشر: آية ٦(



         
٣٧٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

سُولِ  .)١(﴾وَللِرَّ

): (فمن كنت مولاه فهذا عليّ مولاه) إثباتوعليه فيكون مفاد قوله (

).الولاء الثابت للرسول على المؤمنين للإمام عليّ (

حو بليغ) في صياغة هذه الجملة على نومن الملفت عناية النبي (

ومؤكّد جداً، لأ�هّ يفيد عقد الملازمة بين ولائه على الأمّة وولاء الإمام عليّ

)) عليها، فلا يتحقق الولاء للرسول (من مؤمن ولا مؤمنة من دون (

)) مولى له فإنّ الإمام ()، فمن كان الرسول (ولائه للإمام عليّ (

يكون مولاه لا محالة.

لم يكن عليّ مولاه فلست مولى له، بل من مَن أنّ  ومفهوم هذه الجملة:

مفهومها أنّ من آمن وأقرّ بأنيّ مولى له فالمفروض أن يؤمن ويقرّ بأنّ علياً

).مولى له (

) من الولاء للرسولبل كأنّ مفاد هذه الجملة جعل الولاء لعلي (

)) فالولاء للرسول ،() ينطوي على الولاء للإمام (كما ورد في ،(

)، كقول جبرئيل ـــ عندما) من النبي (لنصوص ما يفيد أنّ علياً (ا

ــ: (لا يؤدي إلا أ�ت أو رجل منك)،بعث النبي ( ) أ�ا بكر بآ�ات البراءة ـ

،)وقد ورد نظير هذا التعبير في شأن سائر أهل البيت (فاطمة بضعة مني

.٤١) سورة الأ�فال: آية ١(



 
٣٧١

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

حسين مني وأ�ا من حسين).(

لمولى على التعبير بالولي، وهو أنّ التعبيروهنا نكتة حول اختيار التعبير با

بالمولى أقرب إلى إفادة ولاء القيادة من لفظ الولي، لأنّ الولي يستخدم أكثر في

الولاء المتكافئ، والمولى يستخدم أكثر في الولاء غير المتكافئ، نعم يطلق المولى

يعتبر منفي الولاء غير المتكافئ على السيد المطاع والمقود المطيع، ولذا 

الأضداد في اللغة فيطلق مثلاً على السيد ا�الك للعبد، وعلى العبد المملوك

وإذا أطلق على المسود ،أ�ضاً، فإذا أطلق على السيد فهو إطلاق على (من ساد)

(من سِيد)، ويجمعهما معنى السيادة، ولذلك عدّ من الأضداد. على فهو إطلاق

 لو قيل (سيدنا)، وإذا قيل لشخصولذا إذا قيل لشخص (مولانا) كان كما

أ�ت (ولينا) لم يكن المنصرف منه مثل ذلك، بل أصل الولاء الجامع بين الولاء

المتكافئ والولاء المختلف.

وقد ذكر في بعض أ�فاظ الحديث الأكثر تفصيلاً ولاء االله سبحانه مع ولاء

هو الولاء الرسول أ�ضاً، والمفهوم مِن كونه سبحانه مولى المؤمنين أ�ضاً 

المختلف، فإنّه سبحانه هو محور الولاء مع المؤمنين، فهم يوالون مَن والاه

سبحانه ويعادون من عاداه، وفي ذلك أ�ضاً ما يساعد على فهم الولاء الخاص

).لإمام أمير المؤمنين (ل

بعد فقرة الولاء: (� والِ من والاه وعادِ )( قوله القرينة السابعة:



          
٣٧٢ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

(وانصر من نصره واخذل من  :، وكذا ما جاء بعده من قوله)١(من عاداه)

) هو محور الولاء والعداء خذله)، فإنه ظاهرٌ في أنّ الإمام أمير المؤمنين (

والنصرة والخذلان في علاقته بالمؤمنين وعلاقة المؤمنين به، وهو الطرف الأعلى 

ؤ كما في ولاء المؤمنين فيها، وليست العلاقة بينه وبين المؤمنين هي علاقة التكاف

) قد أفاد بهذا القول أ�هّ حيث جعله مولى بعضهم مع بعض، فهو (

للمؤمنين فقد صار بذلك في موقع يقتضي موالاة المؤمنين له ونصرتهم إياه 

  وتجنبّ عدائه وخذلانه وهذا هو موقع الحكم.

وليس من الملائم أن يجعل الواحد من المسلمين مهما عظمت مكانته في 

لخطاب العام للناس بهذه المثابة ويوجه الناس إلى التزام جانبه، فلولا أنّ ا

) موقعاً يقتضي وجوب موالاته ونصرته وحرمة الخطاب فرض للإمام (

معاداته وخذلانه لم يكن هناك مناسبة لهذا القول في حقه أصلاً، بل الملائم أن 

أن من يخلفه فيوصي ) ذلك ـــ بعد أن أعلن عن قرب وفاته ـــ في شيذكر (

المسلمين باتباع من يخلفه بحق ويتولى أمورهم فيوالونه وينصرونه ولا يعادونه 

  ويخذلونه.

: أنّ النصّ من أوّله إلى آخره يمثل اهتماماً خاصاً وبالغاً لا )٢(القرينة الثامنة

                                                                                       

  .٢/٢٤) لاحظ مثلاً: المعجم الأوسط (الطبراني): ١(

  ) لاحظ في بيانها الإيضاح الثالث المتقدّم.٢(



  
٣٧٣ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

  ) أو نحو ذلك.يلائم النظر إلى إثبات الولاء العام للإمام (

  ن:يبيان ذلك بذكر أمر

ً معروفاً في الدين منذ العهد إ .١ نّ هذا الولاء العام بين المؤمنين كان أمرا

المكي، حيث كان المسلمون قلة يساعد بعضهم بعضاً، وتأكّد ذلك بشكل 

) إلى المدينة وتكوّن المجتمع المسلم، حيث واضح منذ بداية هجرة النبي (

مين فيها، وذلك في وثيقة بين المسل العام) في المدينة الولاء عقد النبي (

المدينة، ثمّ جاءت الآيات تترى في التأكيد على هذا الولاء العام بين المؤمنين من 

سورة البقرة التي هي أوّل سورة نزلت بالمدينة إلى آخر سورة فيها وهي سورة 

ا�ائدة والتي نزل العديد من آياتها قبل واقعة الغدير، بل قيل إنّ كلها كذلك 

  تثني.عدا ما اس

) بشكل خاص، وقد نعم كان بعض الناس في المدينة يعادون الإمام (

برز ذلك منهم في غزوة تبوك التي اتفقت في السنة التاسعة بطعنهم في الإمام 

)) لعدم اصطحاب النبي ( إياه في هذه الغزوة، وقد قال النبي (

)(يا عليّ لا يبغضك إلا منافق ولا يحبك إلا مؤمن) :()يس في هذا ، فل)١

  الولاء أمر جديد على المسلمين عامة ولا في شأن الإمام الخاص.

إنّ بيت القصيد من هذه الخطبة كلها هو ما انتهت إليه من عقد الولاء  .٢

                                                                                       

  .٤/٨٣، شرح نهج البلاغة (ابن أبي الحديد): ١٤/٤٢٦، تاريخ بغداد: ١/٩٥) مسند أحمد: ١(



          
٣٧٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  ) والدعاء لمن والاه وعلى من عاداه، وهو أمر واضح من سياقها.للإمام (

ـــ إذا  ) لم يبدأها بذكر الولاء، بل بدأ مع المسلمينولكنه ( من الصفر 

ـــ ونعني بذلك أ�هّ بدأ بذكر أوّليات الدين من الإيمان باالله  صح التعبير 

راً إياهم على ذلك سائلاً إياهم عن نصحه لهم في والرسول والدار الآخرة مقرّ 

) وقاية عن الضلالة والهلاك توصية ذلك، ثمّ أوصى بالتمسك بأهل بيته (

) ) مولى كل مَن يكون الرسول (الإمام ( أكيدة، ثمّ انتقل إلى ذكر كون

  مولاه.

وهذا يعبرّ عن أنّ هذا أمر عظيم في الدين مؤثر في مصير المسلمين وهو أمر 

ً مسبوقاً ومكرراً ومؤكداً جديد يبلّغه ( ) تبليغاً عاماً لأوّل مرة، وليس أمرا

  في نصوص الدين منذ انعقاد الدولة.

ـــ  ه إلى ) فيها بنعيه نفسَ وفق تصريحه (ولا سيما أنّ توقيت الخطبة 

  بعده.فيما  المسلمين ـــ جاء قبيل وفاته، وهو الزمان الملائم لتحديد الأمر

وهذا الأمر كافٍ في أن ينتقل من يلتفت إلى ملاحن الكلام إلى أنّ نظره في 

) مولى للمؤمنين إلى إثبات الولاء القيادي، وليس إثبات كون الإمام (

  بين المؤمنين. الولاء العام

ولو نظرنا إلى ما يطرح أحياناً من احتمال تفسير الخطبة بعقد ولاء لأهل 

) خاصة يترتب عليه وجوب المودة لهم لجرى في شأ�ه ما ذكرناه البيت (

من عدم ملاءمته مع الاهتمام المتمثل في هذه الواقعة وخطبتها، فإنّ وجوب 



  
٣٧٥ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

من التأ�ير في حياة المسلمين، كما  المودة لهم في حدّ نفسه ليس بتلك المثابة

نلاحظ ذلك في حياة كثير من أهل السنة، نعم، حرمة المعاداة لأهل البيت 

).أعظم، ولكنّ النص اعتنى أصالة بالولاء (  

) اعتنى في هذه الخطبة بإثبات نصحه للأمة ونفي أ�هّ ( القرينة التاسعة:

مه، وهو الذي يفيده لحن الاتهام عن نفسه، كما جاء التصريح بذلك في كلا

  الخطبة كما تقدم تفصيلاً.

) والنهي عن وليس في إثبات الولاء العام بين المؤمنين في حق الإمام (

  ) في شيء.يقتضي اتهامه ( ماالعداء المحظور بينهم 

وكذلك الحال لو كان مفاد الكلام إثبات ولاء تترتب عليه المحبة لأهل 

) لا يقتضي مثل لمحبة القلبية لأهل بيته (بيته فحسب، فإنّ مجرد وجوب ا

بته في القرآن الكريم من قبيل قوله تعالى:  هذا الاتهام وهو مصرح به في حق قرا

ةَ فيِ الْقُرْبَىأَ �كُُمْ عَلَيهِْ أَ سْ أَ قُلْ لاَ ﴿ ، بل فرض االله سبحانه )١(﴾جْرًا إلاَِّ المَْوَدَّ

بته في آيتي الخمس والفيء منذ السنة الث انية من هجرته إلى المدينة سهماً لقرا

  وميّزهم بذلك عن غيرهم.

) فيه هو إثبات الولاء الخاص لأهل بيته وعليه فالذي يمكن أن يُتّهم (

) بما يقتضي ولايتهم على الأمة، وهذه القرينة من قبيل دلالة وللإمام (

                                                                                       

  .٢٣) سورة الشورى: آية ١(



          
٣٧٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  ملاحن الخطاب على مؤداه.

) بين ( اً ع الإمام عليّ إذاً لا ينبغي الشك في أنّ هذا الخطاب قد رف

 أمرجماهير المسلمين في مشهدهم العام إلى موقع أعلى من موقعهم جميعاً، و

المسلمين بموالاته ونصرته وحذّرهم من معاداته وخذلانه كما كانوا يسيرون 

  ).) محل نفسه (فهو يفيد إحلال عليّ ( ،عليه في حياة الرسول

 اع فقرات الحديث بلحنهوهكذا نلاحظ من خلال ما تقدم أنّ جمي

) هو ولاء القيادة كولاء رسول االله دليل على أنّ الولاء للإمام ( اومنطوقه

).على الأمّة (  

ً إلى  ،وقد يقع الخطأ في فهم الحديث إذ قد يُظن أنّ الحديث لو كان ناظرا

) لاستعمل الحديث صيغة ) بعد وفاة النبي (عقد الولاء للإمام (

: (إنّ علياً هو الخليفة عليكم من بعدي) وحينئذٍ لم يقع )الخلافة وقال (

  التباس في مدلول النص بتاتاً.

  وهذا الظن خاطئ بالنظر إلى مجموع أمور:

): (من كنت مولاه فهذا عليّ نّنا عرفنا في القرينة الأولى أنّ قوله (إ .١

الخطبة من مولاه) واضح للغاية في أنّ المراد (أنّ علياً مولاه من بعدي) لسوق 

)، وتصريحه باستخلافه الكتاب بدايتها على سبيل الوصية �ا بعد موته (

)، وهذا يكون على حد والعترة، وتفريعه على ذلك عقد مثل ولائه للإمام (

  تعبيره بأ�هّ (خليفتي).



 
٣٧٧

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

كما أ�نا عرفنا في القرائن الأخرى أنّ جملة المعاني الثانوية التي جاءت لبيان

ـــ وهو إثبات الولاء للإمام (المقصود الأصلي ـــ) كالرسول ( بالخطبة  (

كانت موجهة للدلالة على أنّ المراد بهذا الولاء هو ولاية الأمر بعد الرسول

).(

) بعدهنّ المفردة التي اختارتها الخطبة للتعبير عن موقع الإمام (إ .٢

)( ـــ هي مفردة متعا رفة في القاموس اللغويـــ وهي المولى المشتق من الولاء 

والاختيارات اللغوية المناسبة والمتداولة بين العرب آنذاك للتعبير عن الوشيجة

الموجبة للنصرة بكل من شقيها، وهما الولاء المتكافئ والولاء غير المتكافئ

ئها دلالة بليغة الذي يقوم بين القيادة ومن يتبعها، وقد دلت الخطبة بأجزا

لى الولاء غير المتكافئ وهو ولاء القيادة وأ�لغ ما فيها هوومؤكدة على النظر إ

بيان الرسول لولائه الخاص على الأمّة بقوله: (أ�ست أولى بالمؤمنين من

) (فمن كنت مولاه فهذا عليّأ�فسهم)، ثمّ إثبات مثل هذا الولاء للإمام (

مولاه).

وليس هناك إبهام في هذه الصيغة بتاتاً.

) لمفردة الولاء هو الآية الكريمة استعمال النبي (نّ الذي اقتضىإ .٣

وْلىَآالنَّبيُِّ ح بالاستشهاد بها على ولائه وهي قوله تعالى: ﴿التي نظر إليها ولوّ 

) مولى المؤمنين، فكان من﴾، وفرّع عليها أ�هّ (�فُْسِهِمْ أَ باِلمْؤُْمِنينَِ مِنْ 

ن له أن يعبرّ عن مكانة عليّ) مثل ما كاالطبيعي وهو يريد أن يجعل لعلي (



         
٣٧٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

بالولاء كما يعبرّ عن مكانته بقول: (من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه)، ولم يكن

من المستحسن أن يقول مثلاً: (من كنت مولاه فهذا عليّ خليفتي عليه).

وهذا الأسلوب المؤكّد يشبه ما ورد في القرآن الكريم في شأن من يوالي

مُْ مِنكُْمْ فَإِنَّهُ مِنهُْمْ ﴿الأعداء من قوله تعالى:  ، وقوله عن قومٍ)١(﴾وَمَنْ يَتوََلهَّ

.)٢(﴾وَمَا أُوَ�كَِ باِلمْؤُْمِنينَِ آخرين: ﴿

نّ الاقتراحات التفضيلية لصياغة النص وفق المنظور الذي يتراءىإ .٤

للباحث بعد عصر النص ليست أدوات ملائمة لاكتشاف معنى النص في جميع

يتمسك بها قوم في شؤون اعتقادية وتشريعية على وجه غيرالأحوال، وقد 

ً مناسب، مثل أن يتمسك من يثبت الله سبحانه يداً أو وجهاً أومجيئاً ومكرا

ِ فَوْقَونحو ذلك بحقيقتها بأ�ه لو شاء سبحانه لم يعبرّ بها، إذ قال: ﴿ يَدُ ا�َّ

مِ وَيَبقَْى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الجْلاََ ، و﴿)٣(﴾�دِْيهمِْ أَ  كْرَا وَجَاءَ رَبُّكَ، و﴿)٤(﴾لِ وَالإِْ

اكرِِينَ ، و﴿)٥(﴾وَالمْلَكَُ صَف�ا صَف�ا ُ خَيرُْ اْ�َ ُ وَا�َّ .)٦(﴾وَمَكَرُوا وَمَكَرَ ا�َّ

.٥١) سورة ا�ائدة: آية ١(

.٤٣) سورة ا�ائدة: آية ٢(

.١٠) سورة الفتح: آية ٣(

.٢٧) سورة الرحمن: آية ٤(

.٢٢) سورة الفجر: آية ٥(

.٥٤) سورة آل عمران: آية ٦(



 
٣٧٩

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

وقد يكون التعبير المفضّل والمتوقع في زمان مختلفاً عنه في زمان سابق وفق

وذلك أمر معلوم لمن تأمّل سيرالتغيرات الدلالية والعادات التعبيرية الحادثة، 

اللغة والاستعمالات اللغوية والعرفية.

ولمزيد توضيح ذلك نقول: إن القرينة المذكورة هي من قبيل الاستدلال

عن التعبير الأولى لو كان يقصد المعنى المقترح على أ�هّ لم يقصد المتكلمبعدول 

ما يدل عدول المتكلم حيث كثيراً  ،ذلك المعنى، وهذه قاعدة معروفة في نفسها

عن تعبير ما إلى تعبير آخر على حقيقة مقصوده، كما حكي أنّ رجلاً من الخوارج

) وعثمان ـــ لقي شيعياً في الطريق وطلب منه أن( اً ـــ الذين يعادون الإمام عليّ 

يتبرّأ منهما، فقال الشيعي: (أ�ا من عليّ ومن عثمان بريء)، فتركه الخارجي وظن

) ويتبرّأجاب �ا طلبه منه، ولكن كان مراد الشيعي أ�هّ من عليّ (أ�هّ است

من عثمان، ولو كان الشيعي مسترسلاً في كلامه وعنى البراءة منهما لقال: أ�ا

بريء من عليّ وعثمان، ولا موجب لتأخير (بريء) ولا تكرار (من).

أن يخرج ولكن شرط انطباق هذه القاعدة ـــ أي قاعدة دلالة العدول ـــ هو

الكلام في مقام التعبير عن الاسترسال والتعبير المعتاد فيه بالنظر إلى زمان

الخطاب وبيئته، كما نلاحظ ذلك في المثال المذكور، حيث إنّ المتكلم لو قصد

من الإمام عليّ ومن عثمان لم يقدم الجار والمجرور (وهما من عليّ ومن ؤالتبرّ 

بريء)، ولم تكن حاجة إلى تكرار كلمة(ه وهو عثمان) على المعنى الذي تعلق ب

(من) قبل (عثمان).



          
٣٨٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

وهذا الشرط لا ينطبق في الموضوع، لأنّ التعبير بالولاء هو تعبير متعارف 

  يفهم من الكلام.عماّ  وملائم آنذاك، ولا يثير أ�ةّ إشارة غامضة أو دلالة مختلفة

د الولاء الخاص للإمام إذاً يتضح مما تقدم كله أنّ دلالة هذه الخطبة على عق

  ) لهو أمر واضح.على حد الولاء الثابت للنبي (

ئن اللفظية التي تدل على أنّ مفاد هذه الخطبة هو عقد  هذا كله عن القرا

  ) من بعده.ولاء الحكم والقيادة للإمام عليّ (

ئن الل ئن الدالة على معنى الكلام لا تنحصر بالقرا فظية، لأنّ إنّ القرا

والظواهر الذهنية  ،الكلام تفاعل ذهني واجتماعي بين المتكلم والمخاطب

والاجتماعية بطبيعتها تعتمد على معهودات ومرتكزات سابقة أو حاضرة أو 

ئها   وهي تتفاعل معها وتتشكل في ضوئها. ،متوقعة في أجوا

 ولذلك يكون الوقوف على ملابسات الكلام الحاضرة والحوادث السابقة

لها مساعداً على فهم معنى الكلام، كما أنّ تفاعلات الكلام والأحداث التي تليه 

، كما هو الحال في الخطوات التي يتخذها هأ�ضاً تصلح عوامل مساعدة على فهم

  المتكلم مما يتصل بموضوع الخطاب أو الحوادث التي أخبر عنها في خطابه.

البرهان التام، وإنّما هي أمور والمراد بالقرينية طبعاً ليست الحجة التامة و

  ملائمة لهذا المعنى أو ذاك وفق سنن الدلالة في اللغة والعرف.



  
٣٨١ 

  (×)لولاء للإمام عليّ في واقعة الغدير وعقد ا

  وهناك في شأن الخطبة قرائن غير لفظية ذكية ذات أ�واع مختلفة:

ما كان من باب التفاعل الدلالي للخطاب مع ملابساته، حيث إنّ هذا  .١

�هّ يفسر مفاجأة الحدث في وسط المعنى يلائم المشهد الجماهيري للخطاب، كما أ

  الطريق.

ما كان من باب التفاعل الدلالي للخطاب مع الهواجس المتوقعة  .٢

قرب ل )( نه الخطاب، كما في ملائمة ذكرهعللمخاطبين التي يثيرها ما أخبر 

  وفاته مع هذا المعنى لأ�هّ يثير هاجس الولاء لعلي.

ت محلاً للكلام، وهي ما كان من باب ملاحظة الشخصية التي وقع .٣

  ).والإمام عليّ ( )(شخصية أهل البيت 

قفه مثل  .٤ ما كان من باب تفاعل الخطاب مع سائر أقوال المتكلم وموا

أهل  سائر الأحاديث النبوية كالأحاديث الواردة في حقلملائمة هذا المعنى 

قعة، وكذلك ملائمة ما جاء  )(البيت  يه من الإخبار بضلال فقبل الوا

  ) بها.لأمّة وهلاكها إن لم تتمسك بهم مع أخبار الفتن التي أخبر النبي (ا

) والصحابة ما كان من باب المنبهات الخارجية كفهم أهل البيت ( .٥

) ) في أحاديث النبي (، وغياب بديل عن تعيين الإمام (الحاضرين

  لتدبيره �ا بعده.

قة من المتكلم، كالتي ما كان من باب ملائمة ذلك مع الخطوات اللاح .٦

) جيش أسامة هي بمثابة تنفيذ الخطاب وتوثيقه، ومن هذا القبيل تجهيزه (



         
٣٨٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ـــ الذي ضمّ إليه عامة وجوه المهاجرين والأ�صار عدا بني ـــ لتغييبهم عن المدينة 

كتابة الوصية بما عرف )( )، وكذلك محاولتههاشم والإمام عليّ (

برزية يوم الخميس.

رائن على أقسام مختلفة:وهذه الق

فمنها ملابسات حاضرة في أجواء الخطاب. .١

قعة. .٢ وظواهر أو حوادث سابقة على الوا

قعة. .٣ وأمور وقعت بعد هذه الوا

ً لحاجتها وعقدنا لكل واحدة منها إيضاحاً في الأقسام المقبلة للكتاب نظرا

ليها ه� لإحاطةإلى مزيد من البيان والتوضيح والتوثيق، إلا أ�نّا ننبه ع

الباحث في هذا البحث بمجمل العناصر الدلالية المساعدة على فهم الخطاب.

:)١(فمن القرائن الكامنة في ملابسات الكلام

)ملاءمة إرادة ولاية الأمر مع فهم أهل البيت ( القرينة الأولى:

نى من خطبة الغدير، كما يدل عليه في شأن أهللهذا المع الحاضرينوالصحابة 

) في خطبته التاريخية في الكوفة في إثبات) كلمات الإمام (البيت (

) وذكر كون الوصية فيهم، وتوصيف نفسهالمكانة المتميزة لأهل البيت (

ح هذه القرائن وفق الترتيب المذكور في القسم الثاني من الكتاب.) سيأتي توضي١(



 
٣٨٣

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

)بالوصي، وهو ما تدل عليه آثار وردت عن سائر أهل البيت (فاطمة (

)(  والحسنين)( ريتهماوذ.(

ويدل عليه في شأن الصحابة تصريح كثير من الصحابة بين يدي الإمام

)) في حروبه أ�هّ وصي النبي (ونصوص حكيت في شأن هذه ،(

قعة في مشهدها بعد ذلك. الوا

منبّه على الحاضرينوهذه القرينة من قبيل المنبهات الخارجية، لأنّ فهم 

، إذ لا يعقل فهمهم الخطابمأذهانه الدلالات الحية والمسترسلة للخطاب في

على وجه آخر غير ما أريد به.

) ماملاءمة إرادة إثبات ولاية الأمر للإمام عليّ ( والقرينة الثانية:

) بقرب وفاته من تحديدبطبيعة الحال عند إخبار النبي ( الحاضرونيتوقعه 

من يلي الأمر بعده.

طاب مع الهواجس التي يثيرهاوهذه القرينة كما تقدم من قبيل تفاعل الخ

كلمات المتكلم.

ـــ كما أخبر عنه النبي الحاضرينومن المعلوم أنّ اطلاع  على قرب وفاة القائد 

)ـــ بل احتمال ذلك يثير في نفوس الناس التفكير في الأمر من بعده، وما (

اسيتعرضون له من الضياع بعد فقدانهم لهذا الولاء الجامع بينهم الذي هو أس

الكيان القائم الواحد.

عن ولاية ةوهذا الأمر بطبيعة الحال يساعد على فهم ولاية الأمر البديل



          
٣٨٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  ) بعد وفاته من هذه الخطبة.النبي (

غياب أي إرشاد ل) ملاءمة إرادة ولاية الأمر للإمام ( والقرينة الثالثة:

لمجتمع ) إلى من يلي الأمر بعده رغم وضوح خطورة ترك هذا اآخر للنبي (

القبلي المتفرق الملتئم بوجوده بثقل الوحي من دون رسم ولاء جامع، وقد أخبر 

) ّبنفسه عن إقبال الفتن من بعده على المسلمين، فمن غير المعقول أن (

  يترك الأمّة من دون توجيه قبيل وفاته.

وخطبة الغدير هي النص الفريد الذي أخبر به عن وفاته وتعرض فيه 

  ه.للولاء من بعد

  وهذه القرينة من قبيل المنبهات الخارجية على مدلول الخطاب.

بعة: هي إلقاء هذه الخطبة في المشهد الجماهيري العام الذي  والقرينة الرا

في المدينة إلى الحضور  )( يتجاوز الحضور فيه من الحضور المعتاد لكلماته

  الجماهيري العام من مختلف البلاد.

ت ملابسات الخطاب على طبيعة وهذه القرينة هي من قبيل  مؤشرا

مضمون الخطاب، حيث إنّ من الملائم أن يكون الإعلام عمّن يستخلف 

خطاباً عاماً يتجاوز الخاصة والبيئة المحدودة إلى المجتمع العام حتى لا يكون 

  عرضة للكتمان والإخفاء أو التحريف.

دلالات تأخير ل) ملاءمة إرادة ولاية الأمر للإمام ( والقرينة الخامسة:

 )(هذه الخطبة عن الاجتماعات العامة للحج التي كان يجتمع فيها النبي 



 
٣٨٥

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

وسائر أهل مكة، حيث يدل هذا التأخير على نبأ مفاجئ وغير الحجاجمع 

إلى جمع الناس المتفرقين في )(معتاد من السماء اقتضى مبادرة الرسول 

طبة البليغة العظيمة،الطريق وإعدادهم لخطاب جامع، فأ�قى فيهم هذه الخ

.)(وهي حالة فريدة في سيرته 

وهذا الأمر يلائم النظر إلى معنى خطير جداً وهو ولاية الأمر.

وهذه القرينة أ�ضاً من قبيل تأشير ملابسات الخطاب على طبيعة مضمونه.

�ا أ�ير) ملاءمة إرادة إثبات ولاية الأمر للإمام ( والقرينة السادسة:

) بعرفات عند ذكر الأئمة من بعده، فلم يفهمخطبته ( دعنضوضاء من 

)(، فإنّ المتوقع أ�هّ الحاضرونباقي كلامه في أ�ر الضوضاء التي أحدثها 

، وحالواالحاضريناقترب من ذكر من يلي الأمر من بعده، فحدس به بعض 

دون ذلك، فحذر من الفتنة حتى جاءه الوحي بإبلاغ ذلك في الطريق بعد

عض أدواتها، فكانت خطبة الغدير استدراكاً لخطبة عرفات.غياب ب

في خطبة عرفات وبينه في خطبة )(وهذا ينبّه على أنّ ما أراد بيانه 

) من بعده، وليس في مستوىالغدير هو أمر على حد عقد الولاء للإمام (

) ونحو ذلك.وجوب المودة له (

وادث السابقة على مشهدوهذه القرينة من قبيل المنبهات الكامنة في الح

الخطاب مما يتعلق بالخطاب، وقد ذكرناها في الملابسات الحاضرة للكلام من

جهة علاقتها بالقرينة السابعة.



         
٣٨٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

غياب أيل) ملاءمة إرادة إثبات ولاية الأمر للإمام ( والقرينة السابعة:

ائمسبب خاص في ملابسات الحادث يوجب التذكير بالولاء الإيماني العام الق

)، أو وجوب المودة لهم) والإمام (بين المؤمنين في حق أهل البيت (

أو نصرتهم، وذكر مثل هذه المعاني يحتاج إلى سبب يستدعي ذلك بخلاف عقد

).ولاية الأمر للإمام (

قعة شكوى بعض مرافقي وهناك من سعى إلى أن يجعل سبب هذه الوا

خاطئ لعدمأمر ، وهو )(إلى النبي  منه ) في سرية اليمنالإمام (

وجود مؤشر تاريخي على ذلك، بل هناك اختلاف بين حادث الشكوى وواقعة

الغدير زماناً ومكاناً، مع أنّ شكوى نفر معدود لا يوجب إيقاف أ�وف الناس

).لغرض تنزيه الإمام (

أنّ لحن الخطبة يدل على صعوبة مضمون الخطبة جداً على القرينة الثامنة:

كما أوضحنا ذلك من قبل. الحاضرينتد به من فريق مع

ولا ،وهذا الأمر أ�ضاً لا ينطبق على الولاء العام بين الإمام وبين المؤمنين

)،الولاء الخاص الذي يترتب عليه مجرد وجود المودة والمحبة له (على 

الأ�عدين قبيلتهوإنّما الأمر الثقيل على خاصته من أهل الحل والعقد ـــ من رجال 

ـــ هو جعل الأمر ل من بعده علي(قريش) ومن الأ�صار الذين آووه ونصروه 

)(،فإنّ ذلك هو الذي يكون صعباً عليهم للغاية كما بيّنا ذلك من قبل ،

على المعنى مع ملاحظة ملاحن الحاضرينوهذه القرينة من قبيل دلالة ذهنيات 



  
٣٨٧ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

  إليه الكلام.الكلام التي يتفطن لها اللبيب على المراد الذي يومي 

التي تساعد على إفادة الخطبة العامة ولاية الأمر للإمام  القرينة التاسعة:

) بعد النبي ()( الفتن التي وقعت بعد النبي  هي)( والأحاديث ،

  في التنبؤ بها والإخبار عنها. )(التي رويت عنه 

) هداة فإنّ في ذلك ما يلائم نظر هذه الخطبة إلى نصب أهل البيت (

من  (صلىّ االله عليه وآ�ه وسلّم) ) ولياً من بعدهللأمة ونصب الإمام (

  وجهين:

) ـــ أنّ هذه الخطبة صرحت بأ�هّ إذا وقع التمسك بأهل البيت ( الأوّل:

) ـــ لم تضل الأمّة وبما يتفرع عليه حسب سياق الحديث من الولاء للإمام (

  ولم تهلك بالوقوع في الشبهات والفتن.

) لاسيما منذ أواخر الأمّة وقعت في الشبهات والفتن بعده ( وحيث إنّ 

زمان عثمان فما بعد دلّ ذلك على أنهّم لم يعملوا بموجب هذه الخطبة، وهذا إنّما 

، وهو الذي )() للأمر بعد الرسول ولاية الإمام عليّ ( تيتمّ إذا أريد

  كان يحول دون وقوع هذه الفتن والشبهات.

) من قبيل ه لدلالة الخطبة على إثبات الولاء للإمام (وقرينية هذا الوج

قرينية صدق الكلام على مدلوله بالنظر إلى الحوادث الخارجية المنبهة على 

مدلول الخطاب، وهذا أشبه بدلالة الملابسات الحاضرة للكلام، ولو نظرنا إلى 

 للحاضرينوجود مبادئ التفرق والتنافس القبلي في مشهد الخطاب الشامل 



          
٣٨٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  لكان ذلك من قبيل دلالة ملابسات الخطاب فعلاً.

 يتمّ أنّ هذه الخطبة تضمّنت التنبؤ بالوقوع في الضلالة والفتنة إذا لم  الثاني:

)، )، وما يتفرع عليه من الولاء للإمام (التمسك بأهل البيت (

عن افتتان أصحابه بعده،  )(وبذلك تلتقي هذه الخطبة مع إخبار النبي 

البغاة التي يقتل فيها عماّر، وعن فتنة بعض نسائه، وعن فتنة وعن فتنة 

  الخوارج.

  وهذا وجه آخر للدلالة على عدم عمل الأمّة بالحديث.

) يكون وقرينية هذا الوجه لدلالة الخطبة على إثبات الولاء للإمام (

من باب مساعدة الأحاديث النبوية بعضها على فهم بعض آخر، وتحصيل 

بمجموع كلماته المرتبطة بموضوع  )(ن مرامي النبي صورة متكاملة ع

  واحد.

) عند ) والإمام (ملاءمة مكانة أهل البيت ( القرينة العاشرة:

واقعة الغدير وفق نصوص الكتاب والسنة السابقة على هذه الواقعة لإرادة 

من هذه الأمّة والولاء للإمام عليّ  )(إثبات الاصطفاء لأهل بيت النبي 

)(النبي  ) بعد(.  

) وفي البيت ( عنوان أهل فالنصوص والتشريعات الواردة في شأن

) وفي شأن بني هاشم شأن آحادهم وهم الإمام عليّ وفاطمة والحسنان (

تدل على امتياز أهل البيت بالعلم والتسديد الإ�ي، فهم  )(عصبة النبي 



  
٣٨٩ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

هاشم  بني )(من السلالات المصطفاة، وقد ميز الشرع عصبة النبي 

بالتكريم والتخصيص بسهم في الخمس والفيء أ�داً ليكونوا عصبة للنبي 

)(  وأهل بيته، وذلك يلائم نصبهم في نهاية الأمر أعلام هدى للأمة وولاة

  للأمر.

) ) كان له مع سائر بني هاشم قوم النبي (( اً كما أنّ الإمام عليّ 

قع خاصة  ولاء خاص بنصرته في أمر الرسالة، كما أ�هّ تبوّأ  قعة موا قبل هذه الوا

) معه في اجتماع بني هاشم عند موقع الحليف معه حيث عقد النبي ( هي

 هه ووصييرإظهاره لبعثته رسولاً عقد مناصرة على أن يؤازره ويكون ظه

موقع و ثمّ موقع الوزارة له كوزارة هارون لموسى ،وخليفته من بعده اً ووارث

  ).الإخاء الخاص مع النبي (

ه القرينة هي من قبيل قرينية سوابق الرجال الذين هم موضع الحديث وهذ

من الملابسات  اً في مضمون الخطاب الوارد بشأنهم، وتكون هذه السوابق نوع

  الحافة بالخطاب، لأنهّا يمثل عناصر شخصيتهم حين الخطاب.

فهذه قرائن متنوعة مساعدة على كون المراد بالخطبة مرجعية أهل البيت 

)مّة وعقد الولاء للإمام () للأفي  ة منها)، وسيأتي بيان كل واحد

ً إلى حاجتها إلى مزيد من البيان والشرح  إيضاح مستقل في هذا القسم نظرا

  والتوضيح.

  



          
٣٩٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  

  

وهناك قرائن أخرى من خلال الحوادث والظواهر التي كانت قبل هذه 

قعة وخطبتهاالو   .)١(ا

) هي على دلالة خطبة الغدير على ولاء الإمام ( القرينة الحادية عشرة:

)، وروي ما نزل بشأنها من الآيات حسب ا�أ�ور عن أئمة أهل البيت (

سُولُ بَلِّغْ مَا أُ�زِْلَ إلَِيكَْ أَ يَا : ﴿التبليغعن بعض الصحابة أ�ضاً، وذلك آية  اَ الرَّ يهُّ

َ لاَ يهَدِْي مِنْ رَبِّكَ  ُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إنَِّ ا�َّ وَإنِْ لمَْ تَفْعَلْ فَماَ بَلَّغْتَ رِسَالَتهَُ وَا�َّ

) بنبأ عظيم قيل عنه ، وتدل هذه الآية على أمر النبي ()٢(﴾الْقَوْمَ الْكَافرِِينَ 

ممانعة القوم غ رسالته سبحانه، لكنه كان يخشى من غه فإنّه لم يبلّ لم يبلّ  نّه إنْ إ

لك ذلوفتنتهم وينتظر فرصة عسى أن يهتدي هؤلاء، فجاء دعمه في إبلاغه 

لك ذضتهم لرمعا لأنّ  ؛لاء بتاتاً ؤه لا يرجى  اهتداء ه�ّ أ )(، وبُينّ له عاجلاً 

هو شعبة من شعب الكفر، وهو سبحانه لا يهدي من كفر بعد قيام الحجة عليه 

) �ا بعده،  على تعيين الإمام عليّ (، وهذه الخصائص لا تنطبق إلافي الدين

                                                                                       

 ) يأتي توضيح هذه القرائن في القسم الثالث من الكتاب.١(

  .٦٧) سورة ا�ائدة: آية ٢(



  
٣٩١ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

تمْمَْتُ عَلَيكُْمْ أَ كْمَلتُْ لَكُمْ دِينكَُمْ وَ أَ الْيوَْمَ وكذلك الحال في آية إكمال الدين: ﴿

سْلاَمَ ديِناً ، ولم يحدث في ذلك اليوم ما يلائم إكمال )١(﴾نعِْمَتيِ وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِْ

)، ولذلك توضيحات تأتي في ( الدين عدا تعيين نظام الحكم من بعده

  محلها ودفع الالتباسات المطروحة في شأنها.

فقة الولاء للإمام مع قواعد توريث الولاء بحسب  القرينة الثانية عشرة: موا

الارتكاز العرفي والقبلي، وهي القواعد التي احتج بها المهاجرون الثلاثة من 

: إنّ قوم محمد قريش (أ�و بكر وعمر وأ�و عبيدة) على الأ�صار حي ث قالوا

)) ّأولى بتراثه ومن ذا ينازعنا سلطانه، فقد كان الإمام علي ( ّابن عم (

ه بالتآخي ووزيره وصهره، ا) وربيبه وقرينه وعضده الأ�من وأخالنبي (

)، ومثله في العرف العام قرباً وخصوصية بالنبي ( يدانيهولم يكن هناك ما 

  ).يتعين لوراثته (

) بعد التنبيه على ) الولاء له (د على فهم عقد النبي (وهذا يساع

  قرب وفاته على أنّ المقصود هو ولاء الأمر.

) بمحضر عقد المناصرة والتوريث للإمام عليّ ( القرينة الثالثة عشرة:

عندما أراد أن يعلن  )( حيث روي في السيرة النبوية أنّ النبي ،بني هاشم

ايتهم له، ولا يتقدم عليهم غيرهم بخطوته دعوته بدأ بقومه حتى يضمن حم

                                                                                       

  .٣) سورة ا�ائدة: آية ١(



         
٣٩٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ً، وقال: (أ�كّم هذه، ويدعوهم إلى الإيمان به ويتّخذ منهم بشكل خاص وزيرا

وقتهايؤازرني فيكون أخي ووزيري وخليفتي ووارثي ووصي)، فلم يستجيب 

)، فقال له: (أ�ت أخي ووزيري وخليفتيأحد منهم عدا الإمام عليّ (

) علىيعتبر عرفاً من قبيل عقد المناصرة مع الإمام (ووارثي ووصي)، فهذا 

قعة ثابتة فيمؤازرته الخاصة له ( ) فيكون خليفته من بعده، وهذه الوا

من بعض طرقه كما جاء عن ابن االسيرة، وصحح النقّاد الخبر الوارد به

.)١(عباس

بعة عشرة: ) في الإسلامملاءمة اصطفاء أهل بيت النبي ( القرينة الرا

للحكم مع سنة االله سبحانه في الأمم السابقة في شأن الأ�بياء الذين تولوا

) في اصطفاء سلالتهم في الحكم والعلم والتسديد،الحكم مثل موسى (

وهي سنّة تتمثل في القرآن الكريم مما يعطي إيحاء بأ�هّ النموذج المعتمد في

)،ديس أهل البيت (الإسلام أ�ضاً، لا سيما مع دلالة آية المباهلة على تق

) على الإجمالت النبي (وودلالة آية التطهير على عنايته تعالى بأهل بي

كعنايته بأهل بيت الأ�بياء السابقين، وكذلك ثناء جملة من الآيات على الإمام

) على وجه مميز جداً مثل آية التصدق راكعاً.عليّ (

قة على الحدث والخطابوهذه القرينة أ�ضاً من قبيل دلالة الأحداث الساب

، وغيره.٢/٦٣) تاريخ الطبري: ١(



 
٣٩٣

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

على مدلول الخطاب.

) مع النبيهي مساعدة سيرة الإمام عليّ ( القرينة الخامسة عشرة:

)) منذ ولادته وحتى وفاته، حيث إنّه () كان من رسول االله ((

)بمثابة الولد من والده تماماً كما أنّ الاختلاف بين سنه وسن الرسول (

) بثلاثة وثلاثين عاماً، فقد أوكلالنبي ( كان كذلك، فقد كان أصغر من

ـــ الإمامَ وهو طفل صغير إلى النبي ( ـــ لظرف طارئ في مكة  )،أ�و طالب 

)، وتربى عنده، وكان يذهب معه إلى غار حراء، وكانفنشأ في بيت النبي (

) وسلوكه خطوة بخطوة فيقتدي) يتبع أخلاق النبي (كما حدّث (

) كان أوّل من اطلع على ذلك وصدقه، وكانث النبي (، وعندما بع)١(بها

ه) يسمع ما يسمعه النبي ( ) فقال:، فحكى ذلك للنبي (ولكنه لا يرا

، وكان)٢(إنك تسمع ما أسمع ولن ترى ما أرى وإنك وزير ولست بنبي

.٣٠٠) لاحظ مثلاً: نهج البلاغة: ١(

كَ تَسْمَعُ مَا أَسْمَعُ وتَرَى مَا أَرَى، إِلاَّ فيه وردوقد ، ٣٠١) لاحظ: نهج البلاغة: ٢( هكذا: (إنَِّ

 اختلاف بين نسخ النهج في ذلك، حتى ما كان مع لىقف عأأَ�َّكَ لَسْتَ بِنبَيٍِّ ولَكِنَّكَ لَوَزِيرٌ)، ولم 

السياق، ن يكون الاصل(ولا ترى ما أرى)،كما يناسب أالشرح كشرح ابن ابي الحديد، وقد يرجح 

النبي نّ أبل سمع رنة الشيطان فحسب، ويبدو  ،لم ير الشيطان (عليه السلام)مام الإ نّ أبتقريب 

لذكر(صلىّ االله عليه وآ�ه وسلّم) ولذلك تعرض  ه،آسمعه ور (صلىّ االله عليه وآ�ه وسلّم)

هد خارجية، منها  (عليهئيل لجبر (عليه السلام)مام ه لم يذكر رؤية الإ�ّ أالرؤية، ويؤكده شوا

(صلىّ االله عليهعلى النبي  (عليه السلام)خر بالرغم من كثرة نزول جبرئيل آنص  يّ أفي  السلام)



          
٣٩٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) كما يصدق موسى ( هارون يصدقه في مجالسه مع قريش وغيرها كما كان

، ولم يجد رسول االله له خطلة في فعل ولا كذبة في )١(لى) من االله تعاطلب (

                                                                                                                                                                                                                      

، ولا ينتقض (صلىّ االله عليه وآ�ه وسلّم)عنده  (عليه السلام)مام وكثرة تواجد الإ وآ�ه وسلّم)

(صلىّ االله عليه  النبي ن عند نزول جبرئيل به علىآ للقر (عليه السلام)مام  ذلك بعدم ذكر سماع الإ

من غير الواضح  نّ ن ولا في مقام ذكر فضائله، و ذلك لأآ لا في مقام ذكر نزول القر وآ�ه وسلّم)

ة صوتية، ءقرا  (صلىّ االله عليه وآ�ه وسلّم)ن على النبي آ القر أ كان يقر (عليه السلام)يل ئجبر نّ أ

(صلىّ االله عليه على النبي  ثقيلاً   بل ربما كان ينزل به على قلبه فحسب، ولعل ذلك سبب كونه

 (عليه السلام)رؤية جبرئيل  نّ أ ه كان يعتوره حالة خاصة، علماً �ّ أ�ر ذ جاء في الأإ وآ�ه وسلّم)

ن في سورة النجم والتكوير في ذكر رؤية النبي آ مر عظيم، كما يظهر من لحن  القرأوسائر الملائكة 

نتهى، فلا يثبت على وعند سدرة المفق الأبالأ ه السلام)(عليلجبرئيل  (صلىّ االله عليه وآ�ه وسلّم)

في الفرق بين الرسول  (عليهم السلام)لا بدليل قوي، ومنها ما روي عن الأئمة من آل البيت إ

والنبي والمحدث أنّ (الرسول الذي يظهر له الملك فيكلمه، والنبي هو الذي يرى في منامه، وربما 

ث الذي يسمع الصوت ولا يرى الصورة)، الكافي والمحدّ اجتمعت النبوة والرسالة لواحد، 

ث صورة الملك عند حديثه معه لا ينافي ؤعدم ر نّ أن يجاب بأ لاّ إ. ١/١٧٧للكليني:  ية المحدَّ

(عليه الملك تمثل لمريم  نّ أن الكريم آ في القر ياه عند حديث الملك مع غيره، وقد جاءإرؤيته 

(عليه ية مريم ؤا رمّ أ�ه، لكن التفصي لا يخلو عن بعد، وأا رنهّ أ، ويظهر من سياقه بشراً  السلام)

 ما، كاشكال فيهإلا  خرين له حينئذٍ نما  كان عندما تمثل لها، ولعل رؤية الآإللملك فهو  السلام)

جبرئيل كان ينزل بصورة دحية الكلبي  نّ أ (صلىّ االله عليه وآ�ه وسلّم)روى الجمهور عن النبي 

  ل.مّ أ�ة محل تأ، والمس�تم دحية الكلبي عندي فلا تدخلوا عليّ أذا رإه قال �ّ أعليه، و

قُنيِ إنيِِّ أَخَافُ أنَْ ) حيث قال: ﴿١( وَأخَِي هَارُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِّي لسَِانًا فَأرَْسِلْهُ مَعِيَ رِدْءًا يُصَدِّ

بُونِ   ).٣٤﴾ (سورة القصص: آية يُكَذِّ



  
٣٩٥ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

  .)١() بذلكقول كما حدّث (

وكان معه طوال مسيرته في مكة، ومنها السنوات الثلاث العجاف عندما 

على حاصرت قريش بني هاشم في شعب أبي طالب، ثمّ بات في مكانه تمويهاً 

ه إلى المدينة مسرعاً وقد قريش ّ�ا عزمت على قتله، ثمّ أدى أماناته وحمل أهل

) فلم يدخلها من دونه، وبكى �ا رأى تورمت قدماه، وانتظره النبي (

تورم قدميه، ثم جعل بيته بين بيوته حول مسجده، ثم زوّجه من ابنته، ثمّ كان 

  صاحب رايته في حروبه ورجل المهمات الصعبة عنده سواء..

  والأحزاب وحنين.كانت المهمة عسكرية كما في حروب بدر وأحد  .١

ة ترجع  .٢ أم كانت المهمة أمنية كما في استكشاف الرسالة التي حملتها امرأ

  ) العمرة في السنة السادسة.إلى مكة عند قصد النبي (

ن إلى من خوطب به أداء للرسالة  .٣ أم كانت المهمة إبلاغ ما نزل من القرآ

ات أوّل البراءة إلى ) لإبلاغ آي) بإرسال عليّ (كما أمر جبرئيل النبي (

  مشركي قريش في مكة.

أم كانت المهمة دعوية كما بعثه إلى اليمن ـــ بعد عجز خالد بن الوليد عن  .٤

  ق في ذلك.فِّ وُ إقناع أهلها بالإسلام ـــ فَ 

) أم كانت المهمة قضائية كما بعثه إلى اليمن للقضاء، فأ�دى الإمام ( .٥

                                                                                       

   .٣٠٠لاحظ نهج البلاغة:  )١(



          
٣٩٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

للنبي  ته االله، فذهب فترة وعاد، وحكي) له أن يسددتهيّباً للأمر فدعا (

).بعض قضاياه فسرّ بذلك (  

) في هديه في حجة الوداع، وأمره وّ�ا جاء من اليمن أشركه النبي (

بحج القران من دون سائر من لم يكن ساق هدياً حيث أمرهم بحج التمتع، 

وكان من أمره يوم الغدير ما كان، وكان مرافقه في مرض موته حتى مات 

)) ورأسه () في حضن الإمام ( وانشغل بتجهيزه، وكان (

) كما حدّث حيث يرافق النبي يبتدئه بالسؤال فإن سكت بدأه النبي (

)) فكان ،() ثاني شخصية بين المسلمين عند النبي ( وأقربهم (

  إليه وأطوعهم له، وأكثرهم تأسياً به واقتداء به بفارق كبير عن الآخرين.

قصد بعقد الولاء  )( تصلح قرينة مساعدة على أنّ النبي فهذه المسيرة

له بعد إخباره بقرب موته أن يحل محله، لأنّ شخصية الشخص تساعد على 

  تحديد مدلول الخطاب الذي تعلق به.

)، وقد تبيّنت هي مؤهلات الإمام عليّ (القرينة السادسة عشرة: 

لافة حيث ظهر بوضوح ) التي انفرد بها عند توليه للخمؤهلات الإمام (

من خلال سيرته وأقواله ا�أ�ورة في التاريخ الإسلامي أ�هّ كان على حد 

المصطفين من عباد االله المميزين بالعلم والتسديد والبصيرة واليقين والإلهام 

والحكمة والزهد والعبادة والعدل والقضاء وفصل الخطاب، فلم يعد يمكن أن 

في شيء، وأنّ مثل الخلفاء الذين تولوا ) يقاس بأحد من أصحاب النبي (



  
٣٩٧ 

  (×)عة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ في واق

الأمر قبله بالقياس إليه مثل الواحد من عامة الناس ممن تصدى لشأن مهم 

فاقتضى وقوفه على بعض الأمور بالمقارنة مع الأوحدي من أجلة أهل العلم 

والعمل في الدين الذي يحمل العدة الكاملة للحكم في علمه وسلوكه وخصاله 

، إلا أ�هّ )(الصحابة إليه كمثلهم بالنسبة إلى الرسول  كلها، بل مثل سائر

) لم يكن نبياً، ولكنه كان محدّثاً وملهماً، فلا يقاس أحد من الصحابة به في (

  شيء بتاتاً.

) يستحيل ولذلك فإنّ المرء إذا وقف على ذلك سوف يعتقد أنّ النبي (

د ورد النص بعقد الولاء أن يفرط بتعيينه ولو على سبيل الإرشاد إليه، فأمّا وق

  له فلا مجال للتشكيك في دلالته على ولايته الأمر من بعده.

قعة  )١(وهناك قرائن متعددة من خلال الحوادث التي اتفقت بعد هذه الوا

  :تنضم إلى القرائن السابقة

جيش أسامة  بإنفاذ) في مرضه أمر النبي ( يه عشرة: القرينة السابعة

جعل فيه عامة وجوه المهاجرين والأ�صار ومنهم أ�و بكر  وقدللقتال في مؤتة 

وعمر وعثمان وغيرهم، مستثنياً منهم على غير عادته خصوص بني هاشم 

                                                                                       

 ا يوضح هذه القرائن في القسم الرابع من الكتاب.) ويأتي م١(



         
٣٩٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

�فذ هذا الجيش لغاب وجوه الصحابة عن المدينةأُ )، ولو ( اً والإمام عليّ 

) تماماً.واستقر الأمر من بعده للإمام ( )(شهر، وقد توفي النبي لعدة أ

كانت )(ويدل الإمعان في هذا الحدث على أنّ هذه الخطوة من النبي 

قعة الغدير  ربما لغاية توثيقها كتباً أ�ضاً، فأراد أن يُغيبّوخطوة تنفيذية لوا

ر من بعده.هؤلاء عن المدينة قبيل وفاته وبعدها عند تعيين ولي الأم

) هذا لم يمنع أحد الرسول من كتابةولو نفّذ الصحابة أمر النبي (

).الوصية، ولا كان معارضٌ في الباقين في المدينة لتولي الإمام عليّ (

) إلى توثيق الوصية بأهل البيتسعي النبي (القرينة الثامنة عشرة: 

)) ّوعقد الولاء للإمام علي (في الحادثة المتفق في مرض موته ةً با) كت

أن الحاضرين) طلب من عليها المعروفة برزية يوم الخميس، حيث إنّه (

يأ�وه بقرطاس وقلم لكي يكتب لهم كتاباً لا يضلون بعده أ�داً.

) هذا يطابق ما جاء في خطبة الغدير فكرة وتعبيراً، ويبدو أنّوقوله (

نّ الرجل يهجر، وانتصر) فقال ما معناه: دعوه إعمر انتقل إلى مقصوده (

) وترك ذلك.فتأذى النبي ( الحاضرينله قوم من 

لأصبحت هذه الوثيقة مقدسة ما أراد )ولو تيسر أن يكتب النبي (

مأ�ورة عند المسلمين لا يتأ�ى لأحد أن يعدل عنها، لكن تشكيك عمر في عقل

ـــ أ�طل ما سعى إليه (الرسول ( ــ معاذ االله من ذلك  ).) ـ

ذه القرينة من باب دلالة الحوادث المتفرقة على الحدث والخطاب فيهوه



  
٣٩٩ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

  على مدلول الخطاب.

) لواقعة الغدير ومضامين إحياء الإمام عليّ ( القرينة التاسعة العشرة:

) في مستهل خلافته ودخوله إلى الكوفة خطبتها، فقد بدأ الإمام عليّ (

مسجد الكوفة في حادثة متفق  باستشهاد الصحابة على واقعة الغدير في ساحة

) في هذه الأمة، وأفصح عن وصايته ، ونشر مكانة أهل البيت ()١(عليها

) في خطبه في صلواته وحروبه على وجه أ�ر جملة منها بشكل ن النبي (ع

واضح في التاريخ، وجاءت مختارات منها في نهج البلاغة، حتى صار ذلك منشأ 

عهده عرفت الكوفة بالتشيع متميزة في ذلك  لانتشار التشيع في الكوفة، ومنذ

عن سائر البلاد، وانتشر فيها نقد الخلفاء الثلاثة، ورجع الناس بعد شهادته إلى 

  ).) وذريته ()، ثمّ الحسين (ابنه الإمام الحسن (

المسلمين أن  من فهذه قرينة على مضمون واقعة الغدير، إذ لا يحتمل أحدٌ 

) واستحقاقهم الولاء في ء أهل البيت () عن اصطفايقول الإمام (

  هذه الأمّة قولاً يزيغ فيه الدين.

هي صدق التنبؤ الذي وقع في هذه الخطبة، وهي أنّ  القرينة العشرون:

) وبما يتفرع عن هذا التمسك من الولاء الأمّة إن لم تتمسك بأهل البيت (

وإن تمسكت  ) بأن تقدمت عليهم مثلاً فإنهّا سوف تضل وتهلك،للإمام (

                                                                                       

  ) يوم الرحبة، وقد تقدم تخريجها.١(



          
٤٠٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  بهم سلمت من الضلالة والهلاك.

) ما أدى إليه أمر هذه الأمّة من وقد لوحظ في الأحداث بعد النبي (

مبادئ الفتن في السقيفة، ثمّ تمحصت نتائجها عن الفتن في أواخر زمان عثمان، 

  وتوالدت هذه الفتن حتى بلغ وضع المسلمين إلى ما نشهده في الزمان الحاضر.

)، وما على أنّ مؤدى الحديث هو التمسك بأهل البيت ( فهذه قرينة

  ).يتفرع عنه من الولاء لهم بعد النبي (

  .)١(ولهذه القرينة أكثر من بُعد

وهي بالنظر إلى بعض أ�عادها من قبيل تفاعل الخطاب المتضمن للتنبؤ 

  بحدث ما مع ما يتفق خارجاً.

، وتمنع من على عقد الولاء نّ هناك أموراً قد توهم عدم دلالة الخطبةإ

وضوحها في تلقي الناظر فيها، وهي أ�ضاً على أ�واع مختلفة، منها ملابسات 

حاضرة للخطاب، وثانية حوادث سابقة عليه، وثالثة أمور وقعت بعده، وقد 

بقة، أو على وجه تعرّضنا لها إمّا في ضمن الإيضاحات المتعلقة بالقرائن السا

مستقل في القسم الرابع من الكتاب، فلنشر إليها حتى تكتمل الصورة الدلالية 

للنصّ والعناصر المؤثرة فيها، وتتميّز عن العناصر الموهمة والخادعة التي قد 

                                                                                       

 في القرينة التاسعة. من أ�عادها) وقد تقدم ذكرها بالنظر إلى بُعدٍ ١(



 
٤٠١

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

تؤثر في تلقي المخاطب ولو على نحو لا شعوري.

في القرآن ) في الإسلامعدم ذكر اصطفاء أهل البيت ( الأمر الأوّل:

الكريم، رغم أهمية هذا الموضوع في الدين، حيث إنّه بمثابة تتمة الرسالة.

بالنظر إلى مجموع أمور ثلاثة: )١(والجواب عن ذلك بإيجاز

أنّ القرآن الكريم تضمّن إشارة إلى هذا الأمر على وجوه مختلفة: الأوّل:

دين.ما جاء بشأن واقعة الغدير من آيتي البلاغ وإكمال ال .١

الأ�بياء ت) أسوة بسلالاما دلّ على عناية االله بسلالة النبي ( .٢

السابقين، وذلك آية التطهير بضميمة ما ورد في الحديث النبوي المتفق عليه من

) وفاطمة والحسنين تحت الكساء وقوله( اً ) الإمام عليّ جمع النبي (

).(ًإنّ هؤلاء أهل بيتي فطهرهم تطهيرا �) :(

تدل على هذه العناية أ�ضاً آية المباهلة التي تتضمن تقديس أهل بيتهو

)، ومن أهل بيته بالرغم منأ�ناء للنبي ( )(خاصة واعتبار الحسنين 

أنهّما أ�ناء بنات.

أنّ من الجائز أن يكون هناك حكمة باعثة عن على عدم تضمين الثاني:

 أعلم بها، وقد يتوقع أن تكونالقرآن ما يزيد على المقدار المعلوم، وهو تعالى

) ذكرنا تفصيله في الحديث عن واقعة الغدير والقرآن الكريم في القسم الثالث الإيضاح١(

الأوّل.



          
٤٠٢ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

 ذكرهالحكمة أنّ شدة مقاومة المجتمع القبلي آنذاك لهذا الأمر كان بدرجة يؤدي 

إلى ارتداد كثير من المسلمين وحدوث الفتنة ـــ كما أوضحنا ذلك في بعض 

  أ�حاث الكتاب ـــ فجاءت الدلالة على ذلك في القرآن الكريم بالمستوى المتقدم.

االله سبحانه كان قادراً على فرض هذا المبدأ بأي وجه كان على ولا شك أنّ 

الصحابة والمسلمين، ولكن الله سبحانه وتعالى حكمته في الأمور، والتي قد لا 

ماَءِ توافق توقعات الإنسان، كما قال: ﴿ لْ عَلَيهِْمْ مِنَ السَّ يَةً فَظَلَّتْ آإنِْ نشََأْ نُنزَِّ

، ولا يسع الإنسان المسلم المتأمّل في خطاب االله )١(﴾عْناَقُهُمْ لهَاَ خَاضِعِينَ أَ 

سبحانه وسننه أن يثق بأن الدين إذا كان يشتمل على اصطفاء أهل البيت 

)) وولاء الإمام ( فالمفروض أن يرد بأسلوب صريح يزيد على ما (

  تقدم.

أ�نّا لا نستطيع من خلال طرح هذا السؤال أن نتحدى وقائع  الثالث:

يخية ومتواترة وموثوقة متفق عليها، مثل خطبة الغدير التي تمثل ونصوصاً تار

)، وحديث الكساء، وصيغة الصلاة، حادثة كبرى في سيرة الرسول (

وحديث فاطمة سيدة النساء، وحديث المنزلة (أ�ت مني بمنزلة هارون من 

موسى، إلا أ�هّ لا نبي بعدي)، و(الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة)، 

  سبطان من الأسباط).وهما (

                                                                                       

ء: آ١(  .٤ية ) سورة الشعرا



  
٤٠٣ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

) والأخذ ببيانه للتعاليم وقد قرر القرآن الكريم مبدأ طاعة الرسول (

نية في تفاصيلها، وهي كثيرة في باب الصلاة والصوم والحج والتجارات  القرآ

  والأ�كحة والأطعمة والمواريث والقصاص والدماء والقضاء.

يمكن أن تجعل كل  غايته أن يمثّل هذا السؤال إبهاماً في الموضوع، ولا

نقطة إبهام في الموضوع تحدياً للحقائق المشهورة، وسبيلاً إلى إنكارها أو 

  التكلف في تأويلها بما لا تحتمله بتاتاً.

) بخطبة الغدير نصب أهل بيته أعلام أ�هّ لو أراد النبي ( الأمر الثاني:

 الاجتماع ) من بعده لذكر ذلك فيهدى في الأمّة وعقد الولاء للإمام عليّ (

الجماهيري في الحج، ولم يؤخره إلى أ�ناء الطريق بعد أن غاب عن المشهد أهلُ 

) في مكة وكثير من الحجاج الذين كان يختلف مسير بلادهم عن اتجاهه (

  الطريق.

  والجواب عن هذا الأمر بإيجاز بمجموع أمرين:

لين وفق نّه أ�لغ اصطفاء أهل البيت في خطبة عرفات بذكر حديث الثقإ .١

بعض الروايات المعتمدة، ولكن حدثت ضوضاء في أ�ناء خطابه عند ذكر 

بعده حتى لم يُفهَم كلامه، وكان الناس يقومون ويقعدون في إشارة  من الأئمة

) إلى استعدادهم لإثارة الفتنة، فكان ذلك ممانعة من تبليغه لولاء الإمام (

الأمر لفرصة أ�سب حتى  )( ترك اوسعياً في إثارة الفتنة إن فعل ذلك، فلذ

إذا كان في الطريق أمر بتبليغ ذلك، وقد أوضحنا شواهد ذلك في بعض 



          
٤٠٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  .)١(الإيضاحات الآتية

نّنا لا يسعنا أن ننكر وقوع حادثة بحجم الغدير، ولا إنكار اختصاصها إ .٢

) في الدين بعد بلاغة ) والإمام عليّ (ببيان مكانة أهل البيت (

المؤكدة على ما سبق توضيحه لمجرد التأخير في إبلاغ هذا الخطاب ودلالاته 

  نتوقعه.عماّ  الأمر عن الموعد الملائم

) في السنة التاسعة آيات البراءة من المشركين على النبي ( تولقد نزل

لإبلاغها إليهم، وهم في مكة، فأرسل أ�ا بكر بذلك، حتى إذا خرج أ�و بكر من 

): (لا يؤديها إلا أ�ت أو رجل منك)، فبعث المدينة جاء جبرائيل يقول له (

) بها، وأقال أ�ا بكر من إبلاغها، ومن المعلوم أنّ أمر جبرائيل هذا علياً (

يبدو تأخيراً عن الوقت الملائم ـــ وهو قبل أن يأمر النبي أ�ا بكر بإبلاغها أو قبل 

ـــ ولكن هذا لم يتفق فعلاً.   أن يخرج أ�و بكر 

) أنّ امتياز عليّ ه العناية بتفهيم صحابة الرسول (ويبدو أنّ السرّ في

).بته، وإنّما هو متميزّ عند االله سبحانه   ) ليس لهوى للرسول فيه لقرا

) بلّغ ما جاء في هذه الخطبة في مكة ومثل ذلك وارد في المقام، فلو أ�هّ (

ه )، فلما جاءت هذ) وفي عليّ (ربما اتهم بأ�هّ لهوى نفسه في أهل بيته (

قعة كحالة اضطرارية أُفْهِم أنّ الأمر من االله تعالى، وليس ذلك تدبيراً من  الوا

                                                                                       

 ) لاحظ الإيضاح السادس والسابع.١(



  
٤٠٥ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

  ).الرسول (

) خطبة أنّ من الممكن أن يكون السبب لإلقاء النبي ( الأمر الثالث:

ـــ الغدير هو ما روي من شكوى جماعة ـــ ممن كان مع الإمام عليّ ( ) في اليمن 

) ودفع قد هذا الاجتماع لتزكية الإمام () فعن الإمام (مإلى الرسول 

  الشوائب عنه.

: أ�هّ لم يرد في شيء من أخبار تلك )١(والجواب عن هذا الأمر بإيجاز

) وشكوا إليه في الطريق، بل الذي الشكوى أنّ الجماعة التقوا بالنبي (

تشمل عليه تلك الأخبار المصرّحة بمحل الشكوى أنّ محلها كان هو المدينة بعد 

) إليها، وربما ورد في بعضها أنّ محلها كان مكة، وعليه فلا جوع النبي (ر

  علاقة للشكوى بخطبة الغدير لا زماناً ولا مكاناً.

على أنّ عقد اجتماع مهم بهذا الحجم لأجل رد شكوى نفر ممن كان مع 

  ) أمر غير ملائم.الإمام (

بع: ) أهل البيت (كان مفاد حديث الغدير اصطفاء  أ�هّ إذا الأمر الرا

م به في شأن الحسنين، ف) وعقد الولاء للإمام ( هو أمر قد يتأ�ى الالتزا

ولا سيما في العصر الحاضر،  اولكن لا يمكن البناء على استمرار ذلك من بعدهم

حيث لا إمام مصطفى من عند االله حاضر باتفاق المسلمين، ولا يجدي الإمام 

                                                                                       

 ) لاحظ الإيضاح السابع من القسم الثاني.١(



         
٤٠٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ا ينبّه على أنّ من البعيد أصالة أن تفيدالغائب في دفع الضلالة والهلاك، وهذ

ً محدوداًخطبة الغدير اصطفاء أهل البيت والولاء للإمام ( ) لأ�ه يكون أمرا

لفترة ثم ينقطع، وهذا أمر بعيد.

بمجموع أمرين: )١(والجواب عن ذلك بإيجاز

) في الأئمة المميزين مننّ الاصطفاء مستمر بعد الإمام الحسين (إ .١

ذين رجع إليهم الإمامية، وهم عند المسلمين عموماً من العبادذريته ال

لا استبعاد في اصطفائهم إذا اقتضى الدليل وجود مصطفين من الذينالصالحين 

) من بعده أ�داً.ذرية النبي (

) وما أ�ير من الإشكال فيويبقى الأمر في شأن الإمام الثاني عشر ( .٢

) أن يكونصوب من أهل البيت () المنغيبته، لأنّ شأن الإمام (

مرجعاً للأمة كي تسلم من الضلالة والهلاك، وتتوقى من الشبهات والفتن،

ويتولى أمرها، وهذا لا يتأ�ى من الإمام الغائب كما يدعي المستشكل.

ويرتفع هذا الإشكال بأنّ الإمام وإن جعل في الأصل للهداية، إلا أنّ من

عن العباد بعدما تعاملوا مع الأئمة بالاضطهاد االله سبحانه يغيّبه الجائز أن

،والقتل والظلم الفظيع، حتى إذا تهيأت أسباب استجابة الأمّة أظهره بينهم

نيهم هُ ظُ وحفْ  تعالى إياه حياً موجوداً إشارة للناس بأنّ حجته موجودة بين ظهرا

) لاحظ تفصيله في القسم الرابع في إيضاح بعنوان واقعة الغدير واستمرار الإمامة.١(



 
٤٠٧

  (×)للإمام عليّ في واقعة الغدير وعقد الولاء 

فمتى استعدوا رفع الستر عنه، وقادهم إلى الهدى ووقاهم عن الضلالة

ن من قبل كجده رسول االلهولاك، وتولى أمرهم كما تولاه العباد الصالحواله

).(

وبعد، فإننا لن نستطيع من خلال إثارة هذه النقطة واستبعاد وجود إمام

غائب أن نتحدى خطبة الغدير في مكانتها التاريخية ودلالتها الواضحة، وقد

داً للتوقي من الضلالةاشتملت صريحاً على الأمر بالتمسك بالكتاب والعترة أ�

والهلاك وعدم افتراقهما حتى يردا عليه الحوض، فاقتضى وجود إمام حي

) إلى يوم القيامة، وقد تقدم أنّ نقاط الإبهام لا تصلححاضر من أهل بيته (

أن تزيح الحقائق الثابتة من هذا القبيل.

هل البيتأنّ البناء على دلالة خطبة الغدير على اصطفاء أ الأمر الخامس:

)) ّفي الدين، ونصبهم أعلام هدى للأمة وعقد الولاء للإمام علي ((

) يؤدي إلى محاذير لاذرية الرسول ( من نوليَليِه من بعده رجال متعاقب

تطاق بحال، فلا بدّ من تأويلها بوجهٍ ما، وأهم تلك المحاذير اثنان:

قد من الصحابةأنّ ذلك يعني انقلاب أهل الحل والع المحذور الأوّل:

)، وهذا يخالف ما علم من) والإمام عليّ (وتآمرهم على أهل البيت (

مكانتهم في الدين بحسب نصوص عامة من الكتاب حول السابقين من

المهاجرين والأ�صار، ونصوص أخرى صريحة عامة وخاصة في السنة النبوية

م مثل أبي بكرتتضمن تزكية الصحابة أو فئات منهم مثل أهل بدر وآحاد منه



          
٤٠٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  وعمر وعائشة.

أنّ سقوط اعتبار أهل الحل والعقد من الصحابة يؤدي إلى  المحذور الثاني:

سقوط السنة النبوية المفصّلة للكتاب، في العقائد والسيرة والفقه والأخلاق 

  والتفسير وسائر شؤون المعارف الدينية فلا يبقى شيء من الدين.

  والجواب عن هذا الأمر بإيجاز:

  المحذور الأوّل:ا في شأن أمّ 

  فبمجموع أمور:

) نّ واقعة الغدير ونحوها من أحاديث فضائل أهل البيت (إ .١

الواردة في مناسبات تاريخية وروايات موثوقة لا يمكن مواجهتها بأحاديث 

مروية عن آحاد من الصحابة في تزكيتهم لأ�فسهم أو لمن ينتمي إلى مدرستهم، 

قعة هي واق عة تاريخية كبرى لا مجال للتزوير والوضع فيها، كما أنّ لأن تلك الوا

قف تاريخية مشهورة كقوله ( ) في غزوة بعض أخواتها قد وردت في موا

ثمّ هي منقولة  .تبوك: (أ�ت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أ�هّ لا نبي بعدي)

من قبل الرجال من الصحابة التابعين ومن بعدهم ممن لم يجر على ثبوت تلك 

  ).) والإمام عليّ (المكانة لأهل البيت (

وأمّا النصوص التي تزكي الصحابة فما كان من الآيات فلا دلالة له على 

تزكيتهم أ�داً بتاتاً، بل غايتها أن تدل على تزكيتهم في حين الثناء، وليس من 

كية لأحد إلى آخر عمره، كما أنّ الصحابة بأ�فسهم لم زمذاق الدين ضمان الت



  
٤٠٩ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

  ا منها ذلك كما سيأتي.يفهمو

وأمّا نصوص السنة الواردة بتزكية بعض آحاد من الصحابة بأعيانهم فهي 

 وقائعنصوص مريبة، لأنهّا رويت من قبل رجال هذه الفئة نفسها، ولم ترد في 

تاريخية كبيرة ولا ثابتة، بل هي أقوال مفردة حكاها بعض المتأخرين عن 

  التابعين عن الصحابة.

أحاديث مستفيضة متّفق عليها تدلّ على افتتان الصحابة بعد نّ هناك إ .٢

) ورجوعهم القهقرى، كما أنّ هناك ما دلّ على أنّ هذه الأمّة تقتفي النبي (

ئيل،  ر ضب جحأنهّم لو كانوا قد دخلوا  حتىأ�ر الأمم السابقة أو بني إسرا

ئيل من قتل  الأ�بياء لدخلته هذه الأمّة، ومن المعروف ما وقع في بني إسرا

ئيل ومن قبل  وإيذائهم من جهة الخلافات العشائرية بين فروع بني إسرا

) وما في هذه الأمّة تنحية أهل بيت النبي ( تالحكام، فلا عجب إن وقع

إشارة إلى الفتن الثلاث التي وقعت في  تلك الأحاديث هم، وفي بعضيلع جرى

) حابة الرسول ()، وقد كان كلا طرفي الفتنة من صعصر الإمام عليّ (

 )١(كحديث (عمار تقتله الفئة الباغية يدعوهم إلى الجنة ويدعونه إلى النار)

وحديث نباح كلاب الحوأب على بعض نسائه، وحديث مروق بعض أصحابه 

  عن الدين وهو إشارة إلى الخوارج.

                                                                                       

  ) تقدم تخريجه.١(



          
٤١٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

نّ ملاحظة الحوادث التي اتفقت في عصر الصحابة يوضح أنّ إ .٣

كن ينزّه بعضهم بعضاً عن الوقوع في الفتنة والشبهات، الصحابة بأ�فسهم لم ي

فإنهّم قد تقاتلوا وتسابوا وتضاربوا واتهم بعضهم بعضاً، ومن ذلك ما ورد في 

) ) والإمام عليّ (صحيح مسلم من قول عمر للعباس عمّ النبي (

�تماني [يعني نفس �تماه [يعني أ�ا بكر] كاذباً آثماً غادراً خائناً... فرأ ه] كاذباً (فرأ

، ورواه البخاري أ�ضاً، ولكن استبدل هذه الألفاظ (بكذا )١(آثماً غادراً خائناً)

وكذا)، وهذا يدلّ على أنهّم لم يفهموا من الآيات العامة ضمانة عن الوقوع في 

الخطيئة والافتتان في الدين، كما أ�هّ يدل على أ�هّ لم يكن في البين أحاديث يمكن 

  ية بعضهم لبعض.أن يحتجّ بها في تزك

جماعة من الصحابة أساساً،  ) إنّما كان عملَ نّ تنحية أهل البيت (إ. ٤

  وكان موقف الآخرين مدارة وخضوعاً أو حسن ظن بهم.

بيان ذلك: أنّ المسلمين ينقسمون إلى الخاصة والعامة، كما هو الحال في 

نوا هم شأن الحكام والملوك، بل وشيوخ العشائر في كل عشيرة، فالخاصة كا

الأ�صار والمهاجرين الذين كانوا يُعتبرَون أهل الحل والعقد في القضايا 

إليه  أفضت) بحسب طبيعة ما الاجتماعية، وكانوا مقرّبين من النبي (

  ).الأمور، وهؤلاء كانوا هم الأساس في صرف الأمر عن أهل البيت (

                                                                                       

  ، وغيره.٥/١٥٢) صحيح مسلم: ١(



  
٤١١ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

ون أنهّم أدرى وأمّا عامة العرب فيبدو أنهّم كانوا سلماً لهؤلاء، ويفترض

بمقتضيات الأمور، وحضورهم واقعة الغدير لا يعني أنهّم تعمدوا ممانعتها، 

ولكنهم لم يكونوا يَعُون ويستوعبون حقيقة الاصطفاء، ويظنون أنّ الخاصة إذا 

  اتفقوا على أمر كان جائزاً فهم أدرى بالأمر.

، كما نجد وأمّا الخاصة فهم كانوا ينقسمون أ�ضاً إلى القيادات والأ�باع

ذلك في العشائر، فالأ�باع وإن وافقوا القيادات، لكنهم لا يملكون حقيقة قراراً 

غير المطاوعة حفظاً لوحدة كلمة العشيرة والقبيلة، وقد يكون بعضهم موافقين 

  م، ولكنهم عموماً لا يملكون قرارهم بأ�فسهم.به متأ�رينلقيادات أو ل

قسمين: قسم يكونون هم الأساس  وأمّا القيادات فهم أ�ضاً يكونون على

فقة معهم لحفظ وحدة  الصلب للقرار، وقسم آخر يكونون مضطرين إلى الموا

ولو انشقوا اعتبر انشقاقهم خيانة  ،القرار في العشيرة، وحذراً من الانشقاق

  للصلاح الجمعي للعشيرة.

د الواحدة، وكان قرار السعي إلى التصدي بع كالقبيلةفالأ�صار مثلاً كانوا 

ر القبيلةراً جمعياً مطروحاً لصالح ا الرسول قر ، وكان الأساس الصلب لهذا القرا

 للقبيلةبعضهم، ولم يكن يستطيع الباقي إبداء الخلاف؛ لأ�هّ يعني عدم الولاء 

وقد لا ينفع عملاً، بل يكون الغالب عملاً قرار المتشددين لأنهّم يستطيعون 

رار بعضهم في السعي إلى جعل الخليفة ويحتمل أن يكون ق القبيلة.تحريك عامة 

عازمون  ـــ من غير بني هاشم ـــمنهم مبنياً على الاطلاع على أنّ مهاجري قريش 



         
٤١٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

على صرف الأمر عن بني هاشم، كما اتضح من تصرّف عمر وأ�صاره في مرض

) في رزية يوم الخميس، ومن قبل ما اتفق من التخلف عنموت النبي (

ما وقع منهم من الضوضاء في خطبة عرفات عند جيش أسامة، وقبل ذلك

) فيها للأمر من بعده.تعرض النبي (

كالقبيلةفي المدينة كانوا  ـــ غير بني هاشمـــ ن وقريش ووكذلك المهاجر

الواحدة ولا يبعد أنّ قرارهم في عدم الخضوع لولاية بني هاشم كان جمعياً،

والمصرّين والواجهة والمقدمينوكان أ�و بكر وعمر وأ�و عبيدة هم الأشداء 

على هذا القرار، وعليه ينبغي أن يحمل كل فريق مسؤولية ما وقع بمقدار ما كان

دخيلاً فيه ومتاحاً له.

ت من قيادات الأ�صار ووجوههم وعامتهم إلى الإمام وقد انحاز عشرا

) في زمان خلافته، وهتف غير واحد منهم صريحاً بوصايته للنبيعليّ (

)()بين يديه مثل خزيمة ذي الشهادتين، ولعلهم لم بعضهم ، واستشهد)١

)، ولئن زلوا أوّلاًيكونوا الأساس الصلب لقرار صرف الأمر عن الإمام (

في عدم الإقرار عليه فقد آبوا إلى الحق، فلا بدّ من ملاحظة ذلك كله على الوجه

الصحابة. عنث يالمناسب في الحد

:ثانيالمحذور الوأمّا في شأن 

) لاحظ الإيضاح السادس.١(



  
٤١٣ 

  (×)في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ 

فرفع اليد عن الوثوق العام بالصحابة لا يؤدي إلى سقوط السنة النبوية، 

) التي عليها الشيعة الإمامية تصلح بديلاً موثوقاً فإنّ مدرسة أهل البيت (

  عن مدرسة الصحابة.

فإنّنا نؤكّد على أ�هّ لا يمكن رفع اليد عن خطبة الغدير الكبرى  ،وبعد

من هذا القبيل هي في الحقيقة من قبيل  ومضمونها المؤكد باستبعادات

التراكمات المجتمعة في أ�ر تصدي بعض الصحابة للخلافة وتحقق الفتوحات 

  واقتناع الناس بصلاح الساسة وأ�باعهم له.

قعة الغدير  فهذا موجز القول في أمور تمثّل حواجز عن التصديق بوا

  ومؤداها.

   





 
٤١٥

وضوح دلالة الخطبة عند اختبار مؤداها

مؤداها اختبار عند الخطبة دلالة وضوح

 السادس الإيضاح

 مؤداها اختبار عند الخطبة دلالة وضوح

 الحدث مع المعايشة وجه على

وفيه نقطتان:

توضيح عام لتأ�ير حيوية المشهد على فهم الكلام .١

قعة الغدير أو مثلها على فهم دلالتها .٢ في تأ�ير اختبار المعايشة الحية لوا





 
٤١٧

وضوح دلالة الخطبة عند اختبار مؤداها

وفيه نقطتان:

توضيح عام لتأ�ير حيوية المشهد على فهم الكلام. .١

قع. وجه المعايشة مع كيفية اختبار مؤدى الخطبة على .٢ الوا

النقطة الأولى:أمّا عن 

العوامل المؤدية إلى الغفلة عن مؤدى الكلام فتوضيح القول فيها أنّ من

هو عدم ملاحظة الكلام على وجه حيّ وفي بيئة صدوره، وذلك لأنّ )١(ودلالته

للكلام دلالات لا ينتبه الإنسان إليها إلا إذا كان معايشاً لمشهده محاطاً بأجوائه،

، حيث نجدكما نجد ذلك بأ�فسنا في شأن فهم الخطابات العرفية التي نُبتلى بها

أ�هّ قد لا ينتقل بعض الناس إلى مدلول الكلام؛ لأ�هّ لا يعايش مشهده وأجواءه

في ذهنه.

وعليه فإنّ مِن الضروري عند التعامل مع نصّ اجتماعي تاريخي أن يسعى

الإيضاحات السابقة. ) كما أشرنا مكرراً في طي١(



          
٤١٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

المرء إلى معايشة المشهد الذي أ�قي فيه النص حتى كأ�هّ حاضر فيه، واختبار 

تبار الكلام بهذه الطريقة يحفّز دلالاته في ذهن دلالته من خلال ذلك؛ لأنّ اخ

ــــ كنصّ أ�قي في زمان  الإنسان ووجدانه، كما أنّ النظر إلى الكلام نظرة مجرّدة ــ

ـــ يؤدي إلى عدم شعور الإنسان بتمام دلالات النص،  ــ سابق إلى قوم آخرين ـ

الة التي وغياب بعض عناصره الدلالية عن ذهنه، بما قد يوجب غفلته عن الرس

أراد النص إيصالها إلى المخاطبين به والمنظورين له، وهذا معنى واضح 

ومشهود في تأمل الأقوال التاريخية بشكل عام، وكذلك في بعض الأقوال 

قعة في بيئات غائبة عن الإنسان وإن كانت    .معاصرة لهالوا

ة ولذلك كانت الاستعانة بالاختبارات الذهنية وتأمّل السياقات المماثل

رائجة بين أهل العلم لمعرفة مدلول الكلمة والكلام كما  والنظائر المتداولة أداةً 

  الفقه والأصول. ييظهر بملاحظة الأساليب العلمية المعروفة في علم

 لخفاءوغياب المشهد يكون أكثر تأ�يراً في سلب الدلالات الحقيقية للكلام 

ئه والبيئة التي أ�قي فيه. كثيرةعناصر    من أجوا

لنذكر عدة توضيحات لهذا الموضوع ملائمة لحديثنا حول واقعة الغدير و

  ):وأخواتها فيما يتعلّق بفضائل أهل البيت (

  أنّ غياب المشهد يكون على وجهين: الأوّل: التوضيح

أن يتفق المشهد في الزمان الحاضر، ولكن لا يكون الناظر في مؤدى  الأوّل:



  
٤١٩ 

  وضوح دلالة الخطبة عند اختبار مؤداها

ً في ذلك ا لمشهد، فيؤدي هذا الغياب إلى اختفاء أجواء الكلام الملقى فيه حاضرا

المشهد والعناصر الكامنة فيه، ويختلف مستوى ما يخفى منه بمقدار قرب 

ء الكلام، فكلما كان الناظر في الكلام أقرب إلى بيئة  الإنسان أو بعده من أجوا

الكلام كان ما يخفى عليه أقل، حتى يكون بعض الناس ممن لم يحضر المشهد 

فيه لانتباهه إلى بيئة الكلام، وكلما كان الناظر في الكلام أ�عد  اضرينالحعلى حد 

 عن تصور المشهد كان ما يخفى عليه أكثر، وقد يساعد حاجز اللغة على مزيد

  البعد عن فهم الكلام. من

أن يكون المشهد تاريخياً قد اتفق في زمان سابق، وهذا الوجه من  الثاني:

ء الكلام وعناصره المؤثرة في  الغياب نوعاً يساعد على مزيد من اختفاء أجوا

  مدلوله، لا سيما مع اختلاف الأجيال وتباعد الزمان.

ه الكلام الذي يجتث من بيئته بالشجرة التي تقلع من منبتها شبّ ويمكن أن يُ 

وتربتها، لتنقل إلى مكان آخر حيث قد يفقدها ذلك حيويتها ونشاطها 

  لها. لاختلاف بيئتها والعناصر المقوّمة

ئه بالغياب على  الثاني: توضيحال أنّ ما يخفى من عناصر الكلام وأجوا

  أقسام:

ثر تغير معاني المفردات في إحدوث الإجمال في المفردات في  القسم الأوّل:

  اللغة أو العرف.

وقد لا يختلف أصل معاني المفردات، ولكن تختلف التفضيلات التعبيرية 



          
٤٢٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

   فهم معنى الكلام.السائدة والملائمة، وهو يؤثر على

أنّ طريقة ن م )١(ومما يتّصل بذلك ما ذكره بعض المحققين من الأصوليين

فهم النصوص التاريخية من حيث معاني مفرداتها تتوقف على الممارسة الكافية 

يحصل له أ�س  كيمن الباحث لهذه النصوص حتى كأ�هّ يعيش في ذلك الزمان 

يصح أن يعوّل على أصالة تطابق الدلالة بالمفردات من خلال استعمالاتها، ولا 

  المعاصرة مع الدلالة السابقة كما اقترحه بعض الأصوليين.

عدم الشعور بالدلالات الأسلوبية المرتبطة بكيفية صياغة  القسم الثاني:

  الكلام، وهي دلالات قد يعبرّ عنها بملاحن الكلام.

ذكية وحيوية، فهذه الدلالات كثيراً ما تخفى لأنهّا دلالات ظريفة و

  وسرعان ما تختفي في حال غياب المحفّز للشعور.

وقد ذكرنا في الإيضاح الثالث ملاحن خطبة الغدير، والتي تؤثر في الفهم 

  الصحيح لها، ولنذكّر ببعض أ�رز الدلالات الأسلوبية التي وقعت الغفلة عنها:

لأمّة ) عندما ذكر في الخطبة أ�ه استخلف الثقلين في انّ النبي (إ -١

حددهما بالكتاب والعترة، ولم يذكر سيرته وسنته معهما كثقل ثالث، فدلّ على 

أنّ نظره إلى التمسك بإمام حيّ من العترة في الشبهات والفتن، وليس بتراث 

من  دائماً يكون التمسك به صائناً  اً حيّ  اً مأ�ور، وهو ما يدل على أنّ في العترة إمام

                                                                                       

هُ العالي).١( لد (مُدَّ ظِلُّ   ) هو سماحة السيد الوا



 
٤٢١

وضوح دلالة الخطبة عند اختبار مؤداها

الهلاك والضلالة.

) قال: (أ�ست أولى بالمؤمنين منأن يذكر ولاء الإمام ( ه قبلنّ إ -٢

: نعم، ثمّ قال: (فمن كنت مولاه فهذا عليّ مولاه)، ومن أ�فسهم)، فقالوا

بقوله أوّلاً على ولائه، ثمّ جعل الحاضرينالواضح من هذا السياق أ�ه أقرّ 

ية)، وهذا واضح في أ�ه عنى بالولاء ولا) ولاء مثل ولائه (للإمام (

الأمر، لكن هناك من رأى أنّ قوله: (من كنت مولاه) لا يعني (من كنت أولى

به)؛ وذلك غفلة واضحة عن السياق إن لم يكن مجادلة متكلفة في الإذعان

بالحق.

غياب المرتكزات والمعهودات الذهنية التي تكون حاضرة القسم الثالث:

أّ�ف هذه المرتكزات منفي مشهد الخطاب، وتت الحاضرينفي أذهان المخاطبين 

ونفسيات ،وخصائص المتكلم وشخصيته وأخلاقه ،حوادث وأقوال سابقة

وغير ذلك. ،المخاطبين وهواجسهم تجاه الموضوعات المختلفة

وهذه المرتكزات هي ركائز للكلام يعوّل عليها المتكلم وتؤثّر في تفضيلاته

اللغوية والأسلوبية.

قل كلام المتكلم مع أسرته إلى آخرين،ونجد هذه الحالة بوضوح عندما ين

فيتراءى له دلالات غير مقصودة، أو يغيب عنهم ما قصد به من جهة تعويل

المتكلم عند الحديث في منزله ومع أسرته على ركائز ذهنية خاصة، وقد يصحّ

العكس أ�ضاً فإذا نقل كلام الشخص في خارج المنزل إلى أسرته قد يختلف



         
٤٢٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

فهمها للكلام.

صنّاع الأفلام التاريخية في الزمان الحاضر هذه المعاني على وجهويجد 

واضح لمعاناتهم في صياغة ملابسات الأحداث والأقوال على وجه ملائم.

ولنذكر عدة أمثلة للعناصر المؤثرة في مشهد واقعة الغدير وفهم خطبتها مما

قد يغيب عمّن يتأمل تلك الخطبة من الأجيال اللاحقة مثلنا:

من الهواجس الطبيعية المحيطة بخطبة الغدير هو هاجس المصير نّ إ -١

يتولى الأمر بعده، فهذا هاجس يتولد بطبيعة الحال الذي) ومن بعد النبي (

) خطبته بالإخبار عن قرب وفاته وأ�هّ يوشك أنبمجرد أنّ ابتدأ النبي (

ما يذكره يُدعى فيجيب، فهذا القول يحرّك ذهن المخاطبين ونفوسهم إلى تلقي

).على أ�هّ ناظر إلى المستقبل (

وهذا الهاجس يختفي في الناظرين من بعد بطبيعة الحال، لأنهّم يعيشون

)حياتهم المعاصرة وفي بيئاتها، ولا يعيشون لحظة التحوّل بوفاة النبي (

المجتمع، ولذلك نجد أنّ بعض أهل العلم لحركةالذي كان الثقل الضابط 

) لم يقل (فعليّ مولاكم بعدي) مع أنّالموت بأنّ النبي ( جادلوا في دلالة

سياق الخطبة يرشد إلى نظره إلى ما بعد حياته كما مرّ توضيح ذلك.

ومن جملة المرتكزات والمعهودات الذهنية المؤثرة في واقعة الغدير هي -٢

) قبل واقعة الغدير، فقد كانت شخصية الإمام عليّشخصية الإمام عليّ (

)( ـــ رغم تجنبه عن إبراز نفسه في غير مقام أداء وظيفته على ما يعلم من



  
٤٢٣ 

  وضوح دلالة الخطبة عند اختبار مؤداها

) ـــ هي الشخصية الثانية بين المسلمين بعد النبي سيرته في زمان النبي (

)(بالنبي  هانله صفتان رسميتان تربط ت)، فقد كان(  ـــ مضافاً إلى كونه

ـــ:ربيبه وقرينه وأوّل من أسلم له وصدّقه ثمّ صهره وأ   �ا أ�نائه 

، وهو أمر يتكرر في النصوص النبوية في بالمؤاخاةأ�هّ كان أخاه  إحداهما:

 قبل) للدعوة يوم جمع عشيرته في السنة العاشرة حقه منذ بداية إظهاره (

عندما آخى بين أصحابه في مكة المكرمة  قبل الهجرة، وقد أكّد ذلك الهجرة

في السنة الأولى من الهجرة عندما  اً أ�ض، و)١()فآخى بين نفسه وبين عليّ (

، رغم أنهّما )٢()آخى بين المهاجرين والأ�صار، فآخى بين نفسه وبين عليّ (

ذلك  )(وأكّد  ) أراد تأكيد هذه الأخوة،كانا مهاجرين معاً، لكنه (

غزوة تبوك: (أ�ت  �) في ٩السنة ( ) كما في قوله فيأواخر حياته ( أ�ضاً في

وكانت الصلة الحميمة  ،رون من موسى إلا أ�هّ لا نبي بعدي)مني بمنزلة ها

ً مشهوداً حتى جعل النبي ( ) بين ) بيته (والوثيقة والدائمة بينهما أمرا

  ).بيوته (

وعونه في  )(النبي  يرظه كان هبمعنى أ�ّ  ،الوزارة والصفة الأخرى:

ر اتخذه النبي أداء الرسالة يعينه ويصدقه مثل دور هارون مع موسى، وهذا قرا 

                                                                                       

  .١٠٩٩ــ  ٣/١٠٩٨الاستيعاب (ابن عبد البر): ) لاحظ مثلاً: ١(

  .١٠٩٩ــ  ٣/١٠٩٨الاستيعاب (ابن عبد البر): ) لاحظ مثلاً: ٢(



          
٤٢٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) اجتماعه معهم، وأعلنه في غزوة تبوك في  عند) علناً في أوساط بني هاشم

لهذه الوزارة  تالسنة التاسعة للهجرة قبل واقعة الغدير بقوله المتقدم، وقد كان

بنفسه في  تضمينه) من مبيته مكانه، ثمّ ) النبي (مظاهر في نصرته (

قف الصعبة.   سائر الموا

صهر الرسول وصاحب رايته والقائد العسكري الأ�رز  )(ولقد كان 

في ركابه ومحل الثناءات المميزة في طول حياته، كقول جبرئيل الذي أ�لغه للنبي 

) علناً في إرجاع أبي بكر في إبلاغ آيات البراءة: (لا يؤديها إلا أ�ت أو أحد (

د قرن عمه أ�هّ ق مع) أ�داً بغيره، ) ولم يقرنه (فبعث علياً ( )١(منك)

في المؤاخاة، ولا جعله تحت قيادة غيره كما صنع بأبي بكر  اً ه جعفراحمزة وأخ

  وعمر وغيرهما من المهاجرين والأ�صار.

) حول الإمام في خطبة تختص به: (من كنت وعليه فإنّ قول النبي (

مولاه فهذا عليّ مولاه) فإنّما هو حديث عن شخصية بهذه المثابة، ولم يكن عقد 

، بل هو ترقية أخيه بالتآخي الخاص من من الصفرلهذا الموقع  تأسيساً ء الولا

  المؤاخاة والوزارة في حياته إلى القيادة فيما بعد وفاته.

بع: أن يحتفّ الكلام في ذهن الناظر بعناصر وأجواء وهواجس  القسم الرا

جديدة إمّا هي منتزعة من حكايات تاريخية غير صحيحة أو مستمدة من البيئة 

                                                                                       

  تقدم تخريجه.) ١(



  
٤٢٥ 

  وضوح دلالة الخطبة عند اختبار مؤداها

المعاصرة بدلاً من التي اقترن بها الكلام في الأصل، فيؤدي ذلك إلى إضفاء 

دلالات زائفة عن الكلام وحجب دلالات الكلام الحقيقية أو تثبيطها؛ لأنّ 

  تلك الأجواء تصبح ركائز للكلام بدلاً عن الأجواء الحقيقية.

ة وبذلك تصبح التراكمات الفكرية والسياسية والاجتماعية والاعتقادي

والمذهبية واللغوية عوامل جديدة مؤثرة في صياغة مدلول جديد للنص 

  وإزاحة المدلول الأصلي.

مثلاً قد يسود واقع مخالف لاتجاه النص المعتمد فيعتبر هذا الواقع ف

صحيحاً ومشروعاً بل ومثالياً، ويتلقى ذلك من الثوابت التي ينبغي تفسير 

  ص عن مدلوله الحقيقي.النص في ضوئه وبما لا يمسّه، فيحجب الن

وقد ذكرنا من قبل أنّ النصوص الواردة في شأن أهل البيت بعد أن حجب 

أصلها في زمان الخلفاء إلى حدود ربع قرن لم يَعُد يُفْهَم العديد منها وفق دلالاته 

) واقع تكرس لمدة ربع قرن إلى الأصلية، لأنّ شرعية الخلافة بعد النبي (

ولاسيما بالنظر إلى الفتوحات التي دخل معها في  )،خلافة الإمام عليّ (

غير العرب، لم تكن هذه الأقوام تجد الإسلام إلا معروضاً  من الإسلام أقوام

 ة ـــوفق الشواهد التاريخي ـــ )من خلال الخلفاء، وعندما أحيا الإمام عليّ (

يلائم  مامن هذه النصوص كانت توجه بما يلائم مشروعية الخلافة، بل وعدداً 

قع الجديد )، فهي كانت تُ أفضلية الخلفاء من الإمام عليّ ( فهم بما يلائم الوا

  الذي تكرّس خلال ربع قرن.



          
٤٢٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) في هذه الأمّة ) عن امتياز أهل البيت (بل إنّ كلمات الإمام (

والتي وردت في التاريخ وفي نهج البلاغة لم تكن تفهم إلا في سياق تلك 

في هذا الامتياز، ولا يزال حالها كذلك، فتجد أنّ  الثوابت رغم أنهّا واضحة

كثيراً من أهل العلم بالتاريخ والسيرة كالعلامة الشيخ محمد عبده يعتمدها 

  ).ويثق بها، ولكنه مع ذلك لا يجدها نافية لشرعية خلافة غير أهل البيت (

  ومن الأمثلة التاريخية لذلك:

كان النبي  قولٌ  وهوه الفئة الباغية)، تَلَقِي أهل الشام لحديث أنّ (عماراً تقتل

)قاله في أوّل هجرته إلى المدينة عندما كان عمار يعين على بناء مسجد ( 

، فكلّفه بعض الصحابة، فقيل إنّ هذا الصحابي يريد أن يقتل )(النبي 

عمار تقتله الفئة الباغية)، وأصبح هذا النص ويح ): (عماراً، فقال النبي (

صحابة، إذ لم يعلم أحد أ�هّ يكون لمن وضد مَن، حتى إذا بلغت مشهوراً بين ال

نه وأ�صاره وخواصه، وقد ( اً الخلافة الإمام عليّ  ) كان عمار من جملة أعوا

قاتل معه في صفين حتى استشهد فظهر أنّ هذا القول كان علامة على حقانية 

د ) سنة، لتحدي٣٧) قبل ما يقرب من () قد زرعها النبي (الإمام (

جبهة الحق في هذه الفتنة، فأ�ار ذلك طمأ�ينة في نفوس جيش العراق وأ�ار 

زلزالاً في جيش الشام، وّ�ا بلغ ذلك معاوية قال: إنّ علياً هو الذي قتل عمار 

  لأ�هّ جاء به إلى الحرب.

ومن المعلوم أنّ الكلام لا يحتمل هذا المعنى، فقاتل الشخص هو من باشر 



  
٤٢٧ 

  وضوح دلالة الخطبة عند اختبار مؤداها

ذي قُتلَِ الشخص المقتول من دونه ولأجل ولائه، نعم، قتله، وليس القائد ال

يمكن أن يطلق على القائد الذي قُتلِ الشخص من دونه أ�ه هو الذي قتل هذا 

الشخص وذلك على سبيل التنزيل مثل قول القائل: (زيد أسد) إذا كان قد 

إذا  أغواه، ولكن مثل هذا الإطلاق التنزيلي إنما يُفهم في مقام التصريح به، وأما

  أطلق (قاتل فلان) فالمفهوم هو من باشر قتله، وذلك واضح.

نهم منذ عشرين سنة من ولاية اذهأولكن أهل الشام كان قد رسخ في 

في زمان عمر ثمّ عثمان حقانية معاوية، فلم يستطيعوا على الشام معاوية 

  استيعاب مدلول النص رغم أ�هّ واضح للغاية.

ث أهل السنة في الحقيقة يشمل على ولذلك لاحظت بالمتابعة أنّ ترا 

   من الأحاديث:ين متناقضتينطائفت

) واصطفائهم مثل خطبة الغدير فطائفة تدل على امتياز أهل البيت (

  ) للأمان من الضلالة.وحديث الثقلين الآمر بالتمسك بأهل البيت (

وطائفة أخرى تدل على تزكية الصحابة والخلفاء أو آحاد منهم، رغم أنهّم 

قعهم التي دلت عليها الأحاديث النبوية.احوا أهل البيت (أز   ) عن موا

وعامتهم مع ذلك لا يجدون تناقضاً بين الطائفتين، وليس ذلك إلا من جهة 

قع الذي جرى بعد النبي ( ) واعتبروه من الثوابت والذي كان هو أنّ الوا

  أذهانهم تماماً. الأساس في ولادة الطائفة الثانية حجب دلالة الطائفة الأولى عن

وهذا الأمر في الحقيقة هو الذي سمح بنقل تلك الطائفة رغم عدم 



         
٤٢٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

انسجامها مع عمل الخلفاء وأهل الحل والعقد والمؤثرين في الأمور من

الصحابة، ولو أنهّم انتقلوا إلى دلالاتها حقيقة لشككوا في صدورها، وكأن هذا

ا.هو السبب الحقيقي في تحرّز بعضهم عن نقل بعضه

التأكّد يولذلك فإنّ المهمة الأساسية الملقاة على عاتق جمهور المسلمين ه

) من طرقمن الدلالات الحقيقية للنصوص الواردة في شأن أهل البيت (

أهل السنة على وجه يتفق عليه المحدثون النقّاد من أكابر علماء الحديث والجرح

والتعديل.

ـــ بقوله: إنّ الحق لا) قد أشار في كلماته عوكان الإمام ( ند خلافته 

ـــ إلى أ�هّ ينبغي إزاحة الانطباعات )١(يعرف بالرجال، بل يعرف الرجال بالحق

الزائفة عن شخصية الرجال وفق التقدير الاجتماعي لهم بين الناس على أساس

)، بل لا بدّ منلنبي (ل أنّ فعلاً هذا صحابي صاحب سابقة، وتلك زوجةٌ 

 أحد أساسين..تحرّي الحق على

قد )( النصوص النبوية التي تحدد جبهة الحق، ولم تكن في زمانه .١

وضعت نصوص تزكّي الصحابة بعد، وإنما حدث ذلك بحسب القرائن

) للخلافة أو بعد شهادته بالأحرى من قبل المعادينالتاريخية بعد توليّه (

 عصره على) مثل معاوية وحزبه، ولذلك لو اعتمد الناس فيللإمام (

.٣١، روضة الواعظين : ٥) الأمالي (المفيد): ١(



 
٤٢٩

وضوح دلالة الخطبة عند اختبار مؤداها

)، وكذا في شأن بعض الصحابةالنصوص النبوية في شأن أهل البيت (

) وحديث: (عمارمثل حديث نباح كلاب الحوأب على بعض نساء النبي (

تقتله الفئة الباغية)، وحديث مروق بعض الصحابة عن الدين رغم كثرة قراءة

طل.جبهة الحق وانزاح الستار عن وجه البا وا لعرف ،)١(القرآن

الطرفين بتبصرّ وتثبّت بدلاً من الانقياد لكل راية ى. النظر في دعاو٢

مرفوعة تهيج مشاعر الناس، فهل دعوى طلحة والزبير وعائشة في وجه

) وهي المطالبة بالاقتصاص من قتلة عثمان والثأرخروجهم على الإمام (

ل هيلمظلوميته هي دعوى ذات مصداقية من هؤلاء؟ وهل هي محقة؟ ثمّ ه

مبررة لمثل هذه الحركة والخروج على الحاكم؟

ومن أمثلة العوامل المستجدة المؤثرة على فهم خطبة الغدير:

مسأ�ة استمرار الإمامة، حيث قد يظن من يتأمّل هذه الخطبة في عصرنا -١

) منقطع لا محالة لعدم وجود إمام حاضر منهم تجدهأنّ ولاء أهل البيت (

ً إلى إثبات ولاء منقطعالأمّة، وعليه فمن  المستبعد أن يكون الحديث ناظرا

).لأهل البيت (

ولذلك عقدنا بحثاً يأتي في محله حول (واقعة الغدير واستمرار إمامة أهل

) لأصحابه في حرب النهروان وجاء عنه فيإشارة إلى الخوارج وقد نقله الإمام () وهو ١(

.الصحاح



          
٤٣٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  .، فضلاً عما مضى التعرض له من إجابة هذه الشبهة))البيت (

حصول انطباع متجدد عن الصحابة بأنّ من المستحيل عليهم أن  -٢

ً للرسول (يخالف   ) بهذا الحجم.وا أمرا

وهذا أمر طارئ على أساس المكانة التي اكتسبها الصحابة بعد الخلافة وما 

تحقق من الفتوحات، وهو ينشأ عن عدم الاطلاع على حوادث السيرة النبوية 

كما قد ينشأ  ،من قبيل التخلف عن جيش أسامة ورزية يوم الخميس وأخواتهما

صحابة لهذا الأمر يعني أنهّم كانوا غير معتقدين بالدين من تصور أنّ مخالفة ال

أصلاً فهم يبطنون الكفر ويظهرون الإسلام، وليس ذلك صحيحاً، فمثل هذا 

التخلف لا يعني عدم اعتقادهم بأصل الإسلام ولا عدم ممارستهم لشعائره 

وفرائضه ولو في خلواتهم، ولكنهم يقيّمون الدين ويسلّمون ببعضه دون 

صطنعون لأ�فسهم الشبهة، كما أنّ أهل الكتاب الذين علموا حقانية بعض، وي

الإسلام بقوا على الإيمان بدينهم وممارساتهم لشعائرهم وفي خلواتهم، ولكنهم 

  مع ذلك لم يتقبلوا هذا الدين.

هواجس فقدان الطريق إلى السنة النبوية في حال خطأ الصحابة في  -٣

  ).للإمام () والولاء العدول عن أهل البيت (

وهذه الهواجس منبهة على تصوّر أ�هّ لا طريق إلى تلقي الدين إلا من طريق 

 الدين القدح فيهم لزم فقدان الطريق إلى معارف صحّ الصحابة المعروفين، فلو 

  وسقوط السنة النبوية.



  
٤٣١ 

  وضوح دلالة الخطبة عند اختبار مؤداها

) طريق متاح وهذا الانطباع ليس صحيحاً، فإنّ طريق أهل البيت (

مامي وهو فقه معقول ووافٍ، حتى احتجّ به ابن تيمية في مأخذ الفقه الإ أ�هّكما 

  .)١(دفعة واحدة في رسالة له في هذه المسأ�ة ثلاثاً إبطال الطلاق 

فهذه أمثلة من الهواجس والانطباعات المستجدة التي تؤثر تأ�يراً سلبياً على 

  الفهم السليم للنصوص.

تلفة على دلالة خطبة والمقصود بذلك كله الالتفات إلى تأ�ير العوامل المخ

الغدير وأخواتها، وبعضها مؤثر على وجه لا شعوري أو على وجه من الشعور 

  الخفيف وليس الشعور الجلي على حد العناصر التالية المشهودة. يالارتكاز

ولأجل ذلك حاولنا ضمن هذه الأ�حاث رصد مختلف العوامل المؤثرة 

  من بعده. )(للرسول  الثابت ةسلباً على دلالة الخطبة على عقد ولاء القياد

ـــ لاسيما  الثالث: لتوضيحا أنّ من العناصر المؤثرة في حسن تلقي الكلام 

ـــ هي فطنة الباحث وهي تنشأ عن استعدادات ذاتية ومحفزات  الحيثيات الظريفة 

منمّيّة لها من خلال الممارسة والخبرة المكتسبة، فإنّ الناظر الفطن والواعي ينتقل 

حن الكلام ودلالاته الأسلوبية، والقرائن الذكية الحافة به من خلال إلى ملا

ء القول، كما أنّ عدم فطنة الباحث لدلالات خصائص  ثوابت المتكلم وأجوا

                                                                                       

دِ بْنِ عليّ بْنِ الحُْسَينِْ ٣/٢٧٨لاحظ: الفتاوى الكبرى: ) ١( مَّ ، قال: (يُرْوَى ذَلكَِ عَنْ أَبيِ جَعْفَرٍ محَُ

دٍ، وَلهِذََا ذَهَبَ إلىَ ذَلكَِ  مَّ يعَةِ). وَابْنهِِ جَعْفَرِ بْنِ محَُ   مَنْ ذَهَبَ مِنْ الشِّ



          
٤٣٢ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  الحديث والخطاب يؤدي إلى عدم انتباهه إلى الدلالة الحقيقية للخطاب.

يوية أ�هّ في حال طروّ الخفاء على النص من جهة عدم ح الرابع: توضيحال

  المشهد يتقوى الجدال بالأدوات العلمية حول دلالة النص.

ـــ من جهة الخبرة الفنية في طرح هذه الأدوات  وقد تساعد قوة الجدل 

ــــ على إزاحة المعنى الحقيقي  واستخدامها حتى وإن كانت في غير موضعها 

للنص وسلبه لدلالته، لأنّ النص الذي لا يشهده المرء يصبح كجسم لين 

شكّله المجادل كيفما أحب ويطرح تنظيرات مختلفة في شأن مدلوله، فيفشل يُ 

  النص في الإيفاء بالمراد به وأداء رسالته في أ�ر ذلك. 

  فهذه نبذة نافعة حول تأ�ير حيوية المشهد على فهم الكلام.

  ثانية: النقطة ال

إنّ واقعة الغدير وخطبتها يشتمل على عناصر وافية بدلالاتها على عقد 

) فلو أنّ الباحث عن الحق تأمّلها ) بعد النبي (الولاء الخاص للإمام (

بشكل حقيقي بافتراض معايشة المشهد الذي أ�قيت الخطبة فيه أو ما يشبهه 

) على مام (لوجدها ذات دلالة واضحة على عقد الولاء الخاص للإ

  ) عليهم.المسلمين على حدّ ولاء النبي (

  وفي مقام الاختبار الحي المقترح هناك أسلوبان:



  
٤٣٣ 

  وضوح دلالة الخطبة عند اختبار مؤداها

قعة بالاستحضار التاريخي لها. -١   أسلوب الحضور الافتراضي في الوا

قعة في هذا العصر في بيئة مماثلة لبيئتها. -٢   افتراض وقوع مثل هذه الوا

ا آنذاك في مشهد واقعة الغدير وما أن نفترض حضورن الأسلوب الأوّل:

) وما وقع من الحوادث بعدها، ونتأمل ماذا كنّا بعدها حتى وفاة النبي (

  نفهم ونصنع في ضوء هذه الخطبة.

) وحضرنا هذه الخطبة وهو في طريق فلنفرض أ�نّا كنّا في زمان النبي (

موته، ) نفسه الكريمة إلينا، وأخبرنا عن قرب رجوعه من الحج، فنعى (

وذلك ما يثير في نفوسنا بطبيعة الحال هواجس المصير من بعده وخوف الضياع 

والتفرّق في أوساط أمته التي كانت قبائل متفرقة متناحرة لقرون، فمن ذا الذي 

يكون خلفاً له، وكيف تجتمع الأمّة على رجل في غيابه، وما هو التدبير الذي 

  ) نفسه لذلك.قدره (

فيكم كتاب االله تعالى وأهل  تارك) وهو يقول: إنيّ (ثمّ استمعنا إليه 

  بيتي، فلا تفارقوهما؛ فإنهّما عصمة من الضلالة، وسوف يردان عليّ الحوض.

): أ�ستُ الأولى بكم من أ�فسكم؟ فقلنا: نعم، فأخذ بيد ثمّ أضاف (

ـــ ورفعه حتى نتعرف عليه جميعاً باسمه وشخصه، وقال: ـــ وقد جعله بجنبه   عليّ 

  إذاً فمَن كنت مولاه فهذا عليّ مولاه، � وال من والاه وعاد من عاداه.

ببساطة واسترسال واستحضارٍ جيدٍ، أ�شك أحدنا في  هذا المشهد فليتأمّل

) قد حدّد الأمر في من بعده فأشار إلى أ�هّ في أهل بيته، وأ�هّ قد خلف أ�هّ (



          
٤٣٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

م بموالاته و نصرته والتحذير عن معاداته علياً على الأمّة وأكّد بالالتزا

  ؟وخذلانه

 ) لم يمكث بعد وصوله إلى المدينة طويلاً فتوفيّ ثُمَّ لنفرض أنّ النبي (

) خطب بعد شهرين ونصف تقريباً كما كان ذلك هو واقع الحال، فإنّه (

خطبة الغدير في الثامن عشر من ذي الحجة وتوفي في الثامن والعشرين من شهر 

يتجاوز من حياته بعد الخطبة أكثر من نيف وسبعين صفر بعد ذلك، فلم 

  .)١(يوماً 

ولنفترض وقوع الفتنة والخلاف بين المسلمين، وانقسامهم إلى فرق 

ليه الآخر،  وأحزاب وجماعات، يوالي كل فريق وحزب وجماعة غير من يوا

ويعادي بعضهم بعضاً، فأراد قيادات الأ�صار الأمر لأ�فسهم، وقالوا إنّنا 

) ونصرناه عندما هجّره قومه وكادوا يقتلونه، وهو لا ينا النبي (الذين آو

لنا، ف ن أحق نحيجد مأوى دوننا، وقد ضحينا لأجله بكثير من رجالنا وأموا

  بالأمر من بعده.

أولى بالأمر من الأ�صار،  اً وزعمت فئة من مهاجري قريش أنّ قريش

 الأ�صار فتنة وقتال، وسبقوا إلى عقد البيعة لأحدهم وكاد أن يكون بينهم وبين

ولكن شاءت المقادير أن يتفرّق رأي الأ�صار ويبايع بعضهم ويلحقه جمهورهم 

                                                                                       

 ) يوماً.٨٤في شهر ربيع الأول كانت المدة حدود ثلاثة أشهر، أي ( )(ولو كانت وفاته ) ١(



  
٤٣٥ 

  وضوح دلالة الخطبة عند اختبار مؤداها

  مع امتناع بعض قياداتهم.

) وأهل البيت ومن معهم على ما تمّ، فلما ( ولم يطلع الإمام عليّ 

) ما وقع ورأى نفسه أولى بالأمر، وامتنع من بيعة أبي بكر اطلعوا لم يتقبل (

ليه لهم وإكراهه لبعض من كان معه والإقر ار بشرعيته رغم تهديد عمر ومن يوا

مبايعة أبي  ممتنعاً عنكالزبير على بيعة أبي بكر، واستمر الإمام لمدة غير قليلة 

بكر، وقد بايعه جمهور أهل المدينة، وتولى أ�و بكر الخلافة وتصدى للصلاة في 

متصل بالمسجد، وله  )مسجد الرسول وخطب على منبره، وبيت الإمام (

باب منه، ولكنه لم يعبأ بكل ما حدث رغم قربه من سير الأمور بل وسماعه �ا 

  يجري في المسجد وبقي غير مبايع إلى أن حدثت أمور ووقائع.

) وأهل البيت : فكان الإمام (جماعتينانقسم المسلمون إلى  وهكذا

بينما نصّب آخرون  جماعة وحولهم جمع من المسلمين يتمسّكون به ويوالونه،

ن يوالونهم من دونه، ويعترضون على الإمام وأ�فسهم قادة وكان لهم أولياء آخر

) أخطأ الرشد والحق والحكمة، ) ومَن معه، ويقولون إنّه (عليّ (

  وعدل عن السبيل السليم، فعليه أن يقبل بما قبل به جمهور المسلمين!

ــــ فإذا فرضنا ذلك كله، فما ترى كنا فاعلين ح ــ ينئذٍ في هذا المشهد؟ أو قل 

ــ: ماذا كنا سنفهم من الخطبة التي سمعناها بأسماعنا قبل شهرين  ــ ــ بتعبير أدقّ 

  ) في تحديد الموقف الراشد والسليم في هذا الاختلاف؟وأ�ام من النبي (

وهل كان يشكّ أحدنا في أنّ مِن مقتضاها أن يسير المسلم خلف أهل 



         
٤٣٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

)، ويكون مع الجماعة التي يكونون فيها ويقودونها) وعليّ (البيت (

أ�اًّ كان الذين يقودون سائر الفئات ويوالونها وأ�اًّ كان عددهم؟

فهل كنّا نخطّئ الأ�صار والمهاجرين من قريش في مبايعة غير الإمام

)) وترك أهل البيت (في هذا الموقف المؤسس لأمور المسلمين بعد (

ما وقع هو أمر مدبّر وهو انقلاب على الشرعية التي )، ونرى أنّ النبي (

) في خطبة الغدير؟حددها النبي (

أم كنّا سنقول إنّ هذه الخطبة لا دلالة لها على وجوب الانضمام إلى أهل

) مخطئ في) ومَن معه ومعهم؛ وأنّ الإمام (البيت والإمام عليّ (

مر، فإنّ ذلك تنكّر لشرعية هذهالامتناع عن بيعة أبي بكر وادعاء أولويته بالأ

البيعة، وتحريض على الفتنة وشق لوحدة كلمة المسلمين، وليس من مقتضى

)، ولا أن) وأهل البيت (خطبة الغدير أن يُتمسّك بموقف الإمام (

) بالرغم من أنهّا أوجبت التمسك بأهل بيته من بعده،نوالي الإمام (

وحذّرت من معاداته وخذلانه، لأنّ مدلولوبالولاء للإمام وبموالاته ونصرته 

)، ولا نسعى أنالخطبة لا يزيد على التمسك بمحبة أهل بيته والإمام (

) ونتمسك به وبأهل بيته؟نوالي الإمام (

ـــ وتأمّل الموضوع تأمّلاً حقيقيّاً لا أعتقد أنّ أحداً صوّر لنفسه هذا المشهد 

ـــ إلاّ وهو يستيقن أنّ مِنمنصفاً، متجرداً عن أيّ ميول أو اعتقا دات مسبقة 

ليه) والإمام عليّ (مقتضى هذه الخطبة أن يتمسك بأهل البيت ( ) فيوا



  
٤٣٧ 

  وضوح دلالة الخطبة عند اختبار مؤداها

  دون غيره من الشخصيات والفئات.

وعليه فليس المفهوم من هذه الخطبة هو التأكيد على الولاء العام الثابت 

ولا إثبات  )،) والإمام عليّ (بين المسلمين فقط في حق أهل البيت (

  ولاء المحبة والمودة لهم على المسلمين.

) في الهدى والضلال بل تفيد هذه الخطبة محورية الإمام وأهل البيت (

وفي الولاء والعداء، فهم علامة فارقة على الحق والعدل والرشد، وليس مثلهم 

مثل سائر المسلمين، فلا يحتمل في موقفهم أن ينطوي على ضلالة أو ينحاز إلى 

) ولاء هوى، أو يبتني على الشبهة، أو ينشأ عن التيه والحيرة، وأنّ للإمام (

) عليها، فيجب من ) كولاء الرسول (على الأمّة بعد الرسول (

) بحكم القرآن الكريم، كما ) ونصرته ما وجب للرسول (موالاته (

) بحكم القرآن ) وخذلانه ما حرم مع الرسول (يحرم من معاداته (

  ريم.الك

صيغة مصغرة عن مجريات  وفي هذا الأسلوب إنّما ه ههذا، على أنّ ما ذكرنا

ئها ولو أنّ المرء أضافها  ،هذه الخطبة من غير استيفاء مبادئها وملابساتها وأجوا

  .اً وضوحوأكثر تفصيلاً  صبحتعلى هذه الصورة لأ

كان أقرب إلى حيوية لولو أنّ كل ذلك جاء في شكل فلم دقيق ومناسب 

  لمشهد.ا

) وأمير وقد عرضنا في قسم برأسه من هذا الكتاب سيرة النبي (



          
٤٣٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

)، ثمّ ) إلى بعثة النبي () منذ بداية حياة الإمام عليّ (المؤمنين (

  .أجلىتضح مبادئ واقعة الغدير على وجه تمن هجرته إلى المدينة ثمّ إلى وفاته ل

) لو وقع النبي ( إنّ الانقسام الاجتماعي للصحابة بعد وقد يقول قائل:

لصحّ ما ذكر مِن أنّ المفهوم من الخطبة ضرورة الانحياز في الولاء إلى الإمام 

) فعلاً، لكنه مجرد فرض، فإنّه لم ينقسم الصحابة إلى جماعات مختلفة عليّ (

في الولاء حتى يتوجه ما ذكر، بل كانوا على قلب واحد، يوالي بعضهم بعضاً، 

تداء من السعي إلى عقد الأمر لأحدهم موقف لم يثبتوا وما اتفق من الأ�صار اب

عليه، إذ انقادوا لمبايعة أبي بكر في اجتماع السقيفة ذاته عدا شيخهم المقدم على 

سائرهم سعد بن عبادة الذي لم يبايع أ�ا بكر، وغادر المدينة إلى الشام وقتل 

بيعة أبي بكر  ) لم يثبت على موقفه من الامتناع عنفيها، كما أنّ الإمام (

والتمسّك بأولويته بالأمر، بل بايع أ�ا بكر ولو بعد أشهر، والتأم الشمل، فلم 

  .الأمريكن هناك خلاف إلا في بادي 

  والجواب عن هذا القول من وجهين:

أنّ ما ذكر من عدم انقسام الصحابة في الولاء بعد النبي  الوجه الأوّل:

) واضحة والمتّفق عليها، فقد انقسم وفق الحوادث التاريخية ال بينّ ) خطأ

) مباشرةً في شأن ولاية الأمر من بعده إلى ولاءات الصحابة بعد النبي (

  لم يؤل إلى القتل والقتال. الأمر ثلاثة، إلا أنّ 

فقد كان ولاء الأ�صار لأ�فسهم حيث سعوا إلى مبايعة واحد منهم في 



 
٤٣٩

وضوح دلالة الخطبة عند اختبار مؤداها

يبايعون سعد بن عبادة لاع المهاجرين، وكادواطْ إسقيفة بني ساعدة من دون 

شيخ الخزرج، وقد امتنع سعد لاحقاً من مبايعة أبي بكر حتى وفاته.

ثمّ دخل النفر الثلاثة من المهاجرين (أ�و بكر وعمر وأ�و عبيدة) وكان

)، وقد سعوا إلى إبرام الأمر لأحدهم، وتيسرولاؤهم لقريش قبيلة النبي (

�صار بالضرب على يد أبي بكرلهم ذلك بمفاجأة عمر بعد الجدال مع الأ

ومبايعته، فاضطرب الجو وكادت الفتنة أن تقع، ولكنها مضت من جهة تفرّق

الأ�صار على أ�فسهم في أ�ر خطوة عمر، وكان مرور ذلك دون قتال فلتة على

خلاف ما تقضيه طبيعة الأمور.

)،وكان ولاء بني هاشم وجماعة من المهاجرين كالزبير للإمام عليّ (

د امتنعوا من مبايعة أبي بكر أوّلاً، ثُمَّ بايعوه مِن بعد أن أكرهوا ويئسوا منوق

) باتفاق الجميع ممتنعاً عن البيعة إلىتصحيح الأمور، وبقي الإمام عليّ (

فلم يكن اختلاف الرأي بين ،فبايع )(عدة أشهر حتى وفاة فاطمة الزهراء 

ً وتدبيراً، فقط هذه المجموعات الثلاث في بادي الرأي بل كان رأ�اً مستقرا

مقصوداً، وإنّما ارتفع الخلاف على أساس عوامل من قبيل الرضوخ للأمر

ه والخوف على أصل الإسلام. قع والخضوع للإكرا الوا

فلم يكن رأي المهاجرين والأ�صار ،وقد تتالى التفرّق والانقسام في الأمّة

) والإمام عليّل البيت (مع تعيين أبي بكر لعمر، وكذلك الحال في شأن أه

)إذ لم يكن يختلف الأمر شيئاً عن يوم السقيفة الذي اختلف اتجاههم (



         
٤٤٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

قع، وكذلك كان الحالمّ ع ن يتولى الأمر، ولكنهم بايعوا رضوخاً للأمر الوا

عند وفاة عمر بعد تعيين ستة الشورى وإنهاء الأمر إلى عثمان.

لة خلافة الخلفاء عند توليه) ما اضطر لإخفائه طيوقد أ�رز الإمام (

) بين أهلها،للخلافة في الكوفة وأدى إلى انتشار الولاء له ولأهل البيت (

)ولو أ�هّ كان كما يرى أهل السنة لكان حال أهل الكوفة في ولاء الإمام (

كحال أهل المدينة وسائر الأمصار، وهذا أمر ظاهر بتأمّل تاريخه وسيرته

)( .وخطبه في الكوفة

)ولكن من الناس من يسعى إلى تصوير الإجماع بين أهل البيت (

وأهل الحل والعقد من الصحابة المسلمين في أمر الخلافة، ويرغب في إخفاء

قع بينهم حتى يَسِم المختلف عن مدرسة الخلافة من الشيعة بوسم الخلاف الوا

بين،البدعة، وهذا بالرغم من وضوح التاريخ في وجود خلاف حقيقي في ال

ولا يمكن إحراز الحق في قضايا تاريخية إلا بالاطلاع المناسب على حقيقة

مجريات التاريخ دون الكتمان والتعمية والتجميل، مهما كانت نتيجة ذلك مرّة

ومؤلمة.

وقد برز اختلاف الرأي ووقعت الفتنة السياسية والاجتماعية في أواخر

ستهترين منهم بالمناصب والأموال،زمان عثمان عندما آثر قومه حتى الفسّاق الم

فعاداه العديد من الصحابة والمسلمين وحرّضوا عليه ومنهم طلحة والزبير

)وعائشة وغيرهم، وخرج جمهور من الناس على عثمان، وكان الإمام (



  
٤٤١ 

  وضوح دلالة الخطبة عند اختبار مؤداها

) لطلبات الثوار درءاً للفتنة ينصح عثمان بإصلاح الأمور ويستجيب (

  ن لم يستجب حتى قتل.وتحقيقاً لبعض العدل، ولكن عثما

فقد بايعه جمهور  ،) وقع التفرق والانقسامثُمَّ في زمان الإمام عليّ (

المهاجرين والأ�صار والثوار، ولكن امتنع من مبايعته جماعة من مهاجري 

قريش منهم سعد بن أبي وقاص أحد ستة الشورى وعبد االله بن عمر، وعاداه 

أبي سفيان والي الشام، ولحق به بعض  أمية والرجل القوي فيهم معاوية بن وبن

والتحق طلحة والزبير وعائشة عبيد االله بن عمر بن الخطاب، كرجال قريش 

ذعان بمشروعية بالخط الذي يرفع شعار مظلومية عثمان ويرفض الإ لاحقاً 

ساسه قوم عثمان أقبل مقاصته من قتلته، وهو الخط الذي كان  )(مام الإ

  .ةميّ أبني  حنا�رزهم جأمن بني عبد شمس و

  وعليه فقد وقع الانقسام بين الصحابة فعلاً، وسيأتي زيادة إيضاح لذلك.

أنّ ما ذكرناه في هذا البيان لا يتوقف على وقوع خلاف فعلي  الوجه الثاني:

بين الصحابة في الولاء؛ لأ�هّ عملية اختبار لدلالة الكلام فيما لو فرض وقوع 

العملية الاختبارية لا تتوقف على حدوث و ،الخلاف في الولاء بين الصحابة

التقدير الذي يفترض لأجل الاختبار؛ لأ�ه يهدف إلى اكتناه مدلول الكلام 

واستنطاقه بشكل عميق، فيكون الفرض تمهيداً لفهم دلالة الكلام فحسب ولا 

  حاجة إلى وقوعه خارجاً.

ل ) في حاوعليه فإذا كانت هذه الخطبة تقتضي اتباع الإمام عليّ (



          
٤٤٢ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

اختلاف الولاءات فإنّه يكون منبهاً على أنّ مدلول الخطبة أعمق من حد تطبيق 

  ).) أو محبة الإمام (الولاء العامّ بين المسلمين في حق الإمام (

ــــ ــ ـــ أن يفترض الإنسان  الأسلوب الثاني:  ـــ لاختبار دلالة حديث الغدير 

  ا.صدور مثل هذه الخطبة في موقف مماثل في عصرنا هذ

وحيث إنّ الرئاسات الرسمية في الأ�ظمة غير الملكية في هذا العصر تكون 

بأسلوب مختلف، فلا بدّ من فرض صدور مثلها من الملك الذي يحق له تعيين 

مؤلفة من عشائر متعددة، أو متحالفة  قبيلةمن يخلفه على الملك، أو من زعيم 

  فيما بينها، وليتأمل محتواها.

قع السياسي والمجتمعي الحاضر في العديد من وهذه الصورة متاحة في  الوا

البلاد الإسلامية حتى الآن، حيث إن النظام السياسي في العديد من الدول 

الإسلامية هو نظام ملكي، كما أن النظام المجتمعي يجري وفق الانقسام القبلي، 

حيث نجد التماسك العشائري قائماً، وما زالت الزعامة تورث من زعيم قبلي 

  سابق إلى وارث له لاحق، ويكون وارثه من أقرب الناس إليه.

قع القائم في عصر الرسول ( )، إذ كان الرسول كما أنهّا قريبة من الوا

)من بعده، ولو  ته) في صلاحياته بمثابة الملك الذي يحق له تعيين خليف

العربي  فعل لم يختلف أحد في أ�هّ فعل ما كان يحق له في الدين، كما أنّ المجتمع

، حيث لم يكن العرب منطوين مِن قبل تحت دولة قبلياً قبل الإسلام كان مجتمعاً 

توحدهم، ولكنهم ربما تحالفوا أو تعاهدوا فيما بينهم، ثُمَّ عندما هاجر النبي 



  
٤٤٣ 

  وح دلالة الخطبة عند اختبار مؤداهاوض

) من مكة المكرمة إلى المدينة جمعهم على كيان واحد بقيادته مع حفظ (

) لك وثيقة المدينة الصادرة منه (خصوصياتهم فيما بينهم، كما يدل على ذ

، والتي اشتملت على صيغة التعاقد )١(والمذكورة في عامة كتب السيرة النبوية

بين القبائل في المدينة وما حولها، فلم يزالوا يجرون على النظام العشائري 

والذهنية القبلية في أمورهم إلى حد كبير، كما يتمثل بملاحظة تاريخ السيرة 

  يرة الخلفاء بعدها.النبوية وس

ولذلك نجد احتجاج المهاجرين والأ�صار يوم السقيفة لأولويتهم بالنبي 

) معروفة، فاحتج النفر الذي حضروا السقيفة من  قبلية) بأعراف

) وقومه، كما احتج الأ�صار النبي ( قبيلةالمهاجرين بأولويتهم بالأمر لأنهّم 

ضه قومه وكادوا يقتلونه، فإنّما قام ) وآووه بعد أن عاربأنهّم نصروا النبي (

  هذا الكيان بهم.

قام  القبيلةلا ولد له يخلفه على زعامة  قبلياً فلنفترض أنّ ملكاً أو زعيماً  إذاً 

في اجتماع جماهيري فأخذ بيد ابن عمّ له وكان صهره وساعده وكان دوماً يشيد 

الجمهور الحاضر  به ويقول عنه إنّه وزيره وأخوه وما إلى ذلك، فنعى نفسه إلى

مُبدياً جهوده في أداء ما كان عليه، وقال في شأن ابن عمه هذا مثل قول النبي 

)) ّفي خطبة الغدير عن الإمام علي ( فذكر أنّ مَن كنت مولى له فهذا ،(

                                                                                       

  .٢٧٤ـــ  ٣/٢٧٣، البداية والنهاية: ٣٤٩ـــ ٢/٣٤٨السيرة النبوية لابن هشام: ) ١(



         
٤٤٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ابن أخي مولاه، فوالوه ولا تعادوه، ثم توفي بعد شهرين ونصف، فهل يشك

خلافه والتزام رأ�ه؟أحد في نفسه أ�هّ دل بذلك على است

والمقصود بهذه المقارنة مجرد تقريب الأمر إلى ذهن الباحثين لمعايشته على

ً لدلالات الخطبة في أذهانهم من خلال هذا الاختبار وإن لم وجه حيّ؛ تحفيزا

بحالٍ القبلي) مع المسلمين من قبيل الـمُلك أو النظام يكن أمر الرسول (

كما هو ظاهر.

) في يومنّ اختبار دلالة الخطبة التي أ�قاها النبي (وبذلك يظهر أ

الغدير قبيل وفاته بأساليب حيّة يوضح مدى وفاء نص الخطبة وتأكده في

).الدلالة على الولاء الخاص الواجب على المسلمين لأهل البيت (



  
٤٤٥ 

  واقعة الغدير مشهد لوصية النبي(|)

 

 

 

 

 )|(النبي لوصية مشهد الغدير واقعة

 السابع الإيضاح

  )( النبي لوصية مشهد الغدير واقعة

 بعده من الأمر حول الأمّة إلى

  

  وقد تضمّن الخطبة رسم مبدأ�ن لأجل ذلك عام وخاص

  عقد نقاط:

 )( إنّ هذه الخطبة وصية إلى الأمّة �ا بعد حياته -١

 ه) للإمام من بعددلالة الخطبة على عقد مثل ولائه ( -٢

)وكذلك أصحابه في حرب الجمل تنصيص الإمام عليّ ( -٣

  )ين على أ�هّ وصي الرسول (وصفّ 



          
٤٤٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  

  

  

  

  

  

    



  
٤٤٧ 

  واقعة الغدير مشهد لوصية النبي(|)

إنّ من الضروري لفهم دلالة كل كلام يصدر في ملابسات معينة من حيث 

التوقيت والأحداث الحافة بذلك الكلام فهم تلك الملابسات، ولو دقق 

 يصدر منه ومن الآخرين لوجد أنّ فهم الكلام على وجه دقيق الإنسان فيما

 نييكون مرهوناً بالالتفات إلى ملابساته وتفاعله معها؛ ولذلك نجد أنّ الآخر

  في فهم كلامنا إذا نقل لهم ولم يكونوا قد وقفوا على ملابساته. ؤونقد يخط

ة ويتأكد ذلك بشكل خاص في الخطابات المتعلقة بالأمور الاجتماعي

والسياسية، فلو تأملنا التصريحات المتعلقة بهذه الأمور الصادرة من الجهات 

الدينية أو السياسية لوجدنا أ�نّا نفهم مغزاها بشكل واضح بسبب الاطلاع على 

ملابسات صدورها، ولذلك لا يسهل فهمها على وجه دقيق من آخرين بعد 

المرحلة وملابساتها، مرور قرن مثلاً، بل يتوقف على استحضار تاريخي لهذه 

الاجتماعية  لا سيماريخية، اوهذا أمر معروف للمعنيين بدراسة النصوص الت

                                                                                       

قرينة الثانية، ولأهميته تطرقنا ) وقد ذكرنا هذا المعنى على وجه الإيجاز في الإيضاح الثاني في ال١(

 لمزيد بيان في هذا التوضيح.



          
٤٤٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  والسياسية.

ومن الملابسات والعناصر المهمة في دلالة واقعة الغدير وخطبتها والمؤثرة 

) هو مدى كون هذه الخطبة وصية ناظرة إلى ما بعد وفاته في فهم كلامه (

)جيه جميع ما ذكره ()، لأنّ ذلك يوجب تو ،فيها إلى ما بعد وفاته (

ـــ قال: (من كنت مولاه فعلي مولاه من فكأ�ه ( ) ـــ في فقرة الولاء مثلاً 

بعدي)، و(� والِ من والاه من بعدي، وعادي من عاداه من بعدي، وانصر 

من نصره من بعدي، وأخذ من خذله من بعدي)، ومن الواضح أنّ ذلك يلائم 

وليس الولاء  )( ) من بعدهلاء الخاص للإمام أمير المؤمنين (عقد الو

  العام.

وليس هناك من شك لمن تأمّل خطبة الغدير تأمّلاً جاداً أنّ هذه الخطبة تمثل 

) فيما يتعلق بترتيب أمور المسلمين �ا بعده وصيانتهم عن وصية النبي (

ـــ ونعني و ـــ هو مشهد الضلال والتفرق كما أنّ مشهد هذه الخطبة  اقعة الغدير 

  ) بمحضر المسلمين.الوصية العامة للمسلمين، وهي الوصية إلى الإمام (

فهذه الخطبة هي في حقيقتها وصية عامة معلنة للأمة في حضور الجماهير 

) مع هؤلاء الجماهير، كما يشير إليه المسلمة بعد الحج في آخر لقاء للنبي (

البديل عنه الذي يقيهم إلى رض أن يرشد الأمّة نعيه لنفسه في الخطبة، وذلك لغ

  .بعد غيابه من الضلالة والهلاك

ولذلك كان من الواضح لمن تأمّل الخطبة وسياقها أنهّا إنّما تعني بالولاء 



 
٤٤٩

بي(|)واقعة الغدير مشهد لوصية الن

) على الأمة، وليس الولاء العام بين المسلمين) مثل ولائه (للإمام (

)، فإنّ محبة أهلالبيت (في حق الإمام ولا مجرد ولاء المحبة له أو لأهل 

) الذي هو الثقل) لن تقي الأمّة من مخاطر فقدان النبي (البيت (

المؤسس لهذا الكيان والجامع لمكوناته، بل يحتاج إلى مرجعية واحدة وقيادة

واحدة.

وقد تضمّنت الخطبة رسم مبدأ�ن لأجل ذلك عام وخاص:

ته كهداة للأمة لا يحيدونمبدأ عام، وهو تمسك المسلمين بأهل بيأحدهما: 

) في ذلك، فإذا كان الناسعن الحق ولا يخطئونه بتاتاً، وهم يحلّون محله (

) فإنّالآن (في حياته) يتمسّكون في مسيرتهم الدينية بالقرآن والنبي (

)، فيحل أهلعليهم أن يتمسّكوا غداً بعد وفاته بالقرآن وأهل البيت (

ولا بسنته )(مة، ولذلك لم يذكر التمسك به ) محله في هداية الأبيته (

فيما يجب على الأمّة أن تتمسك به بعد وفاته، فلا يحصل الأمان من الضلالة إلا

بإمام هدى حيّ عارف بالقرآن وسنة الرسول يتمسّك به الناس في أمور الدنيا

والدين.

تخّذوا) مولى، كما ا: مبدأ خاص، وهو اتخّاذ المسلمين الإمام (وثانيهما

) في حياته مولى لأ�فسهم، وتعاملوا معه على أ�ه أولى بهم منرسول االله (

أ�فسهم، ولذا قال: (من كنت مولاه فهذا عليّ ومولاه).

فهذا هو المعنى المفهوم من الخطبة بإيجاز.



         
٤٥٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) ذكر مكرراً ولو تلويحاً بأ�هّ وصيوعلى هذا الأساس نجد أنّ الإمام (

أوصياء الأ�بياء في الأمم السابقة، كما أ�هّ تكرر ذلك ) على غرارالرسول (

) من المهاجرين والأ�صار منفي أراجيز أصحابه من صحابة الرسول (

البدريين وغيرهم ومن التابعين من بعدهم، وذلك بين يديه في حرب الجمل

قعتين على وجه تاريخي وصفين فيما ذكره المؤرخون في مجريات هاتين الوا

.)١(مشهود

عقد نقاط

والحديث في هذا الإيضاح يقع في نقاط ثلاث:

توضيح كون هذه الخطبة وصية إلى الأمّة �ا بعد حياته. .١

) بعدتوضيح أنّ المفهوم في ضوء ذلك من الولاء المعقود للإمام ( .٢

) في حياته.مماته هو ما يماثل الولاء الثابت للنبي (

ـــبيان تنصيص الإمام عليّ ( .٣ ـ وكذلك أصحابه في حرب الجمل) 

ـــ على أ�هّ وصي الرسول ( )، وذكر النقطة هذه يتضمّن بيان سعيوصفّين 

بعض الصحابة إلى الرد على ذلك كما ورد في الصحيحين.

النقطة الأولى:

وما بعد. ١/١٤٤) شرح نهج البلاغة (ابن أبي الحديد): ١(



  
٤٥١ 

  واقعة الغدير مشهد لوصية النبي(|)

الوصية) في اللفظ ) وإن لم يستعمل كلمة (أنّ النبي ( هاتوضيحو

المنقول، إلا أنّ حقيقة الوصية هي تعهّد الشخص إلى المخاطب بشيء بعد 

(افعل كذا بعد مماتي)، أوقال (إنّني سوف أموت  :وفاته، فلو قال شخص لآخر

عن قريب فافعل كذا) كان ذلك وصية، وقد تقوم قرينة حالية تفيد أنّ نظر من 

كما لو كان على فراش الموت، وتعهد إلى إلى ما بعد وفاته، هو يتعهد بالشيء 

الشخص بفعل شيء مثل إعطاء شيء لأحد فيفهم بقرينة حال المتكلم 

  مضمون كلامه للنظر إلى ما بعد وفاته. تهمءوملا

وإذا رجعنا إلى مضمون الخطبة وجدنا أنها واضحة في كونها وصية من 

  بدايتها إلى نهايتها:

عن قرب وفاته، حيث قال:  )(ففي بداية الخطبة أخبر النبي  .١

  (أوشك أن أدعى فأجيب).

على قرب وفاته يوجب ظهور الكلام في كونه وصيةّ  بالتنبيه المتكلم وابتداء

متعلقة بما بعد موته، إذ من المتعارف الاهتمام بالوصية عند قرب الوفاة، كما في 

تُ إنِْ تَرَكَ خَيرًْا الْوَصِيَّةُ حَدَكُمُ المْوَْ أَ كُتبَِ عَلَيكُْمْ إذَِا حَضرََ قوله تعالى: ﴿

لدَِيْنِ وَالأَْ  اَ الَّذِينَ آمَنوُا شَهَادَةُ بَيْنكُِمْ إذا أَ يَا ، وقوله تعالى: ﴿)١(﴾قْرَبينَِ للِْوَا يهُّ

كُمْ إنِْ أَ حَضرََ  نِ مِنْ غَيرِْ حَدَكُمُ الموت حِينَ الْوَصِيَّةِ اثْناَنِ ذَوَا عَدْلٍ مِنكُْمْ أو آخَرَا

                                                                                       

  .١٨٠) سورة البقرة: آية ١(



         
٤٥٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

بْتمُْ فيِ الأَْ �تُْ أَ  .)١(﴾رْضِ مْ ضرََ

) أوّلاً لقرب وفاته يفيد كون كلامه هذا وصيةوعليه فإنّ ذكر النبي (

) للمسلمين �ا بعد وفاته.عامة منه (

عن قولهم عنه، فقالوا: الحاضرين) ثم فيما بعد ذلك سأل النبي (. ٢

) بلّغ(نشهد أ�ك نصحت، ومساق هذه الجملة هو استشهادهم على أ�هّ 

إليهم الرسالة التي حملها من قبل االله تعالى فقد اتخذه االله سبحانه رسولاً إلى

) قد بلغ آخر حياته، فهل وفىّ لهم بالرسالة الإ�يةالناس، وها هو (

ومستلزماتها، ويكون ذلك حجة له عند االله تعالى على أداء الرسالة عند لقائه

َ�نَّ الَّذِينَ أُرْسِلَ إلَِيهِْمْأَ فَلَنسَْ ال سبحانه: ﴿الله سبحانه وفي يوم القيامة، وقد ق

.)٢(﴾َ�نَّ المْرُْسَلينَِ أَ وَلَنسَْ 

وعليه فإنّ هذه الجملة تكون مؤكدة على أ�هّ قد وفى لهم فيما كان يجب عليه

أداؤه في حياته ومفهوم الجمل الآتية في الأمر بالتمسّك بأهل بيته وعقد الولاء

فعلى الأمّة أن تعمل بها ،ق بما بقي له من الوصية به بعد مماتهأنّ ذلك مما يتعلّ 

) ناصحاً لهم في حياته.) بعد مماته كما كان (ناصحة له (

فهذه الجملة نظير ما قد يقول الذي يؤدي الأمانة إلى صاحبها: (هل أديتُ

.١٠٦) سورة ا�ائدة: آية ١(

.٦) سورة الأعراف: آية ٢(



  
٤٥٣ 

  واقعة الغدير مشهد لوصية النبي(|)

لك الأمانة، وكنتُ ناصحاً لك في حفظها وإيصالها)، فيقول صاحب الأمانة: 

عم)، فالرسالة الإ�ية هي أمانة من االله تعالى على الرسول تسليمها إلى (ن

) أراد استشهاد الناس في محضر االله تعالى على أداء الأمانة الناس، فهو (

) يعيش لحظة الوداع معهم، وهي حق أدائها، فهذه الجملة تؤكّد أ�هّ (

) من الناس عنه ( اللحظة التي تلائم الوصية إليهم، علماً أنّ انفصال كثير

كان غير بعيد؛ لأنّ مسيرهم كان يختلف، نعم الذين كان مقصدهم حوالي 

المدينة كانوا سيبقون معه أكثر، كما أنّ أهل المدينة ولا سيما من كان يصلي خلفه 

  أو يكون بجواره كانوا أ�قى معه في باقي حياته الكريمة.

لدين، من الإيمان باالله ثم بعد ذلك أقرهم على العقيدة الصحيحة في ا. ٣

والرسول واليوم الآخر، قال: (أ�يس تشهدون أنّ لا إ� إلا االله، وأنّ محمداً 

: نشهد،  عبده ورسوله، وأنّ الجنة والنار حق، وأنّ البعث بعد الموت حق، قالوا

  .)١(قال: فرفع يديه فوضعهما على صدره، ثم قال: وأ�ا أشهد معكم)

يمانهم بالعقائد الصحيحة التي هي لبّ ) على إوهذا استيثاق منه (

الرسالة الإ�ية، وقد بلّغها من خلال القرآن الكريم إلى الناس فأقرّوا له 

) الحجة عليهم فيما بينه وبين االله بإيمانهم بذلك، وبذلك يكون قد تمّ له (

سبحانه على أ�هّ تركهم على العقائد الصحيحة، فإن زاغوا عنها في شيء كانت 

                                                                                       

 .٥/١٦٧) المعجم الكبير: ١(



          
٤٥٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ية عليهم، كما جاء في القرآن الكريم: ﴿المسؤول وَإذِْ قاَلَ ا�َّ

ِ قَالَ سُبحَْانكََ مَا يَكُونُ ليِ أَ أَ  ينِْ مِنْ دُونِ ا�َّ يَ إَِ�َ ِذُونيِ وَأُمِّ نْ أَ �تَْ قُلتَْ للِنَّاسِ اتخَّ

عْلَمُ مَا فيِ أَ قَدْ عَلمِْتهَُ تَعْلَمُ مَا فيِ نفَْسيِ وَلاَ قوُلَ مَا لَيسَْ ليِ بحَِقٍّ إنِْ كُنتُْ قُلْتهُُ فَ أَ 

مُ الْغُيوُبِ * مَا قُلتُْ لهَمُْ إلاَِّ مَا أَ نَفْسِكَ إنَِّكَ  َ رَبيِّ أَ مَرْتَنيِ بهِِ أَ �تَْ عَلاَّ نِ اعْبدُُوا ا�َّ

قيِبَ عَلَيهِْمْ أَ وَفَّيْتنَيِ كُنتَْ وَرَبَّكُمْ وَكُنتُْ عَلَيهِْمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فيِهِمْ فَلَماَّ تَ  �تَْ الرَّ

ءٍ شَهِيدٌ أَ وَ    .)١(﴾�تَْ عَلىَ كُلِّ شيَْ

) أراد فضلاً عن الاستيثاق منهم في ذلك توصيتهم بالمحافظة وكأ�هّ (

مْ كُنتْمُْ أَ ): ﴿على هذه العقائد، كما جاء في قوله تعالى عن نبي االله يعقوب (

كَ شُهَدَاءَ إذِْ حَضرََ يَ  عْقُوبَ المَْوْتُ إذِْ قاَلَ لبِنَيِهِ مَا تَعْبدُُونَ مِنْ بَعْدِي قاَلُوا نَعْبدُُ إَِ�َ

ً وَاحِدًا وَنحَْنُ لَهُ مُسْلمُِونَ آوَإَِ�َ  هِيمَ وَإسِْماَعِيلَ وَإسِْحَاقَ ِ�َ   .)٢(﴾بَائكَِ إبِْرَا

ة الملائمة فهذه الجملة أ�ضا تؤكد أ�ه في لحظة وداع القوم، وهي اللحظ

  للوصية.

: نعم، قال: فإني فرطكم على الحوض ٤ . ثم قال: (ألا تسمعون، قالوا

فإنكم واردون عليّ الحوض وإنّ عرضه أ�عد ما بين صنعاء وبصرى فيه أقداح 

) ، وهذه الجملة تعبير آخر عن الفراق، فكأ�هّ ()٣(عدد النجوم من فضة)

                                                                                       

 .١١٧ـــ  ١١٦) سورة ا�ائدة: آية ١(

 .١٣٣رة البقرة: آية ) سو٢(

 .٥/١٦٧) لاحظ: المعجم الكبير: ٣(



  
٤٥٥ 

  واقعة الغدير مشهد لوصية النبي(|)

  ة على الحوض.أنهى لقاءه معهم، وسوف ينتظرهم يوم القيام

) هنا توقف، وكأ�ه يقول: (بقي أمر يتعلق بما بعد حياتي . لكنه (٥

سيكون استقبالي إياكم على الحوض مرهوناً به، وهو كيف تخلفوني في الثقلين، 

قال: (فانظروا كيف تخلفوني في الثقلين، فنادى منادٍ: وما الثقلان يا رسول االله؟ 

جل وطرف بأ�ديكم فاستمسكوا به لا قال: كتاب االله طرف بيد االله عز و

تضلوا والآخر عترتي، وإن اللطيف الخبير نبأني أنهما لن يتفرقا حتى يردا عليّ 

الحوض، وسأ�ت ذلك لهما ربي فلا تقدموهما فتهلكوا ولا تقصروا عنهما 

  .)١(فتهلكوا ولا تعلموهم فإنهم أعلم منكم)

ه بالاستخلاف، فهو وقوله في هذه الفقرة صريح في الوصية لمكان تعبير

طلب أن يخلفوه في الكتاب والعترة بالتمسك بهما، والمقصود من الاستخلاف 

هو أن يسيروا خلفه (أي بعد وفاته) بذلك، فأمرهم بالتمسّك بالثقلين لا يتعلّق 

بزمان حياته، بل يتعلق بما بعد وفاته، وهذه هي النكتة في أ�هّ لم يأمر بالتمسك 

  لها.بنفسه وجعل عترته مح

ومن يعلم أنّ قوله (لا تضلون) ظاهر في عدم ضلالهم من بعده، حيث لا 

يستطيع أن يهديهم حينئذٍ كما كان في حياته، كما أنّ قوله: (فلا تقدموهما فتهلكوا 

) عن ولا تقصروا عنهما فتهلكوا ولا تعلموهم)، كل ذلك ظاهر في غيابه (

                                                                                       

 .٥/١٦٧) المعجم الكبير: ١(



          
٤٥٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ً عند المشهد فأوصاهم بذلك، كما يوصي المرء بأمور  مستقبلية ليس حاضرا

  اتفاقها لكي يتأ�ى له أن يأمر بها في وقتها.

) أعلام هدى في هذه بهذه الفقرة نصب أهل البيت ( )( إذاً أفاد

) كما كان هادياً لهم في حياته، وأ�ذرهم بهلاكهم إن لم الأمّة من بعده (

  ) من بعده.تتمسك الأمّة بهم (

أخذ بيد علي، وقال: أ�ست أولى بالمؤمنين ( . ثم كانت الوصية الثانية ثم٦

: بلى، فقال: من كنت مولاه فعلي مولاه � وال من والاه  من أ�فسهم، قالوا

  وعاد من عاداه وانصر من نصره واخذل من خذله).

) في الولاء، فكأ�ه قال: (من ) محله (هو بمعنى إحلال عليّ (و

  كنت مولاه في حياتي فعلي مولاه من بعدي).

والمفهوم مما ذكره من الموالاة والمعاداة والنصرة والخذلان إنما هو من بعده، 

ً عند ذلك اكتفى بالدعاء لمن استجاب له وعلى فهو ( ) إذ لم يكن حاضرا

  من تخلف عن ذلك.

  النقطة الثانية:

) على وجه الوصية التي تتعلق بما نّ صدور هذه الخطبة من النبي (إ

) من وجوهٍ بعد وفاته يوجب ظهورها في الولاء الخاص للإمام عليّ (



 
٤٥٧

واقعة الغدير مشهد لوصية النبي(|)

ثلاثةٍ:

)هو الذي) محلّ النبي (نّ الولاء الخاص الذي يحلّ به (أ الأوّل:

) ويكون ذكره على سبيل الوصية بالمعنى الخاص،يحين فعلاً عند وفاته (

) وبين المسلمين فهو أمر كان قائماً فعلاً ومِن الإمام (وأمّا الولاء العام بين

.)( قبل، ولا يتعلق بما بعد مماته

):) بمثابته في الولاء بقوله () علياً (نّ جعل النبي (أ الثاني:

) مقامه؛ لأنّ(من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه) يفيد حينئذٍ قيام عليّ (

ه وأ�بته لآخر يذكره في وصيته، فإنّهالموصي متى ذكر وصفه الذي يتصف ب

يعني أ�هّ قائم مقامه، وذلك أمر ظاهر بملاحظة الأمثلة العرفية.

) في موقع القيادة للأمة سوف يجعل التنبيه علىنّ كون النبي (أ الثالث:

ً للمخاطبين على استحضار فقدانه، والانتقال إلى السؤال عمن قرب موته محفّزا

ل.يخلفه بطبيعة الحا

وذلك أنّ الناس متى علموا بقرب وفاة رئيس لا بُدَّ أن يخلفه أحد في

مقامه لا محالة، فإنّه يتبادر إلى أذهانهم من يخلفه في موقعه، وهذا أمر طبيعي من

جهة أنّ غياب الرئيس عن المشهد يوجب إثارة مشاعر القلق والخوف

، ولذلك يريدون معرفةوالترقب فيهم؛ لأ�هّ سوف يوجب تغييراً مهماً للوضع

ما يحدث بغيابه، ومَن سيملأ الفراغ الحادث بسبب مماته، وما هي مواصفاته،

وكيف تستقر الأمور بعده.



         
٤٥٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

كما أنّ هناك من يثيره ذلك لسبب إضافي آخر، وهم الذين يرون أ�فسهم

من أهل الحل والعقد في المجتمع، فإنهّم يثيرهم ذلك من جهة طمعهم في أن

في اتجاه تولي الأمر مِن قِبَل مَن يكون مِن يُؤَثروا، أو )(النبي  يحلوا محل

جماعتهم خاصة دون سواه.

وهذا المعنى أمر واضح يجده كل منّا في تأمّل أحوال العامة والخاصة عندما

تملتحينتشر نبأ مرض القادة السياسيين أو الدينين أو العشائريين بحيث 

.موآ�ية خلافته من يخلفه، فإنه يثير التفكير فيمموفاته

) الناس بقرب وفاته يوجب انتقال الناس رأساً إلىفإخبار النبي ( إذاً 

التفكير فيمَن يحلّ محله؛ لخطورة هذا الحدث في المستوى الاجتماعي والسياسي.

) مولى كلّ مَن كان) ـــ على كون عليّ (وبذلك فإنّ تنصيص النبي (

ـــ يوجب) مولاه، وأمره المؤكد هو ( بموالاته، ونهيه المؤكد من العداء له 

فه إلى تعيين مَن يحل محله في الولاء تفاعل كلامه مع هذه الذهنية العامة وانصرا

الخاص الذي يملأ هذا الفراغ.

) في هذه الأمة.) وصي النبي (وبذلك تفيد الخطبة كون الإمام (

ه قد أ�مّ تبليغأ� )( وقد يسأل سائل أنّ المفهوم من صدر خطبته

) أعلام هداية للأمة يجبالرسالة فإذا أراد بهذه الخطبة نصب أهل البيت (

التمسك بهم ونصب الإمام ولياً عليها من بعده، فإنّ ذلك يكون إضافة منه في

مضمون الرسالة وهي إضافة نوعية مهمة للغاية.



 
٤٥٩

واقعة الغدير مشهد لوصية النبي(|)

ص عن) في مضمون الرسالة، ولا محينعم تلك إضافة منه ( والجواب:

) بأ�هّ أكمل بتبليغذلك بعد وضوح الخطبة في هذين الأمرين، ولم يصرح (

الرسالة، ولكن ساق الكلام سوقاً يوحى بذلك، ثم استدرك ذكر استخلاف

)، والذي أوجب حسن الكلام أنّ ما بلّغه من قبلالثقلين والولاء للإمام (

يأتي إضافة فهو يتعلّق بمن كان تعاليم عامة جارية في حياته ومماته، وأمّا الذي

يحل محله في الهدى والولاء.

النقطة الثالثة:

) يطابق ويتأكد بما تكرر فيإنّ وفاء هذه الخطبة بالوصية للإمام عليّ (

لنة بعد توليه للخلافة مِن خطبه العامة ورسائله) المعكلمات الإمام عليّ (

) لنفسه بالوصي، بما يعطي كونه خليفة الرسولإلى الآخرين من توصيفه (

):وخلفه، وقد جاءت جملة منها في نهج البلاغة (

عْجَبُ مِنْ خَطَأِ هَذِهأَ ومَا ليَِ لاَ  ،) حين ذمّ قوماً: (فَيَا عَجَباً قال ( .١

ونَ   اخْتلاَِفِ حُجَجِهَا فيِ دِينهَِا لاالْفِرَقِ، عَلىَ  ، أَ يَقْتَصُّ ولاَ يَقْتَدُونَ بعَِمَلِ�رََ نَبيٍِّ

، بُهَاتِ وَصيٍِّ نَبيٍِّ ونَ عَنْ عَيبٍْ، يَعْمَلُونَ فيِ الشُّ ولاَ يُؤْمِنُونَ بغَِيْبٍ ولاَ يَعِفُّ

هَوَاتِ، المَْعْرُوفُ فِيهِمْ مَا عَرَفُ  �كَْرُوا،أَ وا والمْنُْكَرُ عِنْدَهُمْ مَا ويَسِيرُونَ فيِ الشَّ



         
٤٦٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

تِ عَلىَ أَ مَفْزَعُهُمْ فيِ المْعُْضِلاَتِ إلىَِ  نَّ كُلَّأَ رَائِهِمْ، كَ آ�فُْسِهِمْ، وتَعْوِيلُهُمْ فيِ المْهُِماَّ

سْبَابٍأَ خَذَ مِنهَْا فيِماَ يَرَى بعُِرًى ثقَِاتٍ وأَ امْرِئٍ مِنْهُمْ إمَِامُ نَفْسِه، قَدْ 

.)١(كَماَتٍ)محُْ 

بالوصي في هذا الكلام إلى نفسه )( ومن الواضح أ�ه قد أشار

الكريمة، فإنّه في مقام العتاب على عدم الاهتداء بهديه والاستجابة لكلامه

وقوله، وقد جرى في ذلك على ما لوحظ في كلامه من الكناية كثيراً عن نفسه

ات البلاغية فيه أ�هّ يمثّل نحوبالأسماء الظاهرة دون ضمير المتكلم، ومن النك

استحياء من ذكر المرء لنفسه، على أنّ التركيز على الوصف ينبّه على الحكمة في

) يشير إلى أ�هّ ينبغي أن يهُتدى به، ويُقتدى بعمله باعتبار كونهالقول، فهو (

).وصياً للنبي (

ستخلافكما أنّ من الواضح أنّ مراده بالوصي إنّما الوصية على وجه الا

بقرينة قرن الوصي بالنبي، فالمراد أوصياء الأ�بياء في أمر إقامة الدين، وليس في

شؤونهم الشخصية إذ ليس من شأن الوصي الشخصي أن يُقتدى به من بعده.

ومن الملاحظ أ�ه يعتب على الذين أشار إليهم بعدم تمسكهم فيما ينبغي أن

والمنكر وكشف المفصلاتيرجعوا فيه إلى الإمام من تشخيص المعروف 

وإنجاز المهمات، بل رجعوا إلى أ�فسهم دون إمامهم حتى كأن كل واحد منهم

.١٢١) نهج البلاغة:١(



  
٤٦١ 

  واقعة الغدير مشهد لوصية النبي(|)

) في خطبة إمام نفسه، وهذا المعنى بعينه هو المعنى الذي ذكره النبي (

) من دون تقدّم أو تخلف الغدير من ضرورة التمسك بأهل البيت (

) على أنّ أهل كلام الرسول (للسلامة من الضلالة والهلاك، فدلّ كلامه ك

) هم أئمة الهدى وأعلامها في هذه الأمّة، وعن ذلك تفرع أولويتها البيت (

  ).بالأمر بعد النبي (

) في كلام إنه أدّى إلى الناس ما أدّت الأوصياء إلى من وقوله ( .٢

اَ النَّاسُ...)أَ بعدهم: ( كر ، وجاء ذلك في خطبة له في آخر أ�امه حيث ذ)١(يهُّ

، قَالَ خَطَبَنَا بهِذَِه الخْطُْبَةِ  مِيرُ أَ الرضي في نهج البلاغة: (رُوِيَ عَنْ نَوْفٍ الْبَكَاليِِّ

ةَ المْؤُْمِنينَِ عليّ ( ) باِلْكُوفَةِ، وهُوَ قَائِمٌ عَلىَ حِجَارَةٍ، نَصَبَهَا لَه جَعْدَةُ بْنُ هُبَيرَْ

، وعَلَيْه مِدْرَعَةٌ مِنْ صُ  وفٍ وحمََائلُِ سَيْفِه ليِفٌ، وفيِ رِجْلَيْه نَعْلاَنِ مِنْ المَْخْزُومِيُّ

الحَْمْدُ ِ�َّ الَّذِي إلَِيْه مَصَائِرُ الخْلَْقِ،  :)نَّ جَبيِنَه ثَفِنَةُ بَعِيرٍ فَقَالَ (أَ ليِفٍ، وكَ 

قِبُ الأَ  ِ بُرْهَانهِ ونَوَامِي فَ وعَوَا ضْلهِ مْرِ نَحْمَدُه عَلىَ عَظِيمِ إحِْسَانهِ، ونَيرِّ

  خر ما ذكر في الثناء على االله سبحانه.آ، إلى )٢(وامْتنَِانهِ)

نْيَا مَا كَانَ مُقْبلاًِ، وأَ لاَ إنَِّه قَدْ أَ ثمّ قال: ( ً، أَ دْبَرَ مِنَ الدُّ قْبلََ مِنْهَا مَا كَانَ مُدْبرِا

حَالَ عِبَادُ ا�َّ الأَ أَ و ْ نْيَا لاَ يَبْقَى، بكَِثيرٍِ مِنَ خْيَارُ، وبَاعُوا قَلِيلاً مِنَ الزْمَعَ الترَّ دُّ

                                                                                       

  .٢٦٣) نهج البلاغة:١(

 .٢٦٠) نهج البلاغة: ٢(



          
٤٦٢ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ينَ،  ذِينَ سُفِكَتْ دِمَاؤُهُمْ وهُمْ بصِِفِّ نَنَا الَّ لاَّ أَ الآخِرَةِ لاَ يَفْنىَ، مَا ضرََّ إخِْوَا

نْقَ قَدْ وا�َّ لَقُوا ا�َّ أَ يَكُونُوا الْيَوْمَ  بُونَ الرَّ حْيَاءً يُسِيغُونَ الْغُصَصَ، ويَشرَْ

هُمْ دَارَ الأَ أَ جُورَهُمْ، وفَوَفَّاهُمْ أُ  ذِينَ رَكبُِوا أَ مْنِ بَعْدَ خَوْفِهِمْ، حَلَّ نيَِ الَّ �نَْ إخِْوَا

رٌ وأَ الطَّرِيقَ، ومَضَوْا عَلىَ الحْقَِّ  ، أَ �نَْ ابْنُ التَّيِّهَانِ، وأَ �نَْ عَماَّ هَادَتَينِْ �نَْ ذُو الشَّ

ذِينَ أَ و نهِِمُ الَّ ؤُهُمْ مِنْ إخِْوَا تَعَاقَدُوا عَلىَ المَْنيَِّةِ، وأُ�رِْدَ برُِؤُوسِهِمْ إلىَِ  �نَْ نُظَرَا

  الْفَجَرَةِ).

يفَةِ الْكَرِيمَةِ، فَ  ِ بَ بيَِدِه عَلىَ لحِْيَتهِ الشرَّ طَالَ الْبُكَاءَ ثُمَّ أَ قَالَ (نوف): (ثُمَّ ضرََ

نَ فَ أَ )، قَالَ ( ذِينَ تَلَوُا الْقُرْآ نيَِ الَّ ه عَلىَ إخِْوَا رُوا الْفَرْضَ حْكَ أَ وِّ مُوه، وتَدَبَّ

نَّةَ وأَ قَامُوه، أَ فَ  جَابُوا ووَثقُِوا باِلْقَائدِِ أَ فَ مَاتُوا الْبدِْعَةَ، دُعُوا للِْجِهَادِ أَ حْيَوُا السُّ

بَعُوه ، أَ ، ثُمَّ نَادَى بِ فَاتَّ هَادَ عِبَادَ ا�َّ هَادَ الجِْ لاَ وإنيِِّ مُعَسْكِرٌ فيِ أَ عْلىَ صَوْتهِ، الجِْ

وَاحَ إلىَِ ا�َّ فَلْيَخْرُجْ قَالَ نَوْفٌ وعَقَدَ للِْحُسَينِْ (أَ ومِي هَذَا، فَمَنْ يَ  ) رَادَ الرَّ

ةِ آلاَفٍ، ولأَ  ةِ آلاَفٍ، ولقَِيْسِ بْنِ سَعْدٍ رَحمَِه ا�َّ فيِ عَشرََ �ُّوبَ أَ بيِ فيِ عَشرََ

هِمْ عَلىَ الأَ  ةِ آلاَفٍ، ولغَِيرِْ جْعَةَ إلىَِ أَ �صَْارِيِّ فيِ عَشرََ عْدَادٍ أُخَرَ، وهُوَ يُرِيدُ الرَّ

اجَعَتِ  ، فَترََ بَه المَْلْعُونُ ابْنُ مُلْجَمٍ لَعَنَه ا�َّ ينَ، فَماَ دَارَتِ الجُْمُعَةُ حَتَّى ضرََ صِفِّ

ئَابُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ)أَ الْعَسَاكِرُ فَكُنَّا كَ    .)١(غْنَامٍ فَقَدَتْ رَاعِيهَا، تخَْتَطفُِهَا الذِّ

على  )(وصي رسول االله  )(ه لى أ�ّ إشارة واضحة إوفي هذا الكلام 

                                                                                       

 .٢٦٣) نهج البلاغة: ١(



  
٤٦٣ 

  واقعة الغدير مشهد لوصية النبي(|)

كما هو واضح، فقوله  )(�بياء وصياء الأأ همنما إوصياء ذ مراده بالأإمته، أ

ـــ �بياء ي ما بعد الأـــ ألى من بعدهم إ�بياء وصياء الأأت دّ أليهم ما إى دّ أه قد نّ إ

ديه ؤمته من بعده مثل ما يألى إى دّ أوقد  )(النبي  ه وصيّ �ّ ألى إشارة إ

  في الاداء. )(�بياء من بعدهم من غير تقصير منه مم الأألى إوصياء الأ

كما أن كلامه يدلّ على أ�ه القائد الذي ينبغي الوثوق به في الفتن 

 اوالشبهات، فمن تبعه فإنه قد تلا القرآن فأحكمه، وتدبر الفرض فأقامه، وأحي

ولقي االله إذا استشهد فوفّاه أجره،  ،وجاهد في سبيل االله ،السنة، وأمات البدعة

وأحله دار الأمن بعد خوفه، وركب الطريق السالك، ومضى على الحق كما سار 

  ) كان بخلاف ذلك.عمار وابن التيهان وذو الشهادتين، ومن تخلف عنه (

د ) من عباوفي لحن كلامه هذا كسائر كلماته ما يلقي إلى المخاطبين أ�هّ (

االله الصالحين، المسددين الهداة الذين لا يضلون السبيل، ولا يخطئون الحق 

ويعرفون مصير المجاهدين الشهداء، ولم يتكلم بمثل هذا اللحن أحد بعد النبي 

).من الخلفاء والأمراء، وغيرهم (  

فه من صفين: (ومنها يعني آل النبي وقال ( .٣ ) في خطبة له بعد انصرا

ه ولجَأَُ عليه الصلاة وال مْرِه، وعَيْبَةُ عِلْمِه ومَوْئلُِ حُكْمِه، أَ سلام: هُمْ مَوْضِعُ سرِِّ

ئصِِهأَ قَامَ انْحِنَاءَ ظَهْرِه وأَ وكُهُوفُ كُتُبهِ وجِبَالُ دِينهِ، بهِِمْ    .ذْهَبَ ارْتعَِادَ فَرَا

وحَصَدُوا الثُّبُورَ،  زَرَعُوا الْفُجُورَ وسَقَوْه الْغُرُورَ  :ومِنْهَا يَعْنيِ قَوْماً آخَرِينَ 

دٍ ( مَّ ى بهِِمْ مَنْ جَرَتْ أَ ) مِنْ هَذِه الأمّة لاَ يُقَاسُ بآِلِ محَُ حَدٌ، ولاَ يُسَوَّ



          
٤٦٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ينِ وعِماَدُ الْيَقِينِ، إلَِيْهِمْ يَفِيءُ الْغَاليِ وبهِِمْ أَ �دَاً، هُمْ أَ نعِْمَتُهُمْ عَلَيْه  سَاسُ الدِّ

ائصُِ حَقِّ الْوِلاَيَةِ، وفيِهِمُ الْوَصِيَّةُ والْوِرَاثَةُ، الآنَ إذِْ يُلْحَقُ التَّاليِ، ولهَمُْ خَصَ 

  .)١(هْلهِ ونُقِلَ إلىَِ مُنْتَقَلهِ)آرَجَعَ الحْقَُّ إلىَِ 

  ).وهذه الخطبة واضحة في إثبات الوصية لأهل البيت (

وكذلك تجد مثل ذلك في كلمات خواصّه من رجال الأ�صار والمهاجرين 

الذين جاؤوا معه من المدينة إلى البصرة والكوفة وقاتلوا بين يديه، من الصحابة 

مثل: خزيمة بن ثابت الأ�صاري البدري ذي الشهادتين، وعماّر بن ياسر، 

) عنه: وكذلك سائر خواصه من التابعين مثل مالك الأشتر الذي قال (

) ، ومحمّد بن أبي بكر الذي قال ()٢())(كان لي كما كنت لرسول االله (

، وغيرهما، وكذلك أقوال من بعث )٣(ابني من صلب أبي بكر) محمدعنه: (

في العراق لمبايعته وإعانته في حربه مع طلحة  القبائلإليهم برسائله من شيوخ 

والزبير، وكذلك أشعار جنده في ساحات القتال بين يديه في حروبه في كلٍّ من 

  الجمل وصفّين.

)، بجنب أوصاف ه بأ�هّ وصيّ النبيّ (فتجد أنهّا مجموعاً مليئة بتوصيف

  ).أخرى له مثل كونه أفضل المسلمين بعد النبي (

                                                                                       

 .٤٧) نهج البلاغة: ١(

  .١٥/٩٨) شرح نهج البلاغة (ابن أبي الحديد): ٢(

  .٦/٥٣(ابن أبي حديد): ) لاحظ: شرح نهج البلاغة ٣(



  
٤٦٥ 

  واقعة الغدير مشهد لوصية النبي(|)

وجل ما حكي من أقوال هؤلاء مما يوثق به من المنظور التأريخي؛ لأنهّا 

صدرت منهم في كلمات معلنة في ضمن حوادث اجتماعية تأريخية، مثل حربي 

تين مشهورتين، ولا يسهل تزوير أو الجمل وصفّين، فإنهّما كانتا حادثتين تاريخيّ 

تغيير الطابع العامّ الذي تمثلّ في أقوال طرفي الحرب وملابساتها فيهما، على أنّ 

المؤرّخين المشاهير الذين ذكروا ذلك أو أقروا به ليسوا من الشيعة القائلين 

  بالإمامة بالنصّ عليها.

منهم أ�و ، ) يوم الجمل ما ذكره أرباب التاريخفمن أقوال أصحابه (

وهو كما قال ابن أبي الحديد: (من  ،)١(مخنّف لوط بن يحيى في كتاب واقعة الجمل

المحدّثين، وممنّ يرى صحّة الإمامة بالاختيار، وليس من الشيعة، ولا معدوداً 

  من رجالها).

  وفيما يلي ذكر لبعض تلك الأقوال:

  ل:وكان بدريّاً في يوم الجم التيهانالهيثم بن  وـ قال أ� ١

ر.     إنّ الوصيّ إمامنا ووليّنا    برح الخفاء وباحت الأسرا

  ـ وقال عمر بن حارثة الأ�صاريّ عن ابن الحنفيّة يوم الجمل: ٢

  سميّ النبيّ وشبه الوصيّ 

  ـ وقال زياد بن لبيد الأ�صاريّ: ٣

                                                                                       

  .١/١٤٧شرح نهج البلاغة (ابن أبي الحديد): ) ١(



         
٤٦٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ولا نبالي في الوصيّ من غضب

اً:ـ وقال خزيمة بن ثابت الأ�صاريّ ذو الشهادتين وكان بدريّ  ٤

بُ الأعادي وسارت الأظعان   يا وصيّ النبيّ قد أجلت الحر 

ـ وقال أ�ضاً لعائشة: ٥

وأ�تِ على ما كان من ذاك شاهدة   وصيّ رسول االله من دون أهله 

ـ وقال حجر بن عدي الكنديّ: ٦

ـــفي ــ ـــثمّ ارتض                      ه فقد كان له وليّاً ـــ بعده وصيّاً  اهـــــــ

ـ وقال ابن بديل الخزاعيّ: ٧

حرب الوصيّ وما للحرب من آسي

:)(ـ وقال عمرو بن أحيحة بعد خطبة الحسن بن عليّ  ٨

ـــوأ�ى االله أن يق ـــ ـــ ـــــــ ـــما قــــــــوم بـ ـــ ـــ ابـن الـوصـيّ وابـن النـجـيبِ  بهم    اــــــ

ـــوبين الوصيّ غير مش رِ   ـ إنّ شخصاً بين النبيّ ــ لك الخي ـــ ـــ ـــ ـــــــ ــ ــ وبِ ـ

ـ وقال زحر بن قيس الجعفيّ يوم الجمل: ٩

خير قريش كلّها بعد النبيّ     أضربكم حتّى تقروّا لعليّ 

من زانه االله وسماّه الوصيّ 

ـ ومن قول آخر لخزيمة بن ثابت: ١٠

وأعلم منهم بالكتاب وبالسنن   أ�ست أخاه في الهدى ووصيّه

ـ وعن حذيفة بن اليمان الأ�صاريّ أ�هّ ّ�ا بلغه أنّ عليّاً قد قدم ذي قار ١١



  
٤٦٧ 

  واقعة الغدير مشهد لوصية النبي(|)

يريد البصرة، واستنفر الناس في الكوفة، وقال: (الحقوا بأمير المؤمنين ووصيّ 

  سيّد المرسلين).

ومن أشعار صفّين ما ذكره نصر بن مزاحم في كتاب صفّين المشهور، وهو 

الحديث أ�ضاً، ويعني أ�هّ ممنّ يرى صحّة  كما قال ابن أبي الحديد من رجال

  الإمامة بالاختيار، وليس من الشيعة الرافضين للخلافة:

ــــــــعليّاً عنيت وص ـ ١ ــــــ ــ ة الأم    يّ النبيّ ـ ـــنجالد عنه غوا ــ ـــ ـــ ـــــــ ـــــــ ـــــــ ـــــــ ــ   مــ

  نيناله السبق والفضل في المؤم    رسول الوصيّ وصيّ النبي  ـ ٢

ـــعليّ المه    أ�انا الرسول رسول الوصيّ  ـ ٣ ـــ ـــ ـــــــ ـــــــ ـــــــ ــــــ   ذب من هاشمـ

ـــوزير النبي وذو صه ـ ٤ ــ ـــ ـــ ـــ ـــــــ ـــــــ ــ ـــوخير البري    رهـ ـــ ـــ ـــــــ ـــــــ ـــــــ ـــة والعـ   المــــــــــــــــــــ

  سه الحامي به يضرب المثلوفار  وصى رسول االله من دون أهله ـ ٥

  ) نفسه:ـ ومماّ رُوي من شعر الإمام( ٦

  أن يقرنوا وصيه والأ�ترا      ما كان يرضى أحمد لو أخبرا 

  ـ وقال النعمان بن عجلان الأ�صاريّ: ٧

  ف إلا حيرة وتخاذلاــــــــــــــــــــــلا كي     كيف التفرق والوصي إمامنا 

  من لم يكن عند البلابل عاقلا     لا تغبننّ عقولكم، لا خير في 

ـــدين الوصي لتحم     وذروا معاوية الغوي وتابعوا  ـــ ـــ ــ ــ   دوه آجلاـ

  ـ وقال المغيرة بن الحارث بن عبد المطّلب، من بني هاشم: ٨

  ره وكتاب االله قد نشرا ــــــــــوصه   فيكم وصيّ رسول االله قائدكم



          
٤٦٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  لب، من بني هاشم:ـ وقال عبد االله بن العبّاس بن عبد المطّ  ٩

  وفارسه إن قيل هل من منازل     وصيّ رسول االله من دون أهله 

لوليد بن أبي اوعن عبد االله بن أبي سفيان بن الحارث بن عبد المطّلب مجيباً 

  معيط:

ــــوإنّ ولـيّ الأمـر بـعد محــم ـــــــ ـــــــ   عليّ وفي كــل الـمواطن صاحبه     دّ ــــــ

  وأوّل من صلىّ ومن لان جانبه     اً وصنوهوصيّ رسول االله حقّ 

وقال له عمرو بن الحمق في صفّين: (واالله يا أمير المؤمنين إنيّ ما أحببتك، 

بة بيني وبينك... ولكنّني أحببتك بخصال خمس: أ�كّ ابن  ولا بايعتك على قرا

  )، ووصيّه..).عمّ رسول االله(

  ومن شعر الفضل بن العبّاس بن عبد المطّلب:

ـــنّ خير الناس بعد نبيّهألا إ ـــــــ   الذكر يوصيّ النبيّ المصطفى عند ذ  م ــ

ــــوأوّل مـن صـلىّ وصـنو نـبيـّـ ـــــــ ـــــــ ة لـدى بــ     ه ـ ـــوأوّل مـن أردى الغـوا ـــ ـــ   درـ

) أ�ه كتب إلى وربما حكي عن محمّد بن أبي بكر ربيب الإمام عليّ (

  ، واالله أعلم.)١(مام بالوصي أ�ضاً معاوية كلاماً يصف فيه الإ

ومن كلام مالك الأشتر كما نقله أ�و مخنّف: (وأ�ت ابن عمّ نبيّنا، وصهره، 

                                                                                       

) (فكيف، يا لك الويل تعدل نفسك بعلي وهو وارث رسول االله ص، ووصيّه، وأ�و ولده.. ١(

ابن أبي (شرح نهج البلاغة  يخبره بسرّه، ويتركه في أمره.. وباالله وبأهل بيت رسوله عنك الفناء)

  .٣/١٨٩: )الحديد



 
٤٦٩

ي(|)واقعة الغدير مشهد لوصية النب

.)١(ووصيّه، وأوّل مصدّق به..)

في رسالته )( ة بن كعب بن عمرو الأ�صاريّ أحد عماّلهظوقال قر

..). )، وسيّد البشر، ووصيّ رسول االله(أقول إنّه أمير المؤمنين ( إليه:

وقد قال ابن أبي الحديد بعد ذكر جملة منها: (والأشعار التي تتضمّن هذه

ـــ كثيرة جدّاً، ولكنّنا ذكرنا منها هاهنا بعض ما قيل اللفظة ـــ يعني لفظة الوصيّ 

في هذين الحربين، فأمّا ما عداهما فإنّه يجلّ عن الحصر ويعظم عن الإحصاء

ضجار لذكرنا مِن ذلك ما يملأ أوراقاًوالعدّ، ولولا خوف الملالة والإ

.)٢(كثيرة)

ـــ بعد ارتفاع المحذور في ذكر مثله ــــ ويبدو أنّ هذا التوصيف له قد اشتهر ـ

) بعد توليه للخلافة.عنه (

وكأنّ اشتهار ذلك في المجتمع كان بدرجة أ�ار بعض الناس الموالين

وصى أصلاً؛ على أساس أ�ه) قد ألمدرسة الخلافة فنفوا أن يكون النبيّ (

)) لو كان قد أوصى لزم تآمر الصحابة على وصيّ النبي (.(

فقد روى البخاري ومسلم في الصحيحين: (ذكروا عند عائشة أنّ علياً

إليه، وقد كنت مسندته إلى رضي االله عنهما كان وصياً، فقالت متى أوصى

.١/٣١٠: )ابن أبي الحديد( نهج البلاغة شرح )١(

، بعنوان: (ما ورد في وصاية من الشعر).١/١٥٠) شرح نهج البلاغة (ابن أبي حديد): ٢(



          
٤٧٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

فما  صدري أو قالت حجري فدعا بالطست فلقد انخنث في حجري

  .)١(شعرت)

كما روى البخاريّ ومسلم أ�ضاً عن طلحة بن مصرف قال: (سأ�ت عبد 

  )؟االله بن أبي أوفى: أوصى رسول االله (

  قال: لا.

قلت: فكيف كتب على المسلمين الوصية؟ أو كيف أمر بالوصية ولمَِ 

  يوصِ؟

  قال: أوصى بكتاب االله.

آمر على وصيّ رسول االله قال طلحة: ثُمّ قال ابن أوفى: ما كان أ�و بكر يت

)(()٢(.  

) في اجتماع قومه عند إنذارهم في بداية هذا وقد جاء في حديث النبي (

) بكونه وصيه، إلا أنّ ذلك كان تصريحاً خاصاً بعثته توصيفه الإمام (

)، وسيأتي ) له (لقومه، بينما كانت خطبة الغدير إعلاناً عاماً بوصيته (

  ح مغزاه لاحقاً.ذكر الحديث المذكور وشر

                                                                                       

، باب ترك الوصية ٥/٧٥، باب كتاب الوصايا. وصحيح مسلم: ٣/١٨٦) صحيح البخاري: ١(

  لمن ليس له شيء يوصى فيه. 

، شرح نهج البلاغة (ابن أبي ٥/٧٤يح مسلم: ، صح٣/١٨٦) لاحظ: صحيح البخاري: ٢(

  .٢/٥٤حديد): 



  
٤٧١ 

  واقعة الغدير مشهد لوصية النبي(|)

) قد خطب خطبة الغدير على سبيل إذاً نلاحظ بما ذكرنا أنّ النبي (

قعة هي مشهد وصيته للأمة قبيل  الوصية إلى عامة المسلمين، وكانت هذه الوا

  وفاته.

) على المسلمين وذلك مما يدل بوضوح على الولاء الواجب للإمام (

مين، وهو قرينة واضحة على نظره في خطبة الغدير على سبيل الوصية منه للمسل

)) إلى إثبات الولاء الخاص الذي يحل به الإمام ( بين المسلمين محل (

)، دون تأكيد الولاء العام الثابت بين كل مؤمن وآخر في حق النبي (

الإمام، والذي هو من جملة الفرائض العامة في الدين كالصلاة والزكاة والأمر 

ئض الولاء بين المؤمنين، بالمعروف والنهي عن المن كر، فكان أحد هذه الفرا

) الثابت لهم في حياته جميعاً، ولا يختص ودون ولاء المحبة لأهل بيته (

  ).بالإمام (





  
٤٧٣ 

  دلالات التركيز على الشخص في الولاء والعداء

 

 

 

 والعداء الولاء في الشخص على كيزالتر دلالات

 الثامن الإيضاح

 الولاء في الشخص على التركيز ودلالات الغدير واقعة حول

 والعداء

  نقطتين: عقد

دلالة خطبة الغدير على تقدير صرفها عن ولاء الحكم إلى الولاء  -١

عند التفرق وطرو الفتن  )( الإيماني المطلق الموجب لاتّباعه

  .والشبهات

  ٍالفرق في المعنى بين إثبات الولاء للنوع وإثبات الولاء لشخص

  من أفراده 

 ) دلالات خاصة في خطبة الغدير على جعل الإماموراً ) مح

  .لولاء المؤمنين عند الاختلاف

 ) أهمية دلالة الخطبة على الولاء المطلق للإمام في الفتن (

  والشبهات



         
٤٧٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

استبطان الخطبة ـــ في حال دلالتها على الولاء الإيماني المطلق للإمام -٢

)) ــ على الولاء السياسي له .)) ـ



 
٤٧٥

   الولاء والعداءدلالات التركيز على الشخص في

إنّ واقعة الغدير وخطبتها تدل دلالة واضحة وصريحة على تميّز للإمام

).في الولاء بالمقارنة مع سائر المؤمنين (

،وقد عرفنا أنّ المفهوم من الولاء في هذا السياق هو الولاء غير المتكافئ

ليه ويكون ذ اك متبوعاً، كما في ولاءحيث يكون الشخص الموالي تابعاً لمن يوا

وليس الولاء العام المتكافئ كما هو ،)المؤمنين الله سبحانه ولرسوله (

.)١(الحال في الولاء بين المؤمنين، وقد أوضحنا هذا المعنى فيما سبق تفصيلاً 

عقد نقطتين

لكن ينبغي الالتفات هنا إلى نقطتين أخريين هما:

أكيد على الولاء الإيماني العام بيننّه لو افترض نظر الحديث إلى التإ -١

) وبين المؤمنين، فإنّه يفي بوجوب الولاء الإيماني المطلق لهالإمام (

)وليس على حد الولاء المحدود الثابت بين سائر آحاد المؤمنين بعدم ،(

خروجهم عن جادة الحق، ولذلك فإنّه يقتضي الاتّباع المطلق له في موارد

) لاحظ الإيضاح الخامس.١(



          
٤٧٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  رجعيته فيها على كل حال.الاختلاف والشبهة وم

ـــ للإمام إ -٢ ـــ وفق ما تقدم في الأمر الأوّل  نّ إثبات الولاء الإيماني المطلق 

)) يستبطن دلالة على تعيين الإمام () للإمامة بعد النبي (( ،

  وذلك لوجهين:

) في الهدى في مواضع الشبهة والفتنة بالنظر إلى أنّ مرجعية الإمام ( .١

ه للقيادة السياسية والاجتماعية الواجبة الاتباع بطبيعة الحال، ولا تقتضي تصدر

  معنى لأن تكون القيادة في الموقف لشخص، ووجوب الاتّباع لآخر.

) كان يرى بالنظر إلى ما اتفق المسلمون على روايته من أنّ الإمام ( .٢

ف ) وتصريحه بأنّ إزاحته لذلك ظلم له وإجحاتعيينه للأمر بعد النبي (

  بحقه، ولذلك لم يبايع أ�ا بكر مدة إلى أن استجد ما أوجب بيعته إياه مضطراً.

وهاتان النقطتان واضحتان عند التأمّل في الموضوع ملياً واستنطاق هذه 

  الخطبة استنطاق مَن حضرها على وجه حيّ ومَن وعى مفادها.

  فلنوضح ذلك:

ً بمدلوله إلى تأكيد الولاء الإيماني  النقطة الأولى: أنّ الحديث لو كان ناظرا



 
٤٧٧

  دلالات التركيز على الشخص في الولاء والعداء

مع المؤمنين فهو مع ذلك يدل على تميزّه في هذا )١()العام في حق الإمام (

) في الولاء في عموم الحالاتنحياز له (الولاء بالنظر إلى أ�هّ يقتضي الا

التي تتعارض أو تختلف فيها الولاءات وتحدث فيها الفتن والشبهات، وهذا

بخلاف الولاء القائم بين أفراد المؤمنين بوجه عام، فإنّه لا دلالة له على وجوب

الانحياز لهذا المؤمن الخاص أو لذاك المؤمن الآخر في موارد التعارض

ف والشبهة.والاختلا

ولا تنتفي هذه الدلالة بافتراض نظر خطبة الغدير إلى شكاوى بعض من

ـــ كما سعى إلى حمل )٢()) في اليمن منه إلى النبي (كان مع الإمام (

ــ، بل نظر الخطبة إلى هذه الخطبة عليها بعض أهل المذاهب في الأزمنة المتأخرة ـ

ـــ بالعكس ـــ تؤكّد هذه الدلا ) دافع عن الإماملة، لأنّ النبي (الشكاوى 

)في مقابل الشبهات المذكورة، وأرشد الشكاة إلى أ�هّ لا ينبغي الاعتراض (

) وتخطئته في موقفه والشعور بالحزازة منه تجاه ذلك، فإنّهعلى الإمام (

)وعلى المؤمن موالاته ( ،) لم يقع في الخطأّفي جميع الأحوال، لأ�ه (

فوق الشبهة.

ساس هذه الدلالة وجهان:وأ

) في الحديث ولاء المحبة كما يظهر بالتأمّل فيما) وكذلك الحال لو فهم الولاء للإمام (١(

ذكرناه.

) وسيأتي مزيد توضيح في القسم الثاني.٢(



          
٤٧٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  الفرق في المعنى بين إثبات الولاء للنوع وإثبات الولاء لشخص من أفراده.

تأصيل عام في الفرق بين دلالة الكلام المتضمّن لتعلّق معنى  الوجه الأوّل:

  بالنوع وبين دلالته عندما يتضمن تعلقه بالشخص الخاص.

يد تأصيل الولاء له على بيان ذلك: أنّ إثبات الولاء للشخص المعين يف

وجه مطلق حتى في حالات التعارض والتشابه، �ا في التركيز على الشخص 

  من دلالة على تزكيته وسلامته وهداه، وأهليته للولاء في الحالات كلها.

وأمّا إثبات الولاء للنوع كالمؤمنين فهو لا يفيد مثل ذلك في حق من 

عذّر الولاء للمؤمن الخاص بالنظر إلى ، إذ قد يتيشمله، بل يفيد ولاء محدوداً 

، أو من جهة للناظرتعارضه مع الولاء لمؤمن آخر يعاديه وعدم وضوح الحق 

كونه ظا�اً ومتعدياً يجب قتاله، كما أمر االله تعالى بذلك في شأن الفئة الباغية 

وا بَينْهَُماَ فَإِنْ بَغَتْ صْلحُِ أَ وَإنِْ طَائفَِتاَنِ مِنَ المْؤُْمِنينَِ اقْتتَلَُوا فَ : ﴿سبحانهبقوله 

ِ أَ إحِْدَاهمَُا عَلىَ الأْخُْرَى فَقَاتلُِوا الَّتيِ تَبغِْي حَتَّى تَفِيءَ إلى    .)١(﴾مْرِ ا�َّ

وهذا الفرق بين مفاد الولاء للشخص والولاء للنوع أمر عرفي وواضح 

اً على ينطبق في سائر المعاني المماثلة، فإنّ تعلّقها بالشخص يعطي معنى إضافي

تعلقها بالنوع، فلو قيل لك مثلاً: (خذ بقول الأطباء ولا تخالف نصائحهم)، 

ـــ إذا عارضه قول طبيب  ـــ ولنفرضه زيداً ـ فإنّه لا يفيد الأخذ بقول طبيب معين ـ

                                                                                       

  .٩) سورة الحجرات: آية  ١(



  
٤٧٩ 

  دلالات التركيز على الشخص في الولاء والعداء

آخر، أو وجد مؤشر عقلائي موجب للريبة فيه، وأمّا إذا قيل لك: (إذا عرض 

ولا تخالف نصيحته)، فإنّه يفيد عادة لك طارئ صحي فخذ بقول زيد الطبيب، 

الأخذ بقوله في مقابل قول أي طبيب آخر، كما أ�هّ بنفسه يوجب الثقة به، 

  ويطرد الريبة عن قوله، ويدفع الشبهة عنه.

وبذلك نلاحظ أنّ التوصية بشخص معين تنطوي على معانٍ أزيد من 

عاماً يكون له بطبيعة التوصية بالنوع العام؛ لأنّ التوصية بالنوع تعطي تأصيلاً 

الحال حدود وشروط، ولذلك لا تفيد توصية مطلقة في حق أي شخص كزيد 

ــــ وليس  ـــ فهي تفيد تشخيصاً  ـــ كزيد ـ في المثال، وأمّا التوصية بالشخص الخاص ـ

ــ في حق الشخص المعين. ــ   تأصيلاً 

فإنّه يفيد  وهكذا الحال فيما لو قيل للمكلف: (اتّبع العلماء ولا تخالفهم)،

تأصيلاً عاماً، ولا يفيد ترجيح عالم على عالم آخر في الاتّباع في حال اختلاف 

فقة بعضهم للحق دون البعض الآخر، فيرجح قول  العلماء إلا في إحراز موا

المحقّ حينئذٍ، بينما لو قيل: (اتّبع العالم الفلاني ولا تخالفه)، فإنّه يفيد تشخيصاً 

لم حتى في حال اختلاف العلماء، وترجيح قوله في حال لوجوب اتّباع هذا العا

  الاختلاف والشبهة. 

ولذلك نجد في القرآن الكريم أ�هّ يرد مدح النوع كثيراً، ولا يرد مدح 

الشخص إلا نادراً؛ لأنّ له دلالات إضافية خاصة، فيرد في الآيات مثلاً مدح 

 الإسلام والأ�صار المؤمنين والمتقين والمحسنين والمجاهدين والسابقين إلى



          
٤٨٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) ونحو ذلك، ولا يرد مدح شخص بخصوصه على والمبايعين للنبي (

) في وجه مميّز إلا نادراً، كما عهد ذلك في شأن الإمام أمير المؤمنين (

ُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ مواضع عدة، منها قوله تعالى: ﴿ مَنوُا الَّذِينَ آإنَِّماَ وَليُِّكُمُ ا�َّ

كَاةَ وَهُمْ رَاكعُِونَ  يُقِيمُونَ  لاَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّ   .)١(﴾الصَّ

وكذلك يرد ذم النوع مكرراً كذم الكفار والخائنين والمنافقين والقاذفين 

للمحصنات وغير ذلك، ولا يرد ذم شخص إلا نادراً نظير ذمّ أبي لهب وذمّ 

  .همارجل أشير إليه في سورة القلم وغير

ية فإنّك قلما تجد الثناء على شخص بخصوصه وكذلك الحال في السنة النبو

بما يتضمن تزكيته أو لعنه وذمه بما يتضمن تسقيطه، بينما تجد الثناء أو اللعن أو 

  الذم بالنسبة إلى النوع كثيراً.

 ، ولأجل ذلك اشتهر بين أهل العلم أنَّ اللعن المطلق لا يستلزم لَعْنَ المعينَّ

ول بينه وبين لحوق اللعن به مِنْ فوات شرط أو نْ يقوم المعينَّ بما يحأَ لاحتمالِ 

ثبوت مانع، وعلى ذلك فإنَّ الحكم الذي يترتَّب على العموم من حيث عمومه 

قد لا يترتّب على الخاصّ مِنْ حيث خصوصه، فلعن جنس السارق أو الخماّر لا 

  يقتضي جواز لعن خصوص هذا السارق أو الخماّر أو ما إلى ذلك من العصاة.

) قال: ستشهد على ذلك غير واحد من أهل السنّة بأنّ النبي (وقد ا

                                                                                       

  .٥٥ية ) سورة ا�ائدة: آ١(



  
٤٨١ 

  دلالات التركيز على الشخص في الولاء والعداء

هَا، وَبَائِعَهَا  هَا وَمُعْتَصرَِ (لَعَنَ االلهُ الخَمْرَ، وَلَعَنَ شَارِبهَاَ وَسَاقِيَهَا، وَعَاصرَِ

) نهى عن ، مع أ�هّ ()١(كلَِ ثَمَنهَِا)أَ وَمُبْتَاعَهَا، وَحَامِلَهَا وَالمَحْمُولَةَ إلَِيْهِ، وَ 

ك رسول االله ضحِ وكان يُ (االله،  ) اسمه عبدلعن رجلٍ كان في عهده (

)) وكان النبي ،(ب، فأتي به يوماً ف مَر به فجلد، أَ ) قد جلده في الشرا

فقال النبيُّ صلىَّ االله عليه  !فقال رجل من القوم: اللَّهُمَّ الْعَنْهُ، مَا أكثر مَا يُؤْتَى بهِِ 

؛ فدلَّ هذا )٢()مَا عَلِمْتُ ـــ إنَِّهُ يحُبُِّ االلهَ وَرَسُولَهُ  وَ االلهِ ـــوسلَّم: لاَ تَلْعَنُوهُ، فَ 

.   الحديث على أنَّ اللعن المطلق لا يقتضي لَعْنَ المعينَّ

وبناء على هذا الأصل التزم جماعة أ�هّ لا يجوز اللعن الخاص لشخصٍ محدّد 

جهٍ عام في القرآن ارتكب خطيئة ما وإن ورد لعن المرتكب لتلك الخطيئة على و

  الكريم والأخبار النبوية.

ولعل عدم جواز اللعن الخاص لمن ورد اللعن العام بوصفٍ ينطبق عليه  

أمر واضح ومتّفق عليه لدى أهل العلم على وجه الإجمال؛ إذ هناك أفعال 

عديدة ورد في الأحاديث لعن فاعلها، وليس هناك مِن شكٍّ في عدم جواز لعن 

  كل شخصٍ فعلها.

وعلى ضوء هذا التأصيل العام المتّفق عليه من أهل العلم والواضح للفهم 

                                                                                       

  .٢/٩٧) مسند أحمد: ١(

  ، كتاب الحدود.٨/١٤) صحيح البخاري: ٢(



         
٤٨٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) أوسع من مفادالعرفي العام يظهر أنّ مفاد إيجاب الولاء للإمام عليّ (

وجوب ولائه بالعنوان النوعي وهو الإيمان، تطبيقاً لقاعدة وجوب ولاء

المؤمنين فيما بينهم.

) بعنوان الإيمان على أساس أنّه (وذلك لأنّ الولاء النوعي الثابت ل

المؤمنين بعضهم أولياء بعض لا إطلاق له لحالات التعارض والاشتباه، كما هو

الحال في شأن ما يفيده من الولاء مع سائر آحاد المؤمنين.

) بشخصه كما تضمّنته خطبة الغدير ولاءولكن الولاء الواجب له (

صواب، والفاصل بين الحق والباطل،) معيار الخطأ والمطلق، يفيد أ�هّ (

فيجب الالتزام بولائه فيما إذا اختلفت الولاءات في المجتمع، ووقعت الفتن،

وراجت الشبهات، ووقع الاختلاف والخصام بين المؤمنين.

ولأجل ذلك لم يرد فيما ثبت من السنة النبوية الأمر بالولاء لأي شخص

شخص بالذكر من دلالات) �ا في تخصيص البخصوصه عدا الإمام (

خاصة غير توصية المؤمنين بشكل عام للولاء فيما بينهم.

إذاً يتبين مما تقدم على وجه واضح أنّ دلالة خطبة الغدير على إثبات ولاء

) يعني التزام جانبه واتجاهه وقوله في مطلق القضايا التيمطلق للإمام (

لولاء له بشخصه؛ لأنّ إثباتتختلف فيها الولاءات، وذلك بالنظر إلى إثبات ا

المعنى للشخص المعين ظاهر في إثبات الخصوصية له في الولاء، ويعطي أهليته

للولاء على الإطلاق كما سبق، ما لم تقم قرينة خاصة على أنّ المتكلم لم يكن له



  
٤٨٣ 

  دلالات التركيز على الشخص في الولاء والعداء

  عناية أصلاً بخصوص المذكور، وإنّما ذكر كنموذج ومصداق للنوع العام.

) محوراً لولاء الغدير على جعل الإمام ( دلالات خاصة في خطبة

  .المؤمنين عند الاختلاف

) دلالات خاصة في الخطبة على النظر إلى جعل الإمام ( الوجه الثاني:

  محور ولاء المؤمنين عندما تختلف الآراء والولاءات وتحدث الشبهة.

أنّ هذه الخطبة لهي واضحة وصريحة في إثبات الخصوصية  بيان ذلك:

) في الولاء، بل هي في الحقيقة مسوقة لبيان ذلك، فإنهّا تريد ( للإمام

) في هذه الأمة، وجعله المقياس الذي التأكيد على خصوصية الإمام عليّ (

  يتعين ولاؤه إذا تفرّق الناس واختلفوا في الولاء والعداء. 

  وما يوجب وضوحها في ذلك جمل متعددة فيها، ومنها:

ولاه فهذا عليّ مولاه)، فإنّه يفيد جعل ولاء ): (من كنت مقوله ( -١

ء الولاء له () جزءاً من ولاء الرسول (الإمام ( ) على )، وانطوا

) في الولاء ) بمثابته ()، وهذا يفيد كون عليّ (الولاء لعلي (

  المطلق له من قبل المسلمين.

يح ): (� وال من الاه وعاد من عاداه)، فإنّه أ�ضاً صرقوله ( -٢

) هو المقياس للولاء الراشد، ولذا يستوجب من والاه ولاء في أنّ الإمام (

االله تعالى له حقاً، ويستحق من عاداه سلب هذا الولاء عنه، بل معاداته، على 

لكفار المعاندين والمنافقين موالاة احدّ مَن انحاز مِن جماعة المسلمين عمداً إلى 



          
٤٨٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

اَ الَّذِينَ أَ يَا تعالى: ﴿في مقابل المسلمين، وقد قال االله  مَنوُا لاَ تَتَّخِذُوا الْيهَُودَ آيهُّ

َ لاَ أَ وْليِاَءَ بَعْضُهُمْ أَ وَالنَّصَارَى  مُْ مِنكُْمْ فَإِنَّهُ مِنهُْمْ إنَِّ ا�َّ وْليِاَءُ بَعْضٍ وَمَنْ يَتوََلهَّ

ينَِ 
ِ
  . )١(﴾يهَدِْي الْقَوْمَ الظَّالم

ديث الثقلين، وهو قوله: (إني تارك ما اشتملت عليه الخطبة من ح -٣

فيكم الثقلين كتاب االله وعترتي ما إن تمسكتم بهما لن تضلوا أ�داً)، فإنّه واضح 

  في أنّ أهل البيت مناط للهدى وعصمة من الضلالة في الفتن والشبهات.

ملاحظة هذا، ويزيد مفاد هذه الخطبة ومغزاها وضوحاً من هذه الزاوية ب

  ).الأقوال الصادرة من النبي (شواهد الحال وسائر 

أمّا شواهد الحال فالمراد بها الأحوال المحيطة بالقول المقترنة به في الحال أو 

فيما يتصل به من المستقبل القريب مما يُكوّن بيئة للنصّ تولد له دلالات إضافية 

  مفهومة لمن حضر مشهد النص أو استحضره ممن يقف عليه لاحقاً.

د في جملة أمور قد ذكرناها من قبل، ونذكر بعضاً من وتتمثل هذه الشواه

  أهمها:

ء إلقاء خطبة الغدير، وذلك لأنّ النبي  .١ ترقّب الشبهات والفتن في أجوا

) هذه الأمة،  عن) أ�قى هذه الخطبة منبّها في أولها على قرب وفاته وغيابه

 ) فعلاً بعد نحو شهرين ونصف من هذه الخطبة، وقد تأسس علىوتوفي (

                                                                                       

  .٥١) سورة ا�ائدة: آية  ١(



 
٤٨٥

  دلالات التركيز على الشخص في الولاء والعداء

يديه هذا الكيان الجديد الواسع الجامع للعرب كلهم تقريباً القاطنين حين ذاك

في شبه الجزيرة العربية من عمان واليمن إلى حدود الشام والعراق بعد أن كانوا

متفرقة ومتحاربة على أساس العصبيات الضيقة والولاءات وقبائلفرقاً 

مقابل الروم والفرس، فكان المحدودة، فصاروا بمثابة إمبراطورية ثالثة في

ـــ وهو ( المتفرقة والقبائل) العقد الرابط لهذه الأقوام الحديث عن غيابه 

ـــ يوجب تداعيات الخلاف التي انطوت بفضل وجوده ومسعاه في هذا الكيان 

والتفرق والضياع وبروز الولاءات الضيقة مرة أخرى والتنافس بينها، كما هو

عاتها لقرون عديدة،الحال في كل مجتمع قبلي  اعتاد على الحياة القبلية وصرا

وكان حديث عهد بالاتحاد والمركزية والانقياد لشخص واحد ينتمي إلى

بعضهم.

هذا، ولا سيما مع وجود الأعراب الذين كانوا قد أسلموا انقياداً لقوة

نية الكريمة ال تيالإسلام ولم يؤمنوا بحقيقة الإيمان كما أكّدت الآيات القرآ

) مثل ما جاء في سورة الحجرات والتوبة،نزلت في أواخر عهد النبي (

وكذلك وجود المنافقين الذين وصفت الآيات حركاتهم ونشاطهم في أواخر

) كما في سورة التوبة.عهده (

وأيّ إنسان نابه يعيش في مثل هذا المجتمع إذا أُطلعِ وأُخبرِ بقرب غياب

فسنجد ،يثٍ من هذا القبيل، بل فيما دون ذلكمثل هذه الشخصية في كيانٍ حد

مثل هذه التداعيات في نفسه، كما نجد مثلها في نفوس سائر العامة والخاصة،



         
٤٨٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ء بطبيعة الحال على الخطاب الذي يبلّغ فيه القائد وبذلك تظلل هذه الأجوا

المؤسس عن قرب غيابه من غير أن يحدد حسب الفرض حتى الآن نظاماً أو

) وعدم مخالفته في هذاته، فيكون الأمر بولاء الإمام عليّ (شخصاً لخلاف

) في هذه المسيرةالسياق واضحاً في لزوم التزام المسلمين للإمام (

واتباعهم إياه، وتمحورهم حوله في الولاء.

، حيث اختلف الصحابة بعده مباشرة)( الأحداث التي تلت وفاته .٢

لأ�صار، وولاء لغير بني هاشم من بطونوتعددت الولاءات بينهم: بين ولاء ل

)، حتى حسمقريش كما كان عليه أ�و بكر وعمر وعثمان، وولاء للإمام (

الأمر على وجه الغلبة والاستبداد لجماعة أبي بكر ومَن كان معه وفق ما سبق

ليه، ثمّ ما وقع من أحداث الردّة فيشرحه بغياب الإمام ( ) وأ�صاره وموا

م ما كان من حديث ولغط في بعض أوساط الصحابة عند وفاةزمان أبي بكر، ث

أبي بكر، ثمّ ما اتفق من ذلك عند وفاة عمر من حديثِ مَن يخلفه، وقد أ�دى

) والرغبة في مبايعته بعد عمر، فانتفض عمر،الزبير الميل للإمام عليّ (

ا فمن عادوقال قولته المعروفة: (ألا إنّ بيعة أبي بكر كانت فلتة وقى االله شره

، ثمّ ما اتفق في أواخر زمان عثمان من فتن مستفحلة في أ�ر)١(إلى مثله فاقتلوه)

لقومه بني أمية بالمناصب والأموال، ثُمَّ ما اتفق عندما تصدّى وإيثارهمظالمه 

.٨/٢٥. صحيح البخاري: ٢/٢٥) لاحظ: شرح نهج البلاغة (ابن أبي الحديد): ١(



  
٤٨٧ 

  دلالات التركيز على الشخص في الولاء والعداء

) للخلافة بمبايعة جمهور المهاجرين والأ�صار وسائر المسلمين الإمام (

له مجموعات ثلاثة متحيث لم  ن الصحابة والمسلمين، بل عادوه وقاتلوه، وقد وا

  عرفوا بالناكثين والقاسطين وا�ارقين.

ــ بما تلا فيفالناظر  ــ من هذه الأحداث القريبة منها بعد وفاته  اهخطبة الغدير 

)) ـــ يتضح له نظر النبي ) إلى إرشاد المسلمين ) التي أخبر عن وقوعها ـ

ها، وتجنّب عدائه، وهذا هو الذي فهمه ووفى ) فيإلى الالتزام بولاء عليّ (

) حسب دلالة الأخبار التاريخية فالتزموا به عدد من الصحابة بعد النبي (

ولاءه وامتنعوا من بيعة أبي بكر إلى أن اضطروا إليها أو أكرهوا عليها، ووفى به 

للخلافة بعد مقتل عثمان، كما تقدم في  )( عدد أكثر منهم عند تيسر تصديه

  .)١(يضاح سابقإ

ء الحافّة بخطبة الغدير.   فهذا عن الأجوا

) التي توضح مفاد هذه الخطبة، وتبين نظر وأمّا سائر أقوال النبي (

)، وإرشاد المسلمين إلى ) فيها إلى الفتن التي ستتفق بعده (النبي (

التمسك بولاء عليّ فيها، فذلك ما جاء في آثار متفق عليها عنه حول الفتن بعده 

) بوقوع تلك الفتن، وإشارته إليها، أو وصفه إياها تدلّ على علمه (

  لأصحابه وسائر المسلمين، وهي ـــ كما تقدم ـــ على طائفتين:

                                                                                       

  ) لاحظ الإيضاح السادس.١(



          
٤٨٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

الأولى: أحاديث عامة أخبرت عن وقوع الفتن بعده بين أصحابه، وافتتان 

أكثرهم بعده، حتى أنّ الناجي منهم كهمل النعم، وقد جاء ذلك في 

  وسائر المصادر المعوّل عليها.الصحيحين 

الأخرى: أحاديث خاصة وردت في الإشارة إلى الفتن التي تقع في زمان و

) يقاتل على تأويل القرآن، وأنّ بعض )، كالتي تضمّنت أ�هّ (الإمام (

الصحابة وهو الزبير يقاتله وهو له ظالم، وأنّ عماّراً تقتله الفئة الباغية، وأنّ من 

)، وأنّ من من الدين في إشارة إلى الخوارج على عليّ (أصحابه من يمرق 

) من تنبحها كلاب الحوأب، وما ورد عن استضعاف أهل بيته نساء النبي (

وعشيرته الأدنين (بني هاشم) من بعده، إلى غير ذلك مما أذعن بصحته 

  أصحاب الصحاح والسنن وسائر النقاد.

) في ثبات الولاء للإمام () نظر في إفبالالتفات إلى ذلك يعلم أ�هّ (

) هو هذه الخطبة التي نعى فيها نفسه وأخبر عن قرب وفاته إلى أنّ الإمام (

المناط لولاء االله وولاء رسوله في تلك الفتن، وهو الضياء الهادي إلى الحق في 

  ظلمتها.

بهذا البيان يتضّح أنّ خطبة الغدير تفي بوضوح بالغ بالولاء المطلق  إذاً 

  ).للإمام (

  



  
٤٨٩ 

  دلالات التركيز على الشخص في الولاء والعداء

) حتى على تقدير أنّ إنّ وفاء خطبة الغدير بالولاء المطلق للإمام عليّ (

ـــ كما حملها عليه غير  يفهم منها الولاء الإيماني المتكافئ الثابت بين المؤمنين 

سي الذي فهمته الشيعة الإمامية بالنظر الشيعة من المسلمين، وليس الولاء السيا

ـــ أمر مهم إلى تركيزها في الولاء للإمام عليّ ( ) بخصوصه وعدد من فقراتها 

  للغاية.

  والوجه في هذه الأهمية:

) للهدى والسداد بعد أ�هّ يتضمن إثبات مرجعية الإمام عليّ ( أوّلاً:

)، تطرأ بعده ( ) في مطلق الفتن والشبهات والاختلافات التيالنبي (

إذ من المعلوم أنّ بداية انحراف كل دين ونظام عن المسيرة الراشدة والصائبة 

مرجعية للهدى والسداد كان ذلك  عُيّنتهو الاختلاف وطروّ الشبهة، فإذا 

  تأميناً لاستمرار الاتجاه الحق والراشد.

  وتتضمن هذه المرجعية بعدين:

ل والتعلّم اللازم والممارسة البعد العلمي الذي يحصل بالعقل الكام

  الكافية.

والبعد المعنوي الذي يحصل بالتقوى والورع ويكتمل بالتسديد الإ�ي 

  للعباد الصالحين المصطفين.

وعليه تدل هذه الخطبة بوضوح على أ�هّ متى اختلف الناس في ولاءاتهم 



         
٤٩٠

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

�هّ) وفي الجماعة الذين معه؛ لأوجب على المؤمنين أن يكونوا مع الإمام (

)فييكون في الفتن والشبهات على الهدى والرشد والعدل، كما قال الإمام (

بعض كلامه في نهج البلاغة: (وإنّما سميت الشبهة شبهة لأنهّا تشبه الحق. فأمّا

أولياء االله فضياؤهم فيها اليقين، ودليلهم سمت الهدى، وأمّا أعداء االله

وقد تكرر منه في خطبه أنّ أهل، )١(فدعاؤهم فيها الضلال ودليلهم العمى)

) هم مناط الأمر والضياء في الشبهة.البيت (

)، وليسأ�هّ يتضمن وجوب التوجه العملي نحو اتجاه الإمام ( وثانياً:

به فحسب، وذلك لأنّ الولاء للشخص لا يعني تصويب رأ�ه الإذعان بصوا

كون الموالي منفحسب وإنّما يعني إسناده ونصره وتبني موقفه بشكل عملي، لي

أ�صاره وشيعته، ولذلك لا يطلق الولاء على ثقة المريض برأي الطبيب، ولا

ثقة المستفتي عن الحكم الشرعي بقول المفتي، فلا يقال: إنّ المريض يوالي

�ه في المسائل الشرعية، الطبيب ولا أنّ المستفتي يوالي المفتي لمجرد أخذه برأ

ذا موقع واتجاه اجتماعي وسياسي والىَ ص الموإنما نطلق الولاء إذا كان الشخ

فيلتزم الشخص جانبه في ذلك، لذلك جاء في خطبة الغدير بعد ذكر وجوب

) وجوب نصرته وخطر خذلانه ومعاداته.الولاء للإمام (

) اتجاهات متعددة مختلفة فيإذاً يشير الحديث إلى أنّ من المتوقع بعده (

.٨١) نهج البلاغة: ١(



  
٤٩١ 

   الولاء والعداءدلالات التركيز على الشخص في

) وفق الحديث هو صاحب الاتجاه المصيب الولاء والعداء، والإمام عليّ (

  من بينها، فيلزم الولاء له ونصرته والوقوف معه.

) مباشرة في شأن خلافته، وقد اتفق هذا الأمر فعلاً عقيب وفاة النبي (

  فقد حدث الخلاف في أمر من يتصدى الخلافة:

فكان هناك اتجاه للأ�صار يدعو إلى اختيار الخليفة منهم لحقّهم في  -١

  نصرة الدين.

وكانت قيادة أخرى لغير بني هاشم من قريش، وهي التي برزت في  -٢

الثلاثي المعروف (أبي بكر وعمر وأبي عبيدة) الذين اطّلعوا على اجتماع الأ�صار 

  في السقيفة لتداول أمر الخلافة فسارعوا إليها ودعوا إلى كون الخليفة أحدهم.

) ومن كان معه، واتجاه الإمام عليّ وهناك قيادة ثالثة غائبة هي الإمام (

) ولا عملاً لموقف أيٍّ من الفريقين الأولين، وقد ً ) لم يكن تبعاً لا فكرا

) من بيعة أبي بكر لفترة امتعاضاً باتفاق المحدثين والمؤرخين، امتنع (

) صاحب وهكذا في سائر القضايا التي تلت مسأ�ة تعيين الخليفة، فكان (

  .اتجاه وموقف فيها

إذاً اتضح بشكل أكيد أنّ الحديث حتى لو عنى الولاء الإيماني لكنه بتركيزه 

) والتوصية بموالاته بشكل مطلق فإنّه يدل دلالة لا يمكن على الإمام (

إنكارها على تعين أن يكون المسلمون ملتزمين بمرجعيته في كل قضية تُشكَل في 

  الدين.



         
٤٩٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

)حابة لم يعملوا بعد النبي (وبذلك يظهر أنّ أهل الحل والعقد من الص

بخطبة الغدير على كل حال، حتى لو لم يكن المقصود بالولاية فيها ولاية الأمر،

).لأنهّم لم يلتزموا خط الإمام (

) من حديثوعليه لا مجال لاستبعاد إرادة الولاء السياسي للإمام (

ف الصحابة عنالغدير على أساس أ�هّ لو كان ذلك هو المفهوم لكان معناه تخلّ 

).أمر النبي (

والوجه في عدم توجه هذا الاستبعاد أنّ الحديث إن لم يدل على الولاء

السياسي فلا أقل من أ�هّ يدل على الولاء الإيماني المطلق الذي يقتضي التزام خط

) وقوله في الشبهات والفتن، وهذا ما لم يعمل عليه أهل الحلالإمام (

) فما بعده حتى شهادتهضوح منذ وفاة النبي (والعقد من الصحابة بو

)( ،كما لم يعملوا بذلك مع أهل بيته وذريته الذين ورد في خطبة الغدير

وجوب التمسّك بهم.

ـــ في حال دلالتها على الولاء الإيماني المطلق للإمام - ٢ استبطان الخطبة 

)) ـــ على الولاء السياسي له ((

ان دلالة الخطبة على الولاء الإيماني المطلق للإمام عليّالأمر الثاني: في استبط

).على الولاء السياسي له (

قد يقول قائل: إنّ الخطبة وفق التوضيح السابق وإن أفادت أنّ ولاءه

)) واجب على وجه الإطلاق، فلا بدّ أن يكون المؤمن معه (في (



  
٤٩٣ 

  دلالات التركيز على الشخص في الولاء والعداء

قفه كلها، لكنها لا تفيد إثبات الولاء السياسي له ) كما عليه بعد النبي ( موا

فقاً للاتجاه السائد الشيعة الإمامية، إذ من الجائز أن يكون الإمام ( ) موا

الذي وقع فعلاً فيكون الولاء له مقتضياً للولاء لهذا الاتجاه، نعم إذا اختلف 

) مع اتجاهات أخرى وجب مناصرته كما في حروب الجمل الإمام (

  وصفين والنهروان.

قع  م بالولاء الإيماني المطلق للإمام (ولكن الوا ) يستبطن أنّ الالتزا

  إثبات الولاء السياسي له لوجهين:

 ) ولاءً ) بعد النبي (الأوّل: أنّ وجوب الولاء الإيماني للإمام (

) لموقع مطلقاً يدل دلالة ذكية وظاهرة في نفس الحال على تسنّم الإمام (

عقول أن يتم الإعلان من قبل النبي )، إذ من غير المالقيادة بعد النبي (

) م اتجاه الإمام ومساره والولاء المطلق له شرعاً، ولكن ) عن وجوب التزا

مع ذلك تكون القيادة السياسية التي تجب موالاتها لغيره، بل يكون المفهوم 

) هذا يكون إشارة إلى أ�هّ لا يجوز لغير لكل إنسان نابه أنّ كلام النبي (

يعرض نفسه للقيادة السياسية، ولا يجوز للناس أن ينتخبوه  ) أنالإمام (

ويوالوه، فكيف يجوز أن يكون العلم الهادي والإمام المسدد والذي يجب أن 

) ولكن لا يكون يكون محوراً لولاء المسلمين ومحلاً لنصرتهم هو الإمام (

  هو القائد المتعينّ للأمة.

) للحكم على نصب الإمام ( ويبدو أنّ الذين قالوا بدلالة نص الغدير



          
٤٩٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

دلالة خفية نظروا إلى هذا المنظار، فهم لم يريدوا بالدلالة الخفية ما يخفى، بل 

الدلالة الذكية التي تدل على المعنى عن طريق ذكر ما يستلزمه، وهو أشبه 

بأسلوب الكناية الواضحة والتلميح الظاهر مثل التعبير عن جود زيد بأ�هّ 

  زول الفصيل)، وذلك أمر معروف في الأساليب الأدبية.(كثير الرماد) و(مه

الثاني: أ�هّ مع غض النظر عن ذلك فإنّ وجوب الولاء الإيماني المطلق 

) للإمام إنّما يجتمع مع مشروعية القيادة السياسية لغيره إذا قدر أنّ الإمام (

) كان مع كان يرى صحة تصدي غيره للحكم، كما لو قدّر أنّ الإمام (

لاء لأبي بكر غداة السقيفة، ثم مع الولاء لعمر بعد أبي بكر، ثم مع الولاء الو

  ) لها.بموالاة الإمام ( )١(لعثمان بعد عمر، فتكون خلافة الثلاثة شرعية

قع الذي يدل عليه التاريخ المتفق عليه في حكاية العديد من  ولكن الوا

قفه هو أنّ الإمام ( عامل معه معاملة الأمر ) لم يوالِ أ�ا بكر، وإنّما تموا

قع فحسب، بل كان ولاؤه لنفسه، بمعنى أ�هّ كان يرى أنّ الأمر له، كما ينبهّ  الوا

على ذلك ما اتفق عليه المؤرخون والمحدثون ومنهم البخاري في الصحيح من 

ء ابنة النبي ( )، امتناعه عن بيعة أبي بكر لمدة حتى وفاة فاطمة الزهرا

ة عمر ثمّ عثمان، وبذلك نجد أ�هّ عند توليه الخلافة وكذلك الحال في شأن ولاي

                                                                                       

قفه في )( اتباعه ضرورة ترى التي المذاهب بعض قبول أساس هذا أنّ  ويبدو )١(  كلها موا

  والمعتزلة. الزيدية من قسم مثل الثلاثة، الخلفاء خلافة لشرعية



 
٤٩٥

  دلالات التركيز على الشخص في الولاء والعداء

) من قبلكان يشكو دائما مما وقع عليه من الحيف والظلم بعد النبي (

بوضوح في كلماته ا�أ�ورة في التاريخ والتي جمعت جملة ذلك يتمثلّوقريش، 

منها في نهج البلاغة.

خطبة الغدير الولاء وعليه يظهر أ�نّا حتى لو فهمنا من الولاء المذكور في

د إثبات الولاء السياسي لهيتف نهّا لاوأالإيماني العام له ولكن على وجه الإطلاق 

تعينّ البناء على ولائه السياسي على المسلمين بعدبعلى وجه مباشر فإنهّا تفي 

) على وجه غير مباشر وظاهر.النبي (

ء غير المتكافئ للإمامعلى أ�اّ نؤكد على أنّ خطبة الغدير نصّ جلي في الولا

)) على حدّ ولاء الناس للرسول (وولاء العامة للحاكم، وليس جمع (

الحاكم عامة الناس لمخاطبتهم معلناً عن قرب وفاته ثمّ إيجاب ولائهم لشخص

ما يرفعه بيده ليروه داعياً إلى نصرته ومحذراً عن خذلانه بالذي يحتمل معنى غير

ولاء عامة الناس لمن يحكمهم دون الولاء العام إيجاب ولائهم له على نحو

المنعقد بينهم كأخوة في الدين أو في الوطن حسب اختلاف المقامات.

فمن وعى هذا المشهد حقاً واستطاع استحضاره بنحو ملائم في ذهنه حتى

كأ�ه حضره ـــ ولم يمنعه حسن الظن بإعراض من أعرض من أهل الحل والعقد

ـــ وجد نفسهعن هذا الأمر ممن كَ  برُوا في التاريخ بتسلّم الأمر والتصدي للسلطة 

ً إلى الإذعان بهذا المعنى، وانكشفت له حقانيته وواقعيته لا محالة، على مضطرا

ـــ بالحق، ولا يعرف الحق ـــ وخاصة الذين تبوؤوا السلطة  أن يعرف قيمة الرجال 



         
٤٩٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

بالرجال.



  
٤٩٧ 

  (×)في واقعة الغدير ومقتضيات ولاء النصرة الخاص للإمام 

 

 

 

 (×) للإمام الخاص صرةالن ولاء ومقتضيات الغدير واقعة في

 التاسع الإيضاح

  ومقتضيات الغدير واقعة في

 )( للإمام الخاص النصرة ولاء

 

 

 

 

 

  .)أهمية مدلول الخطبة حتى لو كان مفادها ولاء النصرة للإمام (ـــ  ١

) يستبطن ثبوت الولاء السياسي له أنّ ثبوت ولاء النصرة للإمام (ـــ  ٢

  عند الإمعان في ذلك.





 
٤٩٩

  (×)في واقعة الغدير ومقتضيات ولاء النصرة الخاص للإمام 

لقد عرفنا أنّ خطبة الغدير تدل على عقد الولاء الخاص (غير المتكافئ)

) على الأمة، وذكرنا أنّ) وفق نوع الولاء الثابت للنبي (للإمام (

معروفاً لا يعني الولاء غير المتكافئ بحسب طبيعة معنى الولاء الذي لا يزال

المحبة ولا النصرة، بل هو يقتضي كون الموالي من أ�باع وليه وجماعته

والمنحازين إليه، وهو قريب من التعبير الذي عبرّ عنه لاحقاً بالشيعة، فكان

) ويرون أ�ه على العدليقال على الذين يوالون الإمام عليّ بن أبي طالب (

ق على الذين يرون أن عثمان قتل مظلوماًوالحق: (إنهم شيعته)، كما كان يطل

والمفروض أن يقتص من قتلته ويطالب به: (شيعة عثمان).

لكن جرى جمهور أهل السنة على صرف الولاء عن هذا المعنى، وكان

الولاء بالنصرة، فيقال إنّ هو تفسير ما ذكروه بديلاً عن ذلك التفسير )١(أقرب

له، وقد اقترن الولاء والنصرة في آيات القرآنفلاناً يوالي فلاناً إذا كان ينتصر 

) وأما تفسير الولاء بمحض المحبة التي ليس من شأنها أن تستتبع النصرة مثل محبة شخص ما١(

جداً كما سبق في محله. جليّ مثلاً لفضيلةٍ من غير إنشاء علاقة معه فهو خطأ 



          
٥٠٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

، وعليه فإنّ الحديث لا يدل إلا على وجوب )١(الكريم كثيراً كما تقدم ذلك

)، وهو بطبيعة الحال يتوقف على أن يكون هناك الانتصار للإمام عليّ (

ع بين الإمام ( ) وبين غيره كالذي اتفق في زمان خلافته من خروج من صرا

قتال من قاتله ولا يدل على وجوب الولاء له على حد الولاء للنبي خرج عليه و

).(  

وقد ذكرنا أنّ هذا التفسير خاطئ بوضوح من المنظور اللغوي، فإنّ الولاء 

ليس بمعنى النصرة، وإنما هو اتصال قائم بين اثنين ووشيجة رابطة بينهما، وأمّا 

وإن لم يستطع لم يخرج  الشخص، هاالنصرة فهي تترتب على الولاء إذا استطاع

به عن استحقاق اسم الولاء، فإذا انقسمت العشيرة إلى قسمين تبعاً لشخصيتين 

اختلفتا في قضيةٍ ما ووقف بعضهم في وجه بعض، فإنّ من يرى حقانية هذه 

ليه وإن لم ينتصر له عملاً ولو لعجزه  الشخصية من العشيرة يقال عليه إنّه يوا

أعمق من النصرة، وقد يستتبع النصرة إذا كان عن ذلك، فالولاء هو معنى 

ليه، وقد لا يستتبعه لعجز أو  الموالي قادراً وقوياً ومضحياً في سبيل من يوا

) ضعف ووهن أو معصية، ولقد كانت الشيعة تعرف بأنها توالي علياً (

حتى وإن كانوا في وضع لا يسمح لهم بالانتصار له وإظهار حقه، وهذا أمر 

                                                                                       

  دم بعنوان تفسير الولاء بالنصرة من الإيضاح الخامس.) تق١(



  
٥٠١ 

  (×)واقعة الغدير ومقتضيات ولاء النصرة الخاص للإمام في 

  .)١(تقدم بيانه

في هذا الإيضاح في مزيد عناية بفقه الحديث  نذكرهلكن الذي نريد أن 

  أمران:

  ).أهمية مدلول الخطبة حتى لو كان مفادها ولاء النصرة للإمام ( -١

) يستبطن ثبوت الولاء السياسي له نّ ثبوت ولاء النصرة للإمام (إ -٢

  عند الإمعان في ذلك.

  )مفادها ولاء النصرة للإمام (أهمية مدلول الخطبة حتى لو كان  .١

أ�نّا إذا افترضنا أنّ الولاء في خطبة الغدير يعني النصرة  الأمر الأوّل:

) فإنّ مدلول الحديث يبقى مدلولاً مهماً لا والمراد الحث على نصرة الإمام (

فق ما جرت عليه الأمور بعد النبي (   ) في السقيفة وما بعدها.يوا

صرة في هذه الخطبة ليس هو النصرة في حادث وذلك لأنّ المقصود بالن

مناً مع الخطبة فأراد النبي ( ) الحث على نصرة الإمام خاص وقع متزا

):فيه، وذلك لوجوه ثلاثة (  

) متزامناً مع ه لم يتفق هناك حادث من هذا القبيل للإمام (نّ إ -١

  خطبة الغدير لتكون الخطبة ناظرة إليه.

) �ا بعد موته كما تقدم، ولذا لنبي (نّ هذه خطبة وصية من اإ -٢

                                                                                       

  ) لاحظ الإيضاح الخامس.١(



          
٥٠٢ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) بذكر أ�هّ يوشك أن يدعى فيجيب، وعليه فيكون نظره في بدأها النبي (

  نصرة الإمام إلى ما بعد وفاته.

) فالمفروض أن يكون النبي نّه لو اتفق حادث في زمان النبي (إ -٣

)) مع أحد الفريقين فيجب نصرة من يكون النبي (معه، ولا حاجة ( 

  لنصرة.ل اً ) مدارإلى جعل عليّ (

أن يكونوا  )( للإمام اً وبذلك يعلم أنّ المراد من كون المسلمين أ�صار

، ) على وجه عام في أي موقف مستقبلي تختلف فيه الاتجاهات( همن أ�صار

ً للإمام ( المسلمأن يكون  فلا بدّ  أي موقف يتخذه بعد وفاة ) في ناصرا

  .)النبي (

) صاحب رأي ونظر واتجاه في عامة القضايا أن الإمام (ومن المعلوم 

) من يوم السقيفة فما بعدها كما يتمثل ذلك في المصيرية بعد النبي (

الحوادث والحكايات التاريخية بوضوح، وكان مما يؤهله له شخصيته 

الاجتماعية؛ إذ كان سيد بني هاشم في حينه بالنظر إلى أن عمره وإن لم يكن يزيد 

) سنة، إلا أ�ه كان هو الأ�رز بينهم من جهة سوابقه وأدواره ٣٣على (

)، كما أ�هّ كان من أ�رز سادات قريش ومن قادة وخصوصيته مع النبي (

من أصحاب الرأي والنظر، وكان موقفه دائماً محل نظر الخلفاء كما والمسلمين 

حتى  إلى المشورة، فيها كان محل استشارتهم في قضايا خطيرة يرون حاجتهم



 
٥٠٣

  (×)في واقعة الغدير ومقتضيات ولاء النصرة الخاص للإمام 

، وهذه كلها)١(اشتهر عن عمر قوله الذي ذهب مثلاً: (قضية ولا أ�و حسن لها)

وعليه كان المفروض ،أمور واضحة وبديهية ومتفق عليها بالمنظور التاريخي

) في تلك القضايا.أخذ الصحابة بقول الإمام (

) دون شك يرى أ�هّ) كان الإمام (ففي موضوع خلافة النبي (

)، وقد بقي على الامتناع من بيعة أبي بكر رغم ضغوط عمر( أولى بالنبي

وتهديده واستمر على عدم مبايعته رغم خطورة ذلك عليه حتى وفاة فاطمة

)( كما رواه البخاري في صحيحه وسائر المحدثين والمؤرخين، وكان معه

على ذلك جماعة كالزبير، إلا أن بعضهم اضطر إلى البيعة مكرهاً، وقد جاء في

بعض الأخبار أ�هّ امتنع آخرون من الصحابة عن مبايعة أبي بكر ما لم يبايع

.)٢() مثل بريدة بن الحصيب الأسلميالإمام عليّ (

، قال: ٧/٣٩٧، ولاحظ مثلاً: البداية والنهاية لابن كثير: ٢٣/١٦٩) عمدة القاري للعيني: ١(

(كان عمر يقول أعوذ باالله من معضلة ولا أ�و حسن لها)،

: (وروى الثقفي قال: حدثني٢٤٣ـــ  ٣/٢٤٢ )للشريف المرتضى( في الإمامة ) ففي الشافي٢(

محمد بن عليّ عن عاصم بن عامر البجلي عن نوح بن دراج عن محمد بن إسحاق عن سفيان بن 

فقال  ،جاء بريدة حتى ركز رايته في وسط أسلم ثم قال: لا أ�ايع حتى يبايع عليّ  :فروة عن أ�يه قال

الناس فإن اجتماعهم أحب إلي من اختلافهم عليّ عليه السلام: (يا بريدة ادخل فيما دخل فيه

اليوم).



         
٥٠٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

وعليه كان من الواجب وفق هذا الحديث أن ينتصر الصحابة للإمام

).ولا يخذلوه في موقفه هذا، ولم يفعلوا ذلك (

موقفه من تعيين عمر بعد أبي من مبايعة أبي بكر يوضح )(وموقفه 

)، وكذلك الحال في موقفه) كان يرى أ�ه هو أولى بالنبي (بكر لأ�هّ (

فقد اختلف عليه أهل الشورى وهم يعلمون بطبيعة ،ممن يلي عمر يوم الشورى

)الحال رأ�ه منذ بيعة أبي بكر فقد ترشّح عثمان في مقابله للخلافة رغم أ�هّ (

من عبد الرحمن بن عوف عليه كلٌّ  الأمر، وقد أعان عثمانَ أ�دى أ�هّ الأولى ب

وسعد بن أبي وقاص وطلحة بن عبيد االله، ولم يتبعه إلا الزبير بن العوام.

وأما في زمان خلافته فقد بايعه جمهور أهل العقد والحل من المهاجرين

هيم قال: حدثني محمد بن أبي عمير قال: حدثنا محمد بن إسحاق عن موسى بن عبد  وروى إبرا

عليه السلام قال لهم: (بايعوا فإن هؤلاء خيروني أن يأخذوا ما ليس لهم أو االله بن الحسن أن علياً 

أقاتلهم وأفرق أمر المسلمين).

ت عن ميسر بن حماد عن موسى بن عبد االله بنوروى  هيم عن يحيى بن الحسن ابن الفرا إبرا

: ما كنا نبايع حتى يبايع بريدة لقول النبي صلى االله عليهم أن تُ أسلَ  تْ �َ الحسن قال: أَ  بايع وقالوا

وآ�ه لبريدة: (علي وليكم من بعدي)، فقال عليّ عليه السلام: (يا هؤلاء إن هؤلاء خيروني أن

فاخترت أن أظلم حقي وإن  يظلموني حقي وأ�ايعهم أو ارتدت الناس حتى بلغت الردة أحداً 

.( فعلوا ما فعلوا

وقد حكي موقف بريدة عن كتاب (روضة الصفا) بالفارسية وهو كتاب في التاريخ لبعض علماء

�) وقد ذكره في كشف الظنون.٩٠٣أهل السنة (ت



 
٥٠٥

  (×)في واقعة الغدير ومقتضيات ولاء النصرة الخاص للإمام 

والأ�صار ولكن تخلّف جماعة من قريش مثل سعد بن أبي وقاص وعبد االله بن

مر، مضافاً إلى بني أمية وأشياعهم، ونكث طلحة بن عبيد االله والزبير بنع

نه من مآربهما، وأعانتهما عائشة بيعتهماالعوام  إياه عندما لم يجدا ما كانا يرجوا

)، فقاتلوه وأ�اروا حرب الجمل التي قتل فيها الآلاف، ثمزوجة النبي (

ن ه وفيهم من يُعدّ منكانت حرب صفين التي قاتله فيها معاوية وأعوا

حرب النهروان وقد قاتله فيها جماعة كان بعضهم من تالصحابة، ثم كان

الصحابة وسائرهم ممن عاصرهم أو تبعهم.

وبذلك نجد أنّ كثيراً من وجوه الصحابة من المهاجرين والأ�صار ومن

خذلوه.بل ) عامتهم لم ينصروه (

قفه خاصة بعد خلافته جم اعة من الصحابة مننعم، لقد نصره في موا

المهاجرين والأ�صار واستشهدوا بين يديه مثل عمار بن ياسر وخزيمة بن ثابت

) بسوابقه فيالأ�صاري الملقب بذي الشهادتين، وقد ذكّرهم الإمام (

) في حقه مثل تذكيره بنص الغدير في يومالإسلام ونصوص النبي (

في ذكر )١(روى أحمد في مسنده الرحبة وقد امتنع ثلاثة منهم من الشهادة، كما

الحادثة: (فقاموا إلا ثلاثة لم يقوموا فأصابتهم دعوته)، وقد قيل إنّ الثلاثة هم

أ�س بن مالك والبراء بن عازب وزيد بن أرقم.

.١/١١٩مسند أحمد:  )١(



         
٥٠٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) كثير من الناس فنصروه في حروبه، بعد أنوقد انتفع بتذكيره (

المسلمين.أ�يرت الشبهة في أوساطهم بأن القتال معه فتنة بين 

وعليه يقع السؤال عن أنّ الحديث إذا كان يدل على نصرة الإمام عليّ

)فلماذا تخلف كل هؤلاء عنه، وكان جمهور الصحابة من المهاجرين (

والأ�صار قد حضروا خطبة الغدير وحكوا ذلك بطبيعة الحال لسائرهم كما

؟حضرها وسمعها كثير غيرهم، فأ�ن عمل كل هؤلاء بحديث الغدير

ولذلك يصح القول إنّ أهل الحل والعقد من الصحابة لم يعملوا بما فرضه

) في يوم الغدير على كل حال حتى لو لم تفِ خطبة الغديرعليهم النبي (

بعقد الولاء للإمام بعد وفاته، وهذا ما يبين مغزى الأحاديث المتفق عليها عن

) إلا مثل همل( ) الدالة على أ�ه لا ينجو من الصحابة بعدهالنبي (

النعم.

ف أهل الحل والعقد من هذا ومما ذكرنا يظهر: أ�ه لا وجه لجعل انصرا

) حجة على عدم دلالة خطبة الغدير علىالصحابة عن إيلاء الأمر للأمام (

).عقد الولاء له بعد وفاة النبي (

ووجه ظهور ذلك: أنّ أهل الحل والعقد من الصحابة لم يعملوا بوصية

بنصرة الإمام على كل حال، رغم حضورهم في تلك الواقعة، ولم يمضِ النبي

) إلا شهران وأ�ام، فإن كانوا قد شبّهوا لأ�فسهم فيعليها عند وفاة النبي (

ذلك وافترضوا لها عذراً فإنّ من الجائز أن يكونوا قد فعلوا ذلك حتى لو دلّت



 
٥٠٧

  (×)في واقعة الغدير ومقتضيات ولاء النصرة الخاص للإمام 

).خطبة الغدير على عقد الولاء للإمام (

) يستبطن ثبوت الولاء السياسي لهوت ولاء النصرة للإمام (نّ ثبإ - ٢

عند الإمعان في ذلك.

أ�هّ يمكن القول إنّه إذا تأمّل الباحث عمق الموضوع وتفطن الأمر الثاني:

) فيللوازم الأمور واقتضاءاتها فإنه يجد أنّ إيجاب نصرة الإمام عليّ (

قفه بعد النبي ( )، لأ�هغير مباشر له ( ) بنفسه يستبطن تعييناً موا

)) أعلن أ�ه الأولى بالأمر بعد النبي (كما حكاه الجميع، وقد دعمه (

بموقفه العملي المتفق عليه من الامتناع من بيعة أبي بكر لعدة أشهر حتى حدث

) فيما خاف به على الإسلام، ثم جاهر بأولويته وأولوية أهل البيت (

لتشيع بين أهل الكوفة، واختاروا بعده ابنهخطبه بعد الخلافة حتى انتشر ا

)، وحيث) ثم رجعوا إلى ذرية الحسين () ثم الحسين (الحسن (

) من التصدي اتجه بعضهم إلى محمد بن عليّامتنع الإمام عليّ بن الحسين (

بن أبي طالب (المعروف بابن الحنفية) وهكذا.ا

أ�اً يمكن أن يجتهد فيه) ليس ر) في أولويته بالنبي (فقول الإمام (

) أ�زم المسلمين بنصرته، وبنى هذاالمرء فيأخذ به أو لا بعد أن كان النبي (

الإلزام على وجوب التمسك بهم مع الكتاب.

) بعدوعليه فليس هناك مخرج يبرر سلوك الصحابة مع الإمام (

حضورهم في واقعة الغدير وخطبتها.





  
٥٠٩ 

  في الخطبة من الولاء الاصطفائي(×) كون الولاء للإمام 

 

 

 

 

 الاصطفائي الولاء من الخطبة في )×( للإمام الولاء كون

 العاشر الإيضاح

 الولاء من فيها )( للإمام الولاء وكون الغدير واقعة في

 الاعتيادي السياسي الولاء دون الاصطفائي

  

  

  

  

  :عقد نقطتين

  تقسيم الولاء إلى الولاء الاصطفائي والاعتيادي -١

 )دلالة الخطبة على الولاء الاصطفائي للإمام ( -٢





 
٥١١

  في الخطبة من الولاء الاصطفائي(×) كون الولاء للإمام 

قد عرفنا أن خطبة الغدير تشتمل على مضمونين رئيسين:

ً الهداة إلى الحق في هذهأحدهما: يفيد كون أهل البيت ( ) هم حصرا

والذين يجب التمسك بهم في الدين. فيها الأمّة والمصونون من الضلالة

).والآخر: عقد الولاء الخاص للإمام (

نية والنبوية الأخرى أنّ نوع الولاء الذي والمفهوم من النصوص القرآ

ـــ على حد الخلافة) للإمام (عقده النبي ( ) ليس ولاءً سياسياً بحتاً 

ـــ بل هو ولاء اصطفائي من سنخ الاصطفاء ا لإ�ي المعهودلدى أهل السنة 

) وعترهم من بعدهم في الأمم السابقة.ت الرسل (ولأهل بي

:عقد نقطتينوتفصيل الكلام في 

تقسيم الولاء إلى الولاء الاصطفائي والاعتيادي. -١

.)( دلالة الخطبة على الولاء الاصطفائي للإمام علي -٢

تقسيم الولاء إلى قسمين: - ١

نّ الولاء على قسمين:إ



         
٥١٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

وعلى هذا التقدير ،أن يكون على سبيل التعيين السياسي المحضالأوّل: 

) شخصاً على) نظير استخلاف النبي (يكون الولاء المعقود للإمام (

المدينة في غيابه فإنّه تعيين سياسي محض، وكذلك الحال في تعيين الإمام عليّ

)لأشتر.على بعض الأمصار مثل محمد بن أبي بكر ومالك ا من قِبَله ) ولاة

ويعبر عن الموقع الناتج عن هذا النوع من الولاء بالخلافة.

)الثاني: أن يكون الولاء على سبيل الاصطفاء الإ�ي للإمام (

للحكم في زمان حياته )النبي ( ءللحكم، فيكون ذلك على حد اصطفا

)() وكذلك اصطفاء االله سبحانه بعض الأ�بياء ،للحكم كسليمان (

)كْمَةَ وَآتَينْاَهُمسبحانه: ﴿ )، وقد قال فَقَدْ آتَينْاَ آلَ إبِْرَاهِيمَ الْكِتاَبَ وَالحِْ

لْكًا عَظيِماً  .)١(﴾مُّ

ويعبر عن هذا الموقع الناتج عن هذا التعيين بالإمامة.

والفرق بين هذين القسمين من الولاء كبير، ومن جملة وجوه الفرق:

الفرق بينهما في موقعهما في الدين. .١

يان ذلك: أنّ القسم الأوّل من الولاء يكون ذا بعد عملي فحسب، وليسب

عُينّ من عملاً هناك بعد اعتقادي للتعيين بتاتاً، فالمهم أن لا يخالف المرء 

) للجيش،للحكم، كما هو الحال في القائد العسكري الذي يعينّه النبي (

.٥٤ساء: آية سورة الن )١(



  
٥١٣ 

  يفي الخطبة من الولاء الاصطفائ(×) كون الولاء للإمام 

طلع على نصبه، لكن ليس فإنّ المهم عدم مخالفته، نعم يجب القبول بقيادته لمن ا

) فيما أمر به، لا من جهة كونه واجباً اعتقادياً إلا من جهة التسليم للنبي (

نه.   بعنوا

وأمّا القسم الثاني من الولاية فهو ذو بعد اعتقادي خطير في الدين، لا 

يصح للمسلم أن يجهل من اصطفاه االله سبحانه للحكم في هذه الأمة، لا 

بل هذا الاصطفاء بنفسه يكون جزءاً من الدين، ليعمل بأوامره فحسب، 

  ويكون الاعتقاد به واجباً اعتقادياً أساسياً فيه.

فالولاء على وجه الاصطفاء هو على حد الولاء للأ�بياء إلا أ�ه في مستوى 

  الوصية لا في مستوى النبوة والرسالة.

  الفرق بينهما في حدود الطاعة الواجبة.. ٢

واجبة للحاكم السياسي بشكل عام مشروطة بعدم البيان ذلك: أنّ الطاعة 

وقوعه في الخطأ والضلالة؛ لأن هذا الحاكم عرضة لهما، وأمّا الطاعة الواجبة 

لمن اصطفاه االله تعالى فهي طاعة مطلقة؛ لأ�ه مصون من الضلالة سواء كان 

  على وجه الخطأ أم على وجه الخطيئة.

  )لإمام (دلالة الخطبة على الولاء الاصطفائي ل - ٢

) المبني على ومفاد خطبة الغدير عقد الولاء الاصطفائي للإمام عليّ (

  التفرد في الهدى بالعلم والتسديد الخاص، وليس الولاء السياسي.

  والذي يدلّ على ذلك أمور:



          
٥١٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) في خطبته في الغدير أوجب أوّلاً التمسك بأهل بيته أ�هّ ( الأوّل:

) في الدين، لأنّ طفاء أهل البيت (للأمان من الضلالة، وهو يفيد اص

ضمان الأمن من الضلالة ولو خطأ وعن قصور إنما هو من شؤون الاصطفاء 

  .)١(الإ�ي الخاص على ما سبق إيضاحه

) كما دل ) هو من جملة أهل بيت النبي (ولا شك في أنّ الإمام (

 )ولاء الإمام ( علعلى ذلك سياق هذه الخطبة نفسها فإنها مسوقة لج

) لم يكن من أهل البيت ( )( ) على الناس، ولو لم يكنكولائه (

هناك محل لذكر حديث الثقلين هنا، كما يدل على ذلك آثار نبوية أخرى مثل 

  ).حديث الكساء الذي ورد بعد نزول آية تطهير أهل البيت (

) عبد اصطفاه االله تعالى للهدى فيمن ( اً وعليه فإنّ الإمام عليّ 

  ).ن أهل بيت النبي (م ماصطفاه

والمفهوم من ذلك اختياره للولاء على الأمّة على سبيل الاصطفاء الإ�ي 

  دون الاصطفاء السياسي المحض.

) أوّلاً ثمّ إثبات الولاء أنّ ذكر وجوب التمسك بأهل البيت ( الثاني:

ـــ أنّ امتياز أهل البالخاص للإمام ( ـــ بحسب الفهم العرفي النابه  يت ) يعطي 

)) ّبالهدى هو المنشأ لعقد الولاء للإمام علي ( ؛ لأنّ أحقّ الناس(

                                                                                       

بع.١(   ) لاحظ الإيضاح الرا



  
٥١٥ 

  في الخطبة من الولاء الاصطفائي(×) كون الولاء للإمام 

بالولاء أهداهم، ومتى لزم التمسك بشخص لملازمته للهدى، فإنه يتعين أن 

يكون هو مركز الولاء ومحوره الذي يلتف حوله المسلمون، كما جاء عن الإمام 

ه وخَاتَمُ رُسُلهِ، وبَشِيرُ مِينُ وَحْيِ أَ ) في نهج البلاغة في خطبة له: (عليّ (

اَ النَّاسُ، إنَِّ أَ رَحمَْتهِ ونَذِيرُ نقِْمَتهِ،  هُمْ عَلَيْه، أَ مْرِ حَقَّ النَّاسِ بهِذََا الأَ أَ يهُّ قْوَا

وْلىَ أَ ) أ�ضاً في نهج البلاغة: (إنَِّ ، وجاء عنه ()١(مْرِ ا�َّ فيِه)أَ عْلَمُهُمْ بِ أَ و

وْلىَ النَّاسِ بإِِبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ أَ إنَِّ عْلَمُهُمْ بماَِ جَاءُوا بهِ، ثُمَّ تَلاَ: ﴿أَ �بْيَِاءِ النَّاسِ باِلأَ 

ُ وَليُِّ المْؤُْمِنينَِ آاتَّبعَُوهُ وَهَذَا النَّبيُِّ وَالَّذِينَ  ، وفي الحديث الصحيح )٢(﴾)مَنوُا وَا�َّ

عوته إياه إلى مبايعة عند الإمامية في احتجاج الإمام الصادق على المعتزلة في د

محمد بن عبد االله ابن الحسن المعروف بالنفس الزكية: (ثم أقبل على عمرو بن 

عبيد فقال له: اتق االله، وأ�تم أيها الرهط فاتقوا االله فإن أبي حدثني وكان خير 

): إنّ رسول االله أهل الأرض وأعلمهم بكتاب االله عز وجل وسنة نبيه (

)سيفه ودعاهم إلى نفسه وفي المسلمين من هو ) قال: من ضرب الناس ب

  .)٣(أعلم منه فهو ضال متكلف)

) لم تكن في عقد الولاء للإمام (للكلام ) أنّ صياغته ( الثالث:

) الأمر عليكم أو استخلفته صياغة اعتيادية، كأن يقول إني ولّيت علياً (

                                                                                       

  .٢٤٧) نهج البلاغة: ١(

  .٤٨٤) نهج البلاغة: ٢(

  .١، ح٥/٢٧) الكافي: ٣(



         
٥١٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

، بل كانت صياغتهفيكم، كما يقال مثله عند تعيين الخليفة أميراً على مدينة ما

خاصة تدل على الاصطفاء من وجهين:

) جزءاً من ولائه إذ قال: (من كنت مولاهنّه جعل الولاء للإمام (إ .١

فهذا عليّ مولاه)، والمفهوم العرفي من هذا الكلام ليس إلا كون ولاء الإمام

)) جزءاً من ولاء الرسول () فمن والى الإمام ،(فهو لا محالة (

لِ الإمام (للرسول ( موالٍ  لِ الرسول ()، ومن لم يوا ).) لم يوا

نّه دعا لمن والاه بموالاة االله سبحانه كما دعا على من عاداه بمعاداتهإ .٢

تعالى.

وهذه صياغة قوية لا تلائم مجرد التعيين السياسي، لأنّ ما يستوجبه التعيين

 هو وجوب الطاعةالسياسي كأخواته من التعيين الإداري والعسكري إنّما

للشخص الذي تم تعيينه دون موالاة االله سبحانه لمن عيّنه أو معاداته لمن

لموقعٍ ما عُينّ عاداه، ولذلك نجد أ�هّ ليس من المتعارف في الحث على اتّباع من 

، أوة االله لهوعلى من عاداه وخالفه بمعادا ة االله لهأن يدعى لمن والاه بموالا

بنحو ذلك.

في قوة الإخبار، فالمراد أنّ االله سبحانه أن يكون هذا الدعاء إنشاءً ولا يبعد 

يوالي من والاه ويعادي من عاداه وذلك لأنّ االله سبحانه لن يوالي أو يعادي إلا

من يستوجب ذلك، فإنّ الولاء والعداء ليسا على حد الإنعام والترحّم ونحو

بلسان أورده )(ه لكنّذلك مما يناله المرء على وجه التفضل والإحسان، و



  
٥١٧ 

  في الخطبة من الولاء الاصطفائي(×) كون الولاء للإمام 

ليه شفاعة النبي ( ) وييأس معاديه منها، إذ الدعاء تأكيداً، حتى يرجو موا

  ) لمن دعا هو بنفسه عليه في شأ�ه.لا يشفع (

الحديث ا�أ�ور لدى أهل السنة والشيعة بأ�فاظ مختلفة، منها: (من  الرابع:

لمناسب مع هذا ، فإنّ ا)١(مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية)

التوصيف الشديد أن تكون الإمامة إمامة اصطفائية لا اعتيادية، وإلا فالمهم 

عدم مخالفة الوالي عملاً وإن لم يعرفه بشخصه، ولو خالفه فإنّ مخالفته تكون 

  كمخالفة الأوامر الشرعية التي فيها الكبائر والصغائر، واالله أعلم.

حاديث النبوية الواردة في شأن أنّ سائر النصوص الدينية والأالخامس: 

  ).) تدل على اصطفائهم من عند االله تعالى مع النبي (أهل البيت (

نية:   فمن الآيات القرآ

جْسَ ـــ آية التطهير ﴿١ ُ ليِذُْهِبَ عَنكُْمُ الرِّ رَكُمْ أَ إنَِّماَ يُرِيدُ ا�َّ هْلَ الْبيَتِْ وَيُطَهِّ

المتفق عليها التي دلّت على أنّ أهل البيت  ، بضميمة السنة النبوية)٢(﴾تَطْهِيرًا 

  .)٣()هم الإمام عليّ وفاطمة والحسنان (

كَ فيِهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ ـــ آية المباهلة ﴿٢ فَمَنْ حَاجَّ

                                                                                       

/ ٢٨، مسند أحمد: ٨/٢٧٠السنن الكبرى (البيهقي):  ،٣/١٤٧٨) لاحظ: صحيح مسلم: ١(

 وغيرها. ١/٣٧٦. ولاحظ الكافي: ٨٩ـــ  ٨٨

  .٣٣) سورة الأحزاب: آية ٢(

  يجه.) تقدم تخر٣(



         
٥١٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ِأَ وَ �فُْسَناَ أَ �نْاَءَكُمْ وَنسَِاءَنَا وَنسَِاءَكُمْ وَ أَ �نْاَءَنَا وَ أَ 
�فُْسَكُمْ ثُمَّ نَبْتهَِلْ فَنجَْعَلْ لَعْنةََ ا�َّ

، ووجه دلالتها هي ما للمباهلة من بُعد معنوي لأنهّا تبتني)١(﴾عَلىَ الْكَاذِبينَِ 

.)٢(عند االله سبحانه به على ثقل من يباهل

وأمّا من الأحاديث النبوية فيدل عليه ما يأتي:

) ضمّ إليها صيغة الصلاة عليه () فيما علّمه أصحابه فينّه (إ. ١

الصلاة على آ�ه، وطلب مماثلتها مع الصلاة على إبراهيم وآل إبراهيم ـــ وهم من

ـــ فكانت الصيغة هي: (� صل على محمد وعلى آل محمد كما العباد المصطفين 

صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنّك حميد مجيد، � بارك على محمد

.)٣(ل محمد كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجيد)وعلى آ

)) علياً (. تشبيههم بالمصطفين في الأمم السابقة، مثل تنزيله (٢

قائلاً: (إلا أ�ه لا نبي بعدي)، وقرن )(من نفسه منزلة هارون من موسى 

)، وقوله ()٤()(بمريم والدة المسيح عيسى بن مريم  )(فاطمة 

.٦١) سورة آل عمران: آية ١(

) تقدم تخريجه.٢(

.٤/١١٩) صحيح البخاري: ٣(

.٣/١٨٥) المستدرك على الصحيحين: ٤(



 
٥١٩

  في الخطبة من الولاء الاصطفائي(×) كون الولاء للإمام 

.)٢(شباب أهل الجنة اد، وسيّ )١(من الأسباط انالحسنين أنهّما سبطعن 

إلى غير ذلك من النصوص النبوية، وليس هنا محل تفصيل ذلك.

) في خطبة الغدير وإنفظهر بما ذكرنا أنّ الولاء المثبت للإمام عليّ (

اشتمل على البعد السياسي لكنه على سبيل الاصطفاء وليس على سبيل التعيين

سياسي المحض.ال

والحمد الله ربِّ العالمين

وكان تحرير ذلك في أوقات مختلفة، وآخرها في شهري محرم الحرام وصفر

�) والله الحمد كله وبه التوفيق والتسديد. ١٤٤٤المظفر من سنة (

، وكنز العمال:٢/٤١٣، الجامع الصغير للسيوطي: ٢٦/٣٤٦) لاحظ: تاريخ مدينة دمشق: ١(

، وغيرهما.٣/٤٢٧

، الاستيعاب:١/١١٨ ، المعجم الصغير:١٥/٤١٣صحيح ابن حبان: ) لاحظ مثلاً: ٢(

١/٣٩١.





 
٥٢١

المصادر

المصادر

المصادر

 .القرآن الكريم

  :بجاوي، ط�)، تحقيق: علي محمد ال ٤٦٣الاستيعاب: ابن عبد البر (ت.

ـــ لبنان. ١٩٩٢ـــ  ١٤١٢الأولى  ــ بيروت  م، الناشر: دار الجيل ـ

 :المطبعة: قسم الدراسات ٣٨١ الأمالي: الشيخ الصدوق (ت ،(�

ـــ قم، ط ـــ مؤسسة البعثة  �، الناشر: مركز الطباعة١٤١٧الأولى  .الإسلامية 

والنشر في مؤسسة البعثة.

  :تحقيق: حسين الأستاد ولي، علي أكبر٤١٣الأمالي: الشيخ المفيد (ت ،(�

: دار المفيد للطباعة والنشرالناشرم،  ١٩٩٣ـــ  ١٤١٤الثانية  .الغفاري، ط

ــ بيروت ـــ لبنان. والتوزيع ـ

  :تحقيق وتدقيق وتعليق: علي٧٧٤البداية والنهاية: ابن كثير (ت ،(�

التراث العربي ـــ م، الناشر: دار إحياء  ١٩٨٨ـــ  ١٤٠٨الأولى  .شيري، ط

ـــ لبنان. بيروت 

  :تحقيق:١١٠٧البرهان في تفسير القرآن: السيد هاشم البحراني (ت ،(�

قسم الدراسات الإسلامية / مؤسسة البعثة ـــ قم.

  :مراجعة وتصحيح٣١٠تاريخ الطبري: محمد بن جرير الطبري (ت ،(�

بعة  .وضبط: نخبة من العلماء الأجلاء، ط م، الناشر: ١٩٨٣ـ ــ ١٤٠٣الرا



          
٥٢٢ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ــ لبنان.  ــ بيروت ـ  مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ـ

  :ـــ ديار ٢٥٦التاريخ الكبير: البخاري (ت �)، الناشر: المكتبة الإسلامية 

ـــ تركيا.    بكر 

  :دراسة وتحقيق: مصطفى ٤٦٣تاريخ بغداد: الخطيب البغدادي (ت ،(�

دار الكتب الناشر:  م)، ١٩٩٧ـــ  ١٤١٧الأولى ( ط.عبد القادر عطا، 

ــ لبنان. ــ بيروت ـ   العلمية ـ

  :تحقيق: علي شيري، سنة ٥٧١تاريخ مدينة دمشق: ابن عساكر (ت ،(�

ـــ بيروت ـــ ١٤١٥الطبع:  �، المطبعة: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع 

ـــ لبنان. ، الناشر:لبنان ــ بيروت    دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ـ

 ط.شرح الزلف: أ�و الحسين مجد الدين محمّد بن منصور المؤيّدي،  التحف 

  م، مكتبة بدر ـــ صنعاء. ١٩٩٧/   � ١٤١٧الثالثة 

 :١٢٧٠تفسير الآلوسي: الآلوسي (ت .(�  

  :الثالثة.  .�)، ط٦٠٦تفسير الرازي: فخر الدين الرازي (ت  

  :لسيد �)، تحقيق وتعليق: ا٤٦٠تهذيب الأحكام: الشيخ الطوسي (ت

�، المطبعة: خورشيد، الناشر: ١٣٦٤الثالثة  .حسن الموسوي الخرسان، ط

  دار الكتب الإسلامية ـــ طهران.

  :م،  ١٩٨٤ـــ  ١٤٠٤الأولى  .�)، ط ٨٥٢تهذيب التهذيب: ابن حجر (ت

ــ بيروت ـــ لبنان.  الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ـ



  
٥٢٣ 

  المصادر

  :تحقيق وضبط وتعليق: الدكتور بشار � ٧٤٢تهذيب الكمال: المزي (ت ،(

بعة  .عواد معروف، ط م، الناشر: مؤسسة الرسالة ـــ  ١٩٨٥ـــ  ١٤٠٦الرا

ـــ لبنان.   بيروت 

  سنة الطبع: ١٣٨٣جامع أحاديث الشيعة: السيد البروجردي (ت ،(

  العلمية ـــ قم. المطبعة، ١٣٩٩

  :ـــ  ١٤٠١لأولى ا .�)، ط٩١١الجامع الصغير: جلال الدين السيوطي (ت

ـــ بيروت.  ١٩٨١   م، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع 

 ) خصائص أمير المؤمنين :تحقيق وتصحيح ٣٠٣): النسائي (ت ،(�

الأسانيد ووضع الفهارس: محمد هادي الأميني، الناشر: مكتبة نينوى 

  الحديثة ـــ طهران. 

  ٩١١الدين السيوطي (ت: الدر المنثور في التفسير با�أ�ور: جلال ،(�

ــ لبنان.  ــ بيروت ـ   الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر ـ

  :تقديم: السيد محمد ٥٠٨روضة الواعظين: الفتال النيسابوري (ت ،(�

  مهدي السيد حسن الخرسان منشورات الشريف الرضي ـــ قم.

  :تحقيق وتعليق٩٤٢سبل الهدى والرشاد: الصالحي الشامي (ت ،(� :

الأولى  .الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد معوض، ط

ـــ لبنان.  ١٩٩٣ـــ  ١٤١٤ ــ بيروت    م، الناشر: دار الكتب العلمية ـ

  سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها: أ�و عبد الرحمن



          
٥٢٤ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

محمد ناصر الدين بن الحاج نوح بن نجاتي بن آدم الأشقودري الألباني، 

الأولى، (لمكتبة المعارف)، ط.  ،�)، الرياض١٤٢٠(ت:  ٦د الأجزاء: عد

ـــ  ١٤١٥: ٤ـــ  ١عام النشر: جـ  ـــ  ١٤١٦: ٦م جـ  �١٩٩٥  : ٧م جـ  �١٩٩٦ 

ـــ  ١٤٢٢ م، الناشر: مكتبة المعارف للنشر والتوزيع لصاحبها  �٢٠٠٢ 

  سعد بن عبد الرحمن الراشد الرياض.

 ١٤٣٨الثانية  ط.لدين: محمد باقر السيستاني، سلسلة منهج التثبت في ا  ،�

  دار الكتب والوثائق، بغداد.

  السنة: أ�و بكر بن أبي عاصم وهو أحمد بن عمرو بن الضحاك بن مخلد

الأولى  ط. �)، المحقق: محمد ناصر الدين الألباني، ٢٨٧الشيباني (ت: 

  �، الناشر: المكتب الإسلامي بيروت.١٤٠٠

 تحقيق وترقيم ٢٧٣مد بن يزيد القزويني (ت: سنن ابن ماجة: مح ،(�

وتعليق: محمد فؤاد عبد الباقي، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر 

  والتوزيع. 

  :تحقيق ٢٧٥سنن أبي داود: سليمان بن الأشعث السجستاني (ت ،(�

م، الناشر: دار  ١٩٩٠ـــ  ١٤١٠الأولى  .وتعليق: سعيد محمد اللحام، ط

 ة والنشر والتوزيع. الفكر للطباع

  :تحقيق وتصحيح: عبد الوهاب ٢٧٩سنن الترمذي: الترمذي (ت ،(�

م، الناشر: دار الفكر للطباعة  ١٩٨٣ـــ  ١٤٠٣الثانية  .عبد اللطيف، ط



  
٥٢٥ 

  المصادر

ــ لبنان.  ــ بيروت ـ   والنشر والتوزيع ـ

  :الناشر: دار الفكر. ٤٥٨السنن الكبرى: أحمد بن الحسين البيهقي (ت ،(�  

 تحقيق: عبد الغفار سليمان ٣٠٣الكبرى: النسائي (ت:  السنن ،(�

م، الناشر دار  ١٩٩١ـــ  ١٤١١الأولى  .البنداري، سيد كسروي حسن، ط

ــ بيروت ـــ لبنان.   الكتب العلمية ـ

  :ف وتخريج: شعيب ٧٤٨سير أعلام النبلاء: الذهبي (ت �)، إشرا

م، الناشر:  ١٩٩٣ـ ــ ١٤١٣التاسعة  .الأرنؤوط، تحقيق: حسين الأسد، ط

ـــ بيروت ـــ لبنان.   مؤسسة الرسالة 

  :الناشر: �١٤٠٠)، سنة الطبع: ١٠٤٤السيرة الحلبية: الحلبي (ت ،�

  بيروت ـــ دار المعرفة دار المعرفة. 

  :تحقيق وضبط وتعليق: ٢١٨السيرة النبوية: ابن هشام الحميري (ت ،(�

م، المطبعة:  ١٩٦٣ـــ  ١٣٨٣محمد محيي الدين عبد الحميد، سنة الطبع: 

ــ القاهرة، الناشر: مكتبة محمد علي صبيح وأولاده ـــ بمصر.   المدني ـ

  :١٤١٠الثانية  .�)، ط٤٣٦الشافي في الإمامة: الشريف المرتضى (ت ،�

 المطبعة: مؤسسة إسماعيليان ـــ قم، الناشر: مؤسسة إسماعيليان ـــ قم.

  :شرح: علي بن محمد ٨١٦شرح المواقف: القاضي الجرجاني (ت ،(�

ــ مصر. ١٩٠٧ـــ  ١٣٢٥الأولى  .الجرجاني، ط   م، الناشر: مطبعة السعادة ـ

  :١٩٨٧ـــ  �١٤٠٧)، سنة الطبع: ٦٧٦شرح صحيح: مسلم النووي (ت 



         
٥٢٦

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ــ لبنان. ــ بيروت ـ م، الناشر: دار الكتاب العربي ـ

 د الملك بنشرح مشكل الآثار: أ�و جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عب

�)، ٣٢١سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي (ت: 

�، الناشر: مؤسسة الرسالة. ١٤١٥الأولى  ط.تحقيق: شعيب الأرنؤوط، 

  :تحقيق: محمد أ�و الفضل٦٥٦شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد (ت ،(�

ـــ م، الناشر: دار إحياء الكتب ١٩٥٩ـــ  ١٣٧٨الأولى  ، ط.إبراهيم العربية

عيسى البابي الحلبي وشركاه.

  :تحقيق: شعيب الأرنؤوط، ط ٣٥٤صحيح ابن حبان: ابن حبان (ت ،(�.

م، الناشر: مؤسسة الرسالة. ١٩٩٣ـــ  ١٤١٤الثانية 

  :تحقيق وتعليق وتخريج٣١١صحيح ابن خزيمة: ابن خزيمة (ت ،(�

م، ١٩٩٢ـــ  ١٤١٢الثانية  .وتقديم: الدكتور محمد مصطفى الأعظمي، ط

الناشر: المكتب الإسلامي.

  :م، ١٩٨١ـــ  �١٤٠١)، سنة الطبع: ٢٥٦صحيح البخاري: البخاري (ت

الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع.

  :ـــ٢٦١صحيح مسلم: مسلم النيسابوري (ت �)، الناشر: دار الفكر

ـــ لبنان. بيروت 

 البدع والزندقة: أحمد بن حجر الهيثمي الصواعق المحرقة في الرد على أهل

ـــ١٣٨٥الثانية  .�)، تحقيق: عبد الوهاب عبد اللطيف، ط٩٧٤المكي (ت: 



 
٥٢٧

المصادر

م، المطبعة: شركة الطباعة الفنية المتحدة، الناشر: مكتبة القاهرة ١٩٦٥

ـــ بميدان الأزهر بمصر. ــ شارع الصنادقية  لصاحبها علي يوسف سليمان ـ

 ـــ دار إحياء التراثطبعة�)، الم ٨٥٥يني (ت: عمدة القاري: الع : بيروت 

دار إحياء التراث العربي. ، الناشر:العربي

  :بعة  .�)، ط١٣٩٢الغدير: الشيخ الأميني (ت م، ١٩٧٧ـــ  ١٣٩٧الرا

ــ لبنان. ــ بيروت ـ الناشر: دار الكتاب العربي ـ

  :بد القادر عطا�)، تحقيق: محمد ع٧٢٨الفتاوى الكبرى: ابن تيمية (ت

م، الناشر: دار الكتب ١٩٨٧ـــ  ١٤٠٨الأولى  .مصطفى عبد القادر عطا، ط

العلمية.

  :تصحيح أحمد١٠٣١فيض القدير شرح الجامع الصغير: المناوي (ت ،(�

ـــ ١٩٩٤ـــ  ١٤١٥الأولى  .عبد السلام، ط م، الناشر: دار الكتب العلمية

بيروت.

  :تصحيح وتعليق: علي أكبر٣٢٩الكافي: الشيخ الكليني (ت ،(�

�، المطبعة: حيدري، الناشر: دار الكتب١٣٦٣الخامسة  .الغفاري، ط

الإسلامية ـــ طهران.

  :م، ١٩٨٣ـــ  ١٤٠٣الثانية  .�)، ط٢٠٤كتاب الأم: الإمام الشافعي (ت

الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر.

 ٣٢١د الأزدي (ت: كتاب الملاحن: أبي بكر محمد بن الحسن بن دُري ،(�



          
٥٢٨ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

تحقيق عبد الإ� نبهان، منشورات وزارة الثقافة في الجمهورية العربية 

  م.١٩٩٢السورية ـــ دمشق 

  :ضبط وتفسير: الشيخ بكري ٩٧٥كنز العمال: المتقي الهندي (ت ،(�

 ١٩٨٩ـــ  ١٤٠٩حياني، تصحيح وفهرسة: الشيخ صفوة السقا، سنة الطبع: 

ـــ لبنان. م، الناشر: مؤسسة ال ــ بيروت    رسالة ـ

  :تصحيح وتعليق: السيد محمد ٤٦٠المبسوط: الشيخ الطوسي (ت ،(�

ـــ طهران المكتبة ١٣٨٧تقي الكشفي، سنة الطبع  �، المطبعة الحيدرية 

  المرتضوية لإحياء آثار الجعفرية.

  :م،  ١٩٨٨ـــ  �١٤٠٨) سنة الطبع: ٨٠٧مجمع الزوائد: الهيثمي (ت

ــ بيروت ـــ لبنان. الناشر: دار   الكتب العلمية ـ

 ٩١١السيوطي (ت  المزهر في علوم اللغة وأ�واعها: جلال الدين  ،(�

المحقق: محمد جاد المولى ـــ محمد أ�و الفضل إبراهيم ـــ علي محمد البجاوي، 

  الناشر: المكتبة العصرية. 

  :يق: �)، تحق١٣٢٠مستدرك الوسائل: ميرزا حسين النوري الطبرسي، (ت

م،  ١٩٨٧ـــ  ١٤٠٨الأولى  .) لإحياء التراث، طمؤسسة آل البيت (

ـــ لبنان.الناشر: مؤسسة آل البيت ( ـــ بيروت   ) لإحياء التراث 

 ف: ٤٠٥: الحاكم النيسابوري (ت: على الصحيحين المستدرك �)، إشرا

  يوسف عبد الرحمن المرعشلي. 



  
٥٢٩ 

  المصادر

  :الناشر: دار صادر ـــ  �)،٢٤١مسند أحمد: الإمام أحمد بن حنبل (ت

ـــ لبنان.   بيروت 

  :تحقيق وتعليق: سعيد اللحام، ٢٣٥المصنف: ابن أبي شيبة الكوفي (ت ،(�

م، الناشر: دار الفكر للطباعة  ١٩٨٩ـــ  ١٤٠٩الأولى جماد الآخرة  .ط

ــ لبنان.  ــ بيروت ـ   والنشر والتوزيع ـ

  :تعليق: علي أكبر �)، تصحيح و٣٨١معاني الأخبار: الشيخ الصدوق (ت

، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي ١٣٣٨ـــ  ١٣٧٩الغفاري، سنة الطبع: 

  التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة. 

  :تحقيق: قسم التحقيق بدار ٣٦٠المعجم الأوسط: الطبراني (ت ،(�

م، الناشر: دار الحرمين للطباعة  ١٩٩٥ـــ  ١٤١٥ ، سنة الطبع:الحرمين

  يع. والنشر والتوز

  :تحقيق وتخريج: حمدي عبد المجيد ٣٦٠المعجم الكبير: الطبراني (ت ،(�

  الناشر: دار إحياء التراث العربي. ،الثانية، مزيدة ومنقحة .السلفي، ط

  :تصحيح وتعليق: علي ٣٨١من لا يحضره الفقيه: الشيخ الصدوق (ت ،(�

التابعة لجماعة مؤسسة النشر الإسلامي الناشر: الثانية،  .أكبر الغفاري، ط

 المدرسين بقم المشرفة.

  :الأولى  .�)، تحقيق: عبد الرحمن عميرة، ط٧٥٦المواقف: الإيجي (ت

ـــ دار الجيلطبعةم، الم١٩٩٧ـــ  ١٤١٧ ــ بيروت   دار الجيل.  ، الناشر:: لبنان ـ



          
٥٣٠ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

  تحقيق: علي محمد البجاوي، ط٧٤٨ميزان الاعتدال: الذهبي (ت ،(�. 

ـــ بيروت ـــ  ١٩٦٣ـــ  ١٣٨٢الأولى  م، الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر 

 لبنان. 

 ) نهج البلاغة: خطب الإمام علي(  :ت)(تحقيق صالح)، ما ٤٠ (�

ختاره وجمعه الشريف الرضي، ضبط نصه وابتكر فهارسه العلمية: ا

  م، الناشر: بيروت. ١٩٦٧ـــ  ١٣٨٧الأولى  .الدكتور صبحي صالح، ط

 تحقيق: سيد علي ١٢٩٤ذوي القربى: القندوزي (ت: ينابيع المودة ل ،(�

�، الناشر: أسوه دار الأسوة ١٤١٦الأولى  .جمال أشرف الحسيني، ط

  للطباعة والنشر.

    



  
٥٣١ 

  الفهرس

رسا  لفه

 الفهرس

 ١٣ .................................................................... تمهيد

  ١٥ .................................... أهمية اصطفاء أهل البيت في الدين .١

  ١٦ .................................................... أهمية واقعة الغدير .٢

  ٢٢ ......................................................... منهج البحث .٣

  ٢٨ ..........................................  تبعوصف ملامح المنهج الم .٤

  ٣٨ .........................................................أقسام البحث .٥

  ٦٥ .........................إيجاز عما اشتمل عليه هذا القسم من الكتاب:  .٦

  ٧٥ ............................................................. واقعة الغدير

قعة الإيضاح الأوّل:    ٨٣  .................................  حول ثبوت هذه الوا

  ٨٥ ................................................... الاتفاق على ثبوتها -١

قعة بالثبوت التاريخي والمتواتر والصحيح -٢   ٩٢ .................. ثبوت الوا

  ٩٧ ......................................................... متن الحديث -٣

قعة رغم مساعي كتمانها وتحريفهاعوامل حفظ هذه الو -٤  ١٠٠  ............. ا

واقعة الغدير والقدرة على تحليل الحوادث الاجتماعية  الإيضاح الثاني:

   ١٠٥  .....................................................   والسياسية التاريخية

  ١٠٧ .................... واقعة الغدير حادثة ذات أ�عاد اجتماعية وسياسية -١



         
٥٣٢

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

١٠٨ .........................................................  فقرة الولاء. .٢

عية في معرفة  الاتجاهأهمية المقدرة على تحليل الأحداث السياسية والاجتما -٢

١٠٩ ...................................................... الحق والباطل فيها

١١٢ ............................. )تأمّل المشهد السياسي في عصر النبي (

١١٦  ................................  )تأمّل المشهد السياسي بعد النبي (

١٢١ ................. )تأمّل المشهد السياسي في زمان خلافة الإمام عليّ (

١٢٥ .............. تأ�ير القدرة على التحليل السياسي في فهم واقعة الغدير -٣

واقعة الغدير والتوضيح العام لخطبتها في ضوء فهم ملاحن لثالث:الإيضاح ا

١٣١  .....................................  الخطاب ومعاريضه ودلالاته الذكية

١٣٥ ............................................ أهمية حسن فهم الخطاب .١

١٤٢ .........................  عوامل عدم الانتباه إلى المؤدى الدقيق للخطاب

ـــفه .٢ ـــ ـــ ـــــــ ــ ــ تملم خطبة الغدير من خلال ملاحظة العناصر المختلفة التي تشــ

١٤٤ ................................................................... عليها

١٤٥ ...................................... سوق الحديث على وجه الخطبة .١

ــة أهل البيت والولاء للإمام( .٢ ــ ١٤٧ .. )تخصيص موضـوع الخطبة بمكانـ

١٤٩ ............................. إلقاء الخطبة في الاجتماع الجماهيري العام .٣

١٥٠ ................................................ عقد الاجتماع لأجلها .٤

١٥٠ .......................................... الاهتمام بخصوصية مكانها -٥



  
٥٣٣ 

  الفهرس

  ١٥١ ..................................................... المفاجأة بالخطبة .٦

  ١٥٣ ................................... صر الإبهام حتى لحظة التصريحعن .٧

  ١٥٧ ....................................................... . عنصر التفاعل٨

  ١٥٩ .......................................... ) بقرب وفاتهتذكيره ( .٩

  ١٦٠ ............................................ إبداء النصح والإشفاق .١٠

  ١٦٣ ....................... اعتبار الكتاب والعترة أمانة مودعة عند الأمة .١١

  ١٦٦ ............... أخذ الإقرار بشيء لإلزام المخاطب بغاية تترتب عليه .١٢

  ١٦٨ ...................... مين الخطاب. عنصر التدرج والتسلسل في مضا١٣

. اشتمال الخطاب على التعبير عن شكوك المتكلم في استجابة المخاطب ١٤

  ١٦٩ ............................................................... للخطاب

  ١٧٢ .................................. قرن الخطاب بالترغيب والتحذير .١٥

  ١٧٤ .................................................... . أسلوب التعليل١٦

  ١٧٩ .............................. قرن الخطاب بالتنبؤ بعواقب التخلّف .١٧

ــة تجاه مضم١٨ ـــــــــ ــ ـــ. معالجة الشبهات المتوقعـ ـــ ــ ـــون الخطـــ ـــ ـــ ـــــــ ــ ـــه ـ ـــ اب على وجــ

  ١٨١ ................................................................. التلويح

  ١٨٥ .............................. . أسلوب إثبات اللوازم ونفي الأضداد١٩

  ١٨٦ ............................................... عنصر حكاية الوحي .٢٠

  ١٨٨ ................................ ربط الموضوع بالإيمان بأصل الدين .٢١



         
٥٣٤

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

١٩٠ ............... )إناطة التمسك بالقرآن بالتمسك بأهل البيت ( .٢٢

١٩٣ ................................ قلينالتعبير عن الكتاب والعترة بالث .٢٣

ـــل البيت ( .٢٤ ـــ ــــاه أ�ــــــ ـــب في الدين تجـــــــ ـــــــ ـــــــ ) بالتمسّك بهمالتعبير عماّ يجــ

........................................................................ ١٩٦

) في الأمّة بعد جعلهم ضمن) محل نفسه (إحلال أهل البيت ( .٢٥

١٩٨ ................................................................. الثقلين

سنين) بعد الإمام عليّ والح) لعترته (توسعة مفهوم أهل البيت ( .٢٦

)( ................................................................. ٢٠٤

الابتداء باللين والتواضع، ثمّ الإشفاق والتشويق ثمّ الانتهاء إلى الحزم .٢٧

........................................................................ ٢٠٨

٢١٠ ............. ) على الأمّة) من ولائه (جعل الولاء للإمام ( .٢٨

٢١٣ .................  ) للحضورالاهتمام بإبراز الإمام عليّ ( .٢٩

٢١٤ ........................... قرن عقد الولاء بالدعاء المؤكّد والشديد .٣٠

الخطبة على وجه مفهم بليغ، ولكن على وجه سليم عن مساعيصياغة  .٣١

٢٢١ ..................................................... الإخفاء والتحريف

٢٢٩ ....................................................... توضيح واستنتاج

على )واقعة الغدير ودلالة الأمر بالتمسّك بأهل البيت ( :الإيضاح الرابع

٢٣٥  ..........................................  ) في الإسلاماصطفائهم (



 
٥٣٥

الفهرس

٢٣٩ .................. ثبوت فقرة الثقلين في خطبة الغدير وسائر مواردها -١

٢٣٩ .......................................................... الأولى: النقطة 

) عن سائر الأمّة بعدمدلالة هذه الفقرة على امتياز أهل البيت ( -٢

٢٤٣  ................................................ وقوعهم في ضلالة أ�داً.

ـــمساوقة عصمة أهل البي -٣ ــ ـــ ــــ) من الضلالة مت (ــ ـــــــ ع اصطفائهم فيـ

٢٤٦ ................................................................. الدين. 

٢٥١ ....................... ) بالقرآن الكريمعظمة قرن أهل البيت ( -٤

٢٥٢ ............ )بالغ في الخطبة على التمسّك بأهل البيت (التأكيد ال -٥

) من بعدهدلالة الخطبة على وقوع الفتن التي كان قد أخبر بها النبي ( -٦

٢٥٥ ................................... )جرّاء عدم التمسك بأهل بيته (

٢٥٩ .............. )) بأهل البيت (عدم تمسّك الأمّة بعد النبي ( -٧

ضور للتمسك بأهلدلالة لحن الخطبة على أجواء غير مستجيبة بين الح -٨

٢٦٥ ...........................................................)البيت (

ــــــــدلالة الخطبة ع -٩ ـــــــ ـــــــ ـــل البيــ ـــ ـــــــ )ت (ـــــــلى وجود إمام هدى حيّ من أ�ــــــ

٢٧٤ .................................................................... دائماً 

) في معرفة سنة الرسولدلالة الخطبة على مرجعية أهل البيت ( -١٠

)٢٧٥ .........................................................  ) وسيرته



          
٥٣٦ 

 واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

) إنّما هي في أهل البيت فة الرسول (دلالة الخطبة على أنّ خلا -١١

)( ................................................................. ٢٧٧  

) ورجال متعاقبون ) في الحديث هم الإمام عليّ (إنّ أهل بيته ( -١٢

  ٢٧٨ ......................................... )من ذريته وذرية الرسول (

  ٢٨١ .............................. مكانة أهل البيت قبل خطبة الغدير.  -١٣

) في ) في خلافته لمبدأ صيانة أهل البيت (إحياء الإمام عليّ ( -١٤

  ٢٨٨ ........................ مّة من الضلالة وجريان عترته على ذلك. هذه الأ

  ٢٩٠ ....... مساعي المناقشة والتحريف في فقرة الثقلين من خطبة الغدير -١٥

كلمات علماء المسلمين في دلالة حديث الثقلين على امتياز أهل البيت  -١٦

)( ................................................................. ٢٩٦  

   ٣٠٣  ......  )في واقعة الغدير وعقد الولاء للإمام عليّ ( الإيضاح الخامس:

  ٣١٠ ................................................ ى الولاء وأ�واعهمعن -١

  ٣١٨ ................... تقسيم الولاء إلى الولاء المتكافئ والولاء المختلف -٢

  ٣٢٦ .............................................. تفسير اللغويين للولاء -٣

  ٣٢٨ ................................................ نقد تفسير الولاء بالمحبة

  ٣٣٢ ............................................... نقد تفسير الولاء بالنصرة

  ٣٨٠ .......................................... قرائن أخرى غير لفظية متنوعة

  ٣٨٢ ............................. قرائن من خلال الملابسات الحاضرة للكلام



  
٥٣٧ 

  الفهرس

قعةقرائن على    ٣٩٠ .........  مدلول الخطبة من خلال الحوادث قبل هذه الوا

قرائن أخرى على مؤدى الخطبة من خلال الحوادث التي اتفقت بعد هذه 

قعة.   ٣٩٧ ................................................................ الوا

  ٤٠٠ .........................  أمور موهمة لعدم دلالة الخطبة على عقد الولاء

وضوح دلالة الخطبة عند اختبار مؤداها على وجه المعايشة  الإيضاح السادس:

   ٤١٥  ..............................................................  مع الحدث

  ٤١٧ ..................... توضيح عام لتأ�ير حيوية المشهد على فهم الكلام .١

قعة الغدير أو مثلها على فهم دلالتها .٢  ٤٣٢  . في تأ�ير اختبار المعايشة الحية لوا

)إلى الأمّة حول الأمر واقعة الغدير مشهد لوصية النبي ( الإيضاح السابع:

   ٤٤٥  ................................................................  من بعده

 ٤٥٠ .................  )بعد حياته (إنّ هذه الخطبة وصية إلى الأمّة �ا  -١

 ٤٥٦ .............. ) للإمام من بعددلالة الخطبة على عقد مثل ولائه ( -٢

) وكذلك أصحابه في حرب الجمل وصفّين على تنصيص الإمام عليّ ( -٣

 ٤٥٩ ............................................... )أ�هّ وصي الرسول (

حول واقعة الغدير ودلالات التركيز على الشخص في الولاء  الإيضاح الثامن:

   ٤٧٣  .................................................................  والعداء

ة الغدير على تقدير صرفها عن ولاء الحكم إلى الولاء الإيماني دلالة خطب -١

 ٤٧٦ ...... ) عند التفرق وطرو الفتن والشبهاتالمطلق الموجب لاتّباعه (



         
٥٣٨

واقعة الغدير.. ثبوتها ودلالاتها

ـــالفرق في المعنى بين إثب ــ ـــات الولاء للنـ ـــ ـــوع وإثبـــ ـــ ـــ ــــــــات الولاء لشخصٍ مــــ نـ

) محوراً لولاءلى جعل الإمام (دلالات خاصة في خطبة الغدير عأفراده 

٤٧٨ ...............................................  المؤمنين عند الاختلاف.

٤٨٣ .. ) في الفتن والشبهاتأهمية دلالة الخطبة على الولاء المطلق للإمام (

ـــ في حال دلالتها على الولاء الإيماني المطلق للإمام ( -٢ ـــاستبطان الخطبة  (

٤٩٢ .......................................... ).على الولاء السياسي له (

 واقعة الغدير ومقتضيات ولاء النصرة الخاص للإمامفي الإيضاح التاسع:

)(  .................................................................  ٤٩٧

٥٠١ . )أهمية مدلول الخطبة حتى لو كان مفادها ولاء النصرة للإمام ( -١

) يستبطن ثبوت الولاء السياسي له عندأنّ ثبوت ولاء النصرة للإمام ( -٢

٥٠٧ .......................................................  الإمعان في ذلك.

) فيها من الولاءلاء للإمام (في واقعة الغدير وكون الو الإيضاح العاشر:

٥١١  .............................   الاصطفائي دون الولاء السياسي الاعتيادي

٥١١ ...................  تقسيم الولاء إلى الولاء الاصطفائي والاعتيادي. -١

٥١٣ ................... )دلالة الخطبة على الولاء الاصطفائي للإمام (-٢

٥٢١ .................................................................المصادر

٥٣١  ................................................................  الفهرس


	واقعة الغدير ج1

