
الأمانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة قسم 
الإعلام - دار اللغة والادب العربي

رقم الإيداع في دار  الوثائق 
العراقية 1963 لسنة 2014

www.dawat.imamhussain.org
E-mail: daralarabia@imamhussain.org

mob: +9647827236864 ___ +96447721458001



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

113

صورُ التأصيلِ القرآنيِّ للرثاء الحسيني
دراسة دلالية

 Quranic Images of Rooting the Husseini
Lament: a Semantic Study

م.د حيدر عودة كاطع  الدراجي
كلية الإمام الكاظم)ع( للدراسات الإسلامية

ميسان 

By: Dr.Haider Oda Qadh’ Al-Daraji , 
Imam Kadhim (a.s) College for Islamic Studies in 

Misan



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

114

ملخص البحث

         يتوخّى البحث اعتماد التأصيل القرآني -بوصفه الأصل الأول والأكبر للتشريع الديني-، وما تضمنته 

آياته الشريفة من قصص رثاء وحزن وبكاء وندبة، لكي تكون هذه الأحداث والقصص الرثائية بمثابة المسوغ 

الشرعي والعقلي لما ينقل من قصص الرثاء الحسيني وما تنطوي عليه أحداثها من جوانب وأبعاد ذات افق 

مأساوي أليم مما قلَّ نظيرها في التاريخ البشري، ومن هنا حاول البحث الخوض في مسألتين متداخلتين: الأولى 

انطواء بعض القصص القرآني على محفِّز الرثاء العاطفي بكل ما يحمل من الشحن العاطفي النفسي المراد 

إثارته عند المتلقي كي يعيش السامع الحزن والغصة والألم حين يكون وجهاً لوجه مع حدث القصة القرآنية 

بتأثيريها العاطفي والعقلي، والأمر الآخر هو الإفادة من التوظيف القرآني في نقل المأساة الحسينية ومراثيها 

السياقية  مداليلها  في  والخوص  القرآني  القصص  بعض  دراسة  بعد  القرآني،  المسوغ  من  انطلاقاً  العالم  إلى 

التركيبية داخل النص القرآني بغية الوصول إلى الوسائل التوظيفية –سياقياً ودلالياً- كعناصر تعبوية لعملية 

الإثارة العاطفية في المتلقي.

Abstract
       The research investigates the images in  the Quran that root Husseini 
lament, which is considered as the first and biggest basis of religious 
legislation.It focuses on what the Quran contains of noble Ayats that show 
lament , sorrow and weeping. These events and stories  represent a 
legitimate mental justification to the Husseini lamentation stories and what 
it conveys of tragically painful events , unprecedented in human history.The 
present research attempts to explain two overlapping matters.The first is that 
some Quranic stories stimulate the emotional self-pity and what it contains 
of  emotional and psychological charge to be raised in the recipient, so that 
he lives in sadness and pain. The second matter is the utilization of Quran in 
transferring  Husseini tragedy and its elegies to the world on the basis of the 
Quranic justification. 



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

115

       الحمدُ لله ربِّ العالمين والصلاة والسلام على نبيه محمد وآله الطيبين الطاهرين...وبعد.
يتوخّى البحث اعتماد التأصيل القرآني -بوصفه أصلاً للتشريع الديني- وما تضمنته آياته الشريفة من قصص رثاء 
وحزن وبكاء وندبة، لكي تكون هذه الأحداث والقصص الرثائية بمثابة المسوغ الشرعي والعقلي لما ينقل من قصص 
الرثاء الحسيني وما تنطوي عليه أحداثها من جوانب وأبعاد ذات وقع مأساوي أليم مما قلَّ نظيرها في التاريخ البشري، 
ومن هنا حاول البحث الخوض في مسألتين متداخلتين: الأولى انطواء بعض القصص القرآني على محفِّز الرثاء)1( 
العاطفي بكل ما يحمل من الشحن العاطفي النفسي المراد إثارته عند المتلقي كي يعيش السامع الحزن والغصة والألم 
حين يكون وجهاً لوجه مع حدث القصة القرآنية بتأثيريها العاطفي والعقلي، والأمر الآخر هو الإفادة من التوظيف 
القرآني في نقل المأساة الحسينية ومراثيها إلى العالم انطلاقاً من المسوغ القرآني، بعد دراسة بعض القصص القرآني 
والخوض في مداليلها السياقية التركيبية داخل النص القرآني بغية الوصول إلى الوسائل التوظيفية –سياقياً ودلالياً- 

كعناصر تعبوية لعملية الإثارة العاطفية في المتلقي.

    المقدمة



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

116

القرآني  الرثاءين  بين  لمزاوجة  محاولة  فالبحث     
والحسيني لكي تنطلق مراثينا الحسينية التي تلقى على 
المنابر من منطلق قرآني سواء في الإثارة العاطفية أم 
في طول أمدها، فيكون لنا مرتكز قرآني تأصيلي يؤسس 
لهذا الرثاء ويثبته على طول الخط الحسيني منذ شهادة 
الحسين إلى يومنا هذا وإلى ما شاء الله تعالى من 
انطلقت من  الحسين وقضيته  أنَّ  الزمان، لا سيما 
القرآن حين ارتدى ثوب الإصلاح ليرأب به صدع الأمة 
الخانعة، ولذا لم يكن تحرك الحسين نتيجة ردة فعل 
معينة بل كان خروجه بغية أنْ يخلق في الأمة ردود 
إصلاحي  بمنهج  تحركه  كان  أي  المناسبة)2(،  الفعل 
قرآني، فحري بنا أن يكون رثاؤنا إياه وندبته وبكاؤه من 

رحم القرآن الكريم.
وهنا أود الإشارة إلى أن مقتضى البحث الكمي والنوعي 
هو ما أجبرني على الاكتفاء بهذه الصور الثلاث ولا 
مسوغ آخر وسأحاول أن أدرس الصور القرآنية- بعد 
الاستقراء التام لها- تفصيلاً في كتاب وذلك في قابل 

أيامي ما مكّنني ربي لذلك. 

   الصورة الأولى
 قصة هابيل و قابيل

بَا قرُْبَاناً  قال تعالى: وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ابْنَيْ آدَمَ بِالْحَقِّ إذِْ قَرَّ
مَا  كَ قَالَ إنَِّ لْ مِنَ الآخَرِ قَالَ لَقَْتُلَنَّ فَتُقبُِّلَ مِن أحََدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبَّ
قِينَ،لَئِن بَسَطتَ إلَِيَّ يَدَكَ لتَِقْتُلَنِي مَا أنََاْ  لُ اّللُ مِنَ الْمُتَّ يَتَقَبَّ
)3( بِبَاسِطٍ يَدِيَ إلَِيْكَ لَقَْتُلَكَ إنِِّي أخََافُ اّللَ رَبَّ الْعَالَمِينَ 
    تصور الآية الشريفة حدثاً تاريخياً وقع في غابر 
 ، الأزمنة بين ابني نبي من أنبياء الله تعالى هو آدم
وينطوي هذا الحدث على جريمة قتل حين أقدم قابيل ابن 
النبي على قتل أخيه هابيل بعدما وقع تحت تأثير الحسد 
قربانه،  دون  أخيه  قربان  السماء  قبلت  حين  المميت 

بْتّ به،  بَ إلى الله، عزّ وجل وتَقَرَّ و)القرُْبانُ بالضم:ما قرُِّ
بْتُ لله قرُْباناً()4(، ولذا تمثل القصة بتفاصيلها  تقول منه:قّرَّ
المثال الجلي والواضح للصراع الدائر في البشرية بين 

أهل الصلاح والهدى وبين أهل الانحراف والضلال.
التاريخية  القصة  هذه  في  القرآني  الخطاب  اعتمد    
على إثارة المنبه العاطفي لدى المتلقي بعد توفير أكبر 
كمية من الشحن العاطفي يتجلى ذلك في سرد تفاصيل 
القصة من دون الوقوف على حيثية الجريمة فحسب، 
أي جمعت الآية بين السبب والنتيجة، وهي طريقة لا 
يراعيها القرآن الكريم كثيراً، لأنه يذكر بعض الأحيان 
وأداة  المعركة  أحياناً  ويذكر  للموت  النهائية  النتيجة 
الجريمة)5(مما يثير مكامن الحزن عند المتلقين وهذا ما 
تبتغيه الآية الشريفة، هي أن تضع المتلقي في صورة 
الحدث المأساوي لغرض ربطه بالمبادئ والأهداف التي 
يرسمها القرآن بوصفه أدباً فريداً من آداب الحوار وهو 
من أفضل أنواع الأدب القرآني)6(، مع الإشارة إلى إنّ 
القصة بجانبها النوعي تركز على المحفز الكمي لدى 
سامعيها، أقول:سامعيها لأنّ الآية توخت التركيز في 
النغم الصوتي كوسيلة  الجريمة من خلال  أبعاد  نشر 
للتعبير المسموع، أي معتمدة على الآية المقروءة، ولذا 
الكتابة، ولذا  القراءة لا  تعني  ، والتلاوة  قالت:)وَاتْلُ( 
يقول الخليل)ت175هـ(:)تلا فلان القرآن يتلو تلاوة(
نفسه  المذهب  الفيروزآبادي)ت817هـ(  وذهب   ،)7(

:قَرَأتُهُ()8(،  كَكِتَابةٍ  تِلاوََةً،  كلامٍ  كلَّ  أو  بقوله:)القرآنَ 
فأصبح عامل التأثير العاطفي المتوخّى من الآية يركز 

الآية بوصفها منطوقة مسموعة لا مكتوبة مقروءة.
أما المحفز الكمي لآية القصة فيمكن فهمه بعد استنطاق 
الضمير المتصل الذي جاء في محل جر بحرف الجر 
وهو الضمير)هم( المجرور بحرف الجر)على(في قوله 
تعالى:)وَاتْلُ عَلَيْهِمْ(، فضمير الهاء المجرور لا يتضمن 



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

117

طائفة بعينها ولا ملة بذاتها بل هو ضمير يدل على 
العاقل، ودلالة العاقل فيه ليست حكراً على المسلمين 
فحسب وليست خاصة بزمان دون آخر لأن عالمية القرآن 
تقتضي أن يكون الحدث القصصي صادحاً ومسمعاً كل 
من يأتي من العاقلين ما دامت الحياة، وبما أنَّ النص 
القرآني مطلقاً فلا تقييد في المقام لأن التقييد يحتاج إلى 
مؤونة زائدة على الأصل السياقي وهو ما يعرف بالدليل 
أو القرينة السياقية الصارفة كي تعمل على صرف اللفظ 
من الإطلاق إلى التقييد، ولمّا جاء النص خاليا من التقييد 
فيبقى الإطلاق على إطلاقه في إرادة عموم العاقلين لا 

فئة بعينها وهذا هو مراد الأصوليين في المطلب)9(.
   وذكرت الآية الشريفة أن هذه القصة هي من القصص 
الحق من خلال إيرادها الجار والمجرور )بالحق(، إذ 
الحدث  الشبهات عن  لرفع  به   الجملة جيء  أن شبه 
التاريخي وما أضيف إليه من خرافات وبدع كي يضع 
القرآن بين يدي المتلقي القصة الحقيقية بلا شوب أو 
لبس، وقد ذهب الزمخشري)ت538هـ( إلى بيان متعلق 

الجار والمجرور مذاهب أربعة:
1- الجار والمجرور متعلق بالتلاوة أي أن القصة التي 

ستتلوها عليهم متلبسة بالحق والصحة.
2- إنه متعلق بالنبأ الذي تضمنته القصة وهو نبأ منطوٍ 

على الصدق وموافق لما جاء في كتب الأولين.
3- متعلق بالغرض الصحيح الذي كان علةّ لهذه الجريمة 
وهو تقبيح الحسد ذلك لأن المشركين كانوا يحسدون 

النبي الأكرم 
4- متعلق بالفاعل المستتر وجوباً في فعل الأمر )اتلُ( 
فيه  المخاطب  بوصفه  الأكرم   بالنبي  متعلق  هو  أي 

فيكون التقدير )اتلُ عليهم وأنت محق صادق()10(، 
    وتأتي الوظيفة الصوتية من خلال الأصوات اللغوية 
استثمار  عملية  كونها  الكريم  النص  اعتمدها  التي 

سياقية تسهم في رفد أجواء الحدث والتي يعبر عنها 
التي  الحروف  أنها)أصوات  جني)ت392هـ(  ابن 
تأتي على سمت الأحداث المعبر عنها()11( كي تخلق 
الجو المنسجم مع حدث القصة الرثائي المشوب بأول 
جريمة في التاريخ البشري، ليدل صوت القاف على 
كي  والحدث  السياق  بين  الصوتي  الانسجام  طبيعة 
يرسم صورة القتل المهولة، لأن السياق يستمد دلالته 
لتأدية  الصوتية  المفردات  عليها  تأتي  التي  القوة  من 
المعاني المتوخاة )12(، فقد استعمل صوت القاف عشر 
مرات في الآية الأولى وذلك في الكلمات الآتية على 
التوالي:بالحق، قرّبا، قرباناً، فتُقبُِّل، يُتقبَّل،قال ،لأقتلنّك، 
يرى  كما  القاف  صوت  ويتميز  المتقين،  قال،يتقبّل، 
يمتنع  شديد  مجهور  صوت  سيبويه)ت180هـ(:بأنه 
أقصى  أن يجري)13 (، وأن مخرجه من  فيه  الصوت 
اللسان وما فوقه من الحنك الأعلى)14(، ولذلك يسمى 
الانفجاري)15(  بالصوت  الحديث  اللغوي  الدرس  في 
لأن خروجه من المجرى الصوتي يتم بعد أن يتصل 
اللهاة مما يجعله يخرج  فيها  بما  الحلق  بأدنى  اللسان 
فجأة فيؤدي بخروجه صوتاً انفجارياً شديداً، ولعل هذه 
تنسجم صوتياً  القاف مما  المخرجية لصوت  الطبيعة 
مع طبيعة الحدث القرآني، وقد أفاد صوت القاف من 
صوت اللام الذي شاركه في التزاوج الصوتي المكرر 
لمرونته وسهولته في عملية النطق كونه صوتاً -وإن 
ليس من الأصوات   - يراه سيبويه  كما  كان مجهوراً 
الشديدة التي يحتبس بها الصوت حال الخروج غير أنه 
صوت منحرف لأن اللسان ينحرف فيه مع النطق)16(، 
فانفجارية صوت القاف متعكّزاً على مرونة صوت اللام 
أسهمت في رسم اللوحة الرثائية للقصة القرآنية ، لا 
سيما في الآية الأولى لأنها اشتملت على القرار النهائي 
الذي عزم قابيل على فعله وهو القتل الذي لا بد منه، 



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

118

فصوت القاف وتكراره في الآية الأولى يوحي للسامع 
كيف حيكت خيوط الجريمة الأولى في تاريخ البشرية، 
وهذا الأسلوب القرآني الفريد في توظيفه كافة المعطيات 
اللازمة لرسم اللوحة الفنية بجوّها الرثائي كي تقع في 
طريق التأثير المنشود، كون المقام الحالي للقصة يعتمد 
البلاغة الصوتية كواحد من مرتكزات التأثير العاطفي 

لدى المتلقي. 
    وهنا أودُّ أنْ أشير إلى حال القاتل والمقتول وكيف 
تعاطيا مع الموقف المصيري، فلم يكن لهابيل علاقة 
النّار  قبوله لأنَّ  القربان وعدم  قبول  ذاتية في  خاصة 
السماوية هي ما اختار قربانه بأمر من بارئها، ولذا فهو 
لم يرسم حتفه بيده بل أراد أنْ يحيا، بيد أنه كان ضحية 
حبِّ الله تعالى له فهو يمثل البراءة المحضة الصادقة، 
في حين أن أخاه لم يجد له تفسيراً غير الفتك بأخيه، ولذا 
كان ردُّ قابيل على موقف القربان هو قوله:)لأقتلنَّك( 
وهو موقف محتوم توفرت أسبابه الشيطانية في رأسه 
بدلالة تضمين الفعل المضارع الواحد توكيدين، توكيد 
اللام المشعرة بالقسم ونون التوكيد الثقيلة، كي يعبر الفعل 
المضارع المشبع بالتوكيد -بضميمة الانسجام الصوتي 
-على أن لا مناص من القتل، فالآية واضحة معالمها 
رت سرعة اتّخاذ القرار الجريء، وأنَّ هذا  حين صوَّ
القرار هو القتل لا غير، مما يكشف أنَّ الحسد قد استولى 
على قلبه الحقود فلم يمنّيه بالفرصة الكافية للحل البديل، 
قِينَ  لُ اّللُ مِنَ الْمُتَّ مَا يَتَقَبَّ إنَِّ أما رد هابيل البريء فكان
ليكشف عن براءته الصادقة حيال قبول القربان، فيقول 
له: إن التقوى هي معيار ذلك القبول الإلهي ولستُ أنا، 
فعلةّ القتل هي القبول وليس هابيل، مع أن هابيل كان 
أقوى وأشجع من قابيل لكنه تحرج واستسلم مخافة من 

الله تعالى)17(.
    ويستمر حديث الأخ البريء ليعبر عن خصاله الطاهرة 

الخالية من أمراض النفس الذميمة، وهي أنه لا يقدم على 
قتل أخيه حتى لو أقدم أخوه قابيل على ذلك لأن خوف الله 
لَئِن بَسَطتَ  تعالى يمنعه كما يصورها القرآن في قوله: 
إلَِيَّ يَدَكَ لتَِقْتُلَنِي مَا أنََاْ بِبَاسِطٍ يَدِيَ إلَِيْكَ لَقَْتُلَكَ إنِِّي أخََافُ اّللَ 
، وهنا دلالات ثلاث أود الوقوف عندها: رَبَّ الْعَالَمِينَ
1- جاء فعل الشرط في الجملة الشرطية فعلاً ماضياً 
هو الفعل)بسطتَ( في حين أنَّ جواب الشرط جاء صفةً 
لا  أنه  )ليفيد  وذلك  الفاعل)باسط(،  اسم  هي  اشتقاقيةً 
الشنيع، ولذلك أكده  يفعل ما يكتسب به هذا الوصف 
من  الفاعل  اسم  أنَّ  خاصة  للنفي()18(،  المؤكدة  بالباء 
الدوام والثبوت، على خلاف  التي تدل على  الصفات 
الأفعال التي تدل على الحدوث والتجدد والتغير بتغير 
تنفكُّ  الفاعل صفة لا  أنّ اسم  الأزمان والأحوال، أي 
عن موصوفها، ولذلك يسميّه الكوفيون بالفعل الدائم)19(، 
أي تدل على ثبوت معناها من صاحبها ثبوتاً دالاً على 
الدوام، وقد دعا هابيل إلى العدول من الفعل إلى الاسم 
كونه لم يرد أنْ يكون القتل متصلاً به وواقعاً منه بل أنَّ 

القتل واقع من قابيل لا غير)20(. 
2- وقع تقديم وتأخير سياقي مقصود بين شبه الجملة)إليك( 
وكلمة)يد(، ففي جملة فعل الشرط قدّم الجار والمجرور 
 ، على اليد حين قال: لَئِن بَسَطتَ إلَِيَّ يَدَكَ لتَِقْتُلَنِي 
بينما قال في جواب الشرط:  مَا أنََاْ بِبَاسِطٍ يَدِيَ إلَِيْكَ 
، مع أنّْ )يد( في السياقين وقعت معمولةً كونها  لَقَْتُلَكَ 
مفعولاً به في كلا السياقين، للفعل الماضي في الجملة 
الأولى، ولاسم الفاعل في الجملة الثانية، لكنها فصُلت عن 
عاملها في الأولى بالجار والمجرور، وضامّت عاملها 
في الثانية، كي تدل على أنَّ هابيل كان سخياً وعطوفاً 
على أخيه القاتل حتى في طريقة الخطاب والمحاورة 
بينهما، فلأنه رأى أخاه حريصاً وممعناً وعازماً على 
الاعتداء عليه، لذا قدم كلمة)إلي( وأخّر آلة البطش وهي 



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

119

اليد، ولمّا كان هابيل غير حريص ولا عازما على الفتك 
بأخيه أو الاعتداء عليه نافياً ذلك عن نفسه، لذلك قدم آلة 

الاعتداء وهي اليد على شبه الجملة)21(.  
3- ورد اسم الفاعل )باسط( عاملاً في السياق القرآني 
بعدما توفّر شرطا عمله، وهما مجيئه معتمداً على نفي 
أو استفهام أو يأتي خبراً أو صفةً أو حالاً أو منادى، 
أي أن عمله يعتمد الدلالة النحوية السياقية لا الصرفية 
الوضعية بعدما يضامّ الكلمات الأخرى، وهنا جاء اسم 
الفاعل خبراً لـ)ما( الحجازية النافية العاملة عمل الفعل 
)ليس(، أي توفّر واحد من شرطي عمله، لاسيّما أنَّ 
خبر )ما( الحجازية جاء مجروراً بحرف الباء الزائد 
وهذا النوع من الجر يختص بالدخول على خبر الفعل 
أنَّ من لوازم عمل  إلى هذا  )ليس( وأخواته، يضاف 
اسم الفاعل دلالته على الزمن الحالي والاستقبالي وإلّ 
فلا يكون عاملاً على رأي البصريين)22(، وهنا يتأكد أنَّ 
هابيل كان يريد نفي صفة القتل عنه تجاه أخيه القاتل 
على كل حال وفي زمني الحال والاستقبال لأن صفتي 
البراءة والكرم  اللتين يتحلى بهما ليستا صنيعة الظرف 
الحالي، وهذا النفي ليس نوعاً من الخضوع والتذلل لدفع 
القتل عنه، لأنه صار مقتنعاً أنّ أخاه لا يحيد عن عزمه، 
لذلك أراد أن ينفي عن نفسه مد يده لأخيه كونه يحمل في 
قلبه الخوف من الله تعالى، ذلك الخوف الدائم بدوام الحياة 
لشخص هابيل، ولذا هذا المعنى مما يتناسب-قطعاً- مع 

استعمال اسم الفاعل الدال على الثبوت والدوام.
ولعل من المناسب لهذا المعنى أنَّ جواب الشرط  مَا 
أنََاْ بِبَاسِطٍ يَدِيَ إلَِيْكَ لَقَْتُلَكَ  جاء خالياً من فاء الجزاء 
ليدل على معنى الدوام التي يتحلى بها هابيل في كونه لا 
يتصف بصفة بسط اليد لقتل أخيه، حين يوحي للسامع 
أن جواب الشرط ليس معلولاً لفعل قابيل في قتله إياه 
فحسب بل هو صفة لا تنفك عنه، أي أن الآية اشتملت 

على حذف فاء الجزاء)23(.
    بدا واضحاً بعد مناقشة البعد الدلالي للآيتين الشريفتين 
أن الرثاء من مبتنيات الثقافة القرآنية فهي ليست مباحة 
كما يتضح بل هي مطلوبة لأن القرآن الكريم يرى أن 
الرثاء إنما هو سنة كونية إلهية ، بدلالة قوله تعالى:
)24 ( مَاء وَالْرَْضُ وَمَا كَانُوا مُنظَرِينَ   فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّ
، حيث يُفهم من الآية الشريفة أن عدم بكاء السماء على 
الآية  أن  بدليل  له،  وتحقير  توهين  هو  معين  شخص 
جاءت في سياق الحديث عن هلاك فرعون وجنوده وما 
آلت إليه أحوالهم بعد غرقهم، فلم تكترث السماء لمهلكهم، 
في حين أن الطبري)ت310هـ( في تفسيره للآية الشريفة 
نفسها يقول:إن السماء بكت على الحسين وبكاؤها 
هي حمرتها)25(، وأن ابن عساكر)ت571هـ( ذكر أن 
السماء بكت دماً على الحسين واستمر المطر الأحمر 
سبعة أيام ينزل على البيوت والجدر)26(، وأن السماء 
اسودت بعد مقتله وظهرت الكواكب نهاراً حتى شوهدت 
الجوزاء عند العصر، وصارت السماء سبعة أيام بلياليها 
كأنها العلقة، وما رفع حجر إلاّ ووجد تحته دم أحمر)27(
إلى  يهدف  أسلوب  القرآني  الجو  في  الرثاء  فوجود   ،
التضامن مع المظلوم والتنديد بالظلم والظالمين)28(، ولا 
علاقة له من قريب أو بعيد بالشحن الطائفي البغيض، 
لأن التأصيل القرآني للمراثي الحسينية والتأكيد عليها 
العقلي  المبرر  يضع  تعالى  الله  شعائر  من  بوصفها 
لتشريعيها بل والحث عليه لأن بكاء السماء على الحسين 
عبارة عن حدث تكويني يستبطن دعوة عالمية للبكاء عليه 
ورثاءه ولعن قاتليه، خاصة أن جريمة قتل الحسين أشنع 
بكثير من جريمة قتل هابيل التي ذكرتها الآية الشريفة، 
الأنبياء. أولاد  من  وهابيل  الحسين  من  كل  كون  مع 
 فنحن مدعوون –إذاً-أن نتلو الظلامة على السامعين 
مهما كانوا وأينما كانوا، مع اعتماد الأساليب التي تفضي 



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

120

إلى استدرار عواطف السامعين بتوفير الشحن العاطفي 
عند الخطاب، كما هو حال القرآن الكريم في قصصه. 

   وإليك هذه الصورة الرثائية الحسينية البريئة التي 
الإمام  قول  يجسدها  الحزينة  هابيل  قصة  مع  تنسجم 
الحسين التاريخي مخاطباً قاتليه:يا ويلكم أتقتلونني 
على سُنة بدلتها؟ أم على شريعة غيرتها؟ أم على جرم 
فعلته؟ أم على حق تركته؟. فقالوا له: إنا نقتلك بغضاً 

لأبيك)29(. 
  وهي براءة صادقة طاهرة  سجلها الحسين في 
كربلاء حين خاطبهم بهذا الخطاب الصادق يكشف فيها 
بأنه مقتول لا محالة حين ابتدأ كلامه بتعنيفهم وتقريعهم 
القتل  حتمية  على  الدال  المضارع  بالفعل  معقباً 
بقوله)أتقتلونني( وفيه دلالة التصميم الواضح منهم على 
قتله لذلك لم يسألهم  إن كانوا سيقتلونه أم لا بعدما 
رآهم قد أحكموا عليه الخناق فلم يتركوا له منفذاً غير قتله 
ومن معه، ولكنه صار يسأل عن سبب قتله، بعدما آمن 
أنه مقتول لا محالة شأنه شأن البراءة التي انطوى عليها 
صدر هابيل حين آمن بمقتله غير عالم بالسبب، ومن هنا 
صار الحسين يستنطقهم عن سبب قتله، ليشعرهم بصدق 
نيته المسالمة وأنه ليس نداً أو خصماً لهم، فجاء جوابهم 
الجازم بما هم عازمون عليه بأننا )نقتلك( بغضاً لأبيك، 
أي أن القرار اتخذ وانتهى الأمر كقرار قابيل في قوله 
)لأقتلنّك(، ولكنّ قتله  ليس للأسباب الأربعة التي 
ذكرها لهم أي المتعلقة بشخص الحسين بل هم قاتلوه 
لجريرة بغضهم لأبيه لا لجريرة أبيه، ويبدو أنّ البغض 
لعليٍ لم يكن منشأه علي نفسه بل منشؤه المبغضون 
له بدلالة قولهم نقتلك بغضاً لأبيك، فليس لعلي جريرة 
تقتضي البغض سوى البغض نفسه وإلاّ لذكروها، أي 
هم يكشفون عن قلوبهم الحاقدة بقولهم هذا فبغضهم لعلي 
 هي الضريبة التي يدفعها الحسين من نحره الشريف.

وللحظة تأمل في قول هابيل :  لَئِن بَسَطتَ إلَِيَّ يَدَكَ 
، نجدها تؤصل  لتَِقْتُلَنِي مَا أنََاْ بِبَاسِطٍ يَدِيَ إلَِيْكَ لَقَْتُلَكَ 
مسلم بن عوسجة حين رام أن يرمي  لمنع الحسين
شمراً، مخاطباً إياه بقوله:لا ترمه فإني أكره أن أبدأهم 
بقتال)30(، فلأنه  ذو منهج إصلاحي فهو يكره أن يبدأ 
قتالاً لأنه لم يأت من أجله بل من أجل الإصلاح، بدليل 
أبعاده  تنوعت  مهما  القتال  بمطلق  يبدأ  أن  يكره  أنه 
ومشاربه يستدل على هذا الإطلاق تنكيره للفظ القتال 
ليكشف عن الإطلاق من خلال التنكير، مما ينسجم تماماً 

. مع قول هابيل:  مَا أنََاْ بِبَاسِطٍ يَدِيَ إلَِيْكَ لَقَْتُلَكَ 

     الصورة الثانية 
     حزن يعقوب 

     تتمحور قصة نبي الله يوسف في إطار القصص 
التامة السرد لاشتمالها على تفاصيل الأحداث المنطوية 
الرثاء  مأساوية  عند  تقف  فلم  تاريخياً  القصة  عليها 
القصصي كجوٍّ قرآني خاص، بل راحت تسرد حيثيات 
ومجريات ما آلت إليه حياة يوسف النبي بعدما كاد أن 
يذهب ضحية الحسد البغيض على يد إخوته لأبيه، وهو 
ما سأحاول توظيفه فقط مكتفياً به من دون الخوض في 
بقية مجريات القصة لما سيفي غرضاً كمعطى توظيفي 
للرثاء الحسيني فيما بعد، حين يتجلى فيها الصراع الدائر 
لفهمه  للأجيال  درساً  يكون  كي  والبراءة  الحقد  بين 
واحتذائه، وهذا ما أرادت القصة أن تؤسس له بعدما 
ختمت الآيات بقوله تعالى:  لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ 
تأثيراً  أكثر  درسٍ  وأي   ،)31( الألَْبَابِ  وُْليِ  لِّ عِبْرَةٌ 
وعبرةً من أن يجتمع مجموعة من الأفراد لإهلاك أخيهم 
الضعيف البريء بدافع الحسد، لا لشيء سوى حب أبيه 
له، فليس له دخل في ذلك الحب، لكن الحسد أعمى بصر 



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

121

أخوته وبصيرتهم، بيد أن الضحية الحقيقة لهذا الصراع 
لم تكن داخلة فيه إنّما هو الأب الشيخ الكبير العاشق لولده 
الصغير  حبيبه  عنه  أبناؤه  فغيّب  قسراً،  عنه  المغيّب 
ليكون الأب ضحية هذا الغياب المرير، فيأتي القرآن 
الكريم ليصفه بأسلوب رثائي حزين بقوله: وَتَوَلَّى 
مِنَ  عَيْنَاهُ  تْ  وَابْيَضَّ أسََفَى عَلَى يُوسُفَ  يَا  وَقَالَ  عَنْهُمْ 
الْحُزْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ، قَالوُاْ تَالله تَفْتَأُ تَذْكُرُ يُوسُفَ حَتَّى تَكُونَ 
مَا أشَْكُو بَثِّي وَحُزْنِي  حَرَضاً أوَْ تَكُونَ مِنَ الْهَالكِِينَ، قَالَ إنَِّ

.)32( إلَِى اّللِ وَأعَْلَمُ مِنَ اّللِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ 
إذ يتلخّص مغزى الآيات السابقة أنَّ ألماً جديداً مني به 

نبي الله يعقوب حين غُيِّب عنه الابن الآخر 
)بنيامين( وصار بعيداً بعدما أخُذ بجريرة وتهمة دبّرها 

أخوه يوسف له ليستبقيه عنده، وما صاحب هذا 
الاستبقاء هو قرار أحد أبنائه -الذي هو الابن الأكبر- 

أنْ لا يعود إلى الديار حتى يأذن له أبوه، لأنه كان 
يشعر بالندم حيال أخذ بنيامين بعدما آتوا أباهم موثقاً 

وعهداً على أن يرجعوا أخاهم الأصغر معهم، ومن هنا 
صار هذا الحدث جرحاً جديداً يضاف إلى مصابه 

، لا سيما أنَّ بنيامين كان الأخ الشقيق  بفراق يوسف
ليوسف من أمه وأبيه وكان نبي الله يعقوب يجد 

، ولذلك لما  فيه السلوى والعزاء عن أخيه يوسف
وصله خبر استبقاء بنيامين لدى عزيز مصر، من قبل 

أخوته العائدين قرر أنْ يتولىّ عنهم، أي يتركهم 
ويهجرهم، يُستدل على هجرانه إياهم أن الفعل )تولىّ(-

يَ  كما يقول الراغب الأصفهاني)ت502هـ(-)إذا عُدِّ
بنفسه اقتضى معنى الوَلَيَةِ، وحصوله في أقرب 

يَ بعن  المواضع منه يقال:وَلَّيْتُ سمعي كذا...وإذا عُدِّ
لفظاً أو تقديراً، اقتضى معنى الإعراض وترك قربه(

)33(، فتولى عنهم تركهم وهجرهم بعدما فتق هذا 

الحدث الجديد جرحه القديم بفقده لولده الذي غيبه أخوته 

العشرة، فهم وإن كانوا أولاده لكن جريرتهم صيّرتهم 
عنده ظالمين.

   ومن هنا يمكن أنْ يعطي هذا الموقف القيمة المثلى 
-فيما بعد- كي لا يُداهن من يتسبب في ظلم الآخرين 
مهما كانت مكانته الاجتماعية أو قرابته أو منزلته ففاعل 
الظلم ظالم ويجب التنديد بفعله المشين وإن كان يحكم 
المسلمين كيزيد بن معاوية، لأن القرآن أمرنا أن نهجر 
ونشنّع أفعال الظالمين حتى لو كانوا من أبناء الأنبياء، 
بدلالة الموقف الذي اتّخذه نبي الله يعقوب إزاء ظلم 
أولاده لأخيهم حين تولىّ عنهم، وقصة يعقوب من 
الدروس التي أمرنا القرآن الكريم أن نحتذيها ونسير في 

تعقل معانيها وتفهّمها ذلك أنَّه لم يأت بها جزافاً.
    وهنا زاد النبي على هجرهم أنْ استذكر ولده يوسف 
، كاشفاً عن وجده  يُوسُفَ  عَلَى  أسََفَى  يَا  بقوله: 
الشديد بهذا النظم السياقي الممتلئ حزناً وحسرة، فقد 
ضامَّ تركيباً بين مفردتين تحملان النغم الصوتي نفسه 
وهما:)الأسف، يوسف(، مجانساً بينهما مقترباً بهما إلى 
الجناس البلاغي لكنّهما اختلفا معنى وكتابة لذا لا يدخلان 
تحت عنوان الجناس-وإن تقارب مخرجهما الصوتي- 
)ت794هـ( الزركشي  يسميه  ما  تحت  يدخلان  بل 
بالاقتضاب، وهو كون الكلمتين لهما أصل واحد في 
اللغة)34(، لأن مفردتي )الأسف ويوسف( تنتميان إلى 
جذر أو مادة  اشتقاقية  واحدة هي مادة)أسف(، الدالة 
والأسى)35(،  الحزن  في  المبالغة  شدة  على  معجمياً 
، فالمجانسة حاصلة في  المعتمل في صدر نبي الله

المقام لكنها من نوع الاشتقاقية)36(.
 ولشدة وجده وحزنه أضاف الأسف إلى نفسه بعدما ألحق 
الكلمة بياء المتكلم، لكن السياق القرآني حذف الياء مبدلاً 
إياها ألفاً مفتوحا ما قبلها، حيث أجاز النحاة هذا الحذف 
هـ(:)كُلُّ  )ت285  المبرد  يقول  هنا  ومن  النداء،  في 



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

122

مضاف إلى يائك في النداءِ يجوز فيه قلْبُ هذه الياء ألفاً 
، وباب النداءِ باب تغيير()37(. لأنَّه لا لبْسَ فيه وهو أخفُّ
 ولعل اللافت للنظر هو كون الآية ذكرت أنَّ يعقوب 
أنَّ  تأسّف وتحرّق وتألمّ على يوسف مع  النبي 
 ، الحدث كان متعلقاً ببنيامين وأخيه الآخر لا بيوسف
فكان الأولى به أنْ يتأسف ويتألم على فراقهما لأنهما فقُدا 
للتو لا على يوسف الذي مرَّ على غيابه زمن طويل، 
والحق أنَّ نبي الله يعقوب أراد أنْ يشعر السامع أنَّ 
غياب  على  قديماً  بها  اكتوى  التي  ووجده  حزنه  نار 
يوسف قد أشعلت في صدره مجدداً، مع ألم الفراق 
الجديد، لأنه نكأ القرح القديم الذي لمّا يندمل، أو أنه أراد 
أن يفهمهم أن رزية يوسف هي أم الرزايا وأصلها، 
فكل رزية ما هي إلا دونها في المصاب بوصفها فرعاً 

من تلكم الرزية العظيمة)38(.
   وهذا المستوى من التوجيه الدلالي لرزية يعقوب 
بيوسف بوصفه توظيفاً في الإطار التأصيلي للحزن 
لمشروعية  والتكويني  التشريعي  البعد  يعطي  والبكاء 
الحزن  عن  التعبير  آليات  من  واحداً  بوصفه  البكاء 
، بل أكثر من  المعتمل في الصدور على سيد الشهداء
ز استمرارية الحزن  ذلك حيث تحاول هذا القصة أنْ تركِّ
والبكاء على الحسين حين صار حزن يعقوب على 
يوسف لا يؤمن بالزمن ولا بمقتضى الحال ولا بأي 
داعٍ آخر، فالقصة ندبة –إذاً- للأجيال اللاحقة كي تستثمر 
معطياتها في الاتجاه الحسيني ما دامت الحياة، لا سيما 
أنَّنا مندوبون إلى تلاوة القرآن آناء الليل وأطراف النهار، 
غ الشرعي للبكاء والحزن والجزع  وهذا يعني أنَّ المسوِّ
على الحسين ليس له حد زمني ولا انقطاع، فهو دائم 

بدوام التلاوة القرآنية لهذه القصص الرثائية.
   وفوق كل ذلك يمكن استثمار وتوظيف مصيبة الحسين
 بكل ما تحمل من حرارة حزن كي تكون الأصل 

المهيمن على كل مصائب أهل البيت، فكل فاجعة تمرُّ 
عليهم تعيد في الأذهان كربلاء وما جرى على الحسين 
وآل الحسين وصحبه فيها تمشياً مع المعطى القرآني 
الذي جعل مصيبة فقد يوسف عن يعقوب هي أم 
الأرزاء إذ ينفتح باب حزنها عند كل رزية، فكلُّ رزية 
تمرُّ على يعقوب إلا وهي دونها في الحزن، ولهذا 
أثرت فيه التأثير الذي أذهب بصره تفجعاً وحزناً وبكاءً 
على غائبه، ووصلت حاله إلى ما وصفه القرآن الكريم 
، أي  تْ عَيْنَاهُ مِنَ الْحُزْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ  بقوله: وَابْيَضَّ
ذهب سواد عينيه، وهي كناية عن العمى الذي أصاب 
عينيه نتيجة ذلك الحزن، إذ أن دلالة حرف الجر)من( 
في النص هي دلالة بيان العلة التي عميت بها عيناه، 
فـ)من( الجارة –إذاً- أفادت معنى التعليل هنا، وهو من 
ح  المعاني التي قد يخرج إليها هذا الحرف أحياناً، ليوضِّ
مع مجروره الداخل عليه علةّ بياض عينيه وأن هذه العلة 
هو الحزن، إلّ أنَّ الحزن لا يكون العلةّ الحقيقية لذهاب 
بصر الحزين لأنَّ الحزن حالة نفسية يمر بها الإنسان لا 
يثيره في الصدر من  لما  لغمه وبكائه  تكون إلا سبباً 
لواعج وشجون واكتئاب، ولمّا كان البكاء هو ما يكون 
علةّ مباشرة  لنزول الدموع من العينين ومن ثم إلى 
بياضهما مع كثرة البكاء فيكون الحزن –والحال هذه- 
علةّ العلة لبياض العينين وليس العلة المباشرة لبياض 
العينين، ولكن القرآن الكريم تجاوز هذا التسلسل العللي 
في الحدث من خلال الاعتماد على طبيعة النفس البشرية 
إزاء حالة الحزن وما تؤول إليه من بكاء يفضيه ذلك 

الحزن، لأن النتيجة واحدة في نهاية الأمر. 
   ومع ما كان يذرفه النبي يعقوب من دموع على ما 
لكنَّه كان)كظيما( يحبس حزنه ولواعجه  جرى عليه 
وأحزانه في صدره فلا يبثها إلا بواسطة الدموع المالحة، 
لتعبِّر الصفة عن ثبات في موقفه الحزين تجاه الآخرين 



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

123

كونه لا يُظهر حزنه لغيره إلا بدموع عينيه، لأنه كظيم، 
وهذه الصفة من حيث الصيغة الصرفية تحمل مدلولاً 
سياقياً نحوياً، هي صفة الثبوت والدوام وأنها لا تنفك عن 
، ولذا ذهب فيها المفسرون إلى أنها صيغة  يعقوب
كظيم  هم  أي  الفاعل،  اسم  دلالة  تحمل  لكنها  )فعيل( 
بمعنى كاظم، أو أنّها تحمل دلالة اسم المفعول فتأتي 
بمعنى مكظوم)39(، إذ لا يمكن أنْ تحمل الصيغة دلالة 
الصفة المشبهة -كما يُستشم منها- لأنَ الصفة المشبهة 
الفعل  أنَّ  والحال  المتعدي  لا  اللازم  الفعل  من  تشتق 
)كَظَمَ( من الأفعال المتعدية، وأمّا الفرق بين الدلالتين هو 
فرق بين الفاعلية والمفعولية، فلو كانت الصيغة تدل 
وتحمل معنى اسم الفاعل)كاظم( فهذا يعني أنَّ كظمه  
منه  الكظم  لصدور  واختيار  منه  بقصدٍ  كان  لحزنه 
شخصياً، فهو كاظم على حزنه لنفسه فلا يظهره لغيره، 
وهذا المعنى مما يناسب حال النبي يعقوب لنبوته، 
وأما إذا كان المعنى بدلالة اسم المفعول فهو يدل على أن 
أولاده  على  والحنق  بل  والهم  بالحزن  ممتلئ  صدره 

 . بعدما تذكر فعلتهم بأخيهم الأصغر يوسف
  ويحاول بعض أهل بيته ممن قبل مجالستهم أن يُظهر 
مصحوباً  يعقوب  بحال  والرفق  العطف  من  شيئاً 
بشيء من الندامة على حاله الحزينة، فيصور القرآن 
الكريم حال رفقهم بأبيهم بقوله: قَالوُاْ تَالله تَفْتَأُ تَذْكُرُ 
 ، يُوسُفَ حَتَّى تَكُونَ حَرَضاً أوَْ تَكُونَ مِنَ الْهَالكِِينَ 
وقولهم:)تفتأ( أي )لا تفتأ( يريدون أنَّك لا تنسى ولا تزال 
الأفعال  من  )تفتأ(  الفعل  أنَّ  حيث   ، يوسف تذكر 
الناقصة المصاحب للنفي دائماً ومما يعمل –نحوياً-عمل 
الفعل )كان(، لكنه يكثر فيه التخليّ عن نفيه حين يقع 
جواباً للقسم)40( ويأتي مثبتاً دالا ً على معنى النفي، لأن 
دلالته تتغيَّر حين يقع مثبتاً فلذلك يأتي في جواب القسم 
مثبتاً على نية النفي كما هو الحال في الآية الشريفة، 

ويتجلىّ معه دور الأداء الصوتي للتمتمة التائية الكاشفة 
عن استعطافهم واسترحامهم للشيخ الكبير الذي أنهكه 
فرط البكاء، ذلك الاستعطاف المحفوف بالندم على ما 
جرى عليه يتبين بواسطة التكرار الصوتي لحرف التاء 
ذي المخرج اللساني الأسناني)41(، فمخرجه قريب من 
الشفة ليصور حال الحزين المكظوم )42(، وهذا التناغم 
الصوتي بين اللفظين يُعرف عند أرباب البلاغة بـ)ائتلاف 
وتيرة  العبارة على  ألفاظ  كون  وهو  اللفظ(  مع  اللفظ 
واحدة من الغرابة والتأمل، إذ أنه )لَمّا أتى بالتاء التي هي 
أغربُ حروف القسم، أتى بـ تَفْتَأُ  التي هي أغربُ 
هذا  في  التاء  صوت  فتكرار  الاستمرار()43(،  أفعال 
التركيب تَالله تَفْتَأُ تَذْكُرُ تكرارا ملحوظا مشعرا بوجل 
تَكُونَ  حَتَّى  قولهم: بدلالة  أبيهم،  حال  على  وخوف 
، إذ يخشون عليه أن يكون حرضاً أي مشارفاً  حَرَضاً
على الموت بسب البكاء، أو تكون نهايته الهلاك وهذا ما 
لا يتوخونه لأبيهم الحزين، لكنه خاطبهم -بغير اكتراث 
مَا أشَْكُو بَثِّي وَحُزْنِي إلَِى اّللِ  إنَِّ لعطفهم عليه- بقوله:
، موضحاً لهم أن الذي  تَعْلَمُونَ وَأعَْلَمُ مِنَ اّللِ مَا لاَ 
يعتلج في صدره ليس حزناً فحسب بل هو همٌّ لا يطيقه 
سواه، ولذا عبر عنه بالبث، ومن هنا صار غياب يوسف 
المتطاول عنه شريكاً بين صدره الكظيم وعينيه الدامعتين 

ولسانه الشاكي إلى الله تعالى.
    ولعل حالة العمى التي آلت إليها حال نبي الله يعقوب
 وخشية ذويه عليه من الهلاك تعد مسوغاً شرعياً 
-بتأصيل قرآني- لأجل إطالة أمد الحزن والبكاء على 
، ولا مانع – كما يبدو من القصة- في إذهاب  الحسين
بصر  أنَّ  عليه، خاصةً  وتفجعاً  بكاءً وحسرة  البصر 
يعقوب ذهب على ولده الحي الذي لم يمت ولم يذبح 
مع أهل بيته وصحبه، وعلى هذا يكون الحزن على 
الحسين بالأولوية القطعية لأن فاجعته ليس لها نظير 



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

124

قضية  الحسين  على  فالبكاء  البشري،  التاريخ  في 
جوهرية نابعة من صميم الإسلام وهو من مصاديق 
ةَ فِي  قوله تعالى: قلُ لَّ أسَْألَكُُمْ عَلَيْهِ أجَْراً إلَِّ الْمَوَدَّ
الْقرُْبَى  )44()45(،  لاسيما إذا استمعنا إلى كلام ولده 
الإمام زين العابدين حين عوتب -من أحد أصحابه- 
الإمام  فأجابه   ، أبيه  على  والبكاء  الحزن  طول  على 
بقوله:)ويحك إنَّ يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم عليهم 
السلام كان نبياً ابن نبي كان له اثنا عشر ابناً فغيَّب الله 
سبحانه واحداً منهم فشاب رأسه من الحزن، واحدودب 
ظهره من الغم، وذهب بصره من البكاء وابنه حي في 
دار الدنيا، وأنا فقدت أبي وأخي وسبعة عشر من أهل 
ويقل  حزني  ينقضي  فكيف  مقتولين،  صرعى  بيتي 
ف الإمام الأصل القرآني المتضمن  بكائي()46(، فقد وظَّ
قصة يعقوب ليعطي للسائل الدليل القرآني على أصل 
القصة  من  أفاد  أنه  فتجد   ، الحسين في  البكاء  هذا 
القرآنية لكي يعطي البعد التشريعي غير المانع من طول 
وإدامتهما، لأن  الحسين  على  والبكاء  الحزن  فترة 
مطلوب  أنها  يعني  الكريم  القرآن  في  القصة   وجود 
انتهاجها والإقتداء بها وتوظيفها لما يناسبها على طول 
الخط البشري، ومن هنا اعتمدها الإمام في مقام الرد 
على معاتبيه في كثرة بكائه، وجعلها وثيقة تشريع لحزنه 
المتطاول، وقد أفاد أحياناً حتى من الكلمات التي تضمّنتها 
تناسب  التي  النصوص  منها  يقتبس  كي  القصة  آيات 
عليه  مشفقاً  له  مولى  خاطبه  فقد  أبيه،  على  حزنه 
بقوله:)جعلت فداك يا بن رسول الله، إني أخاف عليك أن 
تكون من الهالكين. قَالَ إِنَّمَا أَشْكُو بَثِّي وَحُزْنِي إِلَى اللّهِ 
، إني لم أذكر مصرع بني  وَأَعْلَمُ مِنَ اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ 
ف القصة  فاطمة إلا خنقتني لذلك عبرة()47(، فلم يوظِّ
القرآنية لحزنه وبكائه فحسب، بل اقتبس النص القرآني 
المناغم لما هو عليه، خاصة أنَّ الإمام زين العابدين 

ونبي الله يعقوب كانا ضحية الصراع الدائر بين البراءة 
والانحراف أو الفضيلة والرذيلة، وكانا أبرز مكتوٍ بنار 
على  طويل  حزن  أعباء  تحّملا  لأنّهما  الصراع  ذلك 
رمزي الخير اللذين سيقا إلى مذبح الطاعة، على اختلاف 

السعيدة ونهاية الحسين الدامية. بين نهاية يوسف

   الصورة الثالثة
قصة أصحاب الأخدود

وَشَاهِدٍ  الْمَوْعُودِ،  وَالْيَوْمِ  الْبُرُوجِ،  ذَاتِ  مَاء  وَالسَّ
ارِ ذَاتِ الْوَقوُدِ، إذِْ  وَمَشْهُودٍ، قتُِلَ أصَْحَابُ الْخُْدُودِ، النَّ
هُمْ عَلَيْهَا قعُُودٌ، وَهُمْ عَلَى مَا يَفْعَلوُنَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ، 
.) 48( ِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ  وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إلَِّ أنَ يُؤْمِنُوا بِاللَّ
     تفتتح سورة البروج المباركة آياتها الشريفة بقسم 
قرآني متكرر يعطي دلالة الاهتمام بالموضوع المقصود، 
فتبتدئ السورة سياقها النصي بسلسلة من المقسمات دون 
الولوج في الغرض الأساسي لتجعل هذا القسم الرباعي 
الغرض الأساس،  بها على  يُطل  التي  النافذة  المكرر 
كي يعيش القارئ والسامع حالة الترقب السياقي إزاء 
جواب القسم الذي سيُفتح له بدافع تشويقي طالما ألفناه 
في التراكيب القرآنية، كي يكون القسم موطئاً للمطلب 
المقصود، ليكشف السياق في النص الكريم عن كون 
صدر النص- وبالتحديد في الآيات الثلاث الإوَل- هو 
عليه- المدلول  ر  المقدَّ القسم  فعل  هو  أي  به،  المقسم 
سياقياً- من خلال واو القسم والجر، فيقسم القرآن الكريم 
الشكل  حيث  من  المتباينة  المخلوقات  من  بمجموعة 
فهو يقسم-تارةً- بالسماء ذات الكواكب أو ذات النجوم 
المتلألئة، أو ذات المنازل الفلكية -تشبيهاً لها بالقصور- 
–تارةً  ويقسم  البروج،  لمعنى  اللغوي  المدلول  وهو 
ويقسم  القيامة،  يوم  هو  الذي  الموعود  باليوم  أخرى- 



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

125

مذاهب  المفسرون  فيه  ذهب  الذي  والمشهود  بالشاهد 
شتى حتى ذكروا أن الشاهد يوم الجمعة والمشهود يوم 

عرفة)49(. 
    ومهما يكن من أمر فسياق النص أعني سياق القسم 
سماه  بديعي  بلاغي  نسق  شكل  على  –تحديداً-جاء 
عنده  يتساوى  إذ   ،)50( بالموازنة  الباقلاني)ت403هـ( 
الوزن في الفاصلتين دون القافية، فقد اتسق نسق الآيات 
الوزن، من دون  السورة من حيث  الثلاث في صدر 
مراعاة لتساوي الفاصلة القرآنية التي تسمى –شعراً- 
بالقافية، فتختلف فاصلة الآية الأولى عن فاصلة الآيتين 
مَاء ذَاتِ الْبُرُوجِ،  اللاحقتين كما يتضح في الآيات  وَالسَّ
، فمع دور القلقلة  وَالْيَوْمِ الْمَوْعُودِ، وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ 
الجيم  التلاوة-لصوتي  علماء  يسميها  –كما  الصوتية 
والدال والمشابهة الصوتية لهما من حيث الشدة والجهر 

فهما يختلفان في طبيعة المستوى اللفظي والدلالي.  
    تنتقل الآيات الشريفة بعد ذلك إلى الغرض الأساس 
الذي سيق القسم من أجله أي تشرع في مقاصد النص 
الحقيقية بعدما تنتهي من التوطئة له بالقسم، كي تضع 
الرئيس  الموضوع  إزاء  لوجه  والسامع وجهاً  القارئ 
ارِ  وذلك في قوله تعالى: قتُِلَ أصَْحَابُ الْخُْدُودِ، النَّ
ذَاتِ الْوَقوُدِ، إذِْ هُمْ عَلَيْهَا قعُُودٌ، وَهُمْ عَلَى مَا يَفْعَلوُنَ 
 ِ بِاللَّ يُؤْمِنُوا  أنَ  إلَِّ  مِنْهُمْ  نَقَمُوا  وَمَا  شُهُودٌ،  بِالْمُؤْمِنِينَ 
الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ  الذي هو جواب القسم أو العلةّ التي 

جيء بالقسم من أجلها.
 وهنا أودُّ الوقوف على بعض الدلالات التي تفضي إليها 
الآيات الشريفة بما تحمله من الشحن الرثائي العاطفي 
لتوظيفها بعد ذلك في الرثاء الحسيني، وهذه الدلالات 

هي:
1- جواب القسم جاء فعلاً ماضياً دالاً على الدعاء أي 
هو جملة خبرية وردت في سياق إنشائي)51(، لأن الآية 

فكأن  الأخدود،  أصحاب  على  بالقتل  دعاءً  تضمنت 
السياق يقول: اقتلْ أصحاب الأخدود، فهو خروج دلالي 
الجملة  بتوظيف  وذلك  القرآني  السياق  مقتضى  عن 
لتدل على معنى  الماضي-  الفعل  الخبرية –الذي هو 
الدعاء الإنشائي، كما ورد ذلك في قوله تعالى: قتُِلَ 
مَا  الْنِسَانُ  قتُِلَ  تعالى:  وقوله   ،)52( اصُونَ  الْخَرَّ

.)53( أكَْفَرَهُ 
إذ يستفاد من دلالة الدعاء عليهم أن أصحاب الأخدود هم 
المحرِقون لا المحرَقون، كما يستفاد - أيضاً - أن فوراناً 
عليهم  يدعو  صار  حتى  الإلهي  الغضب  في  حصل 
بالقتل، مما يعطي تصوراً واضحاً عن بشاعة ما جرى 
في ساحة الأخدود المأساوية بحق أناس مؤمنين عزّل، 
وكيف وقفت السماء متعاطفة معهم حين نقلت صورة 
قتلهم إلى الأجيال كي تُقرأ آناء الليل وأطراف النهار.    
 وهذا الأسلوب القرآني -المتعلق بتغيير دلالة الخبر إلى 
الإنشاء للدعاء على الظالمين- كان له حضور واضح 
عاشورائه  مواقف  بعض  في  الحسين  كلمات  في 
الدموية، منها حينما وقف على جسد ولده علي الأكبر 

ووجده دامياً ومعفراً بالتراب ومقطّع الأعضاء، قال
على  أجرأهم  ما  بني،  يا  قتلوك  قوماً  الله  حينها:قتل 
الرحمن وعلى انتهاك حرمة الرسول، وانهملت عيناه 
ما  وهو  العفاء)54(،  بعدك  الدنيا  قال:على  ثم  بالدموع 
يعطي المعنى نفسه الذي دلت عليه الآية الشريفة في 
حجم الألم والرزية والمصيبة التي انطوى عليها قلب 
الحسين الرحيم حتى صار يدعو عليهم بالقتل، كيف 
ومنطقا  وخُلقُاً  خَلقَاً  الناس  لا وهو يرثي ويبكي أشبه 

بالنبي الأكرم  . 
مبني  ماض  بفعل  القسم  جواب  جملة  صُدِّرت   -2
للمجهول صيّرت فيه المفعول به نائباً عن الفاعل الذي 
هو قاتل القتلة، فتركت السياق هو الذي يختار الفاعل 



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

126

الذي يريد معتمداً على القرائن السياقية المفضية إليه، 
ومع هذا يمكن توظيف دعاء الإمام الحسين المذكور 
بوصفه قرينة خارجية على الفاعل المحذوف حين نسب 
:قتل الله قوماً قتلوك، وما  القتل إلى الله تعالى، في قوله
أقساه من قتل حين يكون الخالق هو القاتل نفسه، فكأن 

الآية قالت: قتل الله أصحاب الأخدود. 
3- جواب القسم جاء خالياً من فاء الجزاء الدالة عليه، 
فيمكن التعرف على جواب القسم بقرينة السياق الكاشفة 
عن اهتمام النص القرآني بالحدث المسوق، ولذا يرى 
الزركشي أنَّ حذفاً وقع هنا هو فاء الجزاء ولام القسم، 
فكأن النص أراد أن يقول: لقد قتُل أصحاب الأخدود)55(.
4- تأتي الظاهرة الصوتية في هذا النص القرآني لتسجل 
وجوداً خاصاً وحضوراً متميزاً يتزاوج كثيراً مع الحدث 
الدال  الظاهرة بصوت  هذه  تتجلى  للقصة،  المأساوي 
الصوتي  المجرى  الذي يحبس عنده  الشديد  المجهور 
حال النطق به فلا يجري فيه الهواء، ولذلك يعد صوت 
الدال من حروف القلقلة في الدراسات القرآنية، والقلقلة 
هي حبس الصوت ثم إطلاقه)56(، ويتميز هذا الوضوح 
الصوتي لظاهرة القلقلة في الصوت عند الوقوف عليه، 
وهذا ما أفاد منه النص القرآني لهذه الصورة الأليمة 
حين جاءت فواصلها القرآنية منتهية بحرف الدال الشديد 
كي تتناغم شدته مع بشاعة الصورة التي أراد النص 
أن يرسمها للسامع والقارئ، وذلك في كل من الكلمات 
الآتية:الأخدود، الوقود، قعود، شهود، مستفيداً من بلاغة 
المد الصوتية التي يولدها صوت المد السابق لصوت 

الدال وهو الواو لكي تكتمل لوحة التهويل المأساوي.
5- مفردة )النار( –هنا- وقعت بدل اشتمال من الأخدود، 
في  منه  المبدل  جرِّ  بتبعية  مجرورة  بها  جيء  ولذا 
السياق، وبدل اشتمال يعني أنَّ النار ليست هي كل ما في 
الأخدود، فالأخدود قد تضمّن الوقود الذي هو موصوف 

النار، وهذا الوصف المخيف يعطي فهماً واضحاً عن 
الأخدود،  يحتويه  كان  الذي  الحطب  أو  الوقود  كمية 
ولذلك ليس من شأن النار أن توصف بأنها ذات وقود، 
بل توصف بأنها ذات حرارة أو ذات إحراق، أما وصفها 
بأنها ذات وقود فهو دال على عظمة الإيقاد المعد لهذه 
النار إلى درجة أن صار الوقود موصوفاً لهذه النار، وقد 
يعطي مدلولاً آخر هو أنَّ الوقود المسبب للاشتعال ليس 
الحطب وحده، وإنَّما هي الأجساد التي ألقيت في النار 
لأن الأعداد كانت كبيرة جداً تصل إلى اثني عشر ألفاً 
وقيل سبعون ألفاً من المؤمنين)57(، فتكون هذه الأجساد 
سبباً آخر يضاف إلى الحطب يسهم في ضخامة النار 
المشتعلة، بدليل أن القرآن الكريم أشار في سياق قرآني 
آخر أن الناس تكون لوقود جهنم في قوله تعالى: يا 
هَا الَّذِينَ آمَنُوا قوُا أنَفسَُكُمْ وَأهَْليِكُمْ نَاراً وَقوُدُهَا النَّاسُ  أيَُّ

وَالْحِجَارَةُ      )58(.
6- لما كان الفعل المضارع من الأفعال الدالة على زمني 
القرآني،  السياق  الحال والاستقبال فهو كذلك في هذا 
فقد استعمل الفعل)يفعلون( في النص  وَهُمْ عَلَى مَا 
يَفْعَلوُنَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ  ليدل على الزمنين، ومن هنا 
يمكن القول أنَّ حدث إحراق المؤمنين بالأخدود لم يقع 
ر منهم مراراً للدلالة السياقية التي  مرة واحدة بل تكرَّ
جاء بها الفعل المضارع )يفعلون(، خاصة أن الفعل بما 
هو فعل يدل على الحدوث والتجدد وهاتان الدلالتان مما 

تنسجم مع زمني الحال والاستقبال.
قعود  فيه  حدث  الذي  الزمني  الظرف  هو  )إذ(   -7
لذلك هو  أصحاب الأخدود لمشاهدة عملية الإحراق، 

معمول ظرفي للفعل)قتُل(. 
     فالقصة-إذاً- تتحدث عن مجموعة من المؤمنين ثبتوا 
على دينهم ولم يرضخوا لإرادة ملوكهم فكان عقابهم 
أنْ حُفر لهم شق كبير بطول أربعين ذراعاً وبعرض 



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

127

اثني عشر ذراعاً)59(، وتم ملؤه بالحطب ومن ثم أشعلوا 
النار فيه ثم جيء بالمؤمنين فأجلسوهم على مقربة من 
الأخدود ترهيباً لهم ولكي يتخلوا عن عقيدتهم، ولذا كان 
نصيب الثابتين على عقيدتهم الإلقاء في الأخدود لكي 

تلتهمه النار فيكون وقوداً لها.
في  الإمعان  وبعد  الشريفة  الآيات  سياق  من  ويبدو 
قراءتها قراءة متأنية يستبطن السياق النصي ويذكر لنا 
أطرافاً ثلاثة اشتمل عليه هذا الحدث التاريخي البشع، 

وهذه الأطراف هم:
على  المشرف  الطرف  وهو  الأخدود:  أصحاب   -1
أحداث الإحراق، وهم الذين قعدوا للمشاهدة والمعاينة 
والإشراف على أحداث حرق المؤمنين، ولما كان هؤلاء 
هم المشرفين على حيثيات الجريمة، فقد نزّلتهم الآية 
أصَْحَابُ  قتُِلَ  قالت:  حين  الفاعل  تنزيل  الشريفة 
، وأن توصيفهم بأصحاب الأخدود من خلال  الْخُْدُودِ 
جعل الأخدود مضافاً إليهم يصور بشاعتهم إذ يعطي هذا 
المؤمنين،  بحق  مورس  الذي  القتل  بشاعة  الوصف 
ولم  بأنفسهم  الإحراق  حدث  يباشروا  لم  أنهم  والحال 
يحتطبوا للنار بأيديهم، ولم يكونوا سوى مشاهدين لعملية 
الإحراق، ومع ذلك فقد أدينوا نتيجة ذلك، شأنهم في ذلك 
شأن قوم نبي الله صالح  في حادثة عقر الناقة، فمع 
العذاب الإلهي طال  ولكن  الناقة كان واحداً  أن عاقر 
الجميع، بعد أن نسب الله تعالى عقر الناقة للمجموع لا 
للفاعل فقط، لأنهم رضوا بفعل العاقر كما يصوره القرآن 
بقوله: الكريم 
ِ وَسُقْيَاهَا،  ِ نَاقَةَ اللَّ  إذِِ انبَعَثَ أشَْقَاهَا، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّ
 ،)60( اهَا  هُم بِذَنبِهِمْ فَسَوَّ بُوهُ فَعَقَرُوهَا فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّ فَكَذَّ
فالغضب السماوي لا يستثني أحداً لأن الشهود في حدث 
الجريمة لا يخرج الشاهد عن كونه ظالماً في نواميس 
الشريعة الإلهية لأن الراضي بفعل الظالم ظالم، والدليل 

على ذلك أنَّ هؤلاء الظلمة صاروا ظلمة لأنهم كانوا 
شهوداً على فعل الظلمة، ولذا لم يرض الحسين لأحد 
أن يسمع واعيته ولم ينصره مخافة أن يطاله الغضب 
قال  ولذا  والدعة،   الراحة  إلى  ميالاً  كان  إنْ  الإلهي 
-مخاطباً رجلاً أبى نصرته-:فوالذي نفس حسين بيده لا 
يشهد قتلنا اليوم رجل إلا دخل جهنم) 61(، مما يتناسب 
تماماً مع نص الآية الشريفة  وَهُمْ عَلَى مَا يَفْعَلوُنَ 
، ولذلك ورد في الزيارة )لعن الله أمة  بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ
قتلتك ولعن الله أمة ظلمتك ولعن الله أمة سمعت بذلك 
فرضيت به(، إشارة إلى وحدة الهدف والمضمون في 

هذه الأصناف الثلاثة.
2- الطرف الثاني هم الفاعلون والمباشرون لعمل الإحراق 
 ، بِالْمُؤْمِنِينَ  يَفْعَلوُنَ  الآية:  عنهم  عبَّرت  والذين 
فالواو هو الضمير المتصل الذي يقع في محل رفع فاعل، 
ليدل على هذا الطرف والذي يتضمنه الفعل المضارع 
المباشر وهم ظالمون كذلك  المنفذ  أي هم  )يفعلون(، 
لأنهم يقتلون المؤمنين بالحرق ولا مناص من شمولهم 
بالعذاب الإلهي ما دامت الجريمة تتعلق بدماء المؤمنين.
3- الطرف الثالث هم المؤمنون الذين وقع عليهم الحيف 
والقتل لا لشيء سوى أنهم كانوا يؤمنون بالله والذين 
يُؤْمِنُوا  أنَ  إلَِّ  بقولها:  الشريفة  الآية  عنهم  عبرت 
، لتعطي معنى البراءة للصفوة  ِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ  بِاللَّ
المؤمنة، كما أنها تجسد فوران الشفقة الإلهية على حرمة 

دماء المؤمنين)62( 
فهي كما يبدو لوحة وصورة فنية متكاملة الأبعاد بكل 
تفاصيلها تنقل السامع والقارئ إلى هذا المشهد المريب 
الحزين، بعدما وضحت فيه مسرح الجريمة الذي هو 
الأخدود المستعر بنار ذات وقود لا ذات لهب، حتى 
يُتعرف على بشاعة الصورة المؤثرة للمشهد الإحراقي 
حين يبين النص القرآني أن الطرف المشاهد جاء يتفرج 



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

128

على ما يجري على المؤمنين الأبرياء، وكأنه حاضر 
في حدث ترفيهي تستطيبه النفوس وتستسيغه العقول، 
يقتل فيه الآلاف من أناسٍ أبرياء  وليس مشهداً دموياً 
بلا جريرة لهم سوى الإيمان بالله تعالى العزيز،  وهذا 
حين  والعاطفة  والحزن  الرثاء  لعنصر  تصعيد  أيضاً 
تسمع بأناس يتفرجون على آخرين يحترقون في النار، 
لكي يعطي للسامع المسوغ الشرعي والعقلي للحنق على 
الظالمين ولعنهم والتنديد بفعلهم لأن مأساوية القصة بهذا 
مظلومية  على  التركيز  ترد  لم  المثير  القرآني  الرسم 
المظلوم فحسب، بل أرادت أن تصور بشاعة الظالمين 
حتى يشجبوا ويلعنوا على فعلهم هذا ولا ضير من لعنهم 
ما دام القرآن الكريم صار يدعو عليهم بالقتل مما يعطينا 
دليلاً على أنَّ التنديد بالظالمين مقدم على ذكر مظلومية 
المظلوم ولهذا قدم النص القرآني في صورة الأخدود 
الدعاء لقتل الظالمين على ذكر ما جرى على المؤمنين، 
الخاطر، فحدث  يكن عفو  لم  التقديم  أنَّ هذا  ولا شكَّ 
الأخدود بكل ما يحمل في جنباته من صورة أليمة سيقت 
بهذا التنوع الرثائي الحزين هو عبارة عن عاشوراء 
مصغرة)63(، تستثير في السامع والقارئ مكامن الحزن 
والبكاء على طول الوجود القرآني كي يكون وجودها 
دافعاً لنا للبكاء على مصيبة الحسين ورثائه لأنها تحمل 
بيته  الحسين وأهل  والقسوة على  البشاعة  من معاني 
ما يعجز العقل عن إدراكها حتى أن الراوي يقول في 
قلب  في  يجعل  لم  كأن الله  الحسين:حتى  قتلة  وصف 

أحدهم من الرحمة شيئاً)64(. 

الخاتمة
في ضوء الدراسة والتحليل في قصص الرثاء القرآني 

يمكن التوصل إلى النتائج الآتية:
1- يعتمد السياق القرآني على النص القرآني المسموع 
لا المقروء، ولذا جاء النص الخطابي في قصة هابيل 
بمثابة  هذا  فيكون   ، عَلَيْهِمْ  وَاتْلُ  بقوله:  وقابيل 
المسّوغ الشرعي والعقلي التوظيفي للتأكيد على تلاوة 

المصيبة الحسينية على مدى الدهور.
2- استثمار توليّ يعقوب عن أولاده نتيجة إقدامهم 
أفعال  ونبذ  هجر  في  الأصغر  بأخيهم  فعلوه  ما  على 
الظالمين كقتلة الحسين مهما كانت منزلتهم ما داموا 

ظالمين.
3- توظيف بكاء يعقوب على ولده يوسف في 
خلال  من  الحسينية  للمأساة  العاطفي  الشحن  إطار 

الاعتماد على الأصول القرآنية.
4- توظيف طول فترة بكاء يعقوب على يوسف 

 . لإطالة أمد البكاء والندبة على الحسين
5- الجو الرثائي في النص القصة القرآنية يمثل وازعاً 
العزاء  في  مماثلة  رثائية  أجواء  يخلقوا  كي  للآخرين 

الحسيني.



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

129

1. ما أعنيه بالرثاء في طيات هذا البحث هو الرثاء بمعناه الواسع المتوفر على كل دواعي الحزن والشجن ولا 
أعني به الشعر الرثائي فحسب.

2. أئمة أهل البيت ودورهم في تحصين الرسالة الإسلامية/السيد محمد باقر الصدر:345.
3. سورة المائدة:29-27.

4. لسان العرب/ابن منظور:1: 664)قرب(.
5. ينظر:الحداثة العولمة الإرهاب في ميزان النهضة الحسينية/الشيخ محمد السند:112.

6. ينظر:المصدر نفسه:112.
7. العين:8: 134)تلو(.

8. القاموس المحيط:1164)تلو(.
9. ينظر:دروس في علم الأصول/السيد محمد باقر الصدر:1: 256.

10. الكشّاف:2: 224.
11. الخصائص:2: 157.

12. ينظر:البلاغة الصوتية في القرآن الكريم/د.محمد إبراهيم شادي:28.
13. ينظر:الكتاب:4: 434.

14. ينظر: المصدر نفسه:4: 433.
15. ينظر:دراسة الصوت اللغوي/د.أحمد مختار عمر:322، والدراسات اللهجية والصوتية عند ابن جني/د.

حسام سعيد النعيمي:305.
16. ينظر:الكتاب:4: 434.

17. ينظر:الكشاف:2: 252.
18. الكشاف:2: 226.

19. ينظر:الجمل في النحو/أحمد بن الحسن بن شقير النحوي البغدادي:228.
20. ينظر:من أسرار النظم القرآني/د.محمد عبد الله سعادة:26.

21. ينظر: المصدر نفسه:26.
22. ينظر:المقتضب/المبرد:4: 149،وشرح المفصل/ابن يعيش:4: 99.

العربية،القاهرة،ج49،  اللغة  مجمع  حسّان،مجلة  الكريم)بحث(/د.تمّام  القرآن  طرق  ينظر:من   .23
سنة1982،ص176.

24. سورة الدخان:25.
25. ينظر:جامع البيان عن تأويل آي القرآن:25: 160.

26. ينظر:تاريخ مدينة دمشق:14: 225، 229.
27. ينظر:المصدر نفسه:14: 226.

28. ينظر:الحداثة العولمة الإرهاب في ميزان النهضة الحسينية:122.

الهوامش



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

130

29. ينظر: ينابيع المودة لذوي القربى/ القندوزي:3 : 80.
30. ينظر:بحار الأنوار/العلامة المجلسي:45: 5.

31. سورة يوسف:111.
32. سورة يوسف:84- 86.

33. مفردات الراغب الأصفهاني:775)ولي(.
34. ينظر:البرهان في علوم القرآن:3: 451 -452.

35. ينظر:لسان العرب:9: 5)أسف(.
36. ينظر:إعجاز القرآن/ الباقلاني:127.

37. المقتضب:4: 252.
38. ينظر:مفاتيح الغيب/الفخر الرازي:18: 197-196.

39. ينظر:روح المعاني/الآلوسي:13: 41.
40. ينظر:شرح الرضي على الكافية:4: 196.

41. ينظر:الكتاب:4: 433.
42. ينظر:البلاغة الصوتية في القرآن الكريم:35.

43. جواهر البلاغة/أحمد الهاشمي:368.
44. سورة الشورى:23.

45. ينظر:التحريف في السيرة الحسينية)بحث(/الشيخ محمد صحتي السردوردي:338-337.
46. بحار الأنوار/العلامة المجلسي:45: 149.

47. الأمالي/ الشيخ الصدوق:204.
48. سورة البروج:8-1.

49. ينظر:الجامع لأحكام القرآن والمبين لما تضمنه من السنة وآي الفرقان/القرطبي:22: 180 .
50. ينظر:إعجاز القرآن:134.

51. ينظر:الكشّاف:6: 347.
52. سورة الذاريات:10 .

53. سورة عبس:17 .
54. ينظر:الإرشاد/الشيخ المفيد:2: 106 .

55. ينظر:البرهان في علوم القرآن:3: 45 .
56. ينظر:الدراسات الصوتية عند علماء التجويد/د.غانم قدّوري الحمد:275 .

57. ينظر:مفاتيح الغيب:31: 118 .
58. سورة التحريم:6 .

59. ينظر:مفاتيح الغيب:31: 118 .



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

131

60. سورة الشمس:14-12.
61. تاريخ مدينة دمشق:14: 222.

62. ينظر:الشعائر الحسينية بين الأصالة والتجديد:/الشيخ محمد السند1: 406.
63. ينظر:الحداثة العولمة الإرهاب في ميزان النهضة الحسينية:113.

64. ينظر:بحار الأنوار:45: 57.



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

132

القرآن الكريم

الرسالة  تحصين  في  ودورهم  البيت  أهل  أئمة   -1

الصدر)ت1400هـ(،  باقر  محمد  السيد  الإسلامية، 

ط1، مركز الأبحاث والدراسات التخصصية للشهيد 

الصدر،قم- إيران،1425ه،

2- الإرشاد في معرفة الحجج على العباد، أبو عبد الله 

محمد بن محمد بن النعمان العكبري البغدادي)المفيد(

لتحقيق  )ع(  البيت  أهل  تحـ:مؤسسة  )ت413هـ(، 

التراث، ط2، دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، 

بيروت –لبنان،1414ه-1993م.

3- إعجاز القرآن، أبو بكر الباقلاني)ت403ه(،تح:أحمد 

صقر،)د.ط(، دار المعارف، مصر،)د.ت(.

بابويه  أبو جعفر محمد بن الحسين بن  4- الأمالي، 

الدراسات  القمي)الصدوق()ت381هـ(،تحـ:قسم 

الإسلامية، ط1، مركز الطباعة والنشر في مؤسسة 

البعثة،قم-إيران، 1417ه.

الأطهار،  الأئمة  أخبار  لدرر  الأنوار  بحار   -5

المجلسي)ت1111هـ(،تحـ:الشيخ  باقر  محمد  الشيخ 

بيروت- الرضا،  العلوي،)د.ط(،دار  الزهراء  عبد 

لبنان،1403ه-1983م.

بن  محمد  الدين  القرآن،بدر  علوم  في  البرهان   -6

أبو  الزركشي)ت794هـ(،)د.ط(،تحـ:محمد  الله  عبد 

الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، القاهرة،)د.ت(.

الدكتور  الكريم،  القرآن  في  الصوتية  البلاغة   -7

القاهرة،  الرسالة،  ط1،  شادي،  إبراهيم  محمد 

1409ه-1988م.

القاسم علي بن  أبو  الحافظ  8- تاريخ مدينة دمشق، 

الحسن بن هبة الله الشافعي)ابن عساكر()ت571هـ(، 

دراسة وتحقيق:علي شيري،)د.ط(، دار الفكر للطباعة 

والنشر والتوزيع، بيروت –لبنان، 1415ه-1995م.

محمد  الحسينية،الشيخ  السيرة  في  التحريف   -9

صحتي السردوردي، بحث منشور ضمن كتاب جدل 

ومواقف في الشعائر الحسينية، إعداد حيدر حب الله، 

ط1، دار الهادي للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت-

لبنان،1430ه-2009م.

أبو جعفر  القرآن،  آي  تأويل  البيان عن  10- جامع 

وخرّج  حقّقه  الطبري)ت310هـ(،  جرير  بن  محمد 

أحاديثه:أحمد  راجع  شاكر،  محمد  أحاديثه:محمود 

محمد شاكر،ط2، مكتبة ابن تيمية، القاهرة،)د.ت(.

لما تضمنه من  القرآن والمبين  الجامع لأحكام   -11

السنة وآي الفرقان، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن 

تحـ:الدكتور عبد الله  القرطبي)ت671هـ(،  بكر  أبي 

التحقيق محمد  في  التركي، شارك  المحسن  بن عبد 

الرسالة،  مؤسسة  ط1،  عرقسوسوي،  رضوان 

بيروت-لبنان، 1427ه-2006م.

الحسن  بن  أحمد  بكر  لأبي  النحو  في  الجمل   -12

تحقيقاً  317ه،  المتوفى  البغدادي  النحوي  شقير  بن 

الحكمي،)رسالة  بن علي  بن سلطان  ودراسةً، علي 

الإسلامية،  والدراسات  الشريعة  كلية  ماجستير(، 

جامعة الملك عبد العزيز،)د.ت(.

13- جواهر البلاغة، السيد أحمد الهاشمي)ت1362ه(، 

دار  ط4،  الصالح،  سليمان  ودقّقه  عليه  علقّ 

بيروت-لبنان،  والتوزيع،  والنشر  للطباعة  المعرفة 

1434ه-2013م.

المصادر والمراجع



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

133

النهضة  ميزان  في  الإرهاب  العولمة  الحداثة   -14

الحسينية، محاضرات الشيخ محمد السند، الشيخ علي 

الأسدي، ط2، مطبعة وفا، نشر الباقيات، قم-إيران، 

1432ه-2011م.

البغدادي)1093هـ(، تحـ:محمد  15- خزانة الأدب، 

دار  ط1،  يعقوب،  بديع  طريفي،أميل  نبيل  محمد 

الكتب العلمية، بيروت-لبنان، 1988م.

هـ(،  )ت392  جني  بن  عثمان  الخصائص،   -16

تحـ : محمد علي النجار، )د.ط(، مطبعة دار الكتب 

المصرية، القاهرة، 1374هـ - 1955م.

17- الدراسات الصوتية عند علماء التجويد، الدكتور غانم 

قدّوري الحمد، ط2، عمّان- الأردن، 1428ه-2007م.

جني،  ابن  عند  والصوتية  اللهجية  الدراسات   -18

منشورات  النعيمي،)د.ط(،  سعيد  حسام  الدكتور 

وزارة الثقافة والإعلام، العراق، 1980م.

الدكتور أحمد مختار  اللغوي،  19- دراسة الصوت 

عمر،)د.ط(، عالم الكتب، القاهرة، 1418ه-1997م.

باقر  محمد  الأصول،السيد  علم  في  دروس   -20

اللبناني،  الكتاب  دار  ط2،  الصدر)ت1400هـ(، 

بيروت – لبنان، 1406هـ - 1986م.

العظيم  القرآن  تفسير  في  المعاني  روح   -21

الآلوسي  محمود  السيد  المثاني،  والسبع 

التراث  إحياء  دار  )د.ط(،  البغدادي)ت1270هـ(، 

العربي، بيروت-لبنان،)د.ت(.

22- شرح كافية ابن الحاجب، محمد بن أحمد الاستراباذي 

عمر،  حسن  وتعليق:يوسف  )ت686هـ(،تصحيح 

،طهران،1398ه-1978م. الصادق  مؤسسة  ط1، 

23- شرح المفصل، يعيش بن علي بن يعيش النحوي 

وفهارسه  هوامشه  ووضع  له  قدّم  )ت643هـ(، 

العلمية،  الكتب  دار  يعقوب،  بديع  أميل  الدكتور 

بيروت-لبنان،1422ه-2001م.

والتجديد،  الأصالة  بين  الحسينية  الشعائر   -24

الموسوي،  رياض  السند،  محمد  الشيخ  محاضرات 

بيروت- والتوزيع،  والنشر  للطباعة  الأميرة  ط1، 

لبنان، 1432ه-2011م.

25- العين، الخليل بن أحمد الفراهيدي )ت 175هـ(، 

إبراهيم  والدكتور  المخزومي،  مهدي  الدكتور  تحـ: 

السامرائي، ط2، مؤسسة دار الهجرة، إيران، 1409 هـ.

26- القاموس المحيط، مجد الدين محمد بن يعقوب 

عبد  محمد  وتقديم  إعداد  الفيروزآبادي)ت817هـ(، 

الرحمن المرعشلي، ط2، دار إحياء التراث العربي، 

بيروت-لبنان،1424ه-2003م.

قنبر  بن  عثمان  بن  عمرو  سيبويه،  كتاب   -27

ط3،  هارون،  محمد  السلام  تحـ:عبد  )ت180هـ(، 

مكتبة الخانجي، القاهرة، 1408هـ - 1988م.

الأقاويل  وعيون  التنزيل  حقائق  عن  الكشّاف   -28

الزمخشري  عمر  بن  محمود  التأويل،  وجوه  في 

ودراسة  وتعليق  تحقيق  الخوارزمي)ت538هـ(، 

الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد 

العبيكان،الرياض-السعودية،  مكتبة  ،ط1،  عوض 

1418هـ - 1998م.

منظور  بن  مكرم  بن  محمد  العرب،  لسان   -29

أدب  نشر  )د.ط(،  هـ(،  المصري)ت711  الأفريقي 

الحوزة، قم، 1405هـ.



ية
بو

لتر
وا

ة 
وي

لغ
 ال

ت
سا

درا
وال

ث 
حو

الب
ى ب

عن
ة ت

كم
مح

ة 
صلي

 ف
لة

مج
 /

اة
دو

134

ابن  الدين  فخر  الرازي  محمد  الغيب،  مفاتيح   -30

دار  ط1،  عمر)ت604هـ(،  الدين  ضياء  العلامة 

بيروت-لبنان،  والتوزيع،  والنشر  للطباعة  الفكر 

1410ه-1981م.

ملاحظات  مع  الأصفهاني  الراغب  مفردات   -31

المفضل  بن  محمد  بن  الحسين  القاسم  العاملي،أبو 

دار  الأصفهاني)ت502هـ(،)د.ط(،  الراغب 

المعروف للطباعة والشر،بيروت-لبنان،)د.ت(.

32- المقتضب، محمد بن يزيد المبرد )ت285هـ(، 

إحياء  لجنة  عظيمة،)د.ط(،  الخالق  عبد  تحـ:محمد 

التراث الإسلامي، القاهرة، 1415هـ-1994م.

33- من أسرار النظم القرآني آيات وعبر، الدكتور 

العامة،  مبارك  مكتبة  سعادة،)د.ط(،  عبد الله  محمد 

مصر،)د.ت(.

الكريم)بحث(/د.تمّام  القرآن  طرق  من   -34

العربية،القاهرة،ج49،  اللغة  مجمع  حسّان،مجلة 

سنة1982.

الشيخ سليمان بن  القربى،  لذوي  المودة  ينابيع   -35

تحـ:سيد  الحنفي)ت1220هـ(،  القندوزي  إبراهيم 

علي جمال أشرف الحسيني،ط1، دار الأسوة للطباعة 

والنشر،1416هـ.


