






الطباطبائي الحكيم، محمد سعيد، ١٩٣٥م ـ 
سعيد  محمد  السيد   /٤ الفقه/ج  أصول  في  المحكم  المؤلف:  واسم  الكتاب  عنوان 

الطباطبائي الحكيم(مد ظله)
الناشر:قم، دار الهلال، ١٤٣٤هـ.ق=٢٠١٣م

عدد الصفحات ٥٥٦ ص. الطبعة الرابعة .
ISBN : شابك الدورة: ٣-١٤-٦٩٩٢-٦٠٠-٩٧٨

ISBN : شابك ج ٤: ٢-١١-٦٩٩٢-٦٠٠-٩٧٨
الفهرسة طبق نظام فيپا. المصادر في الهوامش.

الموضوع: ١ ـ  أصول فقه الشيعة ـ القرن ١٤.
  ١٣٩٢ ٣ م  ٢ ط / ٨/ ١٥٩  BP                  الإيداع في المكتبة الوطنية: ٢٩٧/٣١٢

جميع الحقوق محفوظة
الطبعة الرابعة

١٤٣٤هـ ـ ٢٠١٣م

.....................  المحكم في أصول الفقه ج ٤ اسم الكتاب:
تأليف:............. السيد محمد سعيد الطباطبائي الحكيم(مد ظله)
............................................. الوفاء المطبعة:
العدد: ..................................... ٣٫٠٠٠ نسخة
.......................................... دار الهلال الناشر:

 ٣-١٤-٦٩٩٢-٦٠٠-٩٧٨  ................... شابك الدورة::
٢-١١-٦٩٩٢-٦٠٠-٩٧٨  ...................... شابك ج ٤ 



بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والســام على ســيدنا محمد وآله 
الطيبين الطاهرين، ولعنة الله على أعدائهم أجمعين إلى يوم الدين.

 رب اشــرح لي صدري، ويســر لي أمري، واحلل عقدة من لســاني 
يفقهوا قولي، أنت حسبي ونعم الوكيل، ونعم النصير، ولا حول ولا قوة إلا 

بالله العلي العظيم، عليه توكلت وإليه أنيب.  





المقصد الثاني
في الأصول العملية





الأول:  ــر  ــ الأم
الأصــول  حقيقة 

العقلية

تمهيد وفيه أمور..

المقصد الثاني 

في الأصول العملية 
وهي الوظائف المقررة عقلًا أو شــرعاً للجاهــل بالأحكام الذي لا 

حجه له عليها.

وقد تقدم في التمهيد لهذا القســم أن الرجــوع إليها مع عدم الحجة 
مشــروط بأن لا يدل دليل على وجوب الفحص عن الحجة أو الواقع، وإلا 
كان الــازم الفحص أولًا ثم الرجوع إليها بعد اليــأس عن الظفر بهما، لأن 
دليل وجــوب الفحص يكون وارداً على الأصــل العقلي ومخصصاً لدليل 

الأصل الشرعي، كما يأتي في محله إن شاء الله تعالى.

وينبغي التمهيد لمحل الكلام بتقديم أمور..

الأمر الأول: أنه تقدم في الفصــل الثالث من مباحث القطع التعرض 
لحقيقة الأصول الشرعية.

وأما الأصــول العقلية فهي متقومة بحكم العقــل بالتنجيز والتعذير، 
ومرجع الأول إلى تحسين العقاب على مخالفة التكليف الواقعي في ظرف 
الجهل به المســتلزم لاحتمال الضرر المقتضــي للحذر، ومرجع الثاني إلى 
تقبيح العقاب عليه المســتلزم للأمن منه بضميمة العلم بعدم خروج الشارع 

عن مقتضى الحكم المذكور، فلا يبقى معه موضوع للحذر.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 10

الثاني: وجه  الأمر 
على  الحج  تقديم 

الأصول

نعم، حكم العقل بالتعذير والتنجيز..

تارةً: يكون بسبب الجعل الشرعي لما يستتبعهما من الحجة أو الأصل.

وأخرى: يكون استقلالًا منه لمحض الشك وعدم البيان الشرعي.

والمراد بالأصل العقلي هو الثاني. ومن ثم كان الأصل الشرعي وارداً 
على الأصل العقلي رافعاً لموضوعه.

هذا، ولــو كان مفاد البيان الشــرعي محض الإرشــاد لحكم العقل 
والجري عليه كان مؤكداً له، لا رافعاً لموضوعه. ولا يكون البيان الشــرعي 
حينئذٍٍ متعرضاً لأصلٍ شرعي، لينافي ما ذكرنا من ورود الأصل الشرعي على 

العقلي.

الأمر الثاني: أنــه لا ريب عندهم في تقديم الطــرق والأمارات على 
الأصول عقلية كانت أو شرعية، وأن الرجوع للأصول مختص بصورة عدم 

الحجة في الواقعة.

كما لا إشــكال في أن تقديم الحجج على الأصــول العقلية بالورود 
الراجع إلى ارتفاع موضوعها بها، كما أشرنا إليه في الأمر الأول.

والكلام إنما هو في أن تقديم الحجج على الأصول الشرعية بالورود 
أو الحكومــة أو التخصيص. والكلام في ذلك موقــوف على النظر في أدلة 
الأصول، ومن ثم كان المناســب التعرض لذلك بعــد الكلام في الأصول 

والنظر في أدلتها.

وأما ما قد يظهر من شيخنا الأعظم H من أن مؤديات الطرق والحجج 
لمــا كانت هي الاحكام الواقعية، ومؤديات الأصول هي الاحكام الظاهرية، 
فحيــث تقدم في أول مباحــث الحجج عدم التنافي بين الأحــكام الواقعية 



الثالث:  الأمـــر 
ــول  تــعــداد الأص

العملية

11............................................................................ أقسام الأصول العملية 

والظاهرية، لتقدم الأولى رتبة علــى الثانية، لأن موضوع الأحكام الظاهرية 
هو الجهل بالأحــكام الواقعية تعين تقديم الطرق علــى الأصول، لارتفاع 

موضوع الأصول بالطرق.

فهو لا يخلو عن إشــكال، لأن مدعي التعارض والتنافي بين الأصول 
والطرق لا يدّعي التنافي بين الأصل ونفس الطريق، الذي يكون مؤداه حكماً  
واقعياً، بل التنافي بين دليل الأصل ودليل حجية الطريق، ومن الظاهر أن مفاد 

دليل حجية الطريق ليس حكماً واقعياً، بل ظاهري، كمؤدى دليل الأصل.

وبالجملة: عــدم التنافي بين الأحكام الواقعية والظاهرية لا يســتلزم 
تقديم الطرق على الأصول، إذ المعيار في تقديم الطريق على الأصل تقديم 
دليل حجية الطريق على دليل الأصل، ومن الظاهر أن مفاد الدليلين معاً حكم 
ظاهري لا واقعي. ولذا لو فرض أخذ عدم جريان الأصل في موضوع حجية 
الطريق، بحيــث يكون جريان الأصل رافعــاً لموضوعها لزم تقديم الأصل 
عليه، وإن كان مؤدى الأصل حكماً ظاهريــاً ومؤدى الطريق حكماً واقعياً، 

كما تقدم في أواخر الكلام في المقدمة الثانية من مقدمات دليل الانسداد.

الأمر الثالث: الأصــول العملية التي اهتم المتأخرون بتنقيح مجاريها 
وتبويبها أربعة: البراءة، والاشتغال، والتخيير، والاستصحاب. وهي تشترك 
في الجريان في الأحكام التكليفية. ولــم يتعرضوا لأصالة الطهارة، مع أنها 

تجري في الشبهات الحكمية أيضاً، فهي من المسائل الأصولية..

أما لما قيــل من أنها مــن الأصول المتفــق عليها، فــا تحتاج إلى 
الاستدلال.

أو لانصراف اهتمامهم بالشك في الأحكام التكليفية، لأهميتها وكثرة 



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 12

ــع:  ــراب ــر ال الأمـ
الحكم  ــوم  ــم ع
لحال  الظاهري 

الجهل

الابتلاء بها، بخلاف الطهارة ونحوها من الأحكام الوضعية، فإنه يقل الابتلاء 
بها.

أو لتخيل كون الطهارة كســائر الأحكام الوضعية منتزعة من الأحكام 
التكليفية، فهي راجعة إليها، فيكون الشــك فيها شكاً في الأحكام التكليفية، 
 Hالتي هي مجرى الأصول المتقدمة. ولعله إليه يرجع ما عن شيخنا الأعظم

من رجوع أصالة الطهارة إلى أصالة البراءة.

أو لتخيل كونها من الأمور الواقعية التي كشــف عنها الشــارع، لا من 
الأحكام الشرعية، فالشبهة فيها موضوعية لا حكمية.

ولعل الأقرب في وجه إعراضهم هو الثاني.

هــذا، والمقصــود بيان وجه إعراضهــم عن تحريرهــا، لا تصحيح 
الإعــراض المذكور، فلا يهم كون هذا الوجه كأكثــر الوجوه أو كلها مورداً 

للإشكال، كما تعرض لذلك غير واحد بما لا يسعنا إطالة الكلام تيه.

ثم إن قاعدة: »ما لا يضمن بصحيحة لا يضمن بفاســده«، وإن كانت 
تنفع في كثير من الشــبهات الحكمية وتقع في طريق الاستنباط، إلا أنها إما 
أن تكون قاعــدة اجتهادية واقعية، أو ظاهرية راجعة إلى اســتصحاب عدم 

الضمان، وليست أصلًا برأسه، وكذا أصالة اللزوم قي العقود.

الأمر الرابع: تقدم في أوائل الفصل الثالث من مباحث القطع أن عموم 
الأحكام الواقعيــة لحال الجهل بها هو مقتضى إطــاق أدلتها أو عمومها، 
خلافــاً لما عن بعض الأعاظم H من قصور إطلاقهــا عن ذلك، وان ثبوتها 
أو ارتفاعهــا محتاج إلى جعل آخر متمم للجعــل الأول تابع لعموم ملاكها 

وقصوره.



الخامس:  الأمــر 
الأصـــــــل فــي 
أو  الحظر  الأشياء 

الإباحة

13........................................................................... أصالة الإباحة أو الحظر 

هذا كله في ثبوتها واقعاً.

وأمــا الحكم الظاهري الثابــت في حال الجهل بهــا، الذي هو مفاد 
الأصل فهو حكم آخر أجنبي عن الحكم الواقعي، محتاج إلى جعل آخر غير 
جعله، لا دخل له به، وليس متمماً له، لأنه من ســنخ آخر غير سنخه، ومجرد 
تبعيتــه لأهمية ملاكه في الجملة ـ كما في الاحتيــاط والبراءة ـ إنما يقتضي 

كونه حكماً طريقياً.

لا أنه مجعول بجعل متمم لجعل الحكم الواقعي بعد ما أشرنا إليه من 
اختلاف سنخهما.

فما يظهر مــن بعض الأعاظمH من أن امتنــاع عموم جعل الأحكام 
الواقعيــة لحال الجهل بها يقتضي جعل الحكــم الظاهري بجعل آخر متمم 
للجعل الأول، نظير جعل الأمر بقصد التقرب، بناء على مســلكه، خلط بين 
ثبوت الحكم الواقعي حال الجهل وجعل الحكم الظاهري حاله. فراجع ما 

ذكره في حديث الرفع وتأمل جيداً.

الأمر الخامس: أشار غير واحد إلى مسألة: »الأصل في الأشياء الحظر  
أو الإباحة«، ولا يخلو المراد بها عن إجمال، ويستفاد منهم حملها على أحد 

وجوه..

الأول: أن يكون النزاع في أنه مع قطع النظر عن جعل الحكم الشرعي، 
فهل يحكم العقل بإباحة الأفعال أو المنع عنها؟ بمعنى: أن الفعل هل يكون 
منشأ لاســتحقاق العقاب عقلًا ما لم يرخص فيه الشارع، أو لا يكون كذلك 

ما لم يمنع عنه الشارع.

الثاني: أنه بعد فرض ورود الحكم الشــرعي في الواقعة فهل الأصل 



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 14

كون الحكم هــو الإباحة أو الحظر، على أن يكون المراد بالأصل هو الوجه 
الواقعي الذي يكون عليه الشــيء لو خلي وطبعــه، فتكون هذه القاعدة من 

.Hالقواعد الاجتهادية الواقعية. وربما يظهر هذا مما عن المحقق القمي

الثالــث: أنه مع فــرض ورود الأحكام من الشــارع والجهل بها فهل 
يحكم العقل بجواز الإقدام على الفعل ما لم يثبت المنع الشرعي، أو بالمنع 
ما لم يثبت الترخيص الشرعي؟ فتكون من القواعد الظاهرية العقلية الجارية 

مع الجهل بالحكم الشرعي. وهذا هو الظاهر من الفصول.

أمــا على الأول، فتكــون القاعدة أجنبية عما نحن فيــه من النزاع في 
البراءة والاشتغال، لكون موضوع النزاع المذكور الشك في الحكم الشرعي، 

والقاعدة واردة في ظرف عدمه.

إلا أنه لا يبعد حينئذٍٍ ملازمة القول بالحظر للقول بالاشــتغال العقلي، 
إذ من البعيد جداً الالتزام بعدم جواز الإقدام مع فرض عدم الحكم الشرعي، 
وجوازه مع فرض الشك، بل منع الإقدام مع عدم الترخيص الشرعي يناسب 

المنع منه مع الشك فيه جداً.

نعم، لا ينافي القول بالحظر الالتزام بالبراءة الشــرعية، كما أن القول 
بالإباحة في القاعدة المذكورة لا يلازم البراءة العقلية، فضلًا عن الشــرعية 
في  المقام بعد فرض ورود الحكم الشرعي، إذ لا بعد في الالتزام بالاحتياط 

فيه شرعاً أو عقلًا، مع الإباحة والسعة في فرض عدم وروده.

وأما على الثاني، فالتباين بين المســألتين ظاهــر جداً، لكون الأولى 
واقعيــة والثانيــة ظاهرية، إلا أنه لا يبقــى للثانية موضوع مــع الأولى إذ لا 
موضوع للأصل مع الدليل الاجتهادي، فيكون النزاع في الثانية مع البناء على 



15........................................................................... أصالة الإباحة أو الحظر 

أحد الوجهين في الأولى علمياً محضاً، من دون فرق بين الاحتياط والبراءة 
الشرعيين والعقليين.

نعم، لو فرض اختصاص القاعدة الأولى بالشبهة التحريمية يظهر أثر 
الثانية في غيرها.

وأما على الثالث، فالمســألة المذكورة عين مسألة البراءة والاحتياط 
العقليين، وإنما تباين مســألة البراءة والاحتياط الشرعيين لا غير. كما أنه لو 
فرض اختصاصها بالشبهة التحريمية كانت مسألة البراءة والاحتياط العقليين 

أعم منها.

هذا، وحيث كانت هذه المسألة على الوجهين الأولين مما له الدخل 
في ما نحن فيه كان المناسب التعرض لما هو الحق عليهما.

فنقــول: لا ينبغي الريب في أن الحق علــى الوجه الأول هو الإباحة، 
وأن استحقاق العقاب مشروط بالمنع الشرعي.

ومجرد ملكه تعالى للمكلف ولأفعاله لا يقتضي عقلًا إلا سلطانه على 
منعه ونفوذ تشــريعه في حقه، لا امتناعه عما لم يرخصــه فيه. ومن ثم كان 

المرتكز عرفاً احتياج المنع إلى الجعل والبيان.

ولا مجال لقياس ذلك بالملكية الاعتبارية، حيث إنها تقتضي ارتكازاً 
حرمة التصرف في المملوك ما لم يرخص فيه المالك، بل ما لم يثبت الترخيص 
منه. لأن مصحح اعتبار الملكية عرفاً ترتب أحكام الملك الارتكازية شــأناً، 
ومنها اســتقلال المالك بالتصرف في الملك وتوقف تصرف غيره فيه على 
إذنــه، كما هو الحال في جميع الأحكام الوضعية، فإنها وإن كانت مســتقلةً 
بالجعــل غير  منتزعة من الأحكام التكليفيــة، إلا أن مصحح اعتبارها ترتب 



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 16

السادس:  ــر  الأم
البحث  منهجية 

في المقام

بعض الأحكام المناسبة لها شــأناً واقتضاء، وهذا بخلاف الملكية الثابتة له 
تعالى، فإنها ســنخ آخر لا تقتضي عقلًا إلا ما ذكرنا من ســلطانه تعالى على 

المنع.

على أن الوجــه المذكور مبتن على فرض خلــو الواقعة عن الحكم، 
وهو فرض لا واقع له.

وأما على الوجه الثانــي، فالظاهر هو التوقف، ولا طريق لإثبات أحد 
الحكمين.

ومجرد ملكه تعالى للعبد وأفعاله لا يقتضي الحرمة الواقعية الشرعية..

أولًا: لعدم الدليل على حرمة التصرف شــرعاً مــع مثل هذه الملكية 
الحقيقيــة منه تعالى، وإنمــا ثبتت حرمة التصرف من غيــر إذن المالك مع 

الملكية الاعتبارية بدليل خاص.

وثانياً: لاحتمال ترخيصه تعالى واقعاً.

كما لا مجال للاســتدلال على الإباحة بأنها منفعة خالية عن أمارات 
 ـ في إثبات الإباحة  المفســدة، كما عن القوانيــن. لعدم كفاية ذلك ـ لو تــمَّ

الواقعية.

وأمــا الوجه الثالث، فحيث كان راجعاً إلى محل الكلام فيظهر الحال 
فيه مما يأتي إن شاء الله تعالى.

الأمر الســادس: عرفت أن المهم في المقام هــو الكلام في الأصول 
الأربعة.

وقد اهتم غير واحد بتحديد مجاريهــا قبل البحث عنها، وهو تكلف 



منهج البحث ......................................................................................17

لا داعي له، إلا أن التحديد المذكور يبتني على الكلام فيها وفي أدلتها، وهو 
يختلف باختلاف الأنظار، فالأنســب الإعراض عن ذلــك، وإيكاله إلى ما 

يظهر بعد الكلام فيها والانتهاء منها، إن شاء الله تعالى.

نعم، ينبغي التعرض هنا لمنهج البحث وتبويبه..

فنقول: بعد فرض عدم قيام الحجة في الواقعة..

فتارةً: لا تؤخذ الحالة الســابقة في الوظيفة العملية، بل لا يلحظ فيها 
إلا الشك المفروض.

وأخرى: تؤخذ الحالة الســابقة زيادةً على الشــك. فالقسم الأول هو 
مجرى البراءة أو الاحتياط أو التخيير، والثاني هو مجرى الاستصحاب.

ثم الشك في القسم الأول..

تارةً: يكون في أصل التكليف الإلزامي، أعني الوجوب أو الحرمة.

وأخرى: يكون في تعيينه مع وحدة المتعلق، وهو الدوران بين وجوب 
شيء وحرمته.

وثالثةً: في تعيينه مع اختلاف المتعلق، ســواء اتحد ســنخه، كما في 
الدوران بين وجوب القصر ووجوب التمام، أم اختلف، كما في الدوران بين 

وجوب شيء وحرمة آخر.

فهذه صور ثلاث للقسم الأول.

وهناك صورة وقع الكلام في رجوعها للصورة الأولى أو الثالثة، وهي 
الدوران بين الأقل والأكثر الارتباطيين، فالمناسب إفرادها بالكلام، فتكون 

صور هذا القسم أربعة.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 18

هذا، وشــيخنا الأعظمH قد جرى في البحث في كل من هذه الصور 
على تقسيم البحث..

تارةً: من حيثية اختلاف موضوع الشك بلحاظ خصوصيتي الوجوب 
والحرمة.

وأخرى: من حيثية اختلاف منشــأ الشــك، حيث إنه قد ينشأ من عدم 
النص، أو إجماله، أو تعارض النصين، أو اشــتباه الموضوع الخارجي. ولذا 

تكثرت المسائل في كلامه حتى بلغت أربعاً وعشرين.

لكن الجهة الأولى لا تقتضي تكثير الأقسام بعد اتحاد الخصوصيتين 
في  ملاك البحث، وفي أهم أدلة المسألة، ومجرد شيوع الخلاف في الشبهة 

التحريمية لا يكفي في ذلك.

نعم، قد يختلفان في بعض الجهات الأخرى الخارجة عما هو المهم 
في المقام، لكن ذلك يقتضي التعرض لها استطراداً من دون حاجة إلى تكثير 

المسائل.

وكذا الحال في الجهة الأخرى، فإن عــدم النص وإجماله وتعارض 
النصين تشترك في ما هو المهم في المقام بعد فرض تحقق موضوع الأصل، 
وما يمتاز به تعارض النصين من احتمــال حجية أحدهما المانع من جريان 
الأصــل ينبغي إيكاله إلى مباحث التعارض، ولا وجه لذكره هنا، كي يحتاج 

لتكثير الأقسام.

وأما الاشتباه في الموضوع فمن الظاهر خروجه عن محل الكلام، إذ 
هم الأصولي تشــخيص الوظيفة في الشبهة الحكمية الراجعة إلى الشك في 
الحكم الشــرعي الكلي، حيث إنها هي التي تقع في طريق استنباط الأحكام 



منهج البحث ......................................................................................19

الفرعية.

نعم، ملاك البحث غالباً يعم الشــبهات الموضوعيــة، وإن كانت قد 
تنفرد ببعض الخصوصيات، فينبغي التعرض لها استطراداً تتميماً للفائدة من 

دون حاجة لتكثير الأقسام.

ومن ثم كان ما صنعه المحقق الخراسانيH من اختصار أقسام البحث 
هو الأولى.

ولذا فســيكون البحث في كل صورة من صور هذا القسم الأربعة في 
فصلٍ واحد إن شاء الله تعالى.

هــذا، والكلام في هذا القســم بفصوله الأربعة مختص بالشــك في 
التكليــف الإلزامي، أعني الوجوب أو الحرمة، دون بقية الأحكام التكليفية، 
وإن كان ربما يلحقها الكلام في بعض الجهات الاستطرادية، على ما قد ننبه 

عليه إن شاء الله تعالى.

أما الكلام في القسم الثاني وهو ما يؤخذ فيه الحالة السابقة فإنه يجري  
في جميع الأحكام التكليفية، بل الوضعية أيضاً، بل الموضوعات الخارجية، 

وإن لم تكن مورد البحث بالأصالة.

وحيث عرفت هذا، فيقع الكلام في القسمين..





الاحتياط  وجوب 
ــهــة  ــشــب ــي ال ــ ف

التحريمية

عـــــدم لــــزوم 
ــاط  ــ ــي ــ ــت ــ الاح
الشبهات  فــي 

الموضوعية

القسم الأول 

في البراءة والاحتياط والتخيير

وفصوله أربعة..

الفصل الأول 

في الشك في أصل التكليف 

والمشهور المعروف الرجوع فيه للبراءة، ونسب لقاطبة الأصوليين.

وعن معظــم الأخبارييــن أو قاطبتهم وجوب الاحتياط في الشــبهة 
التحريميــة الحكمية، وعن المحدث الاســترآبادي وجــوب الاحتياط في 
الشــبهة الوجوبية الحكمية أيضاً، وفي المقدمة الرابعة من مقدمات الحدائق 

موافقته فيها مع إجمال النص.

لكن في كلام آخر له فــي المقدمة إطلاق الإجماع على عدم وجوب 
الاحتياط في الشبهة الوجوبية، ونفى عنه الخلاف في الوسائل))).

كما أن الظاهر عدم الخلاف في الرجوع للبراءة في الشبهة الموضوعية 

)))	 ج 18، في ذيل الحديث: 28 من باب: 12 من أبواب صفات القاضي من كتاب القضاء.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 22

في  الحق  هو  ما 
المقام

مطلقاً تحريمية كانت أو وجوبية، وإن ذهب غير واحد إلى وجوب الاحتياط 
في  بعض الموارد، مثل الشــك في عدد الفوائت، لتخيل كون الشك فيها في 

الفراغ، لا في أصل التكليف.

وكيف كان، فالحق الرجوع للبراءة العقلية والشرعية مطلقاً.

وينبغي الكلام هنا في مقامين..

الأول: في مقتضى الأصل الأولي مع فرض عدم البيان الشرعي حتى 
بالإضافة للوظيفة العملية مع الجهل بالتكليف الواقعي.

الثاني: في الأصل الثانوي المســتفاد من الأدلة الشرعية الواردة لبيان 
حكم الجهل بالتكليف الشرعي الواقعي.

ولا ينبغي الخلط بينهما مع اختلاف مفاد الأدلة المستدل بها في المقام.

أما الأول: فلا ينبغي الريب في حكم العقل بالبراءة في المقام، الراجع 
إلى حكمه بقبح العقاب من غير بيــان، وهو المراد بالبراءة العقلية، فإن هذا 
يقتضي السعة في باب التكاليف المبنية على الإلزام والاحتجاج والمؤاخذة 
وهــو لا ينافي لزوم الاحتيــاط مع الاحتمال فيما لو تعلــق الغرض بإصابة 

الواقع، كما في الأضرار الواقعية التي يهتم بتجنبها.
هذا، ولا يبعد كون الحكم المذكور مسلماً عند الكل.

نعــم، لو فرض كون مراد القائلين بأن الأصل في الأشــياء الحظر هو 
الأصل الظاهري، بعد ورود الحكم الشرعي ـ الذي هو مرجع الوجه الثالث 
من الوجوه المتقدمة عند الكلام في الأصل المذكور ـ كان ذلك منهم إنكاراً 

للحكم العقلي المذكور.

لكنه في غير محله قطعاً، لأن الحكم العقلي المذكور قطعي ارتكازي.



الاستدلال   توجيه 
للحظر

23........................................................................................ أدلة البراءة 

والاســتدلال للحظر: بأن ملكــه تعالى للعبد وأفعالــه يقتضي عدم 
تصرف العبد مع الشــك في إذنه، إذ لا يجوز التصــرف بملك الغير بمجرد 

احتمال إذنه.

في غير محله، كما يظهر مما ســبق من أن ملكيتــه تعالى الحقيقية لا 
تقــاس بالملكية الاعتبارية، بل هي لا تقتضي إلا ســلطانه تعالى على العبد 
بتكليفه له،  ولابد في تنجز التكليف عقلًا من بيان شرعي، وإن كان بوجوب 
الاحتياط، ومع عدمه فالعبد في سعةٍ من أمره، يقبح عقابه ومؤاخذته بمجرد 

الاحتمال.

ومثلــه ما عن شــيخ الطائفةH من الاســتدلال علــى أن الأصل في 
الأشــياء الحظر، أو الوقف: بأن العقل يستقل بقبح الإقدام على ما لا يؤمن 

من مفسدته، وأنه كالإقدام على ما علم مفسدته.

لاندفاعــه: بأن الحكم المذكــور إن رجع إلى حكمــه بقبح الإقدام 
على احتمال الضــرر، فهو لا يقتضي احتمال العقــاب، لينافي حكم العقل 
بقبح العقاب من غير بيان. وإن رجع إلى التقبيح المســتلزم للحكم الشرعي 
المســتتبع للعقاب فهو ممنوع. وقد تقدم في الوجه الأول للاستدلال على 

حجية مطلق الظن ما ينفع في المقام.

وكيف كان، فالظاهر أن الحكم المذكور مســلم عند الإخباريين، وأن 
نزاعهم في المقام لا يبتني على إنكاره، بل على دعوى المخرج عنه، من بيان 

شرعي وارد عليه، رافع لموضوعه، على ما يأتي الكلام فيه))).

))) الإنصــاف أن كلمات بعضهــم في غاية الاضطراب والخلط بين الــراءة الواقعية والظاهرية كما يظهر 
بمراحعة المقدمة الثالثة من مقدمات الحد )منه عفي عنه(.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 24

الاســــتــــدلال 
على  بالكتاب 

البراءة 

ومن ثم استدل شيخنا الأعظمH بالإجماع من المجتهدين والإخباريين 
على أن الحكــم في ما لم يرد فيه دليل عقلي أو نقلي على تحريمه من حيث 

هو ولا من حيث أنه مجهول الحكم هو البراءة، وعدم العقاب على الفعل.

وإن كان الاستدلال على الأحكام العقلية بالأدلة الشرعية لا مجال له، 
إلا أن يكون لمجرد الاستظهار لسوق الأدلة الشرعية مساق الإرشاد للحكم 

العقلي المذكور.

أو يكون المراد أنه لو فرض التشــكيك في الحكــم العقلي المذكور 
أمكن الاســتدلال بالأدلة الشــرعية على الأصل المذكور، كأصلٍ شــرعي 
أولــي، فلا يكون مرجع الإجمــاع إلى قبح العقاب، ليكون إرشــاداً لحكم 

العقل، بل إلى مجرد تأمين الشارع منه.

لكــن الاســتدلال بالإجمــاع لا يخلو عن إشــكال، لقرب اســتناد 
المجمعين لحكم العقل المذكــور، أو لغيره مما يأتي الكلام فيه، فلا يكون 

إجماعاً تعبدياً كاشفاً عن الحكم الشرعي.

وأما ما يأتي من الاستدلال بسيرتهم في مقام الاستدلال على الرجوع 
للبراءة فلعله إجماع منهم على الأصل الثانوي، لمثل حديث الرفع، لا على 

الأصل الأولي الذي هو محل الكلام.

ثم إنه قد يســتدل على الأصل المذكور ـ بعد حكم العقل والإجماع 
 المتقدمين ـ بالكتاب والسنة. أما الكتاب المجيد فبآيات )منها( قوله تعالى:

بيِنَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا﴾))) بناءً على أن بعث الرسول كناية عن  ا مُعَذِّ ﴿وَمَا كُنَّ
وصول البيان، لا مجرد البعث وإن لم يصل البيان، فإن ذلك هو المناســب 

)))	 سورة الإسراء: 15.



الشيخ  أورده  ما 
على   H الأعظم 

الاستدلال

25........................................................................................ أدلة البراءة 

لظهور كون القضية ارتكازية ـ كما هو المناســب لسياقها ـ لما هو المرتكز 
عرفاً من توقف العقاب على البيان.

نعم، لو كانت بصدد بيان لزوم بعث الرســل علــى الله تعالى لحفظ 
المــاكات الواقعية وإيصالهــا للمكلفين، من باب اللطــف الذي لا ينافي 
اختفاء البيان لطوارئ خارجية ناشئة من المكلفين أنفسهم، كانت أجنبية عما 

نحن فيه، إلا أنه لا يناسب إناطة العقاب به ارتكازاً.

فالإنصاف ظهورها في عدم العقاب من دون بيان، كما هو مفاد حكم 
العقل في المقام.

وقد أورد شــيخنا الأعظمH على الاســتدلال المذكــور: بأن ظاهر 
الآية الشــريفة الإخبار بوقوع التعذيب، سابقاً بعد البعث، فيختص بالعذاب 

الدنيوي الواقع في الأمم السابقة.

وكأنه لما اشتهر من دلالة )كان( على النسبة في الزمان الماضي. لكن 
الظاهر انسلاخها في المقام ونحوه عن ذلك، وتمحضها لبيان أصل النسبة، 
فيدل هذا التركيب على نفي النســبة المذكورة، بل على أنه ليس من شــأنها 
يــنَ عَضُداً﴾)))، وقوله  الوقوع، نظير قولــه تعالى: ﴿وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ الْمُضِلِّ
بَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾)))، وقوله عز وجل: ﴿وَمَا  سبحانه: ﴿وَمَا كَانَ اللّهُ مُعَذِّ
كَ نَسِيّاً﴾)))،  كَانَ عَطَاء رَبِّكَ مَحْظُوراً﴾)))، وقوله جل شــأنه: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّ
إلى غير ذلك مما ســلط فيه النفــي على )كان( وأريد به بيــان لزوم النفي، 

)))	 سورة الكهف: 51.
)))	 سورة الأنفال: 33.
)))	 سورة الإسراء: 20.

)))	 سورة مريم: 64.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 26

فيناسب المقام.

نعم، لو ســلطت )كان( على النفي كانت ظاهرة في الزمان الماضي، 
نكَرٍ فَعَلُوهُ﴾)))، وقوله ســبحانه:  كما في قوله تعالى:﴿كَانُواْ لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُّ
هُمْ كَانُوا لَ يَرْجُونَ حِسَــاباً﴾)))، ومنه لــو قيل في المقام: »كنا لا نعذب  ﴿إنَِّ

حتى...«.

كما أنه لو ســلط النفي على )كان( فقد تتمحض في بيان ســبق النفي 
في موارد الحصر الحقيقي والاستدراك الذي هو نحو من الحصر الإضافي 
نَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإسِْرَافَنَا  كما في قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إلِاَّ أَن قَالُواْ ربَّ
ا وَلَكِن  ا وَلَا نَصْرَانيًِّ فِي أَمْرِنَا...﴾)))، وقوله تعالى: ﴿مَا كَانَ إبْرَاهِيــمُ يَهُودِيًّ
ةَ  بعُِواْ مِلَّ سْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾)))، وقوله عز وجل: ﴿فَاتَّ كَانَ حَنيِفًا مُّ

إبِْرَاهِيمَ حَنيِفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾))).

وكذا إذا كان في ســياق نفي النسبة، كما في قوله تعالى: ﴿فَمَا رَبحَِت 
تِّجَارَتُهُمْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ﴾))) أو تأكيد النســبة كمــا في قوله تعالى: ﴿قَدْ 

واْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ﴾))).  ضَلُّ

أْنَا إلَِيْكَ مَا  بــل قد يرد في غير ذلك كما في مثل قوله عز وجــل: ﴿تَبَرَّ

)))	 سورة المائدة: 79.
)))	 سورة النباء: 27.

))) سورة آل عمران: 147.
))) سورة آل عمران: 67.
))) سورة آل عمران: 95.

))) سورة البقرة: 16.
))) سورة الأنعام: 140.



27........................................................................................ أدلة البراءة 

انَا يَعْبُدُونَ﴾)))، وقوله تعالى: ﴿وَمَا كُنــتَ لَدَيْهِمْ إذِْ يُلْقُون أَقْلَامَهُمْ  كَانُوا إيَِّ
هُمْ يَكْفُلُ مَرْيَــمَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إذِْ يَخْتَصِمُــونَ﴾)))... إلى غير ذلك مما  أَيُّ

يظهر بالاستقصاء. 

إلا أن ذلك لا ينافي ما ذكرناه من ظهور الآية الكريمة في نفي النســبة 
مطلقاً، بل في أنه ليس من شأنها الوقوع. ولعله الشايع في مثل هذا التركيب 

لو لم يكن هو الأكثر، كما يظهر في بالاستقصاء.

هذا، مــع ظهور العــذاب في الآية المذكــورة  في ما يعــم العذاب 
الأخروي أو يخصه، ولاســيما بملاحظة ســوقها في سياق آيات استحقاق 
العذاب الأخروي، لبيان قضايا ارتكازية، قال تعالى: َ﴿وَكُلَّ إنِسَــانٍ أَلْزَمْنَاهُ 
طَآئرَِهُ فِي عُنُقِهِ وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كِتَاباً يَلْقَاهُ مَنشُــوراً *  اقْرَأْ كَتَابَكَ كَفَى 
نِ اهْتَدَى فَإنَِّمَا يَهْتَدي لنَِفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإنَِّمَا  بنَِفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِــيباً * مَّ
بيِنَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُــولًا *   ا مُعَذِّ يَضِلُّ عَلَيْهَا وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى وَمَا كُنَّ

هْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا...﴾))). وَإذَِا أَرَدْنَا أَن نُّ

على أنه لو تم ما ذكرهH فمن الظاهر عدم سوق الآية لمحض الإخبار، 
بل لبيان جريانه تعالى في العذاب على طبق الموازين العقلائية العامة الراجحة 
أو اللازمــة من توقفه على إقامة الحجة، فيــدل على ثبوت ذلك في العذاب 
الأخروي بتنقيح المناط، بل بالأولويــة، لأهمية العقاب الأخروي، بلحاظ 
شــدته، وتمحضه في الجــزاء، الذي هو أولى بالاحتيــاج للحجة، بخلاف 
العذاب الدنيوي، حيث أنه قد يكون من ســنخ الآثار الوضعية للأفعال وإن 

))) سورة القصص: 63.
))) سورة آل عمران: 44.

)))	 سورة الإسراء: 13 ـ 16



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 28

عدم  شــيء:  بقي 
الآية  دلالة  تنافي 
ــل  ــى الأصـ ــل ع
الأولـــــــي مــع  

وجوب الاحتياط

كانت عن عذر، أو يكون للامتحان، أو نحوهما مما لا يكون من سنخ الجزاء 
ولا يتوقف على إقامة الحجة ارتكازاً. فالإنصاف أن دلالة الآية وافية جداً.

ثم إنه ربما يقرب دلالتها على نفي الاستحقاق بما أشرنا إليه من ظهور 
التركيب المذكور في أنه ليس من شأن النسبة الوقوع، بل هي لازمة الانتفاء.

لكنه أعم من عدم الاســتحقاق، لإمــكان أن يكون اللــزوم بلحاظ 
التزامه تعالى بمقتضى اللطف وإن لم يكــن واجباً، نظير قوله تعالى: ﴿وَمَا 
بَهُمْ وَهُمْ يَسْــتَغْفِرُونَ﴾))) مع وضوح الاستحقاق، كما يشهد به  كَانَ اللّهُ مُعَذِّ
دِ  ونَ عَنِ الْمَسْــجِ بَهُمُ اللّهُ وَهُمْ يَصُدُّ  قوله تعالى بعد ذلك: ﴿وَمَا لَهُمْ أَلاَّ يُعَذِّ
الْحَرَامِ...﴾))) وكيف كان، فيكفي في الاستدلال بالآية دلالتها على نفي فعلية 
العقاب وإن لم تدل على نفي استحقاقه لكونها حينئذٍ مؤمنة من العقاب، فلا 

يحتمل الضرر المقتضي للحذر والمستلزم لتنجز التكليف المحتمل.

غايته أنها إن دلت على نفي الاســتحقاق كانت إرشــاداً لحكم العقل 
المتقدم بقبح العقــاب من غير بيان، وإلا كانت دليــاً على الأصل الأولي 

المذكور في قباله.

بقي شــيء، وهو أنها حيث كانت دالة على الأصل الأولي، فلا تنافي  
وجوب الاحتياط في التكليف المجهول لو فرض دلالة الأدلة الشرعية عليه، 
لأن العقاب على التكاليف حينئذٍ يكون بعد إرســال الرســول، فيكون دليل 

وجوب الاحتياط رافعاً لموضوعها.

نعم، لو كان مفادها توقف العقاب على إرســال الرســول ببيان نفس 

)))	 سورة الأنفال: 33.

)))	 سورة الأنفال: 34.



بآية:  الاستدلال 
إليك  أوحينا  )إنا 
إلى  أوحينا  كما 

نوح ..(.

29........................................................................................ أدلة البراءة 

التكليف المعاقب عليه كانت منافيةً لذلك، لأن دليل وجوب الاحتياط وإن 
كان بياناً لوجــوب الاحتياط إلا أن العقاب ليس عليــه، لأنه حكم طريقي، 
وليس العقاب إلا على التكليف الواقعي المجهول ودليل وجوب الاحتياط 
لا يكــون بياناً له، فينافي الآية. إلا أنها غير دالة على ذلك، بل على اشــتراط 

العقاب بالبيان في الجملة وإن كان على وجوب الاحتياط.

بيِِّينَ مِن  ا أَوْحَيْنَا إلَِيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إلَِى نُوحٍ وَالنَّ ومنها قوله تعالى: ﴿ إنَِّ
رِينَ وَمُنذِرِينَ  بَشِّ سُلًا مُّ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إلَِى إبِْرَاهِيمَ وَإسِْــمَاعِيلَ وَإسِْحَاقَ ... رُّ

سُلِ وَكَانَ اللّهُ عَزِيزاً حَكِيماً﴾))). ةٌ بَعْدَ الرُّ لئَِلاَّ يَكُونَ للِنَّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّ

حيث دل على أنه لولا بعث الرسل لكانت الحجة للناس على الله عزّ 
وجل، وأنه يحق لهم الاعتذار بعد بعثهم. وذلك راجع إلى أن مقتضى الأصل 
الأولي البراءة،  إذ لو كان هو الاحتياط لم تكن لهم الحجة عند عدم إرســال 
الرســل، بل لله عزّ وجل، حيث يجب عليهم التحفظ والحذر، والاستقصاء 

فيهما جهد الإمكان، ويحق له سبحانه عقابهم بترك ذلك.

ودعوى: أن وجوب إرسال الرسل عليه تعالى أعم من جريان البراءة، 
إذ قــد يجب اللطــف عليه تعالى ببعث الرســل من أجل هدايــة الناس لما 
يصلحهــم، وتنبيه الغافليــن منهم، ورفع العلة من قبله جلّ شــأنه، وإن لزم 
على الناس الاحتياط مع الشــك في التكليف لو لم يصلهم بســبب الموانع 
الخارجية، بعــد أن يكون عزّ وجل قد لطف بعباده، وأرســل لهم رســله، 

ليبلغوهم بدينه.

نعــم لو ثبتت الحجــة للناس مع عدم بعث الرســل في خصوص مر 

))) سورة النساء: 163 ـ165.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 30

العقــاب رجع ذلك إلى قبح العقاب بلا بيان الذي هو مرجع البراءة العقلية، 
ونفع في محل الكلام، لكن الآية الشــريفة لا تدل على ذلك، بل على مجرد 

ثبوت الحجة الذي هو أعم، كما سبق.

مدفوعة: بــأن إضافة الحجة للناس في الآية الكريمة موجبة لظهورها 
في كون جهة الاحتجاج تخص الناس، وذلك إنما يكون بلحاظ عقابه تعالى 
لهم من دون بعث الرسل. وأما وجوب اللطف المذكور عليه عزّ وجل فهو ـ 
لو تم ـ أمر يخصه ـ كسائر مقتضيات الحكمة ـ من دون أن يكون منشأ لثبوت 
الحجة للناس عليه سبحانه. ولاسيما مع وصف الرسل )صلى الله على نبينا 
وآله وعليهم( بأنهم مبشــرين ومنذرين، الراجع لتبليغهم بالثواب والعقاب 
زائداً على التبليغ بالدين. ومع نسبته له تعالى المناسبة لعقابه على المخالفة.

ن قَبْلِهِ لَقَالُوا  ا أَهْلَكْنَاهُم بعَِذَابٍ مِّ فهي تناسب جداً قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ
بعَِ آيَاتكَِ مِن قَبْلِ أَن نَّذِلَّ وَنَخْزَى﴾)))، غايته  نَا لَوْلَ أَرْسَلْتَ إلَِيْنَا رَسُولًا فَنَتَّ رَبَّ
أنه قد اقتصر فيه على بيان قولهم ذلك من دون أن تتضمن أن لهم الاحتجاج 
به، أما الآية المســتدل بها فقد تضمنت أن لهم الحجة بذلك. ومن هنا يقرب  

جداً  دلالتها على المطلوب.

ثم إنه لو تم ذلك كانت الآية الكريمة دالة على نفي استحقاق العقاب، 
لا على مجرد عدم العقاب والتأمين منه، كما تقدم في الآية الأولى، أن صحة 
الاحتجاج ملازمة لعدم الاســتحقاق، ولا يكفي فيها حســن التفضل بعدم 

العقاب مع استحقاقه.

نعم يجري فيها ما سبق في ألآية الأولى من أنها إنما تدل على الأصل 

))) سورة طه: 134.



بالسنة  الاستدلال 
على البراءة:

ــى ــة الأول ــرواي ال

31........................................................................................ أدلة البراءة 

الأولي، إذ يكفي في ارتفاع الحجة للناس إرســال الرسول وتبليغه بوجوب 
الاحتياط مع الشك في التكليف، كما لعله ظاهر.

ثم إن هناك بعض الآيــات الُأخَر ذكرها شــيخنا الأعظمH، ويظهر 
ضعف الاستدلال بها مما ذكرهH وذكرناه في تعقيب كلامه، فلا ينبغي إطالة 
الكلام فيها، وإن كانت هي لا تخلو عن إشــعارٍ وتأييد للمطلب، ككثير من 

الآيات الواردة في إقامة الحجة على العباد، يضيق المقام عن استقصائها.

وأما السنة فقد يستدل منها بأحاديث..

الأول: ما روي من قوله: »الناس في ســعة ما لا يعلمون«)))، بناءً على 
أن )ما( مصدرية ظرفية. إذ تكون الرواية حينئذٍٍ مســوقة لبيان الأصل الأولي 
المذكور، الذي لا ينافــي وجوب الاحتياط لدليلٍ شــرعي موجب للعلم، 
لإطــاق العلم فيها لما يشــمل ذلك، ولا تدل على عدم ارتفاع الســعة إلا 

بالعلم بخصوص الحكم الواقعي الذي هو مورد العقاب.

نعم، لو كانت )ما( موصولة قد أضيفت إليها الســعة كانت دالة على 
ثبــوت  الســعة بلحاظ نفس التكليــف المجهول، الذي هــو مورد الأصل 
الثانوي، فينافــي وجوب الاحتيــاط المقتضي لعدم الســعة بالإضافة إلى 
التكليف المجهول، ولا يصلح دليل وجوب الاحتياط لرفع موضوعه، لعدم 

كونه موجباً للعلم بالتكليف الواقعي، كما تقدم قريباً عند الكلام في الآية.

ولعل هذا هو الأقرب، لما ذكره بعض مشــايخنا من أن )ما( الزمانية 
حســب استقراء موارد استعمالها لا تدخل على فعل المضارع، وانما تدخل 

)))	 لم نعثر عليه، ســوى مــا في عوالي اللئــالي ج 1، ص 424، وقال النبيF: إن الناس في ســعة ما لم 
يعلموا«.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 32

على الماضي، فلو كان المضارع في الخبر مدخول كلمة )لم( لكان للاحتمال 
الأول وجه متين لكنه خلاف الواقع.

ولو ســلم دخولها على فعل المضارع أحياناً فلا ريب في ندرته، فلا 
يصار إليه في غير الضرورة، فحمل )ما( على الموصولة هو الأنســب. وإن 

كان في بلوغ ذلك حد الظهور إشكال.

ولاسيما مع عدم خلو إضافة السعة للموصول عن تكلّف، بل نحو من 
الركاكة. فإجمال الرواية ودورانها بين الأصل الأولي والثانوي هو المتعين.

نعم، ورد في بعض نسخ الرســائل المطبوعة التي لا تخلو عن ضبط 
ذكر الحديث هكذا: »الناس في سعة ما لم يعلموا« وهو المحكي عن عوالي 
اللآلــئ أيضاً)))  ومن الظاهر أن مدخول )لم( بمنزلة الفعل الماضي، فيتعين 
معه كون )ما( زمانية مثلها في قولهم B: »البيعان بالخيار ما لم يفترقا«)))، 

وغيره مما هو كثير.

ومنه يظهر قصوره عن مقام الاستدلال لضعف السند. نعم، في معتبر 
السكوني عن أبي عبد اللهA الواردة في سفرة وجدت مطروحة في الطريق 
كثيــر لحمها وخبزها وجبنها وبيضها قالA: فقيل يا أمير المؤمنينA:  لا 
يُدرى سفرة مسلم أو سفرة مجوســي؟ فقال: هم في سعةٍ حتى يعلموا«)))، 
لكنه مختص بمورد خاص من الشــبهة الموضوعية، ولعله راجع إلى أمارية 

أرض المسلمين على تذكية اللحم، فيكون أجنبياً عما نحن فيه.

))) مستدرك الوسائل ج18، باب: 12 من أبواب مقدمات الحدود حديث: 4.
)))	 الوسائل: ج 12، الباب 5 من أبواب الخيار.

)))	 الوسائل، ج 17، باب: 23 من أبواب اللقطة ح: 1



الثانية ــة  ــرواي ال

الثالثة ــة  ــرواي ال

33........................................................................................ أدلة البراءة 

الثاني: قوله A: ـ كما ذكره شيخنا الأعظم H ـ : أيما امرءٍ ركب أمراً 
بجهالة فلا شيء عليه«)))، فإنه ظاهر في الجهالة من جميع الجهات التي هي 

موضوع الأصل الأولي فلا ينافي وجوب الاحتياط لدليلٍ رافع للجهل به.

نعم، استشكل فيه شيخنا الأعظم H بأنه ظاهر في اعتقاد الصواب أو 
الغفلة عن الواقع، ولا يعم صورة الشك والتردد التي هي محل الكلام.

وكأن وجهه ظهور الباء في قوله A: »بجهالةٍ« في الســببية لا محض 
المصاحبة، ولا يكون الجهل ســبباً للعمل إلا مع الغفلة أو اعتقاد الصواب، 
أما مع الشك والتردد فالجهل لا يقتضي الإقدام، بل التوقف، والإقدام يستند 

إلى أمر آخر من أصل أو نحوه مما يعتمد عليه الشاك في مقام العمل.

مضافاً إلى الإشــكال في استعمال الجهالة بمعنى محض عدم العلم، 
بل هي تناســب القصور الحاصل من الغفلة أو اعتقــاد الخلاف، كما تقدم 

التنبيه له في آية النبأ. فتأمل.

الثالث: مــا رواه في الكافي عن حمزة بن الطيار، بســندٍ لا يخلو عن 
اعتبار، عن أبــي عبد الله A: »إن من قولنا: ان اللــه يحتج على العباد بما 
فهم، ثم أرســل إليهم رســولًا وأنزل عليهم الكتــاب فأمر فيه  آتاهــم وعرَّ
ونهى...«)))، فإن المنسبق منه الحصر الراجع إلى عدم الاحتجاج عليهم بما 
لــم يعرفهم. وهو لا يدل إلا على الأصل الأولــي، إذ لو فرض دلالة الدليل 
على وجوب الاحتياط، كان  مما آتاهــم وعرفهم، فيكون مورداً للاحتجاج 

منه تعالى عليهم بمقتضى الحديث.

)))	 في الوسائل: »أي رجل...« ج 5، باب: 30 من أبواب الخلل الواقع في الصلاة.
)))	 الكافي ج: 1 ص 164.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 34

الرابعة ــة  الــرواي

الخامسة الرواية 

الرابع: ما عن كتاب التوحيد بســنده عن عبد الأعلى، قال: سألت أبا 
عبد اللهA  عمن لم يعر ف شــيئاً هل عليه شيء؟ قال: »لا«، فإنه ظاهر في 
بيان الأصل الأولي المذكور الذي ينافي وجوب الاحتياط للدليل الموجب 
لمعرفته. من دون فرق بين كون المراد بالشيء الأول فرداً مردداً أو فرداً معيناً 

مفروضاً في الخارج، وكون المراد به العموم لأنه نكرة في سياق النفي.

وما ذكره شــيخنا الأعظم H من أنه على الثاني يكون ظاهره السؤال 
عن القاصر الذي لا يدرك شيئاً.

مدفوع: بأن ظاهر الحديث السؤال عمن لم تتحق له المعرفة، لا عمن 
لا قابلية له للمعرفة.

نعم، من لا يعرف شــيئاً أصلًا قاصر غالباً، إلا أن ظاهر الحديث كون 
الجهة المسؤول عنها هي عدم معرفته لا قصوره.

الخامــس: ما في ثواب الأعمال)))، وعن كتاب التوحيد، بســنده عن 
حفص بن غياث، سمعت أبا عبد الله A  يقول: »من عمل بما علم كفي ما 

لم يعلم«)))، فإنه صريح في عدم المؤاخذة مع عدم العلم.

نعم، يكفي العلــم بوجوب الاحتياط في لــزوم العمل الذي تضمنه 
الحديث، كما هو مفاد الأصل الأولي المذكور.

هذا حاصل ما تيســر لنا عاجلًا من الأدلــة على كون مقتضى الأصل 
الأولي البــراءة وقد عرفــت أن عمدتها ـ بعد حكم العقل ـ الآية الشــريفة 

والأحاديث  الثلاثة الأخيرة.

)))	 باب ثواب من عمل بما علم ص: 133، طبع النجف.
الوسائل، ج 18، باب: 12 من أبوا ب صفات القاضي حديث: 30. 	(((



الثانــي:  المقــام 
ــل  ــى الأص مقتض

الثانــوي

على  الاســتــدلال 
البراءة الشرعية

35........................................................................................ أدلة البراءة 

وأما المقام الثاني: وهو مقتضى الأصل الثانوي، فالظاهر أنه لا حكم 
للعقل فيه، بل هو مما يختص به الشــارع، فكما يمكن عقلاً جعل الشــارع 

للبراءة يمكن جعله لوجوب الاحتياط.

ولو تم وجوب الاحتيــاط كان رافعاً لموضوع حكم العقل في المقام 
الأول.

لا لكــون العقاب معه عقاباً على ما يعلم وورد به البيان، إما من حيث 
كون دليله موجباً للعلم بوجوب شــيء بعنوان كونــه مجهول الحكم ـ كما 
يظهر من شــيخنا الأعظم H ـ أو من حيث كونه بياناً للتكليف المجهول في 

ظرف وجوده ـ كما يظهر من بعض الأعيان المحققين H ـ.

لاندفــاع الأول: بأن وجــوب الاحتياط طريقي لا يكــون موضوعاً 
للعقاب والثواب، بل مصححاً للعقاب على التكليف الواقعي المجهول في 
ظــرف وجوده، وما ذكره بعض الأعاظم H من كونه نفســياً تكلف مخالف 

لظاهر أدلته جداً.

واندفاع الثاني: بعدم صلوح دليل الاحتياط لبيان الواقع، بل الوجه في 
ارتفاع موضوع حكم العقل بدليل وجوب الاحتياط أن حكم العقل مختص 
بما إذا لم يهتم الشارع الأقدس بحفظ التكليف الواقعي في ظرف الجهل به 

بإيجاب الاحتياط.

وقد تقدم تمام الكلام في ذلك في مبحث قيام الطرق والأصول مقام 
القطع الموضوعي من مباحث القطع. فراجع.

وكيف كان، فالأصل في المقام شرعي محض لا دخل للعقل به.

ومن ثم ينبغي أن يستدل عليه بالأدلة الشرعية، وقد استدل على البراءة 



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 36

الاســــتــــدلال 
بالكتاب

بالأدلة الثلاثة..

هُ نَفْساً إلَِّ مَا آتَاهَا﴾)))، حيث  فُ اللَّ أما الكتاب، فبقوله تعالى: ﴿لَ يُكَلِّ
قد يستدل به على البراءة بناءً على أن المراد بالإيتاء في التكاليف الإعلام بها 
وإيصالها للمكلــف فتدل على عدم التكليف بما لم يصل للمكلف، وتكون 
معارضة لأدلة وجوب الاحتياط المقتضيــة للتكليف بالواقع والمؤاخذة به 

مع الجهل به، من دون أن توجب العلم به ليخرج عن موضوع الآية.

ومجرد اقتضائها العلم بوجوب الاحتياط لا ينفع بعد عدم كونه مورداً 
للمؤاخذة، لكونه طريقياً، كما تقدم.

نعم، لو كانت بصدد بيان توقف المؤاخذ ة على قيام الحجة في الجملة 
وإن لم تتعلق بنفس التكليف المؤاخذ به كانت مســاوقة للآية المتقدمة في 

.H الأصل الأولي، كما ذكره بعض الأعاظم

لكنها بعيدة عن ذلك ظاهرة في لزوم إيتاء نفس التكليف المؤاخذ به.

ومثله مــا ذكره بعض الأعيــان المحققين H من أن مفــاد الآية إنما 
هــو نفي الكلفة من قِبَل التكاليف المجهولة، بمعنى عدم صلوحها بنفســها 
لإيجــاب المؤاخذة، لا نفي الكلفة عليها مطلقاً ولــو من قِبَل جعل إيجاب 

الاحتياط.

لإندفاعه: بأن ظاهر الآية ليس مجرد عدم صلوح التكاليف المجهولة 
لتســبيب الكلفة، كي لا تنافي تســبيب إيجاب الاحتياط لها، بل عدم تحقق 
الكلفة بالإضافة إلى التكاليف المجهولة مطلقاً، فينافي مقتضى أدلة الاحتياط 

من تحقق الكلفة بالإضافة إليها.
)))	 سورة الطلاق: 7.



أورده  ــا  ــ مـ
H ــي ــراقـ ــعـ  الـ

 على الآية

فيه الــمــنــاقــشــة 

الــمــراد  توجيه 
المراد  وأن  بالآية 

بالإيتاء الإعطاء

37...................................................................................... حديث الرفع 

وأشكل منه ما ذكره H من أن إيتاء ه تعالى لما كان عبارة عن إعلامه، 
وكان المراد منه إعلامه بالطرق المتعارفة التي هي عبارة عن إرســال الرسل 
وأمرهم بتبليغ الأحكام، كان مقتضى الآية عدم ثبوت مسؤولية التكليف مع 
عدم أمر الرســل بتبليغه الراجع إلى كونه مما ســكت الله عنه الملازم لعدم 
فعليتــه، ولا تدل على عدم المســؤولية بالتكليف لو فــرض فعليته والأمر 
بتبليغه، وإنما كان اختفاؤه بسبب الطوارئ الموجبة للضياع كظلم الظالمين 

ونحوه.

إذ فيه: أنــه مخالف للظاهر جداً، فإن ظاهر الإعلام ـ المفروض كونه 
المراد من الإيتاء ـ هو الإعلام الفعلي، ولاســيما مــع إضافته لكل مكلف 
بشــخصه، لا لنوع المكلفين. ومجرد كون ذلك هو المراد بوجوب الإعلام 

على الله تعالى من باب اللطف، لا يقتضي الحمل عليه في المقام.

فالإنصاف قوة دلالة الآية بناءً علــى أن المراد من الإيتاء هو الإعلام 
في المقام.

لكنه غير ظاهر، لأن حقيقــة الإيتاء الإعطاء، فلابد إما من حمله على 
حقيقته مع حمل الموصــول على المال ويكون التكليف به بمعنى التكليف 
بإنفاقه. أو حمله على الأقدار مجازاً مع حمل الموصول على الفعل ويكون 
التكليــف به حقيقياً. وكلاهما مناســب لورود القضية مــورد التعليل لقوله 

هُ﴾. ا آتَاهُ اللَّ ن سَعَتهِِ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنفِقْ مِمَّ تعالى: ﴿ليُِنفِقْ ذُو سَعَةٍ مِّ

ولعــل الأول أقرب، لما يســتلزمه الثاني من اختــاف معنى الإيتاء 
ومتعلقه في الموردين. ومجرد كون الثاني أشــمل لا يقتضي ظهور القضية 

فيه مع كون الأول ارتكازياً مثله.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 38

ــدم مــائــمــة  ــ ع
ــام  الإع معنى: 

للمقام

نعم، الظاهر أن منشــأ اشتراط التكليف بإنفاق المال بإعطائه هو عدم 
التكليف بغير المقدور، بقرينة وروده مورد التعليل الظاهر في كونه ارتكازياً، 

فيكون عدم التكليف بغير المقدور علةً للقضية المذكورة، لا أنه مؤدى بها.

وكيف كان، فالآية أجنبية عما نحن فيه من عدم التكليف بما لا يعلم.

وأما ما ذكره بعض الأعاظم H من أن إيتاء كل شــيء بحســبه، فإيتاء 
المــال بإعطائه، وإيتاء الشــيء فعلًا أو تركاً بالإقدار عليــه، وإيتاء التكليف 

بإيصاله  والإعلام به.

فيندفــع: بأن الإيتاء لغــةً وعرفاً الإعطاء، وتعــذره بالإضافة إلى غير 
المال من الأمور المذكــورة موجب لحمله على غير معنــاه فيها، فلا وجه 

للحمل عليها من دون قرينة ملزمة.

 ومــن الغريب ما ذكره بعض الأعيان المحققين H من صدق الإعطاء
ـ الذي هو معنى الإيتاء ـ في الفعل والترك بالإقدار، وفي التكليف بالإعلام.

فإن أدنى تدبر في معنى الإعطاء شاهد ببطلانه.

هذا، مع أنه لو فرض إمكان شمول الإيتاء للإعلام بالتكليف فلا مجال 
لــه في المقام، فإن عدم تعلق التكليف بالتكليف المجهول ليس كعدم تعلقه 
بالمــال أو الفعل غير المقدور، إذ المراد بــالأول عدم التعلق ظاهراً بلحاظ 
المؤاخذة، لوضوح عدم كون الجهل رافعــاً للتكاليف واقعاً، وبالثاني عدم 

التعلق واقعاً لامتناع التكليف بغير المقدور.

مع أن الأول شرعي تعبدي، والثاني إرشادي عقلي، وحيث لا إشكال 
في شــمول القضية للثاني بقرينة المورد كانت منصرفة عن الأول الذي هو 

محل الكلام.



بالآية  الاستدلال 
ــة  رواي بضميمة 
مولى  الأعلى  عبد 

آل سام

39...................................................................................... حديث الرفع 

نعــم لو أريد بعدم التكليف عدم المســؤولية والتبعــة ـ كما يأتي في 
حديث الرفع ـ أمكــن عمومه لرفع التكليف واقعاً فــي مورد العجز ورفعه 
ظاهــراً  في مورد الجهل. إلا أن ذلك إن لم يكن مخالفاً لظاهر نفي التكليف 
في الآيــة الكريمة، فلا أقل من عدم القرينة عليه، بخلاف ما يأتي في حديث 

الرفع من وجود الملزم بذلك. فلاحظ.

وأما ما قيل في وجه امتناع العموم: مــن أن تعلق التكليف بالتكليف 
من باب تعلق الفعل بالمفعول المطلق، لأنــه عينه، وتعلق التكليف بالمال 
أو الفعل من باب تعلق الفعل بالمفعول به، ولا جامع بين النســبتين، ليمكن 

العموم لها.

فقد يندفع: بإمــكان تصور التكليف بالتكليف مــن باب تعلق الفعل 
بالمفعول به، بأن يراد بالتكليف في الآية محض الكلفة المتقومة بالمسؤولية 
والعقاب ـ التي ذكرنا أنها ظاهرية ـ وبالتكليف المجهول هو الحكم الواقعي 

الذي يتعلق به الجعل، ويكون موضوعاً للعقاب والثواب. فتأمل جيداً.

 ثم إنه قد يتوهم صحة الاســتدلال بالآية لما نحن فيه بضميمة رواية
عبد  الأعلى عن أبي عبد الله A، قلت له: »هل كُلِّف الناس بالمعرفة؟ قال: 
هُ نَفْساً  فُ اللَّ فُ اللّهُ نَفْســاً إلِاَّ وُسْعَهَا﴾ ﴿لَ يُكَلِّ لا، على الله البيان، ﴿لَا يُكَلِّ

إلَِّ مَا آتَاهَا﴾«.

ويندفع: بــأن المعرفة بنفســها غير مقــدورة للإنســان قبل تعريف 
 الله ســبحانه، فلا يحتاج إلــى إرادة الإعلام من الإيتاء، كما ذكره شــيخنا 

.H الأعظم

فالمراد من البيان ليس بيان وجــوب المعرفة، بل بيان ما يراد معرفته 



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 40

بالسنة  الاستدلال 
ــى الـــبـــراءة  ــل ع

الشرعية

الكلام في حديث 
الرفع

بنصب الأدلة الكافية عليه، لتتيسر المعرفة لمن يريدها، ويكون مراد السائل 
أنه هل يحتاج التكليف بالمعرفة إلى نصب الأدلة من قبله تعالى على ما يراد 
معرفته؟ لا أنه هل كلف الناس بالمعرفة من دون أن يعلمهم بوجوبها، ليكون 

مما نحن فيه، إذ لا شاهد على ذلك، بل المناسبة تقتضي الأول.

نعم، الرواية تقتضي سوق الآية لبيان عدم التكليف بغير المقدر مطلقاً 
ولو في غير المال، إما لدلالتها عليه بالمطابقة، أو لاســتفادته منها بضميمة 

كون التعليل ارتكازياً، كما ذكرناه آنفاً.

هذا، وقد ذكر شــيخنا الأعظم H آيات أخــر لا مجال لإطالة الكلام 
فيها، لوضوح قصــور دلالتها، كما يظهر بمراجعة مــا ذكره H وذكرناه في 

تعقيب كلامه، فالاقتصار على ما سبق هو الأنسب بالمقام.

وأما السنة، فقد استدل منها بأحاديث..

الأول: حديــث الرفع المروي بطرق مختلفة، ومتون مختلفة ـ أيضاً ـ 
زيادة ونقصاناً.

 ،Aمنها: الصحيح المروي عن الخصال، عن حريز عن أبي عبد الله
قال: »قال رســول اللهF: رفع عن أمتي تسعة أشياء: الخطأ، والنسيان، وما 
أكرهــوا عليه، وما لا يعلمون، وما لا يطيقون، وما اضطروا إليه، والحســد، 
والطيرة، والتفكر في الوسوســة فــي الخلق »الخلــوة خ. ل« ما لم ينطقوا 

»بنطق« بشفة«.

وعن التوحيد روايته بنفس الســند مع اختلاف في المتن يسير، وعن  
الفقيه روايته مرسلًا بتفاوت لا يضر في ما نحن فيه، ونحوه ما عن محمد بن 

عيسى في نوادره عن إسماعيل الجعفي.



41...................................................................................... حديث الرفع 

 وروي بمتون أخر لا شاهد فيها))).

ووجه الاســتدلال به: أن ظاهره بدواً كون الجهل والخطأ والنســيان 
سبباً في رفع التكليف واقعاً، حيث تقدم في أوائل الفصل الأول من مباحث 
القطــع إمكان ذلك في الجملة، ولاســيما مع كون الرفع فــي بقية الفقرات 
واقعيــاً، إلا أنه حيــث كان ذلك منافياً لما هو المتســالم عليه من اشــتراك 
الأحكام بين العالم والجاهل والملتفت والغافل، فلابد من صرفه عن ظاهره 
بحمله على الرفع الظاهري الراجع إلى عدم اهتمام الشــارع بحفظ الحكم 

الواقعي في ظرف الجهل به المستلزم لعدم وجوب الاحتياط فيه.

بل قد يقال: إنه حيث كان الحديــث وارداً مورد الامتنان، ولا امتنان 
في رفع التكليف الواقعي في حال الجهل أو النسيان أو الخطأ، بل يكفي فيه 
الرفع الظاهري بالوجه المذكور، فلا ظهور له في نفســه في الرفع الواقعي، 
بخلاف الرفع فــي بقية الفقرات المذكورة، إذ بعد عمومها للعلم بالحكم لا 

يتم الامتنان فيها إلا برفعه واقعاً.

نعم، قد يشكل ذلك بصعوبة التفكيك بين الفقرات عرفاً، بل امتناعه، 
لإســناد الرفع في صدر الحديث إلى التسعة بإســناد واحد، فإما أن يراد به 

الواقعي أو الظاهري.

فالأولى أن يقال: مصحح إســناد الرفع للتســعة ليس إلا رفع الكلفة 
الحاصلة بســببها، والثقل الناشــئ منها من العقاب ونحوه مما يترتب فعلًا 
على الحكم ولو بضميمــة وصوله، وبيان خلاص المكلــف من التبعة في 

راجع الوســائل: ج 5، باب: 30 من أبواب الخلل الواقع في الصلاة، و ج: 11، باب: 56 من أبواب  	(((
أبواب جهاد النفس، و ج: 16، باب: 16 من كتاب الايمان.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 42

الأمور المذكورة.

إلا أن ذلك مــع العلم بالتكليف الواقعي أو موضوعه مســتلزم عرفاً 
لارتفاعه، لأن بيان عدم العقاب على الشــيء وعــدم التبعة فيه صالح عرفاً 
لبيان عدم التكليف واقعاً، لما هو المعلوم من تقوم التكليف بالتبعة المذكورة 
الراجعة إلى اســتحقاق العقاب ونحوه، لتقوم التكليف بذلك وعدم صحة 

انتزاعه بدونه.

أما مع فرض الجهل أو الخطأ أو النســيان فالرفع المذكور لا يستلزم 
عرفاً ارتفاع الحكم الواقعي، بل يقتضي التأمين من التبعة لا غير، المســتلزم 
لعدم وجوب الاحتياط مع الشك، وعدم وجوب التحفظ من الخطأ والنسيان 
والغفلة، ولا ملزم برفع الحكم الواقعي، إذ لا يلغو بقاؤه في عالمه، فإن عدم 
ترتــب البعث والزجر عليه حينئذٍٍ لعدم الشــرط وهو المنجز، لا لقصور في 

الحكم.

ودعوى: أن الرفع بالمعنى المذكور مع الجهل يكفي فيه حكم العقل 
بقبح العقاب بلا بيان، بلا حاجة إلى رفع شرعي وراء ذلك، وظاهر الحديث 

هو الرفع شرعاً.

مدفوعة: بأن سلطان الشــارع على رفع موضوع حكم العقل بإيجاب 
الاحتياط والتحفظ من الغفلة عن التكليف الواقعي بالفحص مصحح لنسبة 
الرفع إليه، فإن الرفع بالمعنى المذكور وإن لم يســتند للشــارع في المرتبة 

الأولى، إلا أنه يستند إليه في المرتبة الثانية بعد فرض سلطانه عليه بقاءً.

وبمــا ذكرنا يظهر أنه لا حاجة إلى إضمار المؤاخذة أو بقية الآثار، لما 
في الإضمار من العناية والتعســف، فلا مجــال لتكلفه من دون ملزم به، بل 



اختصاص  دعوى 
بالشبهة  الحديث 
ــة  ــمــوضــوعــي ال

لوجوه

ذكره  ما  أولــهــا: 
H الشيخ الأعظم

فيه الــمــنــاقــشــة 

43...................................................................................... حديث الرفع 

الظاهر أن ارتفاعها مصحح لإســناد الرفع للتسعة المذكورة من دون حاجة 
للتقدير.

كما لا حاجة إلى تكلف أن المرفوع حقيقة هو إيجاب الاحتياط، وأن 
نســبة الرفع إلى الحكم الواقعي المجهول بالعرض والمجاز، بلحاظ كون 
منشأ رفع وجوب الاحتياط دفع مقتضيات الأحكام الواقعية عن تأثيره، لأن 
وجوب الاحتياط هو الذي يكون رفعه ووضعه بيد الشــارع، دون المؤاخذة 

ونحوها من  اللوازم العقلية.

إذ فيه: أن العناية المذكورة لا تصحح نســبة الرفــع للحكم الواقعي 
عرفاً ولو مجازاً، بل ما ذكرناه هو الأظهر في وجه النسبة وإن كان يلزمه عدم 

وجوب الاحتياط، وعدم وجوب التحفظ عن الغفلة بالفحص، كما تقدم.

ثم إنه قد يستشــكل في الاســتدلال بالحديث بدعــوى: اختصاصه 
بالشبهة الموضوعية لوجوه..

الأول: ما ذكره شيخنا الأعظم H من أن الظاهر من الموصول في ﴿مَا 
لَا يَعْلَمُونَ﴾ بقرينة بقية الموصولات هو الموضوع، وهو فعل المكلف غير 
المعلوم، كالفعل الذي لا يعلم أنه شــرب الخمر أو شرب الخل فلا يشمل 

الحكم غير المعلوم، كحرمة شرب التتن.

وفيه: أن تعلــق الاضطرار وأخويــه بالموضوع ليــس كتعلق العلم 
والنســيان به، فإن تعلق الأوليــن بالموضوع من حيث هــو بذاته، من دون 
دخل للعنوان أصلًا، غاية الأمر أنــه قد يكون جهةً تعليليةً له، بخلاف العلم 
والجهل والنسيان ونحوها، فإنها لا تتعلق بالذوات بأنفسها، بل بها من حيثية 
كونها ذات عناوين، فالعلم إنما يتعلق بأن الشيء خمر، أو حرام، أو مضر، أو 



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 44

ثـــانـــيـــهـــا: مــا 
H ــو  ذكــــره هـ

بوجه آخر

نحوها مما هو مفاد القضية.

وحينئذٍٍ فاللازم ملاحظة العنوان المناســب للرفــع في المقام، وهو 
خصوص العنــوان المنتزع من التكليف، لأنه هو الذي يكون منشــأ الضيق 
والتبعة، وبقيــة العناوين الموضوعيــة ـ كالخمرية والميتــة ونحوهما ـ لا 
تكون منشأً للضيق إلا من حيث ملازمتها له، فلا مجال لملاحظتها بأنفسها، 
خصوصــاً مع كون العناويــن الموضوعية لا جامع لها عرفــاً إلا من حيث 
اشــتراكها في كونها منشــأ للتكليف، فملاحظة عنوان التكليف بنفسه أظهر 

وأشمل.

فالمراد حينئذٍٍ مــا لا يعلمون التكليف به إيجاباً أو تحريماً، فيشــمل 
الشــبهة  الحكمية، إذ كما يصــدق مجهول الحرمة على الســائل الخاص 
المجهــول الخمريــة، كذلك يصدق علــى الكلي ـ كالتبــغ ولحم الأرنب 
ـ بل على أفراده الجزئية أيضاً، وإن اختلف منشــأ الجهل، فهو في الشــبهة 
الموضوعية ناشئ من اشــتباه الأمور الخارجية وفي الشبهة الحكمية ناشئ 

من عدم البيان الشرعي.

بل حيث عرفت اختلاف الأمور المذكورة في كيفية التعلق بالموضوع 
فلا مجال للاعتماد على قرينة الســياق، بل الأقرب حمل الموصول في ﴿مَا 
لَا يَعْلَمُونَ﴾ على العنوان ابتداء، لأنه الذي يصح أن يسند إليه العلم والجهل 
عرفاً، وإن كان تعلقهما حقيقة بمفاد القضيــة، وحينئذٍٍ يتعين لحاظ العنوان 
المنتزع من التكليف، لأنه المناســب للرفع كما تقدم، وهو راجع إلى حمل 

الموصول على الحكم. فتأمل جيداً.

الثاني: ما ذكره هو H من أنه لو فرض تقدير المؤاخذة فالظاهر نسبتها 



ذكره  ما  ثالثها: 
من  ــد  واحـ غير 
بين  الجامع  عدم  

الشبهتين

45...................................................................................... حديث الرفع 

للمذكورات بأنفســها، كما هو مقتضى قرينة السياق مع بقية الموصولات، 
فكما يقدر المؤاخذة علــى ما لا يطيقون يقدر المؤاخذة على ما لا يعلمون، 
فيكون المراد بما لا يعلمون الموضوعات التي لا تعلم، لأنها هي التي تكون 
المؤاخذة عليها، أما الأحكام فليســت المؤاخذة عليها، بل على متعلقاتها، 

وهي الموضوعات الخارجية، فيختص الرفع بالشبهة الموضوعية.

ويظهــر حاله مما تقدم، حيث ســبق عدم ابتناء الــكلام على التقدير 
والإضمار، وأن رفع المؤاخذة مصحح لنســبة الرفع لنفس المذكورات من 
دون حاجة إلى إضمارها، ليتعين تقدير نسبتها إلى نفس المذكورات. مضافاً 
إلى ما تقدم من أن تعلق العلــم بالموضوعات إنما هو من حيثية كونها ذات 
عناوين، وأن ملاحظة عنوان التكليف حينئذٍٍ أظهر وأشــمل. على أنه لا يبعد 

صحة نسبة المؤاخذة لنفس التكاليف بلحاظ كونها منشأً لها. فافهم.

الثالث: ما أشار إليه غير واحدٍ من أنه لا جامع بين الشبهة الموضوعية  
والحكمية، لكون الجهل في الأولى متعلقاً بالموضوع، وفي الثانية بالحكم، 
وإســناد الرفع إلى الأول من قبيل الإسناد إلى غير ما هو له، والى الثاني من 
قبيل الإســناد إلى ما هو لــه، والثاني في نفســه وإن كان أظهر، إلا أن قرينة 

السياق تقتضي الأول.

ويظهــر الجــواب عنه ـ أيضاً ـ ممــا تقدم من أن الجهل في الشــبهة 
الموضوعيــة ـ أيضاً ـ يرجــع إلى الجهل بالحكم وإن اختلفت مع الشــبهة 

الحكمية في منشأ الجهل، فهما يرجعان إلى جامع واحد.

مضافاً إلى أن الرفع حتى لو أســند إلى الحكــم لا يكون حقيقياً، لما 
عرفت من أن رفعه منافٍ لما هو المتســالم عليه من اشــتراك الأحكام بين 



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 46

الكلام في أمور..

الأمر الأول: كون 
الرفع تشريعي 

الجاهــل والعالم، وليس رفعــه إلا ادعائياً بلحاظ رفع التبعة الناشــئة منه، 
وبلحاظ ذلك يصح نسبة الرفع للموضوع في بقية الفقرات.

هذا تمام الكلام في الاســتدلال بالحديث الشريف. وقد تصدى غير 
واحد فــي بعض الجهات المتعلقــة بالحديث الخارجة عــن محل الكلام 

استطراداً، ولا بأس بمتابعتهم في ذلك، فيقع الكلام في أمور..

الأمــر الأول: ذكر غير واحد أن الرفع في المقام تشــريعي راجع إلى 
تنزيــل الأمور المذكورة منزلة العدم شــرعاً، لعدم ترتــب الأحكام والآثار 

الشرعية.

وهو غير ظاهــر من الحديث الشــريف، بل الظاهر مــا تقدم من أن 
مصحح إســناد الرفــع رفع تبعة الفعــل أو التكليف وما يكون من شــؤون 
المســؤولية المترتبة عليهمــا، فيختص بالآثــار التي هي من ســنخ التبعة 
والكلفة المترتبة على الفعل أو التكليف، كالمؤاخذة في الأحكام التكليفية، 
وكوجوب الكفارة، والحد، ونفوذ العقد، والإقرار ونحوها، دون بقية الآثار، 
كالنجاســة، وتحريم الحيوان مع الخطأ في التذكية ونحوهما. من دون فرق 

بين الفقرات.

غايته أن الرفع بلحاظ المؤاخذة يســتلزم في الجهل والخطأ والنسيان 
عدم  وجوب التحفظ وعدم وجوب الاحتياط ظاهراً مع بقاء الحكم الواقعي، 
أما في بقية الفقرات فهو مســتلزم لرفع الحكم واقعاً كما تقدم، بخلاف رفع 
غير المؤاخذة من التبعات الشرعية، فإن رفعه في الحديث مستلزم لتخصيص 
دليله واقعاً، وان كان بلســان الحكومة، لكــون الأمور المذكورة من الأمور 
الثانوية الطارئة، فهي من سنخ الرافع، وعلى كل حال فهي لا تثبت واقعاً من 



47................................................................................... حديث الحجب 

دون فرق بين الفقرات، فكمــا لا يجب الحد واقعاً على من أكره على الزنا، 
كذلك لا يجب على من وقع منه الزنا خطأً أو نسياناً أو جهلًا.

ومنه يظهر أنه لا فرق بين الجهل والخطأ والنســيان، خلافاً لما يظهر 
من بعض الأعاظم H من أن الرفع في الأول ظاهري وفي الأخيرين واقعي، 
بل هي مشــتركة في ارتفاع التبعات الشرعية واقعاً، وفي ارتفاع التبعة العقلية 

المستلزمة لارتفاع حكم نفس الفعل ظاهراً مع بقائه واقعاً، كما تقدم.

وعلى ما ذكرنا تنــزّل صحيحة صفوان بن يحيــى والبزنطي عن أبي 
الحسن الرضا عيه السلام، في الرجل يستكره على اليمين، فيحلف بالطلاق، 
 :F والعتــاق، وصدقة ما يملك، أيلزمه ذلك؟ فقال: »لا، قال رســول الله
وضع عــن أمتي ما أكرهوا عليه ومــا لم يطيقوا وما أخطــأوا«)))، فإن نفوذ 
اليمين المذكورة لما كان من ســنخ التبعات الشــرعية كان مرفوعاً بالإكراه 

بمقتضى الحديث.

قال شيخنا الأعظم H: »فإن الحلف بالطلاق، والعتق، والصدقة وإن 
كان باطــاً عندنا مع الاختيار أيضاً، إلا أن استشــهاد الإمام A  على عدم 
لزومها مع الإكراه على الحلف بها بحديث الرفع شاهد على عدم اختصاصه 

برفع خصوص المؤاخذة له.

وبما ذكرنا يظهر الوجه في عدم ســقوط الإعــادة والقضاء بالإخلال 
ببعض  الأجزاء أو الشــروط جهلًا أو نســياناً أو خطأً، فــإن وجوبهما ليس 
من ســنخ التبعة المترتبة على الإتيان بالناقــص، بل هو من باب لزوم امتثال 
التكليف الواقعي بوجهه الواقعي، وعدم ســقوطه بدونه عقلًا أو شرعاً. وقد 

)))	 الوسائل ج: 16 باب: 12 من كتاب الايمان حديت: 12.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 48

ــر الــثــانــي:  الأمـ
الرفع  اختصاص 
بما إذا كان امتنانياً

الثالـث:  الأمـر 
الحديـث  قبـول 

للتخصيـص

أطال غير واحد في المقام بما لا حاجة إليه بعد ما ذكرنا. فراجع وتأمل.

الأمر الثانــي: الظاهر اختصاص الحديث بمــا إذا كان الرفع امتنانياً، 
لأنه المنصرف منه، خصوصاً مع ظهوره في الاختصاص بالأمة المرحومة، 
فلا يشــمل ما لو كان منافياً للامتنان في حق بعــض الأمة، كما لو أكره على 

الإضرار بالغير، بل يبقى التحريم في مثله.

ولعلــه لأجل ذلك لا يرتفع الضمان بالإتلاف مع الخطأ، بناءً على أن 
الضمان من سنخ التبعات الشــرعية، فإن رفعه عن المتلف حيث كان منافياً 
للامتنان في حق المالك، تعين قصور الحديث عنه. أما لو لم يكن من ســنخ 

التبعة فالأمر أظهر.

الأمر الثالث: الظاهر أن الحديث قابل للتخصيص، فلا مانع من عدم 
الرفع في بعــض الموارد للدليل الخاص، كما ثبــت وجوب الاحتياط قبل 
الفحص في الشــبهة الحكمية، ووجوب التحفظ عن النســيان في الأحكام 
الكليــة، ووجوب الكفارة في بعض موارد الخطأ، كالقتل، فإن أدلة الأحكام 

المذكورة تكون مخصصة لعموم الحديث الشريف.

وأما ما يظهر من بعض الأعيان المحققين H من قصور الحديث عن 
الرفع مع التقصير في الجهل والنسيان، لعدم منافاة فعلية التكليف للامتنان، 
إذ لا يأبى العقل حينئذٍٍ عن ذلــك. نعم، لو كان التحفظ حرجياً كان مقتضى 

الحديث الشريف الرفع، لأن الوضع حينئذٍٍ خلاف الامتنان.

فهو كما تــرى! لأن عدم إباء العقل حينئذٍٍ عن فعلية التكليف لا ينافي 
كون رفعــه امتنانياً لما فيه من الســعة، كما هو الحال فيمــا لو كان التحفظ 

حرجياً، لأن  العقل لا يمنع من التكليف الحرجي أيضاً.



الثانــي: حديــث 
الحجــب

حديث الإطلاق ...................................................................................49

ومثلــه ما ذكره شــيخنا الأعظم H من أن مثل وجــوب كفارة الخطأ 
خارج عــن موضوع الحديث الشــريف، لاختصاصه بالآثــار الثابتة لذات 
الموضوع مع قطع النظر عن الخطأ والنسيان ونحوهما مما تضمنه الحديث، 
دون ما ثبت بتوسط أحد العناوين المذكورة بحيث تكون دخيلة فيه، كما هو 

الحال في المقام، وفي مثل وجوب سجود السهو.

لاندفاعه: بأن ثبوت الكفارة المذكــورة مناف للحديث، بناء على ما 
تقدم من دلالته على عدم التبعة مع الخطأ.

نعم، بناء على دلالتــه على رفع الفعل تعبداً بلحاظ آثــاره الثابتة له، 
يتعيــن اختصاصه بالآثار الثابتة له بذاته في رتبة ســابقة على طروء العناوين 
المذكورة، لأن العناوين المذكورة تكون من سنخ الرافع، فلا ترفع إلا ما تم 
مقتضيه مع قطع النظر عنها، ويقصر عما كانت العناوين المذكورة دخيلة فيه.

لكن عرفت الإشــكال في حمــل الحديث على المعنــى المذكور، 
فالمتعين ما ذكرنا من أن خروج هذه الموارد بالتخصيص.

هــذا، وأما وجوب ســجود الســهو فالظاهر أن الوجــه في خروجه 
تخصصاً عدم كونه من ســنخ التبعة الشرعية، بل يظهر من دليله كون الإتيان 

به لإرغام الشيطان، فهو حكم تعبدي، كالنجاسة والتذكية.

ولنكتف بهذا المقدار من الكلام في الحديث الشريف. والله سبحانه 
ولي العون والتوفيق.

الثاني من النصوص المستدل بها في المقام: خبر زكريا بن يحيى عن 
أبي عبد الله A قال: »ما حجب الله علمه عن العباد فهو موضوع عنهم«)))، 

)))	 الوسائل ج: 18، باب: 12 من أبواب صفات القاضي حديث: 28.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 50

استشكله  مـــا 
 H الشيخ الأعظم

في الحديث

فيه الــمــنــاقــشــة 

فإنــه ظاهر  في أن الحكم الواقعي المجهــول موضوع عن المكلفين، فيدل 
على عدم وجوب الاحتياط الراجع إلى تنجز الحكم الواقعي المجهول، كما 

تقدم.

نعــم، لو فرض تمامية أدلة الاحتياط لم يبعد الجمع بينه وبينها بحمله 
على الأصل الأولــي، بأن يحمل حجب العلم على حجــب العلم بما يعم 
الوظيفة الفعليــة الظاهرية، فتكون أدلة الاحتيــاط واردة عليه. اللهم إلا أن 
يقال: إنما يتعين الجمع المذكــور إذا دل على وجوب الاحتياط مطلقاً. أما 
إذا كان مختصاً ببعض الشــبهات، كالشبهة الحكمية أو خصوص التحريمية 
منهــا والجمع المذكور ليس بأولى من الجمع بالتخصيص. بل لعل الأقرب 

الثاني. فتأمل جيداً.

هذا، وممــا تقدم في حديث الرفــع يظهر عمومه للشــبهة الحكمية 
والموضوعية.

وقد استشــكل فيه شيخنا الأعظم H بأن الظاهر مما حجب الله علمه 
ما لم يبينه للعباد، لا ما بينــه واختفى عليهم من معصية من عصى في كتمان 
الحق، فهو مســاوق لما عن أميــر المؤمنين A: »إن اللــه حد حدوداً فلا 
تعتدوها، وفرض فرائض فلا تنقصوها، وســكت عن أشياء لم يسكت عنها 

نسياناً فلا تكلفوها، رحمةً من الله لكم فاقبلوها«))).

وفيه: أن منشأ الظهور المذكور..

إن كان هو نسبة الحجب إلى الله تعالى، فيكون كناية عن عدم إيصال 
الحكم للرسل أو عدم أمرهم بتبليغه، فالظاهر أنه يكفي في النسبة المذكورة 

)))	 الوسائل ج: 18، باب: 12 من أبواب صفات القاضي حديث: 61.



مــــــا ذكــــــره 
H ــي ــراقـ ــعـ  الـ

في دفع الإشكال

فيه الــمــنــاقــشــة 

حديث الإطلاق ...................................................................................51

اســتناد الفعل إليه سبحانه تكويناً بتقدير أســبابه ولو بطريق الناس، كما هو 
الحال في نســبة الرزق والابتلاء إليه تعالى، فهو نظير قولهم B: »ما غلب 

الله عليه فهو أولى بالعذر«.

وإن كان منشــؤه نســبة الحجب للعبــاد الظاهر فــي إرادة جميعهم 
المستلزم لعدم تصدي الشارع الأقدس لبيانه، فالظاهر أن العموم في »العباد« 
ليــس مجموعياً، بل انحلالياً راجعاً إلــى وضع التكليف عن كل من حجب 
عنه، نظير  العموم في حديث الرفع والســعة، فان ذلك هو المناســب لكون 

القضية ارتكازية.

على أن ظاهر الحديث كــون الحكم المحجوب تام الفعلية وصالحاً 
للمحركية لولا الحجب المقتضي لوضعه، فلا يناســب حمله على الأحكام 
المســكوت عنها، لقصوره عن مرتبة الفعلية وعدم صلوحها للمحركية في 

أنفسها.

وأما ما ذكره بعض الأعيان المحققين H في دفع الإشــكال المذكور 
من شــمول الحديث للأحــكام الواصلة للنبيF التي لــم يؤمر بتبليغها، 
لاســتناد الحجب فيها إلى الله تعالى، فيمكن تعميم الحكم لغيرها مما بلغ 
به النبيF أو الأئمة B واختفى بســبب المكلفين أنفسهم بعدم الفصل، 

لاشتراكها في الفعلية.

ففيه: أن الظاهر عدم بلوغ الاحــكام التي لم يؤمر النبيF بتبليغها 
مرتبة الفعلية، ولذا لا تتنجز لو فرض العلم بها إجمالًا.

ولو فرض بلوغهــا المرتبة المذكورة بمعنى فــا طريق لإثبات عدم 
الفصل بينها وبين الأحكام التي بلغها واختفت.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 52

مرسـل  الثالـث: 
لفقيـه ا

كيف! ولا يظن مــن الإخباريين أو غيرهم الالتزام بوجوب الاحتياط 
مع العلم بعدم تبليغ النبيF للحكم.

ومن ثم كان ظاهر المحدث الاســترآبادي عدم وجوب الاحتياط في 
ما تعم به البلوى، بحيث لو كان هناك حكم مخالف للأصل لظهر، لأن عدم 
الدليل دليل العدم، على ما حكاه عنه شــيخنا الأعظــم H في التنبيه الأول 
من تنبيهات المسألة الأولى من مســائل الشبهة التحريمية، وهو ظاهر الحر 
العاملي في الوســائل في تعقيب الحديث الستين من الباب الثاني عشر من 
أبواب صفات القاضي، مع ظهور أن الاســتدلال المذكــور إنما يتم في ما 
فرض تبليغ النبــيF أو الأئمة B له على تقديــر وجوده، لا في ما لم 

يؤمروا بتبليغه.

الثالث: المرسل عن الفقيه: »كل شيء مطلق حتى يرد فيه نهي«))).

وعن أمالي الشــيخ H روايته مســنداً عن أبي عبد اللهA أنه قال: 
 »الأشــياء مطلقة ما لم يــرد عليك أمر أو نهــي«)))، وعــن العوالي: »قال 

الصادق A: كل شيء مطلق حتى يرد فيه نص«))).

قال شيخنا الأعظم H بعد ذكر مرسل الفقيه: »ودلالته على المطلوب 
أوضــح من الكل، وظاهره عدم وجوب الاحتيــاط، لأن الظاهر إرادة ورود 
النهي في الشــيء من حيث هو، لا من حيث كونه مجهول الحكم. فإن تم ما 
سيأتي من أدلة الاحتياط دلالة وســنداً وجب ملاحظة التعارض بينها وبين 

هذه الرواية وأمثالها...«.
)))	 الوسائل ج 18: باب: 12 من أبواب صفات القاضي حديث: 60.

)))	 الوسائل ج 17: باب: 12 من أبواب صفات القاضي حديث: 6.
)))	 الوسائل ج: 17، باب: 12 من أبواب صفات القاضي حديث: 8.



على  ورد  مـــا 
الاســــتــــدلال 

بالحديث

حديث الإطلاق ...................................................................................53

وما ذكره قريب جداً.

نعم، لو فرض تمامية أدلة الاحتياط لم يبعد الجمع بينها وبين الروايات 
المذكورة بحمل هذه الروايات على ما يعم ورود النهي الثانوي، على نحو ما 

سبق في حديث الحجب.

هذا، وقد يستشكل في دلالة الرواية بوجهين:

الأول: ما أشــار إليه المحقق الخراســاني H من أنه يكفي في ورود 
النهي وروده إلى بعض المكلفيــن وإن خفي على غيرهم، وحينئذٍٍ لا مجال 
للاستدلال بالحديث لاحتمال ذلك في مورد الشك بالتكليف، إلا في الأمور 
المستحدثة التي يعلم بعدم ابتلاء المكلفين المعاصرين لدور تبليغ الأحكام 

بها، بحيث يعلم بعدم ورود النهي لأحد من المكلفين فيها.

ولو أريد من المكلفين ما يعم المعصومين B امتنع الاستدلال حتى 
في المســائل المذكورة. نعم، قد يســتدل بضميمة أصالة عدم ورود النهي، 

وهو أمر آخر.

وفيه: أن الــورود والإطلاق لما كانــا أمرين إضافييــن فالظاهر من 
إطلاقهما كون غاية الإطلاق في حق كل شــخص ورود النهي له، واحتمال 
كــون ورود النهي لبعــض المكلفين رافعاً للإطلاق فــي حق غيره، خلاف 

الظاهر جداً، خصوصاً في مثل هذه القضية الارتكازية.

هذا، مع أن ظهور القضية في ضرب القاعدة العملية ظاهر في تيســر 
الاطلاع على موضوعها، والمتيسر لكل شــخص هو إدراك ورود النهي له 

لا لغيره.

الثانــي: أن ورود النهي لا يتوقف على وصولــه للمكلف، بل يكفي 



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 54

صــدوره واقعاً، لا لأن الورود بمعنى الصدور ـ كما قد يوهمه كلام المحقق 
الخراســاني H ـ لوضوح التقابل بينهما، بل لأن التكليف لما كان أمراً قائماً 
بين المولى والعبــد، فهو بالإضافة إلى المولى صــادر منه، وبالإضافة إلى 
العبد وارد عليه، فصدق وروده على العبــد لا يتوقف على وصوله إليه، بل 
يكفي فيه صدوره من المولى وجعله في ذمة العبد، حتى كأنه أمر حمل عليه.

ه إلى هذا يرجع ما ذكره المحقق الخراسانيH من صدق الورود  ولعلَّ
على الصدور، وما ذكره بعض الأعاظم H من إمكان كونه مقابل السكوت. 
وحينئذٍٍ فيكون مفاد الحديث أن الأشياء في أنفسها على السعة ما لم يرد فيها 

نهي شرعي رافع لها.

نعم، لو كان المراد من الورود الــورود للمكلف لا الورود عليه كان 
المتعيــن حمله على الوصول له، لأن مجرد ثبوت النهي في ذمة المكلف لا 

يصحح نسبة وروده له ما لم يصل.

ولعل هذا هو المتعين في مرســل العوالي، لأن النص مما لا ثبوت له 
في ذمة المكلف، ليصدق وروده عليه قبل العلم به ووصوله.

إلا أنه لا مجال له في مرسل الفقيه، لحذف المتعلق وصلوح التكليف 
للأمرين، فبلحاظ كونه أمراً ثابتاً في ذمة المكلف وموجباً لمسؤوليته والتثقيل  
عليه يصدق وروده وطروؤه عليــه بمجرد صدوره، وبلحاظ كونه حادثاً من 
الحوادث الخارجية يصدق وروده بالعلم به ووصوله للمكلف، نظير قولنا: 

وردني موت زيد.

هذا، وقد يرجح إرادة الوصول من الورود في المقام بأنه لو كان المراد 
من الورود ما يلازم الصدور كان الإطلاق قبله عقلياً، فيكون حكم الشــارع 



صحيحة ابن سنان .................................................................................55

به إرشــادياً، وهو خــاف الأصل في الحكم الشــرعي، إذ الأصل فيه كونه 
مولوياً، فيتعين حمله على إرادة الإطلاق الظاهري الشــرعي عند الشك في 
ورود النهي، وهو لا يرتفع إلا بوصول النهي، فيكون قرينة على أن المراد من 

الورود الوصول.

وكأن هذا هو مراد بعض مشــايخنا في مناقشة بعض الأعاظم H في 
المقام. فراجع.

وفيــه.. أولًا: أن أصالة كون الحكم الشــرعي مولوياً مختصة بما إذا 
انعقد للــكلام ظهور في معنى ودار الأمر فيه بيــن الوجهين، بخلاف ما إذا 
تردد الكلام بين معنيين أحدهما لا يصلح إلا للمولوية، والآخر لا يصلح إلا 
للإرشاد ـ كما في المقام ـ فإن إثبات الظهور بالأصل المذكور حينئذٍٍ لا يخلو 

عن إشكال أو منع.

نعم، لو فرض كون الحكم العقلي جلياً لا يحتاج إلى بيان وإرشاد كان 
ذلك قرينة على صرف الكلام عن الإرشــاد إليــه، إلا أنه لم يتضح بعد كون 

الحكم العقلي بالإطلاق في المقام بالنحو المذكور.

كيف وقد وقع الكلام فيه؟! كما سبق عند الكلام في أصالة الحظر أو 
الإباحة.

اللهــم إلا أن يدعى عدم الفائدة ببيانه بعد فرض ورود الشــرع وعدم 
خلو الوقائع عن الأحكام الشــرعية، فلا ينبغــي الحمل عليه، كما نبه له غير 

واحد من مشايخنا. فلاحظ.

وثانياً: أن ثبوت الإطلاق العقلي قبل البيان الشــرعي لا يستلزم كون 
حكم الشــارع بالإطلاق إرشــادياً، لإمكان كونه مولوياً راجعاً إلى الحكم 



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 56

بعموم إباحة  الأشياء شرعاً ما لم يرد النهي عنها، فيكون مؤكداً لحكم العقل، 
بل مغنياً عنه لا إرشاداً له، كسائر موارد الحكم بالإباحة.

إن قلــت: لا يمكن جعــل النهي الواقعــي غاية للإباحــة الواقعية، 
لاســتلزامه جعل أحد الضدين رافعاً للآخر، نظير أن يقال: كل شيء ساكن 

إلى أن يتحرك.

قلت: أولًا: جعل الشــيء غاية لشيء لا يســتلزم كونه رافعاً له، وقبح 
جعــل أحد الضدين غاية للآخــر إنما هو لوضوح التنافــر بينهما الموجب 
لوضوح ارتفاع أحدهما عند حدوث الآخر بنحوٍ يكون بيانه لغواً، أما إذا كان 
المقصود بيان أن أحد الضدين هو مقتضى الطبع الأولي والآخر هو المحتاج 
إلى علة تقتضيه فلا قبح، لأنه مزيد فائدة تحتاج إلى البيان، والمقام من ذلك، 

فإن المقصود بيان أن إباحة الأشياء هي مقتضى طبعها الأولي. فتأمل.

وثانيــاً: ورود النهي من ســنخ العلة للحرمة والضيــق، التي هي ضد 
للإباحة والإطلاق، وليس بنفسه ضداً للإباحة والإطلاق، فهو نظير أن يقال: 

كل شيء ساكن حتى يحرك، ولا بأس به.

فالإنصاف: أن البناء علــى إجمال الرواية من هذه الجهة لا يخلو عن 
قرب. نعم لا يبعد ظهور حديــث الأمالي في إرادة وصول النهي دون أصل 
جعله، لأن ذلك هو المناســب لجعل الغاية الورود لشــخص المكلف، أما 

أصل الجعل فهو في حق عامة المكلفين. فلاحظ.

هذا، وقد تقدم عند الكلام في مقتضى الأصل الأولي إجمال حديث 
الســعة أيضاً وتردده بين الأصل الأولي والثانوي الذي هو محل الكلام، فلا 

مجال للاستدلال به ولا بمرسل الفقيه في المقام.



ــة  ــحـ ــيـ ــحـ صـ
ــن الــحــجــاج ابـ

صحيحة ابن سنان .................................................................................57

نعم، قد يستدل بالمرســل بضميمة الاستصحاب، وهو أمر آخر يأتي 
الكلام فيه إن شاء الله تعالى.

الرابع: صحيحة عبد الرحمن بن الحجاج عن أبي إبراهيم A: »سألته 
عن الرجل يتزوج المرأة في عدتها بجهالة، أهي ممن لا تحل له أبداً؟ فقال: 
لا، أمــا إذا كان بجهالة فليتزوجها بعد ما تنقضي عدتهــا، وقد يعذر الناس 
في الجهالة بما هو أعظم مــن ذلك. فقلت: بأي الجهالتين يعذر بجهالته أن 
ذلك محرم عليــه أم  بجهالته أنها في عدة؟ فقال: إحــدى الجهالتين أهون 
من الأخــرى، الجهالة بأن الله حــرم ذلك عليه، وذلك بأنــه لا يقدر على 
الاحتياط معها. فقلــت: وهو في الأخرى معذور؟ قــال: نعم، إذا انقضت 
عدتها فهــو معذور في أن يتزوجها...«)))، بناءً على أن قوله A: »فقد يعذر 
النــاس في الجهالة بما هو أعظم من ذلك« إشــارة إلــى القضية الارتكازية 
المقتضية لعموم العذر حتى بالإضافة إلــى العقاب وعدم اختصاص العذر 
بعدم الحرمة المؤبدة، فيكون وارداً لبيــان الأصل الثانوي ودليلًا على عدم 
وجوب الاحتياط، لوضوح كون الجهالة المفروضة فيه هي الجهالة بالحكم 
الواقعي، وهو حرمة التزويج بالمرأة، لا ما يعم الحكم الظاهري ليكون لبيان 

الأصل الأولي الذي يكون دليل وجوب الاحتياط رافعاً لموضوعه.

كما أنه لا ريب في عمومه للشبهة الموضوعية والحكمية معاً.

وفيه: أنه منصرف إلى الجهالة بمعنى الغفلة أو اعتقاد الحل خطأً ـ كما 
ذكرناه في الحديث الثاني الذي تقدم الاستدلال به للأصل الأولي ـ ولاسيما 
مع التعليل فيه بأنه لا يقدر على الاحتياط، ضرورة القدرة على الاحتياط مع 

)))	 الوسائل: ج 14 باب: 17 من أبواب ما يحرم بالمصاهرة حديث: 4.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 58

الخامس: صحيح 
ابن سنان الآخر

الشيخ  إشــكــال 
 H الأعــــظــــم
الاستدلال   على 

بالصحيح

الالتفات والشك.

ثــم إن الصحيحة لم تتضمــن تخصيص التعليل المذكــور بالجهالة 
بحرمة التزويج في العدة دون الجهالة بأنها في العدة، ليستشــكل في الرواية 
بلزوم التفكيك بين الجهالتين ـ كما يظهر من شــيخنا الأعظم H ـ بل مجرد 

ذكره في الأولى دون الثانية، وهو لا يدل على عدم وروده في الثانية.

بل لعل التنبيه على التعليل فــي الأولى لكون المعذورية فيها أخفى، 
لما هو المرتكز من أهمية الشــبهة الحكمية، فيكون ذكــر التعليل فيها دفعاً 
لذلك، وتأكيداً لقولهA: »إحدى الجهالتين أهون من الأخرى« الظاهر في 

أنهما معاً غير  مهمتين.

نعــم، لو كان التعليل مســوقاً لبيان أن الشــبهة الحكميــة أهون من 
الشــبهة الموضوعية كان ظاهراً في الاختصاص ولزم محذور التفكيك بين 

الجهالتين.

لكنه لا قرينة عليه، بل هو منــافٍ لقوله: »إحدى الجهالتين أهون من 
الأخرى«. فلاحظ.

الخامس: صحيح عبد الله بن ســنان عن أبي عبد الله A  »كل شيء 
فيه حلال وحرام فهو لك حلال أبداً حتى تعرف الحرام منه بعينه فتدعه«)))، 
ونحوه خبر عبد الله بن سليمان الوارد في الجبن، ومرسل معاوية بن عمار))).

وعن الشهيد في الذكرى الاستدلال بذلك على ما نحن فيه.

وقد استشــكل فيه شــيخنا الأعظم H بأن ظاهر صدره فرض انقسام 

)))	 الوسائل، ج 12 باب 4، من أبواب ما يكتسب به حديث 1.
)))	 الوسائل، ج 17 باب 61، من أبواب الأطعمة المباحة حديث 1، 7.



موثقة مسعدة بن صدقة ............................................................................59

الشــيء فعلًا إلى الحلال والحرام، وأن الانقسام هو منشأ الاشتباه الذي هو 
موضوع الحكم بالحلية الظاهرية، وهو إنما يتم في الشــبهات الموضوعية، 
حيث قد يكون الانقسام فيها سبباً للاشتباه، كالجبن الذي يعلم أن قسما منه 
محرم، لأن فيه ميتة، وقســماً منه حلال لا ميتة فيه، فيشتبه حال بعض أفراده 

بسبب ذلك.

أما الشــبهات الحكمية فلا يتصور فيها ذلك، إذ الشك فيها ناشئ عن 
فقد الدليل، لا عن الانقسام المذكور.

فالحيوان وإن كان منقسماً إلى ما هو حلال وحرام، كالضأن والخنزير، 
إلا أن الانقســام المذكور لا يكون سبباً للاشتباه في المشكوك كالأرنب، بل 

الشك فيه ناشئ من فقد الدليل عليه ولو مع فرض عدم الانقسام المذكور.

ولا مجال لتوهم أن ذكر الانقسام في الخبر ليس لكونه منشأ للاشتباه، 
بل  هو مقارن صرف.

لاســتهجان ذكره حينئذٍٍ جداً، ولاســيمامع كون ذكره موجباً لقصور 
الحديث عن بعض أفراد الشبهة وهو ما لا يدخل تحت كلي منقسم للقسمين، 
كشــرب التتن، فيحتاج تعميم الحكم له للتمسك بعدم الفصل، كما أوضحه 

.H شيخنا الأعظم

وأوهن منه توهم كون المراد بالتقســيم المذكور في الخبر هو الترديد 
والشــك، فمرجع قوله A: »كل شيء فيه حلال وحرام فهو...« إلى قولنا: 

كل شيء مشتبه الحال مردد بين الحلال والحرام فهو....

لأنه خروج عن ظاهر الخبر، بل صريحه المســتفاد من صدره وذيله، 
كما أطال شيخنا الأعظم H في توضيحه. فراجع.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 60

في  ــدة  ــمـ ــعـ الـ
في  الــخــدشــة 
الاســــتــــدلال 

بالحديث

دفع  به  يمكن  ما 
الإشكال

نعم، يندفع ما ذكره H بما نبه لــه بعض الأعيان المحققين H من أن 
الاشتباه في الشبهة الحكمية قد يكون ناشئاً من الانقسام المفروض لو فرض 
إجمال القســمين، لإجمال دليلهما، كما لو فرض العلــم بأن بعض أجزاء 
الذبيحة محرم شرعاً، وشــك في مقدار الحرام وأنه يشمل الكبد مثلًا أولًا، 
فإن انقســام الذبيحة إلى الحرام والحلال هو السبب في اشتباه حكم الكبد 
، ومقتضى إطلاق الحديث كونه حلالًا ظاهراً، لعدم العلم بأنه الحرام  حينئذٍٍ

بعينه، فيعم الحكم غير ذلك من موارد الاشتباه ـ كالتبغ ـ بعدم الفصل.

 :A مــن ظهور قوله H ومنه يظهر اندفاع مــا ذكره بعض الأعاظم
»بعينه« في هذا الحديث وغيره ـ مما يأتي الكلام فيه ـ في الشبهة الموضوعية، 

إذ لا معنى لأن يقال: حتى تعرف الحكم بعينه.

وجــه الاندفاع: أن كلمة: »بعينه« لو فــرض ظهورها في إرادة التمييز 
بعد الاشــتباه فهو مما يمكن فرضه في الشبهة الحكمية، كما في ما تقدم من 
المثال على أنها إنما يؤتى بها لمحض التأكيد لدفع توهم عدم ثبوت الحكم 
لموضوعه، وهو يجري في الشبهة البدوية، ولا يتوقف على الاشتباه والترديد  
في ما هو معلوم الثبوت، واستفادة التمييز بعد الاشتباه في خصوص الحديث 
المتقدم إنما هو من جهة فرض التقسيم، ومن اللام في »الحرام« الظاهرة في 

العهد، والإشارة إلى الحرام المفروض المشتبه.

فالعمدة في الخدشة في الاســتدلال بالحديث في الشبهة الحكمية: 
أنه في نفسه ظاهر في عدم منجزية العلم الإجمالي، فمن القريب جداً حمله 
على الشبهة غير المحصورة التي تخرج بعض أطرافها بسبب كثرتها عن محل 
الابتلاء، كما يشــير إليه خبر أبي الجارود، سألت أبا جعفر A  عن الجبن، 



موثق  الــســادس: 
مسعدة بن صدقة

ــوم  ــم ــدم ع ــ عـ
للشبهة  الحديث 

الحكمية

موثقة مسعدة بن صدقة ............................................................................61

فقلت له: أخبرني من رأى أنه يجعل فيه الميتة، فقال: »أمن أجل مكان واحد 
يجعل فيــه الميتة حرم في جميع الأرضين؟! إذا علمــت أنه ميتة فلا تأكله، 
وإن لم تعلم فاشــتر وبع وكل...«)))، وذلك إنما يكون خارجاً في الشبهات 
الموضوعية، حيث تكون العناوين المشتملة على الحرام ـ كالجبن واللحم ـ 
ذات أفراد كثيرة لا يبتلى بجميعها عادة، بخلاف الشبهات الحكمية. فلاحظ.

السادس: موثقة مسعدة بن صدقة عن أبي عبد الله A: »كل شيء هو 
لك حلال حتى تعلم أنه حرام بعينه فتدعه من قبل نفسك، وذلك مثل الثوب 
يكون عليك قد اشتريته وهو سرقة، والمملوك عندك لعله حرٌّ قد باع نفسه أو 
خدع فبيع قهراً، أو امرأة تحتك وهي أختك أو رضيعتك. والأشياء كلها على 
هذا حتى يســتبين لك غير ذلك، أو تقوم به البينة«))). ودلالتها على الأصل 

الثانوي ظاهرة، ولاسيما بملاحظة الأمثلة.

ولكن لا عموم فيها للشــبهة الحكمية، لا من جهــة كلمة »بعينه« لما 
تقدم، بل من جهة الأمثلة، لإمكان ســوقها مساق الشرح للقاعدة لا لمجرد 
التمثيل،  خصوصــاً مع قوله A: »وذلك مثــل...« الظاهر في حصر مفاد 
القاعدة بما يكون مثــل هذه الأمور، وحينئذٍٍ فيمكن أن يكون الاشــتباه في 
الموضــوع مأخوذاً في المماثلة الملحوظة فــي المقام، واحتفاف مثل ذلك 

بالكلام مانع من ظهوره في العموم للشبهة الحكمية.

بل ذكر البينة في ذيل الرواية ظاهر في اختصاصها بالشبهة الموضوعية، 
لوضــوح كونها المرجع فيها، لا في الشــبهة الحكمية، فإن المرجع فيها هو 

)))	 الوسائل، ج 17 باب 61، من أبواب الأطعمة المباحة حديث: 5.
)))	 الوسائل، ج 12 باب 4، من أبواب ما يكتسب به حديث: 4.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 62

الشيخ  استشكال 
H الأعــــظــــم 

في الأمثلة

ــال ــك دفـــع الإش

خبر الثقة الذي يلغو معه ذكر البينة، كما أشــرنا إليه في مســألة عدم حجية 
خبــر الثقة في الموضوعات من الفقه. ومنه يظهر إجمال حديث عبد الله بن 
ســليمان عنهA في الجبن قال: »كل شيء لك حلال حتى يجيئك شاهدان 

يشهدان أن فيه ميتة«))) وأنه مختص بالشبهة الموضوعية. 

ثم إنه قد أشار شــيخنا الأعظم H إلى الإشكال في الأمثلة المذكورة 
في الموثقة: بأن الحل فيها ليس مســتنداً إلــى أصالة الحلية، بل إلى اليد في 
الأولين، وإلى أصالة عدم تحقق النسب والرضاع في الثالث، ومع قطع النظر 
عنهــا فالأصل يقتضي الحرمة، لأصالة عدم التملك في الثوب، والحرية في 

الإنسان، وعدم تحقق الزوجية في المرأة.

ويندفع: بأن نســبة الأمارة أو الأصل الحاكــم إلى الأصل المحكوم 
نســبة الحكم الثانوي إلى الحكم الأولي، فــإن الحكم الثانوي وإن كان هو 
الحكــم الفعلي الذي يكون مورد العمل، إلا أنــه لا يوجب قصور موضوع 
الحكم الأولي ذاتاً عن شــمول المورد، بل هو حافظ لحيثيته، فهو ثابت من 
الحيثية المذكورة وإن لم يكن فعلياً بســب طروء حيثية الحكم الثانوي، التي 

هي من سنخ المانع عن تأثير الحيثية الأولية للحكم الأولي.

ففــي المقام التصرف في الثوب ـ مثلًا ـ من جهة كونه أمراً مشــكوك 
الحرمــة يكون مجــرى لأصالــة الحل، ومن جهــة كون الثــوب مجرى 
لاســتصحاب عدم التملك يكون محكوماً ظاهراً بالحرمة، ومن جهة كونه 

مورد اليد يكون محكوماً ظاهراً بالحل.

وحينئــذٍٍ فلا مانع من إغفال الأمارة أو الأصل الحاكم والتنبيه للأصل 

)))	 الوسائل، ج 17 باب 6 من أبواب الأطعمة المباحة حديث: 2.



انصراف  دعــوى 
إرادة  الحديث في 
المستندة  الحلية 

للإمارة ونحوها

ــوى  ــدع ــع ال دفـ
المذكورة

63......................................................................... الاستدلال بالاستصحاب 

المحكوم، لكونه مورد الحاجة، أو لكون تفهيمه للمخاطب أيســر أو لنحو 
ذلك من الأغراض، وفي المقام حيــث كان المطلوب توضيح أصالة الحل 
بالتمثيل احتيج للتنبيه في مورد الأمثلة المذكورة على الأصل المذكور، دون 
الأمارات أو الأصــول الحاكمة عليه. خصوصاً مــع صعوبة فرض مثال لا 

يكون مجرى لأمارة أو أصل حاكم موافق أو مخالف.

نعم، إذا كانت الأمارة أو الأصل جاريين فعلًا، ومخالفين عملًا للأصل 
المحكــوم امتنع إغفالهما والاقتصار فــي التنبيه على الأصل المحكوم لئلا 
يلزم الإغراء بالجهل والإيقاع فــي خلاف الوظيفة الفعلية، وذلك لا يجري 
في المقام، لأن الأصل الحاكم على أصالة الحل المخالف لها عملًا محكوم 
لأصــول وقواعد أُخَر جارية فعلًا موافقة لأصالــة الحل عملًا، فلا يلزم من 

عدم التنبيه عليها الإغراء بالجهل، كما لا يخفى.

ثم إنه لو فرض عــدم نهوض ما ذكرنا بدفع الإشــكال المذكور عن 
الرواية فهو لا يمنع من الاســتدلال بها، لقوة ظهورها في إرادة أصالة الحل، 
بنحــوٍ لا توجب الأمثلة ظهورها في غيره ولا إجمالها، وغاية ما يلزم إجمال 

الأمثلة.

وأما دعوى أنها تكون بقرينة الأمثلة المذكورة ظاهرة في إرادة الحلية 
المستندة لليد أو الاستصحاب، لا المستندة لأصالة الحل.

فيدفعها.. أولًا: أنــه لا جامع عرفي بين الأمريــن، فلا مجال لحمل 
القاعدة المضروبة في صدر الرواية والمشار إليها في ذيلها عليه.

وثانيــاً: أن الرواية إن حملت على الإرجاع للاســتصحاب واليد بعد 
الفراغ من جريانهما وتحقق موضوعهما كانت واردة مورد الإرشــاد، وهو 



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 64

السيد  ــره  ذك مــا 
من   H الخوئي 
حملها على الحل 
اليد  من  الناشئ 

ونحوها

                                                            H ذكــره  ما  دفع 

خلاف ظاهرها جداً، إذ لا منشــأ ولا إشــارة للمفروغيــة المذكورة ولقوة 
ظهورها في التأســيس وضرب القاعدة الشــرعية التي يرجع إليها في مقام 
العمل، وذلك يقتضي تحديد موضوع القاعدة، ولا إشــارة في القاعدة إلى  
موضوع قاعدتي الاســتصحاب واليد، بل ظاهرها كــون الموضوع صرف 

الشك، وليس هو إلا موضوع قاعدة الحل، كما لا يخفى.

ومنه يظهر الإشــكال في ما ذكره بعض مشــايخنا من أن ظهور الذيل 
فيها في انحصار المخرج عن الحل بالعلم الوجداني والبينة موجب لحملها 
على إرادة الحل الناشئ من اليد والاستصحاب ونحوهما، لأن الحل الناشئ 
مــن أصالة الحل لا ينحصر المخرج عنه بذلك، بــل يخرج عنه أيضاً باليد، 

والإقرار، وحكم الحاكم وغيرها.

إذ فيــه.. أولًا: أن الحصر ليس حقيقياً في مورد اليد والاســتصحاب 
أيضاً، لوضوح الخروج عنهما بغيرهما، كحكم الحاكم والإقرار وغيرهما، 
ومجــرد كون الحصر حقيقياً في الأمثلة المذكورة ـ لو تم ـ لا ينفع مع ظهور 
الرواية في جعل القاعــدة العامة التي لا تختص بهــا. والتعميم لخصوص 
مشابهاتها لا مجال له بعد عدم الإشارة في الرواية إلى المعيار في المشابهة.

وثانيــاً: أن ظهور الحصر لا ينهض في قبال ما عرفت، فلابد من حمل 
الحصر على الإضافي أو حمل العلم والبينة على عدم خصوصيتهما. بل بما 
هما طريق إلى الواقع فيقوم مقامهما سائر الطرق. ولعل الوجه في الاقتصار 
عليهما عموم حجية العلم الوجداني والبينة وإمكان حصولهما في كل مورد، 
بخلاف بقية الأمــور، فإنها مختصة ببعض الموارد ولا يخرج بها عن أصالة 

الحل في كل شيء، ليناسب ذكرها في مقام ضرب القاعدة العامة. فلاحظ.



مع  شـــيء:  بقي 
ــة  ــة أدلـ ــي ــام ــم ت
لابد  الاحــتــيــاط 
على  تقديمها  من 

الأدلة المذكورة

تــــذنــــيــــب: 
الاســــتــــدلال 

بالاستصحاب.

65......................................................................... الاستدلال بالاستصحاب 

هذا تمام ما عثرنا عليه من النصوص العامة التي يستدل بها في المقام، 
وقد عرفت عدم تمامية الدلالة في غير حديثي الرفع والحجب، وأن حديث 
الإطــاق لا يخلو عن إجمال، وأن صحيح عبد الله بن ســنان وما بلســانه 
وموثقة مســعدة وحديث عبد الله بن ســليمان إنما يصح الاســتدلال بهما 
في الشــبهة الموضوعية لا غير. كما أن ضعف سند حديث الحجب موجب 

لكون عمدة النصوص في المقام هو حديث الرفع.

بقي في المقام شــيء، وهو أنه قد أشــرنا إلى أن نصوص المقام دالة 
على  الأصل الثانوي، وأنهــا معارضة لأدلة الاحتياط لا مورودة لها، إلا أنه 
لو فرض تمامية أدلة الاحتياط فلا يبعــد تقديمها على الأدلة المذكورة، أما 
حديث الرفع فلأنه أعــم منها، لعمومه لصورتي الغفلــة والجهل المركب 
واختصاص أدلة الاحتياط بالشــبهة، بل لو كانت مختصة بالشبهة التحريمية 

فالأمر أظهر.

وأمــا حديثا الحجب والإطلاق فقد ســبق أنه لو فــرض تمامية أدلة 
الاحتياط لم يبعد حملهما بقرينتها على الأصل الأولي جمعاً أو تخصيصهما 
بأدلة الاحتياط لو اختصت ببعض الشــبهات، وإن كانا في أنفسهما ظاهرين 
في الأصل الثانوي وبنحو العموم. فتأمل جيداً. والله ســبحانه وتعالى ولي 

العصمة والسداد.

تذنيب..
قد يستدل في المقام بالاســتصحاب، بلحاظ أن التكليف المشكوك 
أمر حادث مســبوق بالعدم، للقطع بعدم التكليف عند فقد شــروطه العامة 
ـ كالبلوغ ـ أو الخاصة ـ كالوقت ـ فيســتصحب بعــد ذلك، بناءً على ما هو 



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 66

عليه  ــال  ــك الإش
بوجوه

ذكره  ما  الأول: 
H الشيخ الأعظم

يظهر  ما  الثاني: 
H من النائيني

التحقيق من جريان الاستصحاب في الأمور العدمية.

وقد يستشكل فيه بوجوه..

الأول: ما أشــار إليه شــيخنا الأعظم H من عدم بقاء الموضوع، لأن 
عنوان الصبا ونحوه مما أُخذ في أدلة الرفع مما يقوم الموضوع عرفاً، فيمتنع 

الاستصحاب مع ارتفاعه.

وفيه: أن الموضوع المعتبر في الاستصحاب ليس إلا المعروض الذي 
يحمل عليه المســتصحب، وهو ذات المكلف فــي المقام، حيث أنه طرف 
نسبة التكليف، وليس الصبا أو الجنون إلا من حالاته غير المقومة له. ومجرد 
أخذها في عنوان الموضوع في أدلة رفع القلم لا يوجب كونها مقومة له بعد 
كونه جزئياً لا يقبل التقييد، على ما يأتي في محله توضيحه إن شاء الله تعالى.

وأظهر من ذلك حــال العناويــن الخاصة المأخوذة فــي التكليف، 
كالوقت، فإنها خارجة عن الموضوع المعتبر في الاستصحاب بلا إشكال.

الثانــي: ما قد يظهر من بعض الأعاظم H من أن عدم التكليف الثابت 
في حال الصبــا، ليس إلا عبارة عن عدم وضع قلــم التكليف على الصبي، 
بمعنى كونه مرخى العنان من دون أن يكون الشارع قد أطلق عنانه ورفع قلم 

التكليف والحرج عنه، بل هو كالبهائم خارج عن قابلية التكليف.

وفيه ـ مع عــدم جريانه بلحاظ حال عدم تمامية الشــروط الخاصة، 
كالوقت، حيث لا إشكال في حكم الشارع في حق المكلف بعدم التكليف، 
كسائر موارد الترخيص الشرعي ـ أنه إن كان المراد أن العدم المستصحب هو 

العدم المقارن لعدم الموضوع، لا العدم النعتي المقارن لوجود الموضوع.

فهو ـ مع ابتنائه على عدم جريان استصحاب العدم الأزلي ـ لا مجال 



67......................................................................... الاستدلال بالاستصحاب 

له بلحاظ حال التمييز قبل البلــوغ، لوضوح أن الصبي حينئذٍٍ قابل للتكليف 
كالبالغ، وإنما الرفع في حقه بحكم الشارع امتناناً.

على أن عــدم قابلية غير المميــز أو المجنون للتكليــف ليس لتقوم 
الموضــوع المعتبــر في الاســتصحاب ـ الذي هــو بمعنــى المعروض ـ 
بالتمييز والعقل، بحيث يكون عدم التكليف قبلهما من باب الســالبة بانتفاء 
الموضوع، بل لكونهما شرطين عقليين زائدين عليه، مع كون الموضوع هو 
 ذات الإنسان المعروضة لهما، ولذا يصدق على من سبق له الجنون ـ مثلًا ـ 
أنه كان غير مكلف شــرعاً بنحو القضية الموجبــة المعدولة المحمول، فلا 

يكون استصحاب عدم التكليف في حقه من استصحاب العدم الأزلي.

وإن كان المراد أن عــدم التكليف في حق الصبي والمجنون لا يرجع 
إلى خطابهما بعدم التكليف، بل إلى مجرد عدم خطابهما به، لخروجهما عن 
موضوعه، ويعلم بانقلاب العــدم المذكور بعد البلوغ والعقل إلى الخطاب  

بالتكليف أو عدمه، فلا مجال لاستصحاب العدم السابق.

فهــو ـ لو تم حتى في حق المميز ـ لا يضر في ما نحن فيه، لوضوح أن 
العلم بخطابهما بالتكليف أو بعدمه لا ينافي احتمال استمرار عدم خطابهما 
بالتكليف المتيقن سابقاً، فيصح اســتصحابه، وهو كاف في ترتب الأثر بلا 
حاجة إلى إحراز خطابهما بعدم التكليف، بناء على ما هو التحقيق من أصالة 
الإباحة عقلًا، وأن استحقاق العقاب مشــروط بالمنع والخطاب بالتكليف 
شــرعاً، كما تقدم في الأمر الخامس من الأمور التي ذكرناها تمهيداً للكلام 

في الأصول العملية.

ومنه يظهر اندفاع ما قد يظهر من شيخنا الأعظم H من أن استصحاب 



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 68

الــــثــــالــــث

عدم المنــع لا يجدي في إحــراز الإذن والترخيص، إلا بنــاء على الأصل 
المثبت.

إذ فيه: أنه لا حاجة إلى، إحــراز الإذن والترخيص بناءً على ذلك، بل 
يكفي إحراز عدم المنع في ترتب العمل.

الثالث: أن ما يترتب على الاســتصحاب المذكور من السعة في مقام 
العمل وعدم المسؤولية بالتكليف وعدم استحقاق العقاب عليه ثابت بنفس 
الشك عقلًا وشرعاً، بلا حاجة إلى الاستصحاب، لما تقدم من الأدلة الشرعية 
والعقلية على عدم العقاب من غير بيان، فيكون التعبد بالاســتصحاب لغواً، 

لعدم الفائدة فيه.

وفيه: أن عدم المســؤولية والعقاب مع الشك بملاك عدم تحق شرط 
العقاب، وهــو تنجيز التكليف، أمــا عدم المنع الشــرعي فهو بملاك عدم 
المقتضي له، فالتعبد به بالاستصحاب تعبد بعدم المقتضي، ومثل هذا كاف 
في رفع لغوية التعبد باستصحاب عدم المنع عرفاً وإن كانا مشتركين في الأثر، 
وإلا امتنع استصحاب الحل والإباحة التي هي مقتض لعدم الاستحقاق، بل 
التعبد بالطــرق والحجج المثبتة لهما، بل امتنع جعــل الإباحة والترخيص 
ثبوتاً، لعدم الأثر العملي  للجميع إلا السعة عقلًا وعدم العقاب الذي يترتب 

بمجرد الشك وعدم وصول المنع الشرعي.

ولا رافــع للغوية إلا ما ذكرنا من اختلاف نحو ترتب عدم اســتحقاق 
العقــاب، حيث أن ترتبه مع جعل الترخيــص والإباحة لتحقق مقتضي عدم 
الاســتحقاق ثبوتاً، ومــع التعبد بهما بالأصل أو الأمــارة لثبوته تعبداً، ومع 
عدم المنع واقعاً لعدم المقتضي للاستحقاق ثبوتاً، ومع التعبد به بالأصل أو 



69..................................................................................... أدلة الاحتياط 

الأمارة للتعبد بعدمه. 

أما مجرد الشك في المنع وعدم تنجزه فعدم العقاب معه لعدم تحقق 
شرطه مع احتمال وجود مقتضيه. وقد ذكرنا نظير ذلك عند الكلام في أصالة 

عدم الحجية في أوائل مباحث الحجج.

وما ذكرنا هو العمدة في المقام، لا ما قد يســتفاد من غير واحد من أن 
الأثر في ظرف جريان الاستصحاب يكون مستنداً إليه لا للشك، حيث يكون 
الاســتصحاب رافعاً للشــك الذي هو موضوع قاعدة قبح العقاب حقيقة، 

وللشك الذي هو موضوع البراءة الشرعية تعبداً.

إذ فيه: أنه لا يرفع محذور لغوية التعبد بالاســتصحاب بعد كون الأثر 
المترتــب عليه مترتباً مــع عدمه. مضافاً إلى ما تقدم عنــد الكلام في موثقة 
مســعدة بن صدقة من أن جريــان الأصل الحاكم لا ينافــي جريان الأصل 

المحكوم مع اتفاقهما عملًا.

وأشــكل من ذلك ما ذكره بعض الأعيــان المحققين H من أنه يكفي 
في فائدة الاستصحاب في المقام كونه حاكماً على أدلة الاحتياط أو معارضاً 
لها، ليرجع بعــد المعارضة إلى قاعدة قبح العقاب بلا بيان، فلو لم يجر كان 

المعول على أدلة الاحتياط، لورودها على قاعدة قبح العقاب.

إذ فيــه: أن المعارضة وإن كانت من الآثــار المترتبة على الدليل، إلا 
أنها ليست من الأغراض الملحوظة للحاكم المصححة لورود الدليل عرفاً،  
إذ لــو كان غرضه عدم العمل بالاحتياط كان الأنســب له عدم نصب الأدلة 
عليه، أو التنبيه  على عدم إرادة ظاهرها. إلا أن يفرض تعذر ذلك عليه، للزوم 

محذور منه. لكنه في المقام بعيد جداً.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 70

اقتضاء  الــرابــع: 
الاســتــصــحــاب 
للغوية أدلة البراءة

دفـــــــعـــــــه

على أن الظاهر فــي المقام تقديم أدلة الاحتيــاط لأنها أخص، إذ لو 
فرض تقديم الاســتصحاب لم يبق لها مورد إلا مع تعارض الاستصحابين، 
وهو إنما يكون مــع العلم الإجمالي بالتكليــف الإلزامي، الذي يجب معه 
الاحتياط بحكم العقل، ولا أثر للأدلة المذكورة، بخلاف ما لو فرض تقديم 
أدلــة الاحتياط، فإنه يمكن الرجوع للاســتصحابات الموضوعية الحاكمة، 

ولاستصحاب التكليف ونحوها.

الرابع: أن الاستصحاب المذكور موجب للغوية أدلة البراءة الشرعية 
المتقدمة، لجريانه فــي غالب مواردها أو كلها، فيكــون حاكماً عليها مغنياً 

عنها.

ويندفع.. أولًا: بأنه لو ســلم عدم عموم أدلة البــراءة ـ ولو من حيثية 
شمولها للغفلة أو الجهل المركب ـ فقد يجمع بينها وبين أدلة الاستصحاب 
بحملها على مجرد ثبوت السعة مع الشــك ولو من جهة الحالة السابقة، لا 
لمحض الشك، لتنافي الاستصحاب. ولعل هذا هو مراد بعض مشايخنا في 

المقام.

وثانياً: بأنه قد يكون الغرض من أدلة البراءة بيان صلوح الشك لإثبات 
الســعة مع قطع النظر عن الحالة الســابقة، وإن كانت الحالة الســابقة أيضاً 
صالحــة لذلك. ويكون التنبيه على ذلك لأنه أيســر وأقرب للذهن، نظير ما 
ذكرناه في موثقة مســعدة بن صدقة في وجه التنبيــه على الأصل المحكوم 

وإغفال الأصل الحاكم. فلاحظ.

وبالجملة: لا مخرج عن عموم أدلة الاستصحاب في المقام، فلا بأس 
بالرجوع إليه.



الاســــتــــدلال 
عدم  باستصحاب 

جعل التكليف

الاستدلال  ــع  دف
ــور ــ ــذك ــ ــم ــ ال

أدلة  في  الكلام 
الاحتياط

الاســــتــــدلال 
على  بالكتاب 

الاحتياط وتقريبه

71..................................................................................... أدلة الاحتياط 

ثم إنه قد يتمسك في المقام باستصحاب عدم جعل التكليف في عالم 
التشريع، لأن الجعل المذكور أمر حادث مسبوق بالعدم بلحاظ حال ما قبل  

التشريع.

ويندفــع: بأن العمل إنما يترتب على التكليف المجعول لا على نفس 
الجعل، فالاستصحاب المذكور مثبت.

بل لعل عنوان الجعل عنوان انتزاعي، فلا يكون موضوعاً للآثار.

ولو أريد اســتصحاب عدم التكليف المجعول بنحو القضية الحقيقية 
الكلية، وهو العدم المتيقن قبل التشــريع أيضاً، أشكل: بأن الأثر إنما يترتب 
على التكليف الفعلي، لا الإنشائي الذي هو مفاد القضية الحقيقية، فلابد من 
اســتصحاب عدمه، كما تقدم منا تقريبه، وتمــام الكلام في ذلك في مبحث 

الاستصحاب التعليقي واستصحاب عدم النسخ.

هذا، وقد يقرب الاســتصحاب بوجوه أخر ظاهــرة الوهن، لا مجال 
لإطالة الكلام فيها.

هذا، تمــام الكلام في أدلة القول بالبراءة والله ســبحانه وتعالى ولي 
التوفيق والتسديد.

وحيث انتهى الكلام هنا فينبغي الكلام في أدلة الاحتياط.

وقد يستدل بالأدلة الثلاثة، وهي: الكتاب، والسنة، والعقل.

أما الكتاب، فقد استدل منه بآيات كثيرة، لعل عمدتها ما تضمن النهي 
عن القول بغير علم، وما تضمن الأمر بالتقوى.

وتقريب الاســتدلال بالأولى أن الحكم بترخيص الشــارع لمحتمل 



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 72

الحرمة قول عليه بغير علم وافتراء لم يؤذن فيه.

قال شــيخنا الأعظم H: »ولا يرد ذلك على أهل الاحتياط، لأنهم لا 
يحكمون بالحرمة، وإنما يتركون لاحتمال الحرمة، وهذا بخلاف الارتكاب، 

فإنه لا يكون إلا بعد الحكم بالرخصة والعمل على الإباحة«.

أقول: الترك لاحتمال الحرمة إن كان لحكم العقل فهو ـ مع ابتنائه على 
ما  يأتي الكلام فيه، وخروجه عن فرض الاستدلال بالكتاب ـ قد يجري مثله 
من القائلين بالبراءة، إذ يمكن استنادهم لحكم العقل من دون نسبة القول به 

للشارع، ليلزم القول عليه من غير علم.

وإن كان لدعوى حكم الشــارع به ـ كما هو ظاهر أكثر استدلالاتهم ـ 
فهو يتضمن نسبة الحكم به للشــارع، فلابد من الاستناد فيه للعلم، كالقول 

بالبراءة الشرعية.

مع أن القائل بالبراءة قد ســبق منه الاســتدلال بأدلة علمية شرعية أو 
عقلية، فلا يكون قوله بها قولًا بغير علم.

وتقريب الاســتدلال بالثانية: أن الاحتياط في الشبهة مقتضى التقوى 
لله تعالى.

وفيه: أن التقوى عبارة عن التحرز والتوقي عن عقابه تعالى، فيختص 
بالشــبهة التي يحتمل معها العقاب، والقائل بالبراءة مع الشك في التكليف 

يدعي الامن منه، لأدلة عقلية وشرعية، فلا موضوع معه للتقوى.

هذا، مع النقض في الاســتدلال بكلتــا الطائفتين بما هو المتســالم 
عليه من عدم وجوب الاحتياط في الشــبهة الموضوعية، وما هو المشــهور 
بين الإخباريين أنفســهم من عدم وجوبه في الشبهة الوجوبية الحكمية، فإنه 



بالسنة  الاستدلال 
الاحتياط  على 

وهي طوائف

الطائفة الأولى: ما 
عن  النهي  تضمن 
علم بغير  القول 

الثانية:   الطائفة 
النهي  تضمن  ما 
عن الأخذ بالشبهة

على  ــال  ــك الإش
بهذه  الاستدلال 
الطائفة وانصرافها 

إلى أحد أمرين

73..................................................................................... أدلة الاحتياط 

لا مجال لالتــزام تخصيص أدلة البراءة فيهما للأدلــة المتقدمة، لإبائها عن 
التخصيص جداً، فلابد من التزام ورودها عليها، وكونها رافعة لموضوعها، 

ومثله يجري في الشبهة التحريمية الحكمية، كما لا يخفى.

وهناك بعض الآيات الأخر بألسنة أخر قد يستدل بها في المقام بوجه 
ظاهر الوهن، خصوصاً بعد ما عرفت.

وأما السنة، فقد يستدل منها بطوائف..

الأولى: ما تضمن النهي عن القول والعمل بغير علم.

ويظهر الجواب عنها مما تقدم في الطائفة الأولى من الآيات.

الثانيــة: ما تضمن النهي عن الأخذ بالشــبهة والتــورط فيها، والأمر 
بالتوقف والكف عنها، وهي كثيرة بألســنة مختلفة لا مجال لاســتقصائها، 
تعرض شيخنا الأعظم H لجملة منها، وذكر كثيراً منها في الباب الثاني عشر 

من أبواب صفات القاضي من الوسائل. فراجع.

قال شــيخنا الأعظم H: »وظاهــر التوقف المطلق الســكون وعدم 
 المضــي، فيكون كنايــة عن عدم الحركــة بارتكاب الفعــل، وهو محصل 
قوله A: في بعض تلك الأخبار: »الوقوف عند الشبهات خير من الاقتحام 
في الهلكات« فلا يرد على الاســتدلال أن التوقف في الحكم الواقعي مسلم 
عند كلا الفريقين، والافتاء بالحكم الظاهري منعاً أو ترخيصاً مشترك كذلك، 

والتوقف في العمل لا معنى له«.

ويشكل الاستدلال المذكور: بأن ظاهر كثير من النصوص بعد التأمل 
فيها أن المراد بالشــبهة ليس مجرد احتمال التكليف الواقعي من دون حجة 

عليه، لينفع في ما نحن فيه، بل أحد أمرين..



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 74

يعتمد  ما  الأول: 
ليس  وهــو  عليه 

بحجة

الأول: ما قــد يعتمد عليــه ويؤخذ به ممــا ليس بحجــة، كالقياس 
والاستحســان، كما هو الظاهر مما عن رســالة المحكم والمتشابه عن أمير 
المؤمنين A في حديث طويل: »فاعلم أنا لما رأينا من قال بالرأي والقياس 
قد استعملوا الشــبهات لما عجزوا من عرفان إصابة الحكم...«)))، ومرسل 
البرقي، قــال أبو جعفر A: »لا تتخــذوا من دون الله وليجــة فلا تكونوا 
مؤمنين، فإن كل ســبب، ونســب، وقرابة، ووليجة، وبدعة وشــبهة باطل 
 مضمحل، إلا مــا أثبته  القــرآن«)))، ومقبولة عمر بن حنظلــة عن أبي عبد 
الله A، قال: »قال رســول الله F: حلال بين، وحرام بين، وشبهات بين 
ذلك، فمن ترك الشــبهات نجا من المحرمات، ومن أخذ بالشبهات ارتكب 
المحرمات...«)))، وخبر ســام بن المستنير عن أبي جعفر الباقرA ، قال: 
»قال جدي رســول الله: أيها الناس حلالي حلال إلى يوم القيامة، وحرامي 

حرام إلى يوم القيامة.

ألا وقــد بينهما الله عز وجل فــي الكتاب، وبينتهما لكم في ســنتي 
وسيرتي، وبينهما شبهات من الشــيطان وبدع من بعدي، من تركها صلح له 
أمر دينه وصلحت له مروته وعرضه، ومن تلبس بها ]و[ وقع فيها واتبعها كان 
 :A كمن رعى غنمه قرب الحمى...«)))، وما عن تفسير العياشي عن الرضا 
»إن هــؤلاء قوم ســنح لهم الشــيطان اغترهم بالشــبهة ولبــس عليهم أمر 

دينهم..«))).
)))	 الوسائل ج: 18، باب: 6 من أبواب صفات القاضي حديث: 38.

)))	 الوسائل، ج 18، باب: 12 من أبواب صفات القاضي ح: 6 
)))	 الوسائل، ج 18، باب: 12 من أبواب صفات القاضي ح: 9.

)))	 الوسائل، ج 18، باب: 12 من أبواب صفات القاضي ح: 47.

)))	 الوسائل، ج 18، باب: 12 من أبواب صفات القاضي ح: 49.



الثاني: مجرد عدم 
الوظيفة  تشخيص 

الفعلية

75..................................................................................... أدلة الاحتياط 

ومــا عن تفســير علي بــن إبراهيم عن أبــي جعفــر A ، في قوله 
ئَاتِ ...﴾ قال: »هؤلاء أهل البدع والشبهات  ــيِّ ذِينَ كَسَبُواْ السَّ تعالى: ﴿وَالَّ
والشهوات...« وقريب منه خبره الآخر)))، فان الظاهر من أهل الشبهات من 
يعرفــون بالعمل بها وترويجها، كالبدع، وكأنه إلى هذا المعنى يشــير ما عن 
أمير المؤمنين A: »وانما سميت الشبهة شبهة لأنها تشبه الحق، فأما أولياء 
الله فضياؤهم فيها اليقين، ودليلهم سمت الهدى، وأما أعداء الله فدعاؤهم 

فيها الضلال ودليلهم العمى«))).

الثاني: مجرد عدم تشــخيص الوظيفة الفعلية ولو كانت ظاهرية، في 
 :A مقابــل  كون الإنســان على بصيرة من أمره، نظير ما عــن أبي عبد الله
»العامل على غير بصيرة كالســائر على غير الطريق لا يزيده سرعة السير إلا 

بعداً«))).

ويستفاد هذا المعنى من مقابلة الشبهة بالبينة في مرسل موسى بن بكر: 
»فإن كنت على بينة من ربك، ويقين من أمرك، وتبيان من شأنك فشأنك، وإلا 
فلا ترو من أمرٍ أنت منه في شك وشبهة« )))، ومقابلتها بالحجة في كتاب أمير 
المؤمنين A  للأشتر: »اختر للحكم بين الناس أفضل رعيتك في نفسك... 

أوقفهم في الشبهات، وآخذهم بالحجج...«))).

هذا، ولا يخفى التناســب بين المعنيين، وعلى أحدهما يمكن حمل 

)))	 الوسائل، ج 18، باب: 12 من أبواب صفات القاضي حديث: 52 و 53.
)))	 الوسائل، ج 18، باب: 12 من أبواب صفات القاضي ح: 20.

)))	 الوسائل، ج 18 باب: 4 من أبواب صفات القاضي حديث: 11.
)))	 الوسائل، ج 18 باب: 12 من  أبواب صفات القاضي حديث: 1.

)))	 الوسائل، ج 18 باب: 12 من أبواب صفات القاضي حديث: 18.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 76

بقية نصوص المقام، بجعل الشــبهة فيها كناية عن عدم البصيرة في الأمر في 
مقابل البينة التي يكفي فيها تشخيص الوظيفة الفعلية الظاهرية.

وإرادة خصوص الجهل بالحكم الواقعي من الشبهة اصطلاح متأخر 
للأصوليين من أصحابنا لا ملزم بحمل النصوص المذكورة عليه.

ومجــرد مقابلتها في مثل حديــث التثليث بالحــال البين والحرام 
البين، لا يقتضيه، لقرب حملهما على ما يعم تبين الوظيفة الظاهرية، ليطابق 

النصوص الكثيرة المتقدمة ويناسبها.

ويشهد بما ذكرنا ـ مضافاً إلى ذلك ـ أمران:

الأول: أن المنســبق من النصوص المســتدل بها هــو التنبيه إلى أمر 
ارتكازي إرشادي، ومن الظاهر أن الأمر الارتكازي هو الوقوف عند الشبهة 
بالمعنى الذي ذكرناه، لا بالمعنى الذي يريده المســتدل، بل هو أمر تعبدي 

شرعي بعيد عن مفاد النصوص جداً.

ثــم إنه لأجل ذلك يكون عمــوم النهي عن ارتكاب الشــبهة آبياً عن 
التخصيص بالإضافة إلى الشــبهات الموضوعية التي لا خلاف في الرجوع 

فيها للبراءة، والوجوبية الحكمية التي اشتهر بين الأخباريين فيها ذلك.

وحينئذٍٍ يتعين التزام ورود أدلة البراءة عليها وكونها رافعة لموضوعها 
ـ نظير ما تقدم في الاســتدلال بالكتاب ـ وهــو موقوف على حملها على ما 

ذكرناه من المعنى.

نعم، قد يدعى قصور العموم المذكور عن شمول الشبهة الوجوبية، إما 
لما سبق من شيخنا الأعظم H من أن ظاهر الوقوف السكون المطلق وعدم 
المضي، فإن الاحتياط بذلك إنما يناســب الشبهة التحريمية لا الوجوبية، أو 



77..................................................................................... أدلة الاحتياط 

لمــا تضمنه بعض النصوص ـ كحديث التثليث ـ من أن الاقتحام في معرض 
الوقوع في الحرام الواقعي.

اللهم إلا أن تعمهــا لعموم التعليل الارتكازي فــي النصوص بلزوم 
الهلكــة، فلابد أن يراد من الوقوف في الشــبهة عدم الاقتحــام في احتمال 
المخالفة الواقعية معها، وإن كان ذلك يختلف باختلاف نوعي الشبهة، ففي 

الشبهة التحريمية بالفعل، وفي الشبهة الوجوبية بالترك. فتأمل.

الثاني: أن ظاهر كثير من نصوص المقام المفروغية عن منجزية الشبهة، 
لا الحكم بمنجزيتها تعبداً وتأسيساً، فإن الظاهر من مثل قولهم B في غير 
واحد من النصوص: »الوقوف عند الشــبهة خير مــن الاقتحام في الهلكة«، 
وقولهم B: »من أخذ بالشــبهات وقع في المحرمات وهلك من حيث لا 
يعلم« المفروغية عن ترتب الهلكة علــى تقدير الوقوع في الحرام الواقعي، 
وأن النهي وارد للإرشــاد إلى ذلك، لبيان أن تحمل كلفة الاحتياط أهون من 
الوقوع في الهلكة المحتملة، لا لبيان ترتب الهلكة، تأسيساً، ليقتضي منجزية 
الشبهة تعبداً، نظير بيان ترتب العقاب على بعض الأمور لبيان حرمتها تعبداً.

نعم، لو قيل: الأخذ بالشبهة موجب للهلكة كان مسوقاً لبيان ذلك، لا  
المفروغية عنه.

فالمقام نظير قول القائل في مقام الأمر بالحمية: ترك الأكل أهون من 
علاج المرض، فإنه ظاهر في المفروغيــة عن كون الأكل معرضاً للمرض، 

وليس كقولنا: الأكل يوجب المرض، في كونه مسوقاً لبيان ذلك.

وحينئذٍٍ حيــث لا مفروغية عن منجزية الشــبهة بالمعنى الذي يريده 
المستدل، لما هو المعلوم المتفق عليه ظاهراً من أن مقتضى الأصل العقلي 



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 78

ــل  ــص ــح ــت ــم ال
ــر ــ ــا ذك ــ ــم ــ م

مسعدة  ــق  ــوث م
النهي  في  ــوارد  ال
ــاع  ــم ــج ــن ال عـ
الشبهة  ــى  ــل ع
لموثق  ومعارضته 
المتقدم مسعدة 

عدم منجزية الشبهة بالمعنى المذكور، فلا مجال لحمل النصوص عليه، بل 
على المعنى الذي ذكرناه، الذي هو مفروغ عن تنجز التكليف معه.

ولأجل ما ذكرنا لو فرض حمل الشــبهة في النصوص المذكورة على 
المعنى الذي يريده المســتدل تعين اختصاصها بمــا ثبت من الخارج تنجز 
التكليف معه، ولم تنهض هذه النصوص بإثبات منجزيتها مطلقاً، إذ ليســت 
مســوقة لبيان المنجزية تعبداً، بل للإرشــاد للتوقف عن الشبهة المفروض 

منجزيتها، والتعرض للهلكة بالإقدام عليها.

ونظيــر ذلك ما تقدم من المثــال، فإنه لا إطلاق لــأكل المنهي عنه 
فــي المثــال الأول يقتضي المنع عــن كل أكل، بل لا منــع إلا مما كان منه 
مضــراً، ولابد من إثباته من الخارج، بخلاف المثال الثاني، فإن الإطلاق فيه 

مستحكم، كما هو ظاهر.

ل من جميــع ما ذكرنــا: أن النصوص المذكــورة واردة  وقــد تحصَّ
للإرشاد إلى لزوم التوقف في الشــبهات التي يتنجز فيها التكليف الواقعي، 
من دون فرق بين الشــبهات الموضوعية والحكميــة التحريمية والوجوبية، 
لعموم التعليل فيها لو فرض قصورها لفظاً عن شــمول الشبهات الوجوبية، 
ولا تنهض بإثبــات منجزية التكليف الواقعي بمجرد الشــك فيه، لينفع في 
ما نحن فيه فــي معارضة أدلة البراءة، أو الورود عليهــا، بل أدلة البراءة هي 
المقدمة لورودها علــى المضمون المذكور، لأنها موجبــة للعلم بالوظيفة 

الفعلية والأمن من العقاب  والهلكة.

نعم، في موثقة مســعدة بن زياد عن الصادق A  عن النبي F، قال: 
»لا تجامعوا في النكاح على الشبهة.



79..................................................................................... أدلة الاحتياط 

يقــول: إذا بلغك أنك قد رضعت من لبنها وأنها لك محرم وما أشــبه 
ذلك، فان الوقوف عند الشبهة خير من الاقتحام في الهلكة«))). وهي ظاهرة 

في لزوم التوقف مع احتمال الحرمة، وأن المراد بالشبهة ذلك.

إلا أنهــا ـ مع معارضتها بموثقة مســعدة بن صدقــة التي تقدمت في 
أدلة القــول بالبراءة، حيث تعرضت لموردها نصاً. وأنها واردة في الشــبهة 
الموضوعية التي هي مجرى البراءة حتــى عند الأخباريين، فلا يبعد حملها 
لأجل ذلك على الكراهة. فتأمل ـ محمولة على أن المراد بالهلكة فيها ليس 
هو العقاب، بل المفســدة والملاك الواقعي المقتضي للتحريم، الذي يكون 
ارتكاب الشــبهة معرضاً للوقوع فيه، لاهتمام الشــارع بــه في باب النكاح، 
فيكون الوقوع فيه من المحاذير التي يصح إطلاق الهلكة عليها توســعاً. أو 

تحمل على الإرشاد بلحاظ المشاكل المترتبة على تقدير انكشاف الحال.

على أنها لو تمت فليســت ظاهرة في منجزية الشبهة تأسيساً وتعبداً، 
ليتعدى عــن موردها بعموم التعليــل ـ لما عرفت من عدم ظهور اللســان 
المذكور في ذلك ـ بل في الإرشــاد بعد المفروغية عن منجزية الشــبهة ولو 
لأدلة أُخر، فلا يمكــن التعدي لغير موردها بعد عدم ثبوت المنجزية فيه من 

دليل آخر. فتأمل جيداً.

ومما ذكرنا يظهر حال كثير مــن النصوص المذكورة في الباب الثاني 
عشر من باب صفات القاضي من الوسائل، التي لم تتضمن عنوان الشبهة إلا 
أنها قد ســيقت مساق نصوصها، في لزوم السكوت، والكف عند عدم العلم 
والحيرة والريب، والنهي عن التفريط، وعن الإقامة على الظن والشك، إلى 

)))	 التهذيــب ج: 7 باب الزيــادات في فقه النكاح، ح: 112 ص 474 والوســائل، ج 18، ص 116.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 80

الثالثة:  الطائفة 
الأمر  تضمن  ما 

بالاحتياط

غيــر ذلك من  المضامين الراجعة إلى لــزوم التوقف في القول والعمل عند 
عدم وضوح الحجة وتخوف الهلاك. فلاحظها.

الطائفة الثالثة: مــا تضمن الأمر بالاحتياط، كصحيح عبد الرحمن بن 
الحجاج، ســألت أبا الحســنA  عن رجلين أصابا صيداً وهما محرمان، 
الجزاء بينهما أو على كل واحد منهما جزاء؟ قال: »لا، بل عليهما أن يجزي 
كل واحد منهما الصيد« قلت: إن بعض أصحابنا سألني عن ذلك فلم أدر ما 
عليه. فقال: »إذا أصبتم مثل هذا فلم تدروا فعليكم بالاحتياط حتى تســألوا 
 :A عنه فتعلموا«)))، وموثقــة عبد الله بن وضاح، كتبت إلى العبد الصالح
يتوارى القرص ويقبل الليل، ثم يزيد الليل ارتفاعاً، وتســتتر عنا الشــمس، 
، أو أفطر  وترتفــع فوق الجبل حمرة، ويؤذن عندنا المؤذنون، أفأصلي حينئذٍٍ
إن كنت صائماً، أو أنتظر حتى تذهب الحمرة التي فوق الجبل؟ فكتب إلي: 
»أرى لــك أن تنتظر حتى تذهب الحمرة، وتأخذ بالحائطة لدينك«)))، وخبر 
الجعفري عن الرضا A: »إن أمير المؤمنين A  قال لكميل بن زياد: أخوك 

دينك فاحتط لدينك بما شئت«))).

وما أرسله الشــهيد H عن الصادق A: »لك أن تنظر الحزم وتأخذ 
بالحائطــة لدينك«)))، وخبر عنــوان البصري عن أبي عبد الله A: »ســل 
العلماء ما جهلت، وإياك أن تســألهم تعنتاً وتجربــة، وإياك أن تعمل برأيك 
شيئاً، وخذ بالاحتياط في جميع أمورك ما تجد إليه سبيلا، واهرب من الفتيا 

)))	 الكافي ج 4، كتاب الحج، ص 391.
)))	 التهذيب ج 2، ص 259.

)))	 الوسائل، ج 18، باب: 12 من أبواب صفات القاضي حديث: 41.

)))	 الوسائل، ج 18، باب: 12 من أبواب صفات القاضي حديث: 58.



عن  ــواب  ــجـ الـ
النصوص

81................................................................ العلم الإجمالي بالأحكام الشرعية 

 :B هربك من الأسد، ولا تجعل رقبتك عتبة للناس«)))، وما أرسل عنهم
»ليس بناكب عن الصراط من  سلك سبيل الاحتياط«))).

والجواب: أما عن الصحيح فبأنه لا إطلاق له، ولا عموم فيه، ينفع في 
مــا نحن فيه، بل هو مختص بمورده. ولعل الأمر فيه بالاحتياط لكون المراد 
بقوله A: »بمثل هذا« هو الســؤال عما لا يعلم الــذي يجب فيه الاحتياط 
بتــرك الجواب، أو الابتلاء بمثل واقعة الصيد مما لا يعلم حكمه مع التمكن 

من الفحص، الذي لا إشكال في وجوب الاحتياط فيه عملًا قبل الفحص.

ومثلــه في ذلــك الموثقة، لظهورها في الســؤال عن حكم الشــبهة 
الموضوعيــة في دخول الليــل الحاصلة من تواري القــرص وظهور ظلام 
الليل وأذان المؤذنين، ولا إشكال في أن مقتضى استصحاب النهار وجوب 

الانتظار.

كمــا أنه لو فُرِض بعيداً كون الســؤال للشــبهة الحكمية الراجعة إلى 
احتمال كفاية ســقوط القرص في دخول الليل وعدم اعتبار غيبوبة الحمرة، 
فحيث لم يكن الجواب بالاحتياط وظيفة الإمام A  بل وظيفته رفع الشبهة، 
فلعــل التعبير بالاحتياط لأجل التقية لإيهام أن الوجه في التأخير هو حصول 
الجزم بغيبوبة القرص، لا أن المغرب لا يدخل مع غيبوبته، كما نبه له شيخنا 
الأعظــمH. أو لأجل أن حكمــة الأمر بالتأخير ـ وجوباً أو اســتحباباً ـ هو 
التحفــظ نوعاً من الخطأ في اعتقاد غيبوبتة القرص والاحتياط في ذلك، كما 

هو غير بعيد.

)))	 الوسائل، ج 18، باب: 12 من أبواب صفات القاضي حديث: 54.
)))	 جامع أحاديث الشيعة ج 1 ص 332.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 82

وبالجملة: لا إطلاق في الموثقة ليتعدى به عن موردها.

ودعوى: أن قوله A: »وتأخذ بالحائطة لدينك« مسوقة مساق التعليل 
الموجب لعموم الحكم لجميع موارد الشبهة.

مدفوعــة: ـ مضافاً إلــى أنه لا يبلغ مرتبــة الظهور الحجــة، وغايته 
الإشــعار. وأن مورده الشــبهة الموضوعية التي لا إشكال في عدم وجوب 
الاحتيــاط فيها ـ بأن ظاهر الاحتياط في الدين هــو الاحتياط الذي يلزم من 
تركه تعرض الدين للخطر، بحيث يكون الملف به مفرطاًبدينه وهو مختص 
بما إذا تنجز الواقع، فهو نظير أخبار الشــبهة ظاهر في عموم  لزوم الاحتياط 
مع تنجز الواقع إرشاداً، ولا ينهض بإثبات منجزية الاحتمال تعبداً، لينفع في 

ما نحن فيه.

ومنه يظهر الجواب عن خبر الجعفري.

وكذا مرســل الشــهيد H مضافاً إلى أنه لا ظهور لهما في الوجوب، 
خصوصاً الثاني، بل هو لا يخلو عن إجمال، بل لعله مشتمل على التصحيف.

وأمــا خبر عنوان البصري فهو ـ مع ضعف ســنده ـ ظاهر في وجوب 
الاحتياط في كل شــيء، ولا ريب في عدم كون القضية المذكورة شــرعية 
تعبدية إلزامية، فلابد من حملها على الإرشــاد إلى لزوم الضبط والإتقان في 
مقام تحصيل الواقع الذي يهتم بتحصيله وعدم التفريط فيه، وهو متفرع على 
فرض الاهتمام بالواقع، ولا ينهض بإثبات اهتمام الشارع بالأحكام الواقعية 
غير الواصلة بنحو يقتضي لزوم الاحتياط فيها مع عدم قيام الحجة عليها، بل 

يحتاج إلى دليل آخر، نظير ما تقدم.

ومن جميــع ما ذكرنا يظهر وجوه الوهن في الاســتدلال بالمرســل 



الاستدلال بالعقل 
على الاحتياط 

أصالة  الأول: 
الحظر في الأفعال

83................................................................ العلم الإجمالي بالأحكام الشرعية 

الأخير.

وهناك روايــات أُخر قد ذكرها في الوســائل لا مجال لإطالة الكلام 
فيها، لظهور قصور دلالتها جداً.

وأما العقل، فقد يقرب إلزامه بالاحتياط بوجهين:

الأول: إن الأصل في الأفعال غير الضرورية الحظر.

لكن ذكرنا فــي الأمر الخامس مــن التمهيد الــذي قدمناه لمباحث 
الأصول العملية أن المراد بالأصل المذكور..

تارةً: حكم العقل بالحظر قبل ورود الأحكام الشرعية.

وأخرى: أنه بعد فــرض ورود الأحكام الشــرعية فالعقل يحكم بأن 
الأصل في مورد الشــك في نوع الحكم كــون الحكم الواقعي هو الحظر لا 

الإباحة.

وثالثة: أنه بعد فرض ورودها والشــك في نــوع الحكم فالعقل يلزم 
ظاهراً  بالاحتياط في مقام العمل، مراعاة لاحتمال التكليف من دون تعرض 
للحكم الواقعي، وذكرنا ـ أيضاً ـ أنه على الأولين فالأصل المذكور ـ مع أنه 

غير تام في نفسه ـ أجنبي عن محل الكلام.

كمــا ذكرنا في أول الكلام في حكم الشــك في التكليف أنه لا مجال 
لتقرير الأصل بالوجه الثالث، بل المرجــع أصالة البراءة الراجعة إلى حكم 

العقل بقبح العقاب من غير بيان.

هذا، مع أنه لو تم الأصل المذكور كانت أدلة البراءة الشــرعية واردة 
عليه رافعة لموضوعه.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 84

الجواب  ــوه  وج
ــم  ــل ــع عــــن ال

الإجمالي

أثر  عــدم  الأول: 
قيام  بعد  العلم 
على  ــرق  ــطـ الـ

التكليف

الثاني: حصول العلم الإجمالي باشــتمال الشــريعة على تكاليف في 
الوقائع التي هي محل ابتلاء المكلف، وحيث يحتمل كون مورد الشبهة منها 
وجب الاحتياط فيه، بناء على ما هــو الحق من كون العلم الإجمالي منجزاً 

لجميع أطرافه ومقتضياً للاحتياط فيها.

ولا يخفى أن هذا الوجه ـ لو تــم ـ لا يقتضي إنكار جريان البراءة في 
محل الكلام ـ وهو الشــك في أصل التكليف ـ بل إنــكار الصغرى لذلك، 
بدعوى أن الشك دائماً في تعيين التكليف، الذي يأتي الكلام فيه في الفصل 

الثالث إن شاء الله تعالى.

وإنما ينبغي التعرض له هنا لكمال مناسبته له، لرجوعه إلى عدم ترتب 
العمل على محل الكلام لعدم الصغرى له.

إذا عرفت هذا، فاعلم أنه قد يجاب عن العلم الإجمالي بوجوه..

الأول: أن العلم المذكور لا أثر له بعد قيام الطرق المعتبرة على ثبوت 
التكاليف في كثير مــن الوقائع بنحو لا يعلم بثبوتها فــي غيرها من الوقائع 
المشــتبهة الحكم، لأن الطرق المذكورة موجبة للتعبد بثبوت التكاليف في 

مواردها المستلزم لتمييز المعلوم بالإجمال وارتفاع العلم الإجمالي.

وفيه: أن الطرق المذكــورة لا تصلح لتمييز المعلوم بالإجمال، لعدم  
تعرضها لتعيين التكاليف الواقعيــة المعلومة بالإجمال وحصرها بمواردها 
ونفيها عن غيرها، بل ليس مفادهــا إلا ثبوت التكاليف في مواردها بنحو لا 

ينافي احتمال ثبوتها في غيرها الذي هو مقتضى العلم الإجمالي.

وهذا هو العمدة، لا ما يظهر من شيخنا الأعظم H من أن احتمال خطأ 
الطريق مانع من صلوحه لرفع العلم الإجمالي.

العلم  ــانــي:  ــث ال
الإجمالي



ذكره  ما  الثاني: 
H الشيخ الأعظم

فيه الــمــنــاقــشــة 

فيه الــمــنــاقــشــة 

85................................................................................ الشبهة الموضوعية 

إذ فيه: أن الاحتمال المذكور لا أثر له بعد فرض حجية الطريق، ولذا لا 
إشكال في ارتفاع أثر العلم الإجمالي معه لو كان شارحاً للمعلوم بالإجمال، 

ومعينا لمورده.

الثاني: ما ذكره شــيخنا الأعظم H من منع تعلــق تكليف غير القادر 
علــى تحصيل العلم بغير ما أدى إليه الطرق غيــر العلمية المنصوبة له، فهو 
مكلف بالواقع بحســب تأدية هــذه الطرق، لا بالواقع مــن حيث هو، ولا 
بمؤدى هذه الطرق من حيث هو، حتى يلزم التصويب أو ما يشبهه، لأن ذلك 
هو المتحصل من ثبوت الأحكام الواقعيــة للعالم وغيره، وثبوت التكليف 

بالعمل بالطرق.

وفيه: أن الجمع بين أدلة الاحكام الواقعية وأدلة الطرق إنما هو بحمل 
الأولى على جعل الأحكام ثبوتاً، والثانية على جعل الطريق لإحرازها إثباتاً، 
المستلزم لتنجيزها أو التعذير منها، فلا ينافي تنجزها بالعلم الإجمالي أيضاً 

بعد كونها أحكاماً فعلية حقيقية.

ولا مجال لتقييد الأولى بالثانية، بحيث لا يكون الحكم الواقعي فعلياً 
عند عدم قيام طريــق عليه، فلا يتنجز بالعلم الإجمالــي، إذ لا ظهور لأدلة 

الطرق إلا في لزوم العمل بها، لا في حصر العمل بها لتصلح للتقييد.

بل يمتنع الحكم الواقعي بقيام الطريق عليه إلا بتكلف لا مجال له في 
المقام، أشرنا إليه في مبحث القطع الموضوعي.

مع أن لازم ذلك عدم ثبوت الحكم فــي حق من لم يقم عنده طريق، 
وهو  خلاف الإجماع على اشتراك الأحكام بين العالم والجاهل والملتفت 

والغافل، الذي لأجله التزم H ببطلان التصويب في موارد الطرق.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 86

النقض  الثالث: 
بالشبهة الوجوبية

فيه الــمــنــاقــشــة 

بل لازم ذلك ارتفــاع موضوع الأصول العملية، للعلم بعدم التكليف 
الفعلي في غير موارد الطرق، فلا وجه للاهتمام بها.

بل يلزم من ذلك عدم وجوب العمل بالحكم الواقعي لو فرض العلم 
به تفصيلًا من دون قيام طريق عليه. إلى غير ذلك مما لا مجال للالتزام به.

الثالــث: النقض بالشبهات الوجوبية، فإن ما سبق من العلم الإجمالي 
جار فيها، مع أن المعروف عند الإخباريين عدم وجوب الاحتياط فيها.

وزاد بعض مشايخنا فنقض بالشبهات الموضوعية التي لا خلاف في 
عدم وجوب الاحتياط فيها.

لكنه غيــر ظاهر، لعــدم العلم الإجمالــي بالتكليف في الشــبهات 
الموضوعية التي هــي محل ابتلاء المكلف. ولو فــرض وجوده خرج عن 

محل الكلام.

نعم، قد يعلم المكلف قبل الابتلاء بالشبهات بأن ما سوف يبتلى به من 
الشــبهات يشتمل على تكاليف واقعية يلزم من الرجوع للأصول الترخيصية 

مخالفتها.

إلا أن العلم المذكــور لا أثر له، بل هو كالعلــم إجمالًا بخطأ بعض 
الطــرق أو الأصول المنصوبة التي تقوم تدريجاً في الشــبهات الموضوعية 
التي يبتلى بها المكلف تدريجاً، لان الشــبهات المذكورة لما لم يلتفت إليها 
بأنفســها حين العلم المذكور فلا تصلح للخطــاب، والالتفات إليها بعنوان 
الشــبهة لا أثر له في التنجيز، إذ موضوع التنجيز هو مصداق الشبهة المتوقفة 

على فعلية الالتفات. وليست الشبهة إلا عنواناً تعليلياً لا تقييدياً. فتأمل.

وبالجملة: لا إشــكال في أن العلم الإجمالــي المذكور ليس كالعلم 



انحلال  الــرابــع: 
ألإجمالي  العلم 
بسبب قيام الطرق

87................................................................................ الشبهة الموضوعية 

الإجمالي المدعى في المقام، فلا مجال للنقض به.

الرابع: انحلال العلم الإجمالي المذكور بسبب قيام الطرق المعتبرة، 
لعدم العلم بوجود التكاليف في غير موارد الطرق المذكورة، ويمكن انطباق 
المعلوم بالإجمال علــى مواردها، كما تقدم نظيره عند الاســتدلال بحكم 

العقل على حجية خبر الواحد.

وقــد أطال غير واحد في المقام فــي أن الانحلال حقيقي أو حكمي، 
وهو مبني على ضابط أحد الأمرين، ويأتي إن شاء الله تعالى الكلام في ذلك 

في الفصل الثاني، ولا ينبغي الكلام فيه هنا.

هذا تمام الكلام في حجج القائلين بالاحتياط، وقد عرفت وهنها، وأن 
المرجع في المقام أدلة البراءة.

ولا فرق في جميع ذلك بين عدم النص وإجماله، لعدم صلوح النص 
المجمل للبيان، فلا ينهض برفع اليد عن أدلة البراءة المتقدمة.

والظاهر أنه لا إشــكال في ذلك لو كان إجمال النص ناشئاً من إجمال 
ما يدل علــى الحكم، كما لو دار الأمر بين الوجوب والاســتحباب، أو دار 

النهي بين الحرمة والكراهة.

أما لو كان ناشــئاً من إجمال ما يدل على الموضــوع ـ كما لو فرض 
إجمال الغناء بالإضافة إلى بعض الأفراد، أو إجمال العموم الأفرادي وتردده 
بين الأقــل والأكثر ـ فقد يتوهم لــزوم الاحتياط، لصلــوح الدليل لإثبات 
التكليف بالعنوان المجمل علــى ما هو عليه، فيجب عقلًا إحراز الفراغ عنه 

بالاحتياط.

وفيه: أن أخذ العنوان اللفظي في التكليف ليس الا بلحاظ حكايته عن 



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 88

تنبيهات الاحتياط

الاحتياط  الأول: 
ــهــة  ــشــب ــي ال ــ ف

الموضوعية

معناه، فالمكلف به ليس إلا المعنــى، وحيث فرض إجمال العنوان اللفظي 
فهو وإن احتمل حكايته عن مورد الشــك، إلا أنــه لا يكون بياناً له قطعاً، بل 
للقدر المتيقن، فلا يتنجز مورد الشــك حتى يجب الفــراغ عنه، ولا مجال 

لتنجز المعنى على ما هو عليه بعد فرض اختصاص البيان بالمتيقن.

نعم، لو فرض ظهور العنوان المكلف به في نفســه والشك في محققه 
الخارجي لزم الفراغ عنه، كما في موارد الشك في المحصل.

ولعله يأتي في التنبيه الثاني ما ينفع في المقام.

هذا وأما موارد تعارض النصين، فإن بني فيها على التخيير أو الترجيح 
كانت من مــوراد النص، ولم تكن متمحضة في الشــك، الذي هو موضوع 
الأصول، وإن بني على فيها التساقط، كانت من موارد عدم النص الذي تقدم 
جريان البــراءة معه. وتحقيق الحق من المبانــي المذكورة موكول لمبحث 

التعارض.

تنبيهات..

التنبيه الأول: في الشبهة الموضوعية.

تقدم أن هم الأصولي البحث عن حكم الشبهات الحكمية التحريمية 
أو الوجوبية، وأن الشبهات الموضوعية خارجة عنه، إلا أنها داخلة في ملاك 
البحث، لشمول أكثر الوجوه المتقدمة للبراءة والاحتياط لها، كما أشرنا إليه. 
ولأجــل ذلك يتعين البناء فيها على البــراءة. بل بعض النصوص صريح في 
إرادتها، كموثقة مســعدة بن صدقة المتقدمة، ولعله لذا حكي الإجماع على 

عدم وجوب الاحتياط فيها حتى من الأخباريين.

نعم، قد يتوهم وجوب الاحتياط فيها، لأنه مع فرض البيان الشــرعي 



89.............................................................. الأصل في الدماء والفروج والأموال 

علــى التكليف لا تجري أدلــة البراءة منــه، بل يتنجز، فيجــب الفراغ عنه 
بالاحتياط في جميع موارد الشبهات الموضوعية.

وفيه: أن الجعل الشــرعي للحكم الكلي لا يقتضــي فعلية التكليف 
الصالح للاشــتغال والمقتضــي للامتثال إلا بفعليــة موضوعه، فمع فرض 

الشك في ذلك لا يعلم بثبوت التكليف كي يجب إحراز الفراغ عنه.

وبعبارة أخرى: الأدلة الشرعية إنما تقتضي العلم بالكبريات الشرعية، 
وهــي لا تقتضي العلم بالنتيجــة ـ وهي الحكم الفعلــي الموضوع للطاعة 
والمعصيــة ـ إلا بعد إحــراز الصغرى، فمع فرض عــدم إحرازها لا يكون 

التكليف الفعلي معلوماً، كي يمتنع جريان أدلة البراءة منه.

ومنه يظهر أنه لا مجال لتوهم أنه لو فرض العلم بفعلية التكليف للعلم  
بتحقق بعــض مصاديق الموضوع لزم الاحتياط في موارد الاشــتباه، للزوم 
الفراغ عن التكليف المعلوم، كما لــو كان هناك خمر معلوم تنجز التكليف 

بسببه وسائل مشتبه الخمرية.

لاندفاعــه: بأن التكليــف الكلي ينحــل إلى تكاليف متعــددة بعدد 
الموضوعات الخارجية، فالعلم بثبوت بعضها بسبب العلم بتحقق موضوعه 

لا ينافي الشك في غيره، ليمنع من جريان البراءة فيه.

وبعبارة أخرى: العلــم بالصغرى إنما يوجب العلم بالنتيجة بالإضافة 
إليها، دون بقية الصغريات المجهولة، بل المرجع فيها البراءة.

ثم إنه لا ريب في الخروج عن أصالة البراءة في الشبهات الموضوعية 
بالأصــول الموضوعية المنقحة لموضوع الحكم بالتحريم، كاســتصحاب 
النجاســة في الماء الحاكم على أصالة البراءة من حرمة شــربه، على ما هو 



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 90

ــدم  دعـــــوى: ع
للبراءة  الرجوع 
في  ــك  ــش ال ــع  م

المانع

البناء  تمامية 
مع كون  المذكور 
سنخ  من  المانع 

العذر عرفاً

H استثناء النائيني 
ــن الـــرجـــوع  مـ

للبراءة

مـــنـــاقـــشـــتـــه

الشــرط في التمســك بجميع الأصول الحكمية، كما يأتي في محله إن شاء 
الله تعالى.

أمــا لو فرض عدم جريان أصل كذلك فمقتضى ما عرفت هو الرجوع 
لأصالة البراءة، إلا أنه يظهر من بعضهم في موارد متفرقة عدم الرجوع لأصالة 
البراءة فيما لو أُحرز مقتضي التحريم وشــك في وجود المانع، بدعوى: بناء 
العقــاء على العمل بالمقتضي وعدم التعويل علــى احتمال المانع وإن لم 

يحرز عدمه. وهو المراد بقاعدة المقتضي في كلام بعضهم.

لكن البناء المذكور لم يثبت بنحوٍ معتد به في الخروج عن مقتضى أدلة 
الأصول، بل لابد في البناء على التحريم في المقام من إحراز عدم المانع ولو 
بالأصل. نعم لا يبعد ذلك فيما إذا كان المانع من سنخ العذر عرفاً، سواء كان 
عذراً عقلياً كالتعذر، أم عذراً شرعياً كالضرر والحرج، حيث يقرب جداً بناء 
العرف على الاحتياط حتى يثبت تحقق العذر، وسقوط التكليف، ولا يكفي 

احتماله في الرجوع، للبراءة وإن كان التكليف مشكوكاً حينئذٍ. فلاحظ.

كما أن بعض الأعاظم H قد اســتثنى من الرجــوع للبراءة ما لو كان 
الحكــم الترخيصي التكليفــي أو الوضعي ـ كالطهــارة ـ معلقاً على عنوان 
وجــودي، فقد ذكر H أن إناطة الترخيص بالعنــوان الوجودي ملازمة عرفاً 

للبناء على عدمه عند  عدم إحرازه ولو بالأصل.

ولم يتضــح الوجه في ما ذكره، لوضوح أن الحكم الواقعي المجعول 
على العنوان في ظاهر الدليل مما لا مجال لإثباته مع عدم إحراز موضوعه، 
كما هو الحال في ســائر موارد الشك في موضوع الحكم المأخوذ في دليله، 
من دون فرق بين الأحــكام الترخيصية والإلزاميــة، ولا بين الموضوعات 



91.............................................................. الأصل في الدماء والفروج والأموال 

الوجودية والعدمية، لامتناع التمسك بالعام في الشبهة المصداقية من طرف 
العام بلا كلام، وليس المدعى إلا البناء على الرخصة الظاهرية، لأنها الأصل 

مع الشك.

وحينئــذٍٍ فــإن كان المدعى أن إناطــة الترخيص الواقعــي بالعنوان 
الوجودي تســتلزم عرفاً إيجاب الشارع للاحتياط مع عدم إحراز موضوعه، 

تخصيصاً لأدلة البراءة.

فهو ممنوع جداً، لعدم المنشأ للتلازم المذكور بين الحكمين، ولاسيما 
مع عدم السنخية بينهما، لأن مؤدى الدليل حكم واقعي، ووجوب الاحتياط 

.H حكم ظاهري، كما نبه لذلك سيدنا الأعظم

ومثله دعــوى: أن جعل الحكم بالنحو المذكور مســتلزم عرفاً لتعبد 
الشــارع بعدمه أو بعدم موضوعه ظاهراً عند عدم إحرازه، فالتعبد المذكور 
عبارة عن أصل شرعي حكمي أو موضوعي خاص حاكم على أصل البراءة 
أو أصالة الطهارة ونحوهما من الأصول الترخيصية التكليفية أو الموضوعية.

وإن كان المدعى بناء العرف على عدم الرجوع للبراءة حينئذٍ، فيكون 
البناء المذكور مخصصاً لأدلتها.

فهو غير ثابت، مع أنه لو تم لم يبعد صلوح عموم أدلة البراءة الشرعية 
للردع عنه، نظير ردعها عن بنائهم على الفحص في الشبهات الموضوعية لو 

تم، لا أنه يكون مخصصاً لها.

وإن كان المدعى بناءهم على أصالة عــدم الترخيص الواقعي حينئذٍ 
عند  عدم إحراز موضوعــه، نظير بنائهم على أصالة عــدم القرينة، ويكون 
الأصل المذكور حاكماً على أصالة البراءة كحكومة الأدلة الاجتهادية عليها.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 92

ــي  الأصـــــــل ف
والفروج  الدماء 

والأموال

فهو ممنوع جــداً، وغاية ما يلزم من عدم إحــراز الموضوع هو عدم 
إحراز حكمه، لا البناء على عدمه.

وإن كان المدعى بناء هم على أصالــة عدم الأمر الوجودي المأخوذ 
فــي موضوع الحكم ـ لو فرض عدم إحرازه ولو بالأصل ـ بدعوى: أن الأمر 
الوجــودي محتاج إلى عنايــة، وليس كالعدم، فالأصل عدمــه ولو لم يجر 

الاستصحاب.

فهو غير ثابــت، ولا مجال للبناء على ذلــك إلا إذا كان العدم مورداً 
للاستصحاب الذي ثبت من الشارع التعبد بمفاده.

على أنه لو تم فالفرق فيه بين الحكم الإلزامي والترخيصي بعيد جداً، 
ولاســيما مع اســتلزامه التفكيك في أحكام العنوان الواحد لو فرض كون 

العنوان الواحد مورداً للحكمين.

ثم إنه H فرّع على ذلك أصالة الحرمة في الدماء والفروج والأموال..

قال الكاظمي في تقريره لدرسه: »فإن الحكم بجواز الوطئ ـ مثلًا ـ قد 
علّق علــى الزوجة وملك اليمين، والحكم بجواز التصرف في الأموال على 
كون المــال مما قد أحله الله، كما في الخبر: لا يحل مال إلا من حيث أحله 
اللــه. فلا يجوز الوطئ أو التصرف في المال مع الشــك في كونها زوجة أو 

ملك يمين، أو الشك في كون المال مما قد أحله الله«. 

ذِينَ هُمْ لفُِرُوجِهِمْ  ومــا ذكره H وإن تم في الفروج لقوله تعالى: ﴿وَالَّ
هُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ * فَمَنِ  حَافِظُونَ* إلَِّ عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإنَِّ
ابْتَغَــى وَرَاء ذَلكَِ فَأُوْلَئكَِ هُمُ الْعَــادُونَ﴾))). إلا أنه لا يتم في الدماء ولا في 

)))	 سورة المؤمنون: 5ـ7.



93.............................................................. الأصل في الدماء والفروج والأموال 

الأموال.

أمــا في الدمــاء فلظهور ما دل على أن الإســام يحقن بــه الدم من 
النصــوص))) في أن الحكم الإلزامي هو المنــوط بالعنوان الوجودي، وهو 
الإســام، وحينئذٍ فمقتضى استصحاب عدم الإسلام جواز الإهراق على ما 

يأتي الكلام فيه إن شاء الله تعالى.

وأما هدر الــدم في موارد الحــدود ونحوها فهو غالبــاً ليس حكماً 
ترخيصياً، بل إلزامــي، لرجوعه غالباً إلى وجــوب إهراقه، فهو خارج عما 

نحن فيه.

مع أنه غالباً مجرى للأصل الموضوعي المقتضي لحرمة الاهراق، فلا 
موضوع معه للأصل الذي أصله.

وأما الأموال فلا إشكال في أن مقتضى الأصل عدم حلها وضعاً الذي 
هو بمعنــى تملكها وترتيب آثار الملك عليهــا، لأن التملك وآثاره حوادث 
مسبوقة بالعدم، فينفيها الاســتصحاب في غير مورد اليقين، ولا حاجة فيها 

للأصل الذي أصله.

وأما إباحة التصرف الخارجي في مقابل المنع التكليفي فلم يتضح من 
الأدلة إناطتها بعنوان وجودي، كالحيازة والإذن من المالك.

وأما الحديث الذي أشــار إليه فهو خبر محمد بن زيد الطبري: »كتب 
رجل من تجار فارس من بعض موالي أبي الحســن الرضا A  يسأله الإذن 
في الخمس، فكتب إليه: »بســم الله الرحمن الرحيم، إن الله واســع كريم، 
ضمــن على العمل الثــواب، وعلى الضيق الهم، لا يحــل مال إلا من وجه 

)))	 راجع بعض هذه النصوص في الكافي ج 2 ص: 24 و 25.



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 94

الشيخ  ــره  ذك ما 
من   H الأعــظــم 

انقلاب الأصل

أحله الله، إن الخمس عوننا على ديننا وعلى عيالنا، وعلى أموالنا، وما نبذله 
ونشتري من أعراضنا ممن نخاف سطوته، فلا تزووه عنا...«))).

وهو ظاهر في التحليل الوضعي المسؤول عنه، الذي عرفت أنه خلاف 
الأصل، لا حل التصرف الخارجي في مقابل تحريمه تكليفاً.

مع أن العنوان المذكــور فيه ليس موضوعاً للحلية شــرعاً، كي ينفع 
في ما نحن فيه، بلحاظ كونه عنوانــاً وجودياً، مخالفاً للأصل، بل هو منتزع 
من كون الشيء ســبباً للحلية، فهو مســوق للحكاية عن الأسباب الشرعية 
بعناوينها الخاصة كالإذن من المالك والحيازة ونحوهما، ولا دلالة فيه على 

كون جميع العناوين المحكية به وجودية، لينفع في ما نحن فيه.

بل المرتكــز أن جواز التصرف في المباحــات الأصلية ليس لكونها 
واجدة لعنوان وجودي يقتضي التحليل، بل لعدم وجود ما يمنع من التصرف 
فيها، وهو يناسب كون حرمة التصرف هي المنوطة بالأمر الوجودي، بل هو 

الظاهر من بعض النصوص الظاهرة في حقن الإسلام للمال.

نعم، مال المســلم لا يحل إلا بطيب نفسه، فلو فرض العلم بأن المال 
مملوك للمســلم، ولم يحرز بالأصل أو غيره طيب نفسه ولا عدمه كان من 

له. صغريات الأصل الذي أصًّ

فالإنصاف: أن الأصل الذي ذكــره لا ينفع في الثمرة المذكورة بوجهٍ 
معتدٍ به، بل هي لو تمت تبتني على أمر آخر.

هذا، والذي يظهر من شيخنا الأعظم H: أن عدم الرجوع للبراءة ليس 
لانقلاب الأصل فيها، بل لأن الحل فيها منوط بالعنوان الوجودي كالزوجية 

)))	 الوسائل ج: 6، باب: 3 من أبواب الأنفال وما يختص بالإمام من كتاب الخمس، حديث: 2.



95.............................................................. الأصل في الدماء والفروج والأموال 

التي هي مجرى لاستصحاب العدم الحاكم على أصل البراءة.

كمــا أن الأمر في الأموال يبتني على أن الحــل فيها هو المحتاج إلى 
السبب فيكفي في نفيه إحراز عدمه بالأصل، أو أن التحريم هو المحتاج إلى 
السبب، فيكفي في نفيه إحراز عدمه بالأصل. وعلى الأول يكون الأصل في 

الأموال التحريم، وعلى الثاني يكون الأصل فيها الحل.

وقد اســتدل علــى الأول بخبــر محمد بن زيــد الطبــري المتقدم 
والاستقراء. وهو صريح في أن الحل والتحريم مقتضى الأصل الموضوعي 

الحاكم على  أصالة البراءة.

ولا يخفى أن ما ذكره في الفــروج وإن كان متيناً، إلا أنه إنما ينفع مع 
جريان اســتصحاب عــدم الزوجية أو ملك اليمين، أما مــع عدمه ـ كما في 
تعاقب الحالتين والجهل بالتاريخ ـ فمقتضى أصالة البراءة جواز الاستمتاع 
وإن لم يحرز عنوان الزوجية أو ملك اليمين، ومن البعيد جداً التزامه بذلك.

وكذا ما ذكره في الأموال، فإنه لو تم في نفســه لا ينفع مع عدم جريان 
الأصل الموضوعي كما في مورد تعاقب الحالتين، كما لو فرض العلم بسبق 

رضا المالك بالتصرف وعدم رضاه به مع الجهل بالتاريخ.

مع أنه إن أريد بتعليق الحل على الســبب تعليقه على عنوان وجودي. 
فقد عرفت أن الخبر لا ينهض به. والاستقراء ـ مع أنه لا يصلح للاستدلال ـ 
غير تام، لما أشــرنا إليه من أن التصرف في المباحات الأصلية منوط ارتكازاً 

بأمر عدمي، وهو عدم ما يمنع من التصرف.

وإن أريد به تعليقه على الســبب الأعم مــن الوجودي والعدمي. فهو 
ـ مع أنه ظاهر لا يحتاج إلى الاســتدلال بالاســتقراء أو الخبر ـ لا ينفع، لأن 



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 96

ــان  ــري صـــور ج
الأصـــــــل فــي 

الفروج والدماء

الدماء في  الأصل 

الأصل قد لا يحرز نفيه، بل قد يكون عدمياً محرزاً بالأصل.

وأما اســتصحاب عدم تحقق السبب بعنوان كونه سبباً، فلا مجال له، 
لأن عنوان الســبب من العناوين الانتزاعية المتأخــرة رتبة عن جعل الحكم 
الشــرعي على موضوعه، وليس هو مــن العناوين التقييديــة المأخوذة في 

موضوع الحكم، ليكون مجرى للأصل الموضوعي.

 H والذي تحصل من جميع ما ذكرنا: أن ما في كلام شــيخنا الأعظم 
وبعــض الأعاظــم H لا ينهض بإثبــات انقلاب عموم الأصــل في الدماء 

والفروج والأموال.

والظاهــر أن الأصل يختلف في كل منهــا باختلاف الصور ولا بأس  
بالتعرض لما يناسب المقام ويساعده الوقت، فنقول: 

أما الدماء فالشك في جواز إهراقها..

تارةً: يكون للشــك في احترام الدم ذاتاً، كما لو دار الأمر بين إســام 
الشخص وكفره.

وأخرى: يكون للشك في ما يوجب احترام الدم بعد هدره ذاتاً، كما لو 
شك في دخول الكافر في الذمة.

وثالثةً: يكون للشــك في طروء ما يوجب هدر الدم بعد احترامه ذاتاً، 
.Fكما لو احتمل ارتداد المسلم، أو شتمه للنبي

أمــا في الصورة الأولــى فإن كان الكفــر متيقناً ســابقاً كان مقتضى 
اســتصحابه هدر الدم ولا إشــكال في العمل بمقتضــاه، حتى على ما ذكره 

بعض الأعاظمH أو على قاعدة المقتضي المتقدمة لها الإشارة آنفاً.



97.............................................................. الأصل في الدماء والفروج والأموال 

وإلا فقــد يدعى أن مقتضــى الأصل هو احترام الــدم، لمثل صحيح 
زرارة عن أبي جعفر A  قال: »قال رســول الله F: كل مولود يولد على 
الفطــرة. يعني: المعرفة بأن الله عز وجل خالقــه...«)))، وصحيح فضل بن 
عثمان الأعور عــن أبي عبد الله A  أنه قال: »ما مــن مولود يولد إلا على 
الفطرة، فأبواه اللذان يهودانه وينصرانه ويمجسانه...«))) وغيرهما مما يظهر 

منه أن الكفر طارئ فالأصل عدمه.

ويشــكل: بأنها لا تتضمن أصالة الإسلام، لوضوح أن الإسلام كسائر 
الأديان يحتاج إلــى تعليم، بل المراد من الفطرة معرفة الله تعالى والتوحيد، 
كما صرح به في غير واحد من النصوص)))، ومنها صحيح زرارة السابق وهي 
لا تكفي في احترام الدم بلا إشــكال، بل حيــث كان ظاهر بعض النصوص 
اعتبار  الإســام في حقن الدم كان اســتصحاب عدم الإسلام ولو من حال 

الصغر أو العدم الأزلي كافياً في إثبات هدر الدم.

اللهم إلا أن يدعى أن المســتفاد مما تضمن وجوب عرض الإســام 
قبل قتال الكفار هو أن هدر الدم لا يكون بمحض عدم الإســام، بل برفضه 
وعدم الدخول فيه بعد وصول حجته، وهذا مما لا مجال لاســتصحابه، بل 

الأصل عدمه. وتمام الكلام في الفقه.

وكيــف كان، فإن اســتفيد من الأدلة توقف هدر الــدم على الكفر أو 
رفض الإسلام ونحوهما من الأمور الوجودية كان مقتضى أصالة عدمها هو 
الاحترام، وإن اســتفيد منها توقف الاحترام وحقن الدم على الإســام كان 

)))	 الكافي ج: 2 ص: 13.
)))	 الوسائل، ج 11، باب: 48 من أبواب جهاد العدو ح: 3.

الكافي ج: 2 ص 12.  	(((



.................................................................... المحكم في أصول الفقه/ ج4 98

ــي  الأصـــــــل ف
الفروج

مقتضى أصالة عدم الإسلام عدم الاحترام وجواز إهراقه.

وإن فرض إجمال الأدلــة كان مقتضى أصل البــراءة جواز الإهراق 
أيضاً.

إلا أن يفــرض قيــام الإجماع على وجــوب الاحتياط مــع احتمال 
الإسلام، فيخصص به عموم دليل الاستصحاب أو أصل البراءة.

ومنه يظهر الحال فــي الصورة الثانية، فإن اســتصحاب عدم دخول 
الشخص في الذمة يقتضي جواز قتله.

إلا أن يفرض الإجماع على وجوب الاحتياط حينئذٍ مراعاة لاحتمال 
الذمة، وهو المناسب لما يعلم من اهتمام الشارع بحفظ الذمة.

 Fوأما في الثالثة فاســتصحاب عدم ما يوجب الهدر ـ كشــتم النبي
ونحوه ـ يقتضي الاحترام.

نعــم، قد يحرز بالأصل موضــوع الهدر، كما لو فرض العلم بشــتم 
شــخصٍ للنبيF، وكان مقتضى الاستصحاب عدم جنونه، فاللازم العمل 

. عليه حينئذٍٍ

وأما الفروج فالأمر فيها ظاهر مع الشــك في حدوث السبب المحلل 
المقتضي لاستصحاب عدمه، كما تقدم، من دون فرق بين الشك في حدوث 
زوجية امرأة والشــك في كون امرأة خاصة هي الزوجة، للشك في الثاني في  

حدوث زوجية المرأة الخاصة، فيستصحب عدمه.

وأما مــع تعاقب الحالتيــن في المــرأة الواحدة فربمــا يدعى لزوم 
الاجتنــاب، لا لما تقدم من بعض الأعاظم، ولا القاعدة المقتضي المشــار 
إليها آنفاً، بل للتمسك بعموم وجوب حفظ الفرج، كما قد يظهر من بعضهم.



99.............................................................. الأصل في الدماء والفروج والأموال 

ويشــكل: بأن العموم المذكور قد خصص بالزوجــة وملك اليمين، 
فالتمسك به مع الشك فيها من التمســك بالعام في الشبهة المصداقية الذي 

هو خلاف التحقيق، خصوصاً في المخصص المتصل.

فالظاهر أن وجــوب الاحتياط في المقام للارتكازيات المتشــرعية 
الكاشــفة عن اهتمام الشــارع الأقدس به بنحو لا يرضى بالإقدام من دون 

إحراز السبب المحلل، ويكون هذا مخصصاً لعموم أدلة أصل البراءة.

ذِينَ هُــمْ لفُِرُوجِهِمْ  بل قد يقال: المســتفاد مــن قوله تعالــى: ﴿وَالَّ
حَافِظُونَ...﴾)))وجوب حفظ الفرج عن غير الزوجة وملك اليمين، وحفظه 
ليس عبارة عن مجرد عدم الاستمتاع واقعاً، بل هو عبارة عن المحافظة عليه 
والتوقي الراجع إلى الاحتياط فيه، فالآية بنفسها ظاهرة في وجوب الاحتياط 
تخصيصاً لأدلة البراءة، ولا مخرج عنه إلا أن تحرز الزوجية بالاســتصحاب 

أو غيره.

ونظيــر ذلك يقال في وجوب حفظ الفرج مــن النظر، بناءً على ما في 
لْمُؤْمِنيِنَ  بعض النصوص مــن أنه المراد بحفظ الفرج في قوله تعالى: ﴿قُل لِّ
لْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ  وا مِــنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ...  وَقُــل لِّ يَغُضُّ

أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنّ﴾))).

ومن ثم لا يبعد القول ـ بل قد قيل ـ بوجوب الاحتياط بالتستر على من 
لم يأمن الناظر وإن لم يعلم بوجوده، وهذا بخلاف غض النظر عن الجســد 
المحرم، فإنه لا يجب الا مع العلم به، لعدم تضمن دليله الحفظ ونحوه مما 

))) سورة المؤمنون: 5، سورة المعارج: 29.
)))	 سورة النور: 30 ـ 31.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 100

ــي  الأصـــــــل ف
الأموال

يقتضي  الاحتياط.

وربما يســتفاد ذلك أيضــاً من بعض النصوص الخاصــة الواردة في 
المقامين، وإن كان محتاجاً إلى مزيد فحص وتتبع.

وأما الأموال فإن شــك في طروء الملك عليها في قبال احتمال عدم 
تملك أحد لها أصلًا، بأن بقيت على الإباحة الأصلية فلا ينبغي الإشكال في 
جواز التصرف فيها، لاستصحاب عدم تملك أحد لها وعدم سبق أحد إليها، 

ولو من باب العدم الأزلي.

بل قد يجــوز لأجله تملكها بالحيازة الذي عــرف أنه خلاف الأمل، 
فضلًا عن التصرف الخارجي الذي هو مقتضى أصالة البراءة.

وإن علم بطروء الملك عليها وشــك في جواز التصرف للشــك في 
المالك..

فتارةً: يكون لدورانه بين الآذن في التصرف وغيره.

وأخرى: يكون لدورانه بين الشخص الشاك والأجنبي.

وثالثة: يكون لدورانه بين محترم المال وغيره.

ورابعة: يكون للشك في احترام المالك مع تعيينه.

وخامسة: يكون للشك في إذن المالك مع تعيينه.

وهناك صور أخرى قد يعرف حكمها من الكلام في هذه الصور.

أما الصورة الأولى فالظاهر لزوم الرجوع فيها لاســتصحاب عدم إذن 
مالك العين وعدم طيب نفسه، المقتضي لحرمة التصرف فيها.

ودعوى: أن الاســتصحاب المذكور من اســتصحاب الفرد المردد، 



101................................................................................. قاعدة الاشتغال 

لدورانه بين من يعلم بتحقق الإذن منه ومن يعلم بعدم تحققها منه.

مدفوعة: بأن تردد الفرد لا يمنع من اســتصحاب إذا أمكنت الإشارة 
إليه بالعنوان الذي هو موضوع الأثر شــرعاً، كالمالك في المقام، لأنه بذلك 
يحرز  موضوع الأثــر بعنوانه المقتضي لترتب الأثر عليه، وإنما يمنع منه مع 

امتناع الإشارة إليه بالعنوان المذكور، على ما يذكر في محله. فتأمل.

وأمــا الصورة الثانية فــإن جرى فيها اســتصحاب ملكية المكلف أو 
الغير فهو، وإلا فقد يقال: إن المتيقن من الأدلة عدم جواز التصرف في ملك 
الغير، وحينئذٍ فمقتضى استصحاب عدم تملك الغير ـ وإن كان أزلياً ـ جواز 

التصرف فيه للمكلف وإن لم يحرز كونه ملكاً له.

وأما احتمال توقف جواز التصرف على تملك المتصرف للعين، بنحو 
يكفي أصالة عدم تملكه لها في حرمة التصرف ظاهراً فلم يثبت بنحو معتد به.

ولا أقل من إجمال الموضوع الذي يمنع من جريان الاســتصحاب، 
فيرجع لأصالة البراءة.

وأما الاستدلال على الحرمة بصحيح جميل بن صالح، قلت لأبي عبد 
الله A: »رجل وجد في منزله ديناراً.

قال: يدخل منزله أحد؟ قلت: نعم، كثير.

قال: هذا لقطة.

قلــت: فرجل وجــد في صندوقه دينــاراً؟ قال: يدخــل أحد يده في 
صندوقه غيره، أو يضع فيه شــيئا؟ قلت: لا، قال: فهو له«)))، لظهور صدره 

)))	 الوسائل، ج 17 باب 3، من أبواب اللقطة،حديث:1.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 102

في احتمال كون الدينار له، ومع ذلك لم يحكم فيه بالحل.

ففيه: أن الظاهر منه كون الجهة الملحوظة في الســؤال والجواب هي 
الحــل الوضعي الذي هو عبــارة عن الملكية، لترتيــب آثارها، وقد عرفت 
أنها خلاف الأصل، لا الحــل التكليفي الذي هو محل الكلام وهو المطابق 

للأصل.

مــع أن الدينار مســبوق بملكية الغير، فيحرم التصــرف فيه بمقتضى 
استصحاب ملكية الغير له وعدم ملكية الواجد له، فلا ينفع في محل الكلام، 

وهو ما لم يجر فيه الاستصحاب المذكور.

ومنه يظهــر الحال في الصورة الثالثة، فإن مقتضى اســتصحاب عدم 
ملــك  المحترم له فيها جواز التصرف فيه، بلا حاجــة إلى إحراز كونه ملكاً 
لغير المحترم، ولا أقل من إجمال الموضوع المقتضي للرجوع للبراءة، نظير 

ما تقدم.

كمــا أن الحال في الصورة الرابعة يظهر ممــا تقدم في الدماء، لأنهما 
بملاك واحد.

وأما الصورة الخامسة فمقتضى أصالة عدم طيب نفس المالك وعدم 
إذنه حرمة التصرف فيها.

نعم، قد يشــكل جريان الأصل المذكور فيما لــو علم بصدور الإذن 
منه وبصدور المنع منه، وشــك في المتأخر منهما، لعدم جريان الأصل في 
مجهولي التاريخ، إما ذاتــاً أو من جهة التعــارض، فيتعين الرجوع لأصالة 
البراءة من حرمة التصرف الخارجي، وإن امتنع التصرف الاعتباري، لأصالة 

عدم ترتب الأثر.



ــا تــقــتــضــيــه  ــ م
ــزات  ــك ــرت ــم ال
في  الــعــقــائــيــة 
في  ــرف  ــص ــت ال

الأموال

في  الثاني:  التنبيه 
قاعدة الاشتغال

103................................................................................. قاعدة الاشتغال 

اللهــم إلا أن يقال: إن المرتكزات العقلائية تقتضي اعتبار طيب نفس 
المالــك في جواز التصرف في مالــه، والاكتفاء بــالإذن إنما هو من حيث 
كاشفيته عنه، وهو مقتضى الجمع العرفي بين ما دل على اعتبار كلا الأمرين. 
كما أن الاكتفاء بالإذن السابق إنما هو من جهة أصالة عدم عدول الإنسان عن 
رأيه الذي هو من الأصول العقلائية المعول عليها في المقام وغيره، وحينئذٍ 
فمع تعاقب الحالتين لا مجال للأصل المذكور، بل يجري استصحاب عدم 

وقوع التصرف عن طيب النفس المقتضي لتحريمه. فافهم.

أو يقــال: إن بناء العقلاء في بــاب الحقوق على لــزوم إحراز رضا 
صاحب الحق فــي التصرف في الحق والتجاوز عليــه، ولا يعتنى باحتمال 

رضاه وإن لم يحرز عدمه.

والظاهر أن البناء المذكور مطابق للمرتكزات المتشرعية، فهو ممضى 
شرعاً صالح لتخصيص عموم أدلة البراءة.

ولو غض النظر عــن ذلك فالظاهر أن التصرف فــي المقام مما تأباه  
المرتكزات المتشــرعية جــداً، وتكون هي المخصصة لأدلــة البراءة. وبها 
يكون انقلاب الأصل في المقام. هذا ما تيســر ذكره فــي المقام. فتأمل فيه 

جيداً. وبه سبحانه الاعتصام.

التنبيه الثاني: في قاعدة الاشتغال.

ما تقدم إنما هو مع الشــك في ثبوت التكليف، أما مع تنجز التكليف 
ـ بعلم تفصيلي أو إجمالي ـ والشــك في الفراغ عنه للشــك في امتثاله، فلا 
خلاف ظاهراً في لزوم الاحتياط عقلًا، وكذا لو فرض تنجز التكليف بطريق 
معتبر أو أصل أو غيرهما مما يقتضي منجزية الاحتمال، كما في موارد الشك 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 104

في التكليف قبل الفحص.

وهو المراد بما اشتهر من أن »الاشتغال اليقيني يقتضي الفراغ اليقيني«، 
فلا يراد بالاشتغال اليقيني إلا تنجز التكليف بأحد الوجوه المتقدمة.

كما أن المراد بالفــراغ اليقيني مطلق إحراز الامتثــال ولو كان بتعبد 
شرعي لا يوجب العلم.

ومــن ثم كان التعبد الشــرعي بثبــوت التكليف أو الامتثــال منقحاً 
لموضوع القاعدة.

هذا، ولا يبعد البناء على أن للشــارع الاكتفاء بالامتثال الاحتمالي في 
موارد تنجــز التكليف من دون تعبد بتحقق الامتثال، وأن حكم العقل بلزوم 
الامتثــال اليقيني إنما هو مع عدم اكتفاء الشــارع بما دونــه، لا بنحو يمتنع 
الاكتفــاء بما دونه شــرعاً، لأن الدليل على القاعدة ليــس إلا الارتكازيات 

العقلية القطعية، وهي مختصة بذلك.

نظير ما ذكرناه آنفاً من أن حكم الشــارع بوجوب الاحتياط في مورد 
الشــك مانع من حكم العقل بقبــح العقاب بلا بيان، وإن لــم يكن الحكم 

المذكور بيانا للتكليف الواقعي الذي هو موضوع العقاب.

وقد يشــهد بما ذكرنا أنه حيث لا إشــكال في ســلطان الشارع على 
التعبد  بالامتثال في موارد الاحتمال فليس الفرق بينه وبين الاكتفاء بالامتثال 
الاحتمالي إلا بمحض الجعل والاعتبار مــن دون فرق حقيقي أصلًا، ومن 

البعيد جداً دخل الاعتبار في حكم العقل المذكور.

ودعــوى: أن العقل يختص بمقــام الامتثال ولا دخل للشــارع فيه. 
إنما تســلم بالإضافة إلى أصل وجوب الامتثال ثبوتاً، لا بالإضافة إلى مقام 



في  الشك  وجوه 
الامتثال

105................................................................................. قاعدة الاشتغال 

الإثبات عند الشــك فيه، فكما يكون للشارع التعبد به مع الشك المذكور له 
الاكتفاء بالامتثال الاحتمالي.

وبالجملة: لا ملزم بمنع اكتفاء الشــارع بالامتثــال الاحتمالي بنحو 
يتعين رد ظواهر الأدلة لو وردت به أو تأويلها.

ومن هنا فلا ضرورة للالتزام بأن القواعد الشــرعية التي هي المرجع 
في مقام الامتثال، كقاعدة الفراغ والقرعة، من الطرق أو الأصول المتضمنة 
للتعبد بالامتثال شــرعاً، بل لا مانع من الالتزام برجــوع أدلتها إلى الاكتفاء 
بالامتثــال الاحتمالي في مواردهــا. إلا أن يفرض ظهــور أدلتها في التعبد 

المذكور. وربما يأتي في الفصل الثالث ما ينفع في المقام.

ثم إن الشك في الامتثال..

تارة: يكون للشك في تحقق المكلف به مع وضوحه مفهوماً ومصداقاً، 
كما لو شك المكلف في أنه هل صلى أولا.

وأخرى: يكون للشــك في انطباق المكلف به على بعض الأمور، إما 
لتردده بين المتباينين بنحو الشــبهة الحكمية ـ كالتردد بين الظهر والجمعة ـ 
أو الموضوعيــة ـ كتردد النجس بين الثوبين ـ أو لاحتمال توقف تحققه على 

خصوصية زائدة، بحيث لا يتحقق بدونها. 

أما الأول فهو أظهر موارد قاعدة الاشتغال.

وأما الثاني فمــا كان التردد فيه بين المتباينين يبتنــي الكلام فيه على 
منجزية العلم الإجمالي التي يأتي الكلام فيها إن شــاء الله تعالى في الفصل 

الثالث.

وأما ما احتمل اعتبار خصوصية فيه فهو..



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 106

الــــكــــام فــي 
بعض  تشخيص 

الصغريات

تــارة: يرجع إلى احتمال اعتبار الخصوصية في المكلف به بحســب 
أصل التكليف، كاحتمال اعتبار الاستغفار في الصلاة.

وأخــرى: يرجع إلى احتمال اعتبار الخصوصية في تحقق المكلف به 
خارجاً، من دون أن تكون معتبرة في المكلف به بنفسه.

أما الأول فالتحقيق الرجوع فيه للبراءة، لرجوع الشــك فيه إلى الشك 
في التكليف بالخصوصية، على ما يأتي الكلام فيه في الفصل الرابع إن شــاء 

الله تعالى.

وأما الثاني فاللازم الرجوع فيه لقاعدة الاشتغال، لأن المفروض تنجز 
التكليف وعدم الإجمال فيه، وليس الشــك إلا في امتثاله، الذي عرفت عدم 

الإشكال بينهم في لزوم تحصيل القطع به.

وربما يقع الكلام في تشــخيص حال بعض الصغريات وأنها راجعة 
لهذا القسم أو للقسم الأول ـ أعني الشك في التكليف بالخصوصية ـ والمهم 

من ذلك موردان..

الأول: أن يكون المكلف به مســبباً توليدياً لا يكــون مورداً لاختيار 
المكلف إلا بتوســط ســببه ويحتمل اعتبار الخصوصية في سببه، كالطهارة 

المسببة عن الوضوء الذي قد يحتمل اعتبار مرتبة من الموالاة فيه.

الثاني: أن يؤخذ في المكلف به عنوان زائد على ذاته، ويحتمل توقف 
انطباق العنوان على ما في الخارج على الخصوصية المشكوكة.

أما الأول فهو المعبر عنه بالشك في المحصل.

والمعروف فيه الرجوع لقاعدة الاشــتغال، لأن المسبب التوليدي قد 
انشغلت الذمة به بســبب ورود البيان بالتكليف به، فلا مجال لإجراء البراءة 



من كان عليه فوائت لا يحصيها ..................................................................107

منه، كما لا مجال للرجوع للبراءة من الخصوصية المحتملة في سببه، لعدم 
احتمال التكليف بها لنفســها، وإنما يؤتى  بها لإحراز الفراغ عن المســبب 

الذي أحرز التكلف وانشغال الذمة به.

ودعوى: أنه لا مجال للتكليف بالمســبب لعدم تعلق القدرة به، فلابد 
من صرف القدرة لما هو المقدور، وهو السبب، وحينئذٍ فاحتمال دخل شيء 
في الســبب راجع إلى احتمال اعتبار خصوصية فــي المكلف به، وفي مثله 
يكون المرجع البراءة، بنــاءً على ما هو الحق في الدوران بين الأقل والأكثر 

الارتباطيين.

مدفوعة.. أولًا: بأن المســبب وإن لم يكن مورداً للقدرة بالمباشــرة، 
إلا أن تعلق القدرة به بتوسط ســببه كافٍ عقلًا في صحة التكليف به شرعاً، 

فتنشغل الذمة به ويجب إحراز الفراغ عنه.

وثانياً: بــأن رجوع التكليف للســبب ليس بنحوٍ يكــون بذاته مورداً 
للتكليف، ليكون تــردده بين الأقل والأكثر راجعاً إلى الشــك في التكليف 
بالخصوصية الزائدة فيرجع فيها للبراءة ـ كما أشــرنا إليها في القســم الأول 
ـ بل هــو راجع إلى التكليف به بعنوان كونه ســبباً، فلابد من إحراز العنوان 

المذكور في مقام الامتثال على ما يأتي في المورد الثاني.

نعم لو كان الشــك في اعتبار الخصوصية في السبب ناشئاً من الشك 
في كمية المســبب المكلف به كما لو شــك في مرتبة الحرارة المطلوبة فإن 
المرجع حينئذٍٍ هو البراءة من التكليــف بالزيادة فيه، وذلك يقتضي الاكتفاء 

بالمسبب الفاقد للخصوصية المحتملة.

وأما الثاني فظاهر جماعة الرجوع فيه لقاعدة الاشــتغال أيضاً، منهم 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 108

شيخنا الأعظم H، فيلزم مراعاة الخصوصية المحتملة ليحرز تحقق العنوان 
الذي أُخذ في المكلف به.

وظاهر المحقق الخراســاني وسيدنا الأعظمI في مبحث الصحيح 
والأعم الرجوع فيه للبراءة.

وحاصــل ما يقال في وجهه: أن العنوان المكلف به إذا كان متحداً مع 
فعل المكلف بحيث يصح حمله عليه ـ كعنوان الناهي عن الفحشاء المتحد 
مع  الأفعال الصلاتية ـ يكون حاكياً عنه، فتردد الفعل بين واجد الخصوصية 
وفاقدها موجــب لإجمال العنوان الحاكي عنه من هــذه الجهة، فلا يصلح 
للبيان إلا بالإضافة إلى المتيقن، دون الخصوصية المحتملة، ومرجع الشك 
حينئذٍٍ إلى الشــك في التكليف بالخصوصية، فيكون من صغريات مســألة 

الدوران بين الأقل والأكثر التي عرفت الرجوع فيها للبراءة.

نعم، إذا كان العنوان المكلف به لا يحكي عن فعل المكلف بنفسه، بل 
عن أثره المســبب عنه ـ كما في الشك في المحصل ـ لم يكن احتمال دخل 

الخصوصية موجباً لإجمال المكلف به، بل يجب الفراغ عنه، كما تقدم.

والــذي ينبغي أن يقال: العنوان المنطبــق على فعل المكلف الحاكي 
عنه..

تارةً: يحكي عنه بنفسه، كما لو تردد البضع بين السبع وما بين الثلاث 
والعشر.

وأخرى: يحكي عن جهة خاصة قائمة به زائدة عليه، منتزعة من ترتب 
شــيء عليه، كما في العناوين التســبيبية ـ كالناهي عن الفحشاء، والمطهر، 
والدواء، والمحــرق ـ أو من نحو إضافة خاصة بينه وبيــن غيره ـ كالأكبر، 



من كان عليه فوائت لا يحصيها ..................................................................109

والمماثل، والأصغر ـ أو غير ذلك.

أمــا الأول فاحتمال اعتبــار الخصوصية في فعل المكلف مســتلزم 
لإجماله، لتردد مــا يحكي عنه العنوان المكلف به بيــن واجد الخصوصية 
والأعم منه، فــا يصلح العنوان للبيان بالإضافة إلى الخصوصية المحتملة، 
ويتجــه حينئذٍٍ الرجوع في الخصوصية إلى البراءة، بناءً على أنها المرجع في 

الدوران بين الأقل والأكثر الارتباطيين.

وأمــا الثاني فاحتمال اعتبار الخصوصية في تحققه لا يوجب إجماله، 
لأن العنوان متقــوم بجهة انتزاعه وحاكٍ عنها، ولا يلــزم من احتمال اعتبار 
الخصوصية إجمال تلــك الجهة المحكية بالعنوان، بــل قد تكون واضحة 
جلية مفهومــاً، فيصلح العنوان المأخــوذ في الدليل للحكايــة عنها وبيان 
التكليف بها، الموجب لانشغال  الذمة بها، فيجب إحراز الفراغ عنها حينئذٍ 

بالمحافظة على كل ما يحتمل دخله في تحققها.

ولا مجال للرجــوع للبراءة مــن الخصوصية المحتملــة، لأن عدم 
وجوبها بنفســها من حيث هي لا ينافي لزوم الإتيــان بها لإحراز الفراغ عن 

العنوان الذي انشغلت الذمة به تبعاً لقيام الدليل عليه.

إن قلت: هذا القســم من العنوان كما يحكي عن منشأ انتزاعه يحكي 
عن الذات المعنونة به، وهي في المقام فعل المكلف بنفسه، فإذا فرض تردد 
الفعل الواجب بين واجــد الخصوصية وفاقدها لزم إجمال العنوان الحاكي 

عنه، كما في القسم الأول.

قلت: حكاية هذا القسم من العنوان عن الذات بنحو الإبهام المطلق، 
بحيث لا يكون للزيادة والنقيصة دخل في مفهوم العنوان، وإنما يحكى عنها 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 110

تذنيب: من كانت 
لا  فــوائــت  عليه 

تحصى

من حيثية منشأ انتزاع العنوان لا غير، فلا يلزم من الشك في اعتبار الخصوصية 
إجمال العنوان المكلف به، بل هو على ظهوره صالح لتنجيز الذات الواجدة 
لمنشأ انتزاع العنوان على إبهامها، فيلزم إحرازها في مقام الامتثال بالمحافظة 

على تمام ما يحتمل اعتباره في تحقق منشأ انتزاع العنوان.

نعم، لو فرض أن أخذ العنوان في التكليف ليس لكونه بمنشــأ انتزاعه 
موضوعاً له، بل لمحض حكايته عن الأفعال الخارجية بأنفســها كان الشك 
في اعتبار الخصوصية موجباً لإجمال المكلف به، الموجب للرجوع لأصالة 

البراءة. لكنه خروج عن الفرض.

ومن هنا ذكر شــيخنا الأعظمH أن الموضوع له في الحقائق الشرعية 
ـ كالصلاة والحج وغيرهما ـ إن كان هو الأجزاء والشــرائط بشخصها اتجه 
الرجوع مع الشــك في اعتبار الخصوصية إلى البــراءة، وإن كان هو العنوان 
البسيط المنتزع منها ـ كعنوان الناهي عن الفحشاء ـ لزم الرجوع في ذلك إلى 

الاشتغال.

وكأن المراد ببساطته ما أشرنا إليه من عدم حكايته عن الفعل إلا بنحو 
الإبهام لا تغير فيه الزيادة والنقيصة والكثرة والقلة. فلاحظ.

تذنيب:

حيث عرفت المعيار في الرجوع لقاعدتي البراءة والاشــتغال فينبغي 
الكلام تبعاً لغير واحد من الأعاظم في الفرع المشهور، وهو من عليه فوائت 
لا يحصــى عددها، فقد حكي عن غير واحد وجوب الاحتياط حتى يعلم أو 
يظن بالفراغ، ونســب إلى المشهور، قال شــيخنا الأعظم H: »بل المقطوع 



ــراءة ــب ال توجيه 

من كان عليه فوائت لا يحصيها ..................................................................111

به من المفيد إلى الشــهيد الثاني أنه لو لم يعلم كمية ما فات قضى حتى يظن 
الفراغ منها، وظاهر ذلك ـ خصوصاً بملاحظة ما يظهر من استدلال بعضهم 
من كــون الاكتفاء بالظن رخصة وأن القاعدة تقتضي وجوب العلم بالفراغ ـ 

كون الحكم على القاعدة«.

ومما ذكره يظهر أنــه لا مجال لدعوى: أن الأصل في الحكم صحيح 
مرازم: »سأل إسماعيل بن جابر أبا عبد الله A  فقال: أصلحك الله إنّ عليَّ 
نوافــل كثيرة فكيف أصنع؟ فقال: اقضها، فقال له: إنها أكثر من ذلك. فقال: 

اقضها. قلت: ]قال:خ.ل[: لا أُحصيها، قال: توخ«))).

إذ لو تم ذلك اقتضى وجوب تحصيــل الظن ابتداءً، لا الترخيص في 
الاكتفاء به مع كون مقتضى القاعدة لزوم العلم.

مضافاً إلى وهن الاســتدلال في نفسه بأن الصحيح المذكور وارد في 
النافلة، ولا مجال للتعدي منها للفريضة، ولاســيما مع كون الأمر المذكور 
اســتحبابياً فالتعدي منــه للمقام لا يجدي إلا بدعوى: أن المســتفاد منه أن 
الوجه المذكور لازم لمشــروعية القضاء تابع له، فيجب بوجوبه ويستحب 
باســتحبابه،  وهو تحكم لا شــاهد لــه، خصوصاً مع الفــرق بين الواجب 

والمستحب بجريان البراءة من الأول دون الثاني.

بل لا يبعد أيضاً عدم جريان قاعدة الشك بعد خروج الوقت في الثاني 
لمن لم يبن على الامتثال ولم يتعود عليه. فتأمل.

ومما ذكرنا يظهر وهن الاســتدلال بالأولوية في الفرائض، فإنها إنما 
تقتضي الاستحباب لا الوجوب، بل هو فيها يبتني على ما ذكرنا.

)))	 الوسائل ج: 3، باب: 19، من أبواب اعداد الفرائض ونوافلها، حديث: 1.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 112

الاحتياط  توجيه 
في المسألة بوجوه

وأما الاستدلال لوجوب تحصيل الظن في الفريضة بصحيح إسماعيل 
؟ قال: »تحرَّ  بن جابر، عن أبي عبد اللهA  ســألته عن الصلاة تجتمع عليَّ

واقضها«))).

فــا مجال له، إذ لا يبعد حمله على النافلة بقرينة ما في صحيح مرازم 
المتقدم، لقرب حكايتهما عن واقعة واحــدة، ولبعد تجمع الفرائض، لعدم 
معروفية ترك الصلاة في تلك العصور، خصوصاً من مثل إسماعيل بن جابر، 
ولاسيما مع إشعار السؤال بتكرر ذلك أو توقعه من دون استنكار، كما أشار 

لبعض ذلك في الجواهر.

مــع أنه لو عم الفرائض لم ينفع، لمعلومية امتناع حمله على الوجوب 
مــع عمومه للنوافــل، والتفكيك فــي الأمر الواحد بحملــه على الوجوب 

والاستحباب تبعاً لاختلاف الموارد ممتنع.

فالاســتدلال به موقوف على أن يســتفاد منه أن الوجه المذكور لازم 
لمشروعية القضاء تابع له في الوجوب والاستحباب.

أو حملــه على خصوص الفرائض، فيتمســك فيه بظهــور الأمر في 
الوجوب.

م لا شاهد له. وقد عرفت أن الأول تحكُّ

كما أن الثاني بعيد جداً، خصوصاً في مورد الرواية، لما تقدم.

وكيــف كان، فقد يوجه اقتضاء القاعدة لزوم اليقين بالفراغ بالاحتياط 
بوجوه..

)))	 الوسائل ج: 3 باب 19 من أبواب اعداد الفرائض ونوافلها، حديث: 2.



مقتضى  الأول: 
لمن  ــدة  ــاع ــق ال
كانت عليه فوائت

مقتضى  الثاني: 
كل  في  القاعدة 

فريضة

من كان عليه فوائت لا يحصيها ..................................................................113

الأول: أن ذلك مقتضى قاعدة الاشــتغال بالفوائت الواقعية المعلومة 
إجمالًا، فإنه يجب الفراغ عنها بعد العلم بتعلق التكليف بها.

وفيــه: أن التكليــف بقضاء الفوائــت انحلالي بقدرهــا، فلكل فائتة 
تكليفها المستقل المتعلق بها، فالشــك في فوت كل فريضة مساوق للشك 
في وجوب قضائها، كما هو الحال في سائر الشبهات الموضوعية التي تقدم 

جريان البراءة فيها.

قال شــيخنا الأعظم H: »كما لو شــك في مقدار الدين الذي يجب 
قضــاؤه، أو في أن الفائت منه صلاة العصر فقط أو هي مع الظهر، وكذا فيما 

لو تردد فيما فات عن أبويه أو في ما تحمله بالإجارة بين الأقل والأكثر«.

الثانــي: أنه مقتضى قاعدة الاشــتغال في كل فريضة بنفســها، للعلم 
بالاشــتغال بها في الوقت، والشك في الخروج عن عهدة التكليف المذكور 

بالأداء، فيجب إحراز الفراغ عنها.

ودعــوى: أن التكليف المتيقن ثبوته في الوقــت هو التكليف بالأداء 
المقيد بالوقت، ومن المعلوم ســقوطه بالامتثــال أو بخروج الوقت، وإنما 
المحتمــل حــدوث التكليف بالقضاء بعــد ذلك، والمرجع فيــه البراءة لا 

الاشتغال.

مدفوعــة: بأن ظاهر الأمــر بالأداء وإن كان هو كــون الوقت قيداً في 
المكلف به، فيتعذر ويســقط بخروجه، ومن ثم احتــاج إيجاب القضاء إلى 
أمر جديد، إلا أنــه لابد من رفع اليد عن الظهــور المذكور بعد ورود الأمر 
بالقضاء، لأنه كاشــف عن كون الوقت مأخوذاً بنحو تعدد المطلوب، لا في 
أصله، كما هو الحال في سائر القيود التي تسقط بالتعذر، فالأمر بالقضاء بعد 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 114

الأمر بالأداء كاشــف عن أن المورد كالأمر بالديــن والأمر بتعجيله، وليس 
القضاء عرفــاً أجنبياً عن الأداء مترتباً على تركــه، كالأمر بالكفارة المترتب 

على عصيان بعض التكاليف، كما أوضحناه في مبحث الواجب الموقت.

وحينئذٍ ففي المقــام تكليفان الأول التكليف بأصل الفريضة، والآخر 
التكليف بأدائه في الوقت، والذي علم بسقوطه بخروج الوقت هو الثاني، أما 
الأول فهو مما يحتمل بقاؤه ويشك في امتثاله، والمرجع فيه قاعدة الاشتغال.

مع أنه لو فرض كون القضاء مبايناً للأداء فمقتضى أصالة عدم الإتيان 
بالواجــب في وقتــه هو وجوب القضــاء، بناء على ما هو غيــر بعيد من أن 
موضوعه مجرد عدم الإتيان الذي هــو مقتضى الأصل، لا الفوت الذي هو 

أمر وجودي على خلاف الأصل.

نعم، لو كان الشك في مقدار الفائت مسبباً عن الشك في أصل وجوبه 
في الوقت كما لو شك في تقدم البلوغ وتأخره، أو في استمرار الحيض مثلًا 
اتجه الرجوع لأصالة البراءة بل للاستصحاب الموضوعي المقتضي لها. إلا 

أن الظاهر خروجه عن محل الكلام.

وفيه: أنــه لابد من رفع اليد عن ذلك بمــا تضمن من النصوص عدم 
الاعتناء بالشــك بعد خروج الوقت، ولولا ذلك لزم بمقتضى الوجه المتقدم 

القضاء مع الشك في فوت فريضة واحدة.

بــل مقتضى أصالة عدم الإتيان لزوم الاحتياط في المحتمل في قضاء 
الولي عن الميت.

وما في الجواهر من ظهور النصوص المذكورة في الشــك في أصل 
الفوت، دون المقام مما علم فيه بالفوت وشك في مقدار الفائت.



عن  ما  الثالث: 
H الاصفهاني

115........................................................................... الشك في حلية اللحم 

ممنــوع جداً، إذ لا منشــأ معتد به للظهور المذكــور، فإن كل فريضة 
بنفسها يشك في أصل فوتها.

نعم، لو فرض كون الشــك في كل فريضة حادثاً في الوقت ومستمراً 
، بل التصريح  إلى ما بعده اتجه وجوب القضاء لقصور النص المذكور حينئذٍٍ

فيه  بوجوب الصلاة بالشك قبل خروج الوقت وتحقق الحائل.

لكن هذا لا يتوقف على العلــم بتحقق الفوت في الجملة، بل يجري 
حتى مع الشك في أصل الفوت، وهو خارج عن محل الكلام، كما لا يخفى.

ثم إنه لا يبعــد الخروج بالنص المذكور عــن الوجه الأول لو فرض 
تماميته في نفسه، لأن التعبد بالفراغ رافع لموضوع قاعدة الاشتغال بالإضافة 

إلى المقدار المشكوك. فتأمل.

الثالث: ما عن بعض المحققينH في حاشيته على المعالم من أن أدلة 
البراءة لما كانت مغياة بحصول العلم، وكان الغالب تحقق العلم بالفوت في 
وقته، وإنما يشــك فيه لو فرض وقوعه لنســيانه بعد العلم به، امتنع الرجوع 
لأدلة البراءة فيه، لاحتمال تحقــق الفوت واقعاً وحصول العلم به في حينه، 

فيكون التمسك بعموم الأدلة فيه من التمسك بالعام في الشبهة المصداقية.

وكذا الحال في قاعدة الشــك بعــد خروج الوقت، فإنهــا أيضاً من 
الأصول العملية المضروبة في حال الشك، فلا تجري مع العلم.

وأما البراءة العقلية فلأنه مع ســبق العلم لا يكــون العقاب بلا بيان، 
وحينئذٍٍ فلابد من الاحتياط، لعدم المؤمّن.

نعم، لو فرض اليقين بعدم ســبق العلم بالفوت لو فرض تحققه اتجه 
الرجوع حينئذٍٍ للبراءة العقلية والشــرعية وقاعدة الشك بعد خروج الوقت، 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 116

فيما  ــال  ــك الإش
H ذكره

أشار  ما  الرابع: 
إلـــيـــه الــشــيــخ 
H الـــحـــلـــي 

للعلم بشمول أدلتها وتحقق موضوعاتها.

وفيــه: ـ كما ذكره غير واحد ـ أن العلم لا يصلح لتنجيز متعلقه إلّ مع 
بقائه، أما مع فرض ارتفاعه بالنسيان فلا يصلح للتنجيز حتى يكون بياناً رافعاً 

لموضوع البراءة العقلية.

كما أنه لا يراد بمانعية العلم من التمسك بالقواعد الظاهرية ـ كقاعدتي 
البراءة والشــك بعد خروج الوقت ـ إلا مانعيته في ظــرف بقائه، لا مطلقاً، 
ولذا  لا ريب في الرجوع إليها لو فرض تزلزل القطع بالتكليف وانقلابه إلى 

الشك، فإن ذلك ملازم لاحتمال كون القطع السابق علماً.

مــع أن ذلك لو تم جرى في غير الفوائــت أيضاً مما يحتمل العلم به، 
كالدين ونحوه، ولا يظن منهم البناء على لزوم الاحتياط فيها، وإن حكي عنه 

الجزم به فيها أيضاً حينئذٍ.

ومنه يظهر وهن ما في الجواهر من عدم الإشكال في الرجوع للاشتغال 
لو فرض ســبق العلم بكمية الفائت ثم طرأ النسيان له، لبقاء الخطاب واقعاً 

بذلك المنسي ولو من جهة الاستصحاب، فلا مجال للرجوع للبراءة.

لظهور اندفاعه: بــأن الخطاب بالواقع التابع للعلــم به هو عبارة عن 
تنجزه، وبارتفــاع العلم يعلم بارتفاعه، فلا مجال لاســتصحابه. مع أنه من 

الأمور العقلية التي يمتنع استصحابها.

وأما الخطاب الشرعي الواقعي بالفائت الواقعي فيعلم ببقائه بلا حاجة 
للاســتصحاب، إلا أنه لا يتنجز إلا بالإضافة إلى المعلوم، وهو الأقل، ولا 

يجدي في وجوب الأكثر بعد عدم العلم به حتى يستصحب. فلاحظ.

الرابع: ما أشــار إليه شــيخنا الأســتاذ )دامت بركاته( من أن الرجوع 



في  الثالث:  التنبيه 
في  الشك  حكم 

حلية اللحوم

117........................................................................... الشك في حلية اللحم 

للقواعد الظاهرية إنما هو حيث يكون جريانهــا موجباً للأمان من العقاب، 
ولا مجال لذلك في المقام لو احتمــل التفويت العمدي، لأن تعمد الفوت 
موجب لاســتحقاق العقاب، ولا يرتفع بجريان البــراءة بعد ذلك لو فرض 

طروء النسيان.

نعــم، لو علم بعدم تعمد التفويت، وإنما احتمل حصوله عن عذر فلا 
مانع من التمسك بالأصل، للأمن معه من العقاب.

ويندفع: بما أشار إليه أيضاً من أن البراءة ونحوها من الطرق الظاهرية، 
إنما ترفع عقاب ترك القضاء المفروض تحقق الشك في وجوبه، وأما تفويت 
الفريضة عمداً فلا يرتفع عقابه حتى لو فرض الاحتياط بالقضاء، بل لا يرفعه 
إلا  التوبة ونحوها من ماحيات الذنوب التي يمكن فرض تحققها في المقام 

بالتوبة من كل ذنب إجمالًا. مع ترك القضاء، اعتماداً على الطرق الظاهرية.

وبالجملة: لا يتضح الوجه في فتوى المشــهور بوجوب الاحتياط في 
المقام، بل مقتضى قاعدة عدم الاعتناء بالشــك بعد خروج الوقت هو عدم 

وجوب القضاء إلا لما يتيقن فوته.

التنبيه الثالث: في حكم الشك في حلية اللحوم. 

لا ريب في أن أصل البراءة والحل كســائر الأصول إنما يكون مرجعاً 
في مقام العمل إذا لم يكن هناك أصل حاكم عليه موضوعي كاســتصحاب 

النجاسة في الطعام المقتضي لحرمة أكله، أو حكمي كاستصحاب الحرمة.

والــكلام في ضابط حكومة الأصول بعضهــا على بعض موكول إلى 
مباحث الخاتمة للأصول، حيث يأتي الكلام في ذلك مســتوفى إن شاء الله 

تعالى.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 118

الكلام  تفضيل 
ــن الــشــبــهــة  ــي ب
والشبهة  الحكمية 

الموضوعية

في  الأول:  المقام 
الشبهة الحكمية

وقد رتب على ذلك شــيخنا الأعظم H استصحاب عدم التذكية في 
الحيوان مقــدم على أصالة البراءة والحل في أكله، كما أشــار إلى بعض ما 

يتفرع على ذلك.

وقد أطال غير واحد ممن تأخر عنه في صور ذلك، وفصلوا الكلام في 
أحكامها، كما تعرضوا لأحكام الشك في حلية اللحوم من غير جهة التذكية.

وذلك وإن كان خارجاً عن محــل الكلام، إلا أن أهمية الآثار المرتبة 
عليه ألزمنا بمتابعتهم فيه، فنقول بعد الاستعانة به تعالى وطلب التوفيق منه: 

الشــك في حلية الحيوان.. إما أن يكون بنحو الشــبهة الحكمية، أو 
بنحو الشبهة الموضوعية، وحيث كان ملاك الكلام مختلفاً فيهما فالمناسب 

الكلام فيهما في مقامين..

المقام الأول: في الشبهة الحكمية

اعلم أن الشك في حلية اللحم بنحو الشبهة الحكمية..

تارة: يكون للشك في حل الحيوان المأخوذ منه من غير جهة التذكية، 
كالشك في حلية لحم الأرنب.

وأخرى: يكون للشك في تذكيته، إما للشــك في ما يعتبر في التذكية 
شــرعاً، كما لو شــك في اعتبار كون آلة الذبح حديداً، أو للشــك في قابلية 
الحيــوان لها، كما في الحيوان المتولد من طاهــر العين ونجس العين، ولا 
يلحق عرفاً بحيوان خاص معلوم الحــال، إذ لو ألحق بحيوان معلوم الحال 
كان مشمولًا لأدلته المقتضية لقابليته للتذكية أو لعدمها فيستغنى به عن النظر 

في مقتضى الأصل.

أما الأولى فالظاهر أنه لا مانع فيها من أكل اللحم عملًا بأصالة البراءة 



دعـــــــــــوى: 
استصحاب حرمة 

الأكل

حكومة  دعـــوى 
عـــمـــومـــات 
على  الـــحـــلّ 

الاستصحاب

119........................................................................... الشك في حلية اللحم 

والحل.

ودعوى: أنه يمكن الرجوع لاســتصحاب حرمــة الأكل الثابتة حال 
الحياة، لبقاء الموضــوع عرفاً، وهو اللحم، وليســت الحياة إلا من حالاته 

الخارجة عنه..

هذا، بناء على حرمة الحيوان حال الحياة، فيحرم ابتلاع العصفور حياً 
مثلًا، أما لو قيل بجوازه أمكن اســتصحاب الحرمة الثابتة قبل أن يشــعر أو 

.H يوبر، كما ذكره سيدنا الأعظم

مدفوعــة: بــأن موضوع الحرمة هــو الأكل لا اللحــم، ومن الظاهر 
اختلاف الأكل باختلاف قيوده مــن الحياة والموت وغيرهما، لأنه أمر كلي 
قابل للتقييد، فلا مجال للاستصحاب حينئذٍٍ لتبدل الموضوع، كما هو الحال 
في غالب الأحكام التكليفية، بخلاف النجاسة والطهارة ونحوهما مما يكون 
متعلقاً بنفس الأمر الخارجي الخاص ومحمولًا عليه، كاللحم الذي لا يتبدل 
عرفاً باختلاف العوارض المذكورة، فإنه يجري الاســتصحاب فيها على ما 

يأتي توضيحه في مباحث الاستصحاب إن شاء الله تعالى.

هذا، وقد يدعى أن عمومات الحل حاكمة على استصحاب الحرمة لو 
كان جارياً، وعلى أصالة الحل والبراءة لو لم يجر، مثل قوله تعالى: ﴿قُل لاَّ أَجِدُ 
ماً عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إلِاَّ أَن يَكُونَ مَيْتَةً ...﴾)))، وقوله تعالى:   فِي مَا أُوْحِيَ إلَِيَّ مُحَرَّ
بَاتُ ﴾)))، وقوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ  يِّ ﴿يَسْــأَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَّ لَهُمْ قُلْ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّ
بَاتُ﴾)))، وما في الصحيحين: »وإنما الحرام ما حرم الله في  يِّ أُحِلَّ لَكُــمُ الطَّ

)))	 سورة الأنعام: 145.
)))	 سورة المائدة: 4.
)))	 سورة المائدة: 5.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 120

الجمع  ــوى  دعـ
بالنسخ

القرآن«)))، وقريب منهما غيرهما))).

وفيه: أن العمومات المذكورة لا تنهض بالاستدلال، لما هو المعلوم 
مــن كثرة التخصيص في الآيــة الأولى بنحو قد يلــزم بحملها على الحصر 

الإضافي.

وإن كان قــد ينافيه صحيح محمد بن مســلم عن أبي جعفر A: »أنه 
سئل عن سباع الطير والوحش حتى ذكر له القنافذ والوطواط والحمر والبغال 
 Fوالخيل، فقال: ليس الحرام إلا ما حرم الله في كتابه، وقد نهى رسول الله 
يــوم خيبر عنها، وإنمــا نهاهم من أجل ظهورهم أن يفنوه، وليســت الحمر 
ماً...﴾«))). بحرام، ثم قال: اقرأ هذه الآية: ﴿قُل لاَّ أَجِدُ فِي مَا أُوْحِيَ إلَِيَّ مُحَرَّ

لكن لابد من رفع اليــد عنه، لمنافاته للنصوص الكثيرة المعول عليها 
عند الأصحاب الدالة على تحريم كثير من الأمور، بنحوٍ يلزم كثرة التخصيص 
المســتهجن، كما ذكرناه في الآية، فلابد من حمله على المحرمات المغلظة 
ـ كما عن الشــيخ H وذكره الطبرســي في الآية ـ أو على التقية في الجواب 

والاستدلال.

نعم، ربما يجمع بين الآية وأدلة المحرمات بالنسخ، لأن سورة الأنعام 
مكية ـ كما في مجمع البيان ـ وحينئذٍٍ لا مانع من الاستدلال بها في غير مورد  

ثبوت النسخ.

لكنه لا يناسب النصوص المشار إليها إذ هي كالصريحة في عدم نسخ 

)))	 الوسائل، ج 16 باب 4، من أبواب الأطعمة المحرمةحديث:1، 7.
)))	 الوسائل، ج 16 باب 5، من أبواب الأطعمة المحرمة حديث: 6.
)))	 الوسائل، ج 16 باب 5، من أبواب الأطعمة المحرمة حديث: 6.



انحصار  دعــوى: 
الحيوان المحلل

121........................................................................... الشك في حلية اللحم 

الآية. ومن ثم لا يخلو الأمر فيها عن إشكال. وأما الآية الثانية فسيأتي الكلام 
فيها.

وأما الآية الثالثة فالاستدلال بها موقوف على كون الطيب أمراً يدركه 
العرف، وأنه عبارة عما لا يســتقذر ويستخبث عندهم. وحينئذٍٍ يشكل الحل 

فيها بكثرة التخصيص أيضاً.

فلابد من حملها على الإشارة إلى طيبات معهودة، فتكون مجملة، أو 
على أن الطيب أمر لا يدركه إلا الشارع، بحيث يكون تحريم شيء كاشفاً عن 
عدم كونه طيباً، لا أنه مخصص للعمــوم المذكور، أو على ما يأتي في الآية 

الثانية. فتأمل جيداً.

والحاصل: أنه لا مجال لاستفادة عموم حل الحيوانات، ليكون حاكماً 
على الأصول الجارية في المقام، من استصحاب الحرمة الثابتة حال الحياة، 

أو أصالة الحل التي عرفت التعويل عليها.

ومثل ذلك ما عن شارح الروضة من أن اللازم البناء على الحرمة، لأن 
المحللات محصورة، فإذا لم يدخل الحيوان في المحصور منها كان الأصل 

حرمة لحمه.

للإشكال فيه بأنه..

إن أريد من عــدم دخوله في المحصور العلم بعــدم دخوله فيه، بأن 
يفــرض كون الحل محصــوراً بعناوين خاصة، كالبقــر، والغنم ونحوهما، 
ويعلم بعدم دخول الحيــوان الخاص فيها، فيعلم بحرمته، ويراد من الأصل 
حينئذٍٍ هو عموم الحرمة المســتفاد من الحصر المذكور، لا الأصل المقابل 

للدليل الجاري مع الشك.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 122

ففيه: أنه لا دليل على الحصــر بالنحو المذكور، وأدلة تحليل الأمور  
المذكورة لا ظهور لها فيه، بل ظاهر أدلة تحريم كثير من الأمور أن تحريمها 
لجهة تخصها ـ كالمســخ ـ لا لعــدم دخولها في العناويــن التي حصر بها 

التحليل.

وإن أريد من عدم دخوله في المحصور الشــك فــي دخوله فيه، فقد 
يوجه بأن ظاهر قوله تعالى اســمه: ﴿يَسْــأَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَّ لَهُمْ قُلْ أُحِلَّ لَكُمُ 
نَ الْجَوَارِحِ...﴾ حصر المحلل في الطيبات، فالشــك  مْتُم مِّ بَاتُ وَمَا عَلَّ يِّ الطَّ

في حلية الحيوان راجع إلى الشك في كونه طيباً، فيحرم ظاهراً.

لكنه يندفع..

أولًا: بأن عطف صيد الجوارح على الطيبات شاهد بعدم كون المراد 
بالطيــب الطيب بذاته فــي مقابل الخبيث بذاته ـ كالخنزير ـ ليمكن الشــك 
فــي صدقه على بعــض الحيوانات ـ كالأرنب ـ بل الطيــب العرضي، وهو 
المذكى بالذبح، كما يشــهد بــه ما في مجمع البيان قــال: »وعن أبي حمزة 
 الثمالي والحكم بن ظهيرة أن زيد الخيل وعدي بن حاتم الطائيين أتيا رسول 
اللهF فقالا: إن فينا رجلين لهما ســتة أكلب، تأخذ بقرة الوحش والظباء، 
فمنها ما يدرك ذكاته ومنها ما يموت، وقد حرم الله الميتة، فماذا يحل لنا من 

ا أَمْسَكْنَ عَلَيْكُمْ...﴾. هذا؟ فأنزل الله: ﴿فَكُلُواْ مِمَّ

ولا أقل من إجمال الطيبات على ذلك المانع من الاســتدلال بالآية، 
ولاسيما مع ما أشرنا إليه من الإشكال في عموم حل الطيبات.

وثانياً: بأن الشــك في صدق الطيب ـ لو تم الحصر ـ لا يقتضي البناء 
على التحريم ظاهراً، بل على الحل، لأنه مقتضى الأصل.



الشك  في  الكلام 
في التذكية

123........................................................................... الشك في حلية اللحم 

ولا مجال للرجوع إلى أصالة عدم كون الحيوان طيباً، إذ لا يبعد كون 
الطيب من لوازم الماهية، فلا يحرز ســبق عدمه في الحيوان ولو كان أزلياً. 

فتأمل.

نعم، بنــاء على أن تعليق الحل على أمر وجــودي يقتضي البناء على 
عدمه عند عدم إحرازه، كما تقدم في التنبيه الأول من بعض الأعاظم H فقد 

يتجه البناء على الحرمة.

وإن استشــكل فيه بعض الأعاظم على ذلك أيضاً بوجه لا يهم الكلام 
فيه بعد ما تقدم من ضعف المبنى المذكور.

وثالثــاً: بأن ذلك لو تم اقتضى البناء على الحرمة في غير اللحوم، ولا 
يظن من أحد الالتزام به.

ودعوى: اختصاص الحصر في الآية باللحوم. غير ظاهرة المأخذ.

وبالجملة: كما لا مجال للرجوع إلى عموم الحل في اللحوم لا مجال 
للرجوع إلى عموم الحرمة فيها، بل المرجع فيها أصالة الحل بعد ما تقدم من 

عدم جريان استصحاب الحرمة. فلاحظ.

هذا تمام الكلام في الصورة الأولى.

وأما الثانيــة، فالكلام فيها يبتنــي على أمور ينبغــي التعرض لها في 
المقام..

الأمر الأول: اختلفوا في حقيقة التذكية، فذهب المحقق الخراســاني 
وبعض الأعاظم وبعض الأعيان المحققين J إلى أنها أمر مركب من الذبح 
والتســمية وغيرهما مما يجب شرعاً، فالشــك في اعتبار شيء فيها موجب 

لإجمالها وتردد مفهومها بين الأقل والأكثر.

إليه  ــب  ذهـ ــا  م
في   H الأخــونــد 

حقيقة التذكية



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 124

ما ذهب إليه السيد 
في    H الحكيم 

حقيقة التذكية

وذهب سيدنا الأعظم H وشيخنا الأســتاذ وبعض مشايخنا إلى أنها 
أمر بسيط مترتب على فعل المكلف المذكور، فالذبح وغيره مقدمة توليدية، 
وليس متحداً مع التذكية مفهوماً، فلا يكون الشك في اعتبار شيء فيها موجباً 

لإجمالها بل لإجمال سببها.

وقد استدل بعض الأعاظم وبعض الأعيان المحققينJ على ما ذكراه 
يْتُمْ﴾، لأن نســبة التذكية للفاعلين تدل على أنها من  بقوله تعالى: ﴿إلِاَّ مَا ذَكَّ

فعلهم.

وفيه: أن ذلــك إنما يدل علــى أن التذكية مصدر فعل متعد مســتند 
للمكلف، وهو ممــا لا يظن بأحدٍ إنــكاره بملاحظة هيئتهــا، لكنه لا ينفع 
فــي كون مفهومها  مركباً، لإمكان كونها فعــاً توليدياً للمكلف ينطبق على 
الذبح ونحوه مما يكون فعلًا له بالمباشــرة بلحــاظ ترتب أثره وهو الذكاة، 
فيكون مفهومهاً بسيطاً منتزعاً من الأثر المذكور، نظير: التطهير، والإحراق، 

والتحسين.

وبعبــارة أخرى: لا إشــكال فــي أن التذكية فعــل للمكلف يقتضي 
استناد الذكاة إليه، وإنما الإشــكال في أنها متحدة مفهوماً مع الذبح ونحوه 
بحيث تكون الذكاة هــي الإنذباح، وهو فعل المكلف بالمباشــرة، فتكون 
أمراً مركباً، كغســل الثوب من البول مرتين، أو أن صدقها على الذبح ونحوه 
بلحاظ كونه ســبباً للذكاة فهي فعل المكلف بالتســبيب، وتكون أمراً بسيطاً 
مفهوماً، كالتطهير المترتب على غســل الثوب، والآية الكريمة ونحوها من 
الاستعمالات الشرعية لا تنهض بإثبات الأول، لصحة النسبة في الثاني أيضاً 

بلا تجوز.



125........................................................................... الشك في حلية اللحم 

نعم، قد يستشــهد لما ذكروه بما في كلام غير واحد من اللغويين من 
أنها الذبح، كما في الصحاح، ولســان العرب، والقاموس وغيرها، أو الذبح 

والنحر، كما في نهاية ابن الأثير، ومجمع البحرين.

لكن من القريب تســامحهم في التعريــف المذكور بأن يكون ذكرهم 
الذبــح والنحر من حيثية كونهما موجبين للتذكية وســبباً لها، لا لاتحادهما 
معها مفهوماً، كما يشــهد به ما في مفردات الراغب: »وذكيت الشاة ذبحتها، 
وحقيقة التذكية إخراج الحرارة الغريزية. لكن خص في الشرع بإبطال الحياة 
على وجه، دون وجه« فإنــه صريح في أن إطلاق التذكية على الذبح بلحاظ 

كونه سبباً لها.

ويؤيده عدم مناســبة الذبح والنحر مفهوماً لبقيــة المعاني المذكورة 
لمــادة التذكية، من ذكاء النــار، وذكاء الفهــم وذكاء الرائحة ونحوها، لبعد 

الاشتراك جداً.

ويشهد بما ذكرنا أيضاً ما في لسان العرب عن بعضهم: »وأصل الذكاة 
في اللغة كلها إتمام الشــيء، فمن ذلك الذكاء في الســن والفهم، وهو تمام 
الســن. قال: وقال الخليل: الذكاء في السن أن يأتي على قروحه سنة، وذلك 

تمام استتمام  القوة...«، وقريب منه في مجمع البيان.

وكأن إطلاق التذكية على الذبح والنحر بلحاظ ذلك، كما يشهد به ما 
 في لسان العرب: »يقال: ذكيت النار إذا أتممت إشعالها. وكذلك قوله تعالى:
يْتُمْ﴾ ذبحه على التمام«، وقريب منه ما عن ابن الأنباري، وحيث  ﴿إلِاَّ مَا ذَكَّ
إنه لا معنــى لتمامية الذبح إلا بلحاظ ترتب الأثر المطلوب عليه، تعين كون 
إطلاق التذكية عليه بلحاظ ترتب أثــره المطلوب منه من رفع خباثة الموت 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 126

في  ــار  ــت ــخ ــم ال
حقيقة التذكية

وقذارته المرتكزة في أذهان العرف والمتشرعة.

وبالجملة: لا مجال للاستشــهاد بما ذكــره اللغويون على أن التذكية 
مفهوماً نفس الذبح والنحر مع تمام ما يعتبر شــرعاً، بل تنزيل كلامهم على 

كون هذه الأمور سبباً لها قريب جداً.

بل مقتضى الجمود على ما تقدم منهم كون جميع ما اعتبر شرعاً من القيود 
زيادة على الذبح والنحر خارجاً عن التذكية زائداً عليها، لا مقوماً لها ، كما ادعاه. 
 من عرفت. بل يلزم كون إطلاق التذكية والذكاة في غير مورد الذبح والنحر

ـ كما في صيد البر والبحر والجراد وقتل الحيوان الممتنع ـ شرعياً تنزيلياً لا 
حقيقياً، ولا يمكن الالتزام بذلك.

فلابد إما مــن تنزيل كلام اللغوين على ما تقدم، أو البناء على تصرف 
الشارع في معنى التذكية والخروج بها عما ذكروه.

فالذي ينبغي أن يقال: الظاهر أن الذكاة عند الشارع نحو من الطهارة، 
كما يشهد به التأمل في الاستعمالات الشرعية الكثيرة، مثل ما في غير واحدٍ 
من النصوص من إطلاق الذكي على ما لا تحله الحياة من أجزاء الحيوان )))، 
 :A ذكاة الأرض يبسها«)))، وما عن أمير المؤمنين« :A وما عن الإمام الباقر 
»غســل الصوف  الميت ذكاته«)))، وما في صحيح الحلبي، سألته عن الثنية 
تنفصم وتســقط أيصلح أن تجعل مكانها سن شــاة؟ قال: »إن شاء فليضع 
مكانها سنا بعد أن تكون ذكية«)))، وما في غير واحد من النصوص من إطلاق 

)))	 الوسائل، ج 16 باب 33، من أبواب الأطعمة المحرمة 
)))	 راجع نهاية ابن الأثير ولسان العرب ومجمع البحرين في مادة »ذكا«.

)))	 الوسائل، ج 2 باب 56، من أبواب النجاسات حديث:5.
)))	 الوسائل، ج 2 باب 68، من أبواب النجاسات حديث: 5.



127........................................................................... الشك في حلية اللحم 

الذكي على الجلد، مثل ما ورد في الكيمخت والخفاف والفراء المأخوذة من 
المســلمين)))، وما ورد من إنكار ما عليه بعض العامة من أن دباغ جلد الميتة 
ذكاته)))، ومثلها ما تضمن إطلاقه على المســك)))، وغير ذلك مما يظهر منه 

أن الذكاة نحو من الطهارة والنظافة.

وكأن إطلاق الذكاة على المعنى المذكور بلحاظ تشبيهه بالنور الذي 
هو كالنار يوصف لغة بالذكاء، ومن ثم سميت الشمس )ذكاء(، كما أشار إليه 
في الجملة شــيخنا الأستاذ )دامت بركاته(، أو بلحاظ ملازمة الطهارة للنمو 

والبركة، فيناسب التمام الذي تقدم رجوع الذكاة إليه في أصل اللغة.

نعم، ليست الذكاة خصوص الطهارة المقابلة للنجاسة المعروفة، بل 
قد يراد بها الطهارة المذكورة، كما في ما تقدم في الصوف والسن، ولعله إليه 
يرجع ما تقدم في اليبس. ولو مجازاً من حيث مشابهة اليابس للطاهر في عدم 

التنجيس.

كما قد يراد بها عند مقابلتها بالموت أمر آخر، وهو الخلوص من خبث 
الموت وقذره المرتكز في أذهان العرف والمتشرعة، وهو يختلف باختلاف 
الحيوانات، فحيث كان الموت في ما له نفس سائله موجباً لنحو من الخبث 
يســتلزم تنجســه كانت ذكاته ملازمة لخلوصه من التنجس، وحيث كان في 
 غيــره  موجباً لنحوٍ آخر من الخبث يقتضــي الاجتناب عنه في بعض الأمور
 ـ كالأكل أو اللبس أو الصلاة أو نحوها ـ كانت ذكاته ملازمة لعدم ترتب الآثار 
المذكــورة، وليس هذا لاختلاف مفهوم الذكاة، بل لاختلاف خصوصياتها، 

)))	 الوسائل، ج 2 باب 50، من أبواب النجاسات وباب: 55 من أبواب لباس المصلي.
)))	 راجع الوسائل، ج 2 باب 61، من أبواب النجاسات.

)))	 الوسائل، ج 3 باب 41، من أبواب لباس المصلي حديث: 2.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 128

الــــكــــام فــي 
القابل  الحيوان 
وأصالة  للتذكية 
حيوان  كل  قبول 

لها

وليست هي إلا الطهارة والنظافة، كما ذكرنا.

الأمر الثاني: اختلفوا في قبول بعض الحيوانات للتذكية، كالمســوخ 
والحشرات، وربما قيل: إن الأصل قبول كل حيوان لها إلا ما خرج بالدليل، 
 P كالإنســان ونجس العين، بل عن الحدائق: »لا خلاف بين الأصحاب
في ما أعلم أن ما عدا الكلب والخنزير والإنسان من الحيوانات الطاهرة يقع 

عليه الذكاة«.

وقد يستدل عليه..

تارةً: بما دل على حلية ما أمســك الكلاب أو ذكر اســم الله عليه وما 
يصطاد بالســيف أو الرمــح أو نحوهما، وغير ذلك ممــا ورد في بيان كيفية 

التذكية، فإن مقتضى إطلاقها تأثيرها للتذكية في كل حيوان.

وأخــرى: بعموم حلية الحيوانات، كقوله تعالــى: ﴿قُل لاَّ أَجِدُ فِي مَا 
ماً...﴾))) لتوقف الحلية على التذكية. أُوْحِيَ إلَِيَّ مُحَرَّ

لكــن الإجماع لم يثبت بنحوٍ معتد به بعــد معروفية الخلاف في كثير 
من الحيوانات، فقد ذهب في الشــرايع إلى عدم وقوع التذكية على المسوخ 
ـ كالفيــل والدب والقرد ـ والحشــرات ـ كابن عــرس والفأرة ـ وحكى في 
الجواهر الثاني عن المشهور، بل ربما حكي الأول عنهم أيضاً، وعن المفيد 
والشيخ في الخلاف وســاّر وابن حمزة عدم وقوعها على السباع، كالأسد 

والنمر.

وأما ما ورد في شــرح التذكيــة فلا ينهض بإثبــات المطلوب، إذ لم 
أعثر على دليل شــارح لكيفيــة التذكية من جميع الجهــات، ليكون إطلاقه 

)))	 سورة الأنعام: 145 .



129........................................................................... الشك في حلية اللحم 

نافيــاً لخصوصية  بعض الحيوانات، بل غالب الأدلة وارد لبيان اعتبار بعض 
الأمور فيها، كالتسمية وفري الأوداج ونحوها، وهو إنما يقتضي عدم تحقق 

التذكية بدونها لا تحققها معها في كل حيوان.

بــل ما تضمن جــواز الأكل مما ورد عليه بعض الأســباب ـ كالأدلة 
المشــار إليها ـ وارد في كيفية التذكية بعد الفراغ عــن حلية الحيوان، فضلًا 
عن قبوله للتذكية، فلا يدل على قابلية شــيء من غير المأكول لها، فضلًا عن 

عموم قابلية الحيوانات لها.

وأما عموم حلية الحيوانات فقد استشــكل فيه سيدنا الأعظم H بأنه 
مقيد بما دل علــى اعتبار التذكية في حل الحيوان، مع أن الآية الشــريفة قد 
اســتثني فيها الميتة، وهي غير المذكى، كمــا يفهم من جملة من النصوص، 
فلا ينهض العموم بإحراز التذكية مع الشــك في القابلية، لأن العام لا يحرز 

عنوان الخاص.

ويندفع: بظهــور العموم في المفروغية عن قبــول جميع الحيوانات 
للتذكية، وأن صيرورتها ميتة من حالاتهــا غير اللازمة، ولذا احتاج الخنزير 

إلى الاستثناء بالخصوص.

وبعبارة أخرى: المستفاد بعد الجمع بين العموم المذكور وأدلة التقييد 
أن التخصيص بالتذكية من ســنخ التخصيص الأحوالي لا الإفرادي بلحاظ 

بعض أنواع الحيوان. فتأمل.

فالعمدة في الإشــكال ما تقــدم من أن كثرة التخصيــص في العموم 
المذكور مانعة من الاستدلال به.

مع أنه لا ينفع في غير المأكول، لخروجه عن العموم تخصيصاً، فكما 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 130

الاســــتــــدلال 
بــالــنــصــوص 
موثق  الشريفة: 

ابن بكير

ما استشكله السيد 
على   H الحكيم 

الموثق

مـــنـــاقـــشـــتـــه

لا يكون العموم حجة في حلية أكله لا يكون حجة في إثبات قابليته للتذكية، 
إلا بناءً على أن ســقوط الدلالة المطابقية عن الحجية ـ بسبب التخصيص أو 

غيره ـ لا يوجب سقوط الدلالة الالتزامية عنها، وهو خلاف التحقيق.

هذا، وقد يستدل ببعض النصوص في المقام..

منهــا: موثق ابن بكير عن أبي عبد الله A: »فإن كان مما يؤكل لحمه 
فالصلاة في وبره، وبوله، وشــعره، وروثه، وألبانه وكل شــيء منه جائز إذا 
علمــت أنه ذكي وقد ذكاه الذبح، وإن كان غيــر ذلك مما قد نهيت عن أكله 
وحرم عليك أكله فالصلاة في كل شــيء منه فاسد ذكاه الذبح أو لم يذكه«، 
لظهوره في قابلية ما لا يؤكل لحمه للتذكية وأنه قد يتصف بها بالفعل وقد لا 

يتصف.

وقد استشــكل فيه سيدنا الأعظم H: بأن الجمود على العبارة يقتضي 
أن يكــون الذبح موجباً للذكاة تارةً وغير موجب له أخرى، وهو ملازم لعدم 

قابلية بعض الحيوانات للتذكية.

بل ذكر شــيخنا الأســتاذ أنه ظاهر فــي ذلك، لظهوره فــي أن الذبح 
مفروض الوجود في حالي التذكية وعدمها.

وفيه: أن ظاهر الحديث كون حصول التذكية بالذبح وعدم حصولها به 
حالتين متبادلتين على الحيوان الذي لا يؤكل لحمه كتبادلهما على الحيوان 
الــذي يؤكل لحمه، وذلك إنما يكون بأن يراد مــن عدم التذكية بالذبح عدم 
ذبحه بالوجه الشــرعي بل يموت بوجــه آخر، لا عدم تذكيــة الذبح له مع 
حصوله، وإلا كان ذلك لازماً في بعض الحيوانات، وكان المناسب أن يقال: 

كان مما يذكّيه الذبح أو لا، أو يقال: كان الذبح مذكياً له أولًا.



131........................................................................... الشك في حلية اللحم 

وبعبــارةٍ أخرى: الظاهــر أن المقابلة بين فعليــة التذكية في الحيوان 
وعدمها، المستلزم للمفروغية عن قابليته لها، لا بين قابلية التذكية وعدمها، 

الراجع إلى عدم قابلية بعض الحيوانات لها.

هذا، ولا يفرق في دلالة الحديث بين النسخة المتقدمة والنسخة الأخرى 
المتضمنة لإبدال )الذبح( ب‍ـ)بالذابح(، لأن فرض الذابح ملازم لفرض الذبح، 
 فالتفريق بينهما ـ كما يظهر من ســيدنا الأعظم H وصرح به شيخنا الأستاذ

)دامت  بركاته())) ـ في غير محله فراجع وتأمل.

نعم، يشكل الاســتدلال بالحديث بأنه وإن كان ظاهراً في المفروغية 
عن قابلية غير المأكول للتذكية، إلا أنــه لا ينهض بالعموم، لعدم وروده في 
مقام البيان من هــذه الجهة، وإنما ذكرت عرضاً، وليس المقصود بالبيان إلا 

مانعية غير المأكول للصلاة وتعميمها لحال التذكية.

مع أنه مختص بما يكون له لحم، دون غيره كالحشرات. فلاحظ.

ومنهــا: صحيح علي بن يقطين، ســألت أبا الحســن A  عن لباس 
الفراء والسمور والفنك والثعالب وجميع الجلود. قال: »لا بأس بذ لك«)))، 
ونحوه صحيح الريان بــن الصلت عن الرضا A )))، فإن جواز لبس جميع 
الجلود ملازم لقابليتها للتذكية بناءً على ما هو المشهور من عدم جواز لبس 

)))	 كما ذكره في أصوله ـ على ما في تقريرنا لدرسه ـ فقد صرح بأنه يمكن الاستدلال بالحديث على العموم 
المدعى بناء على نسخة »الذابح« بخلاف نسخة »الذبح« لما تقدم.

لكن يظهر منه العدول عن ذلك في الفقه ـ في تقرير درسه شرحاً للعروة الوثقى في فروع مسألة نجاسة 
البول والغائط المطبوع ـ فقد صرح بإمكان الاستدلال حتى على نسخة »الذبح« بل عليها أولى.

وإن ظهر منه في آخر كلامه التردد فيه. فراجع )منه، عفي عنه(.
)))	 الوسائل، ج: 3 باب: 5 من أبواب لباس المصلي ح: 1 و 2.
)))	 الوسائل، ج: 3 باب: 5 من أبواب لباس المصلي ح: 1 و 2.

بن  علي  صحيح 
يقطين



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 132

ما استشكله السيد 
على   H الحكيم 

الصحيح

ــال ــك دفـــع الإش

أبي  بن  علي  خبر 
حمزة

الميتة مطلقاً.

وقد استشكل سيدنا الأعظم H في ذلك: بأنه لو ثبت عدم جواز لبس 
الميتة كان ذلك مخصصاً للصحيحين بالمذكى، فلا يصح التمسك بهما في 
مورد الشك في التذكية ـ ولو للشك في القابلية ـ بناءً على ما هو التحقيق من 

عدم التمسك بالعام في الشبهة المصداقية.

ويندفع: بظهور الصحيحين بقرينة الأمثلة في العموم الإفرادي بلحاظ 
أنواع الحيوانات، وهو يقتضي جواز لبسها في الجملة. واستفادة التعميم من 
حيث التذكية وعدمها لو تمت فهــي بالإطلاق. وحينئذٍٍ فلو دل الدليل على 
عدم جواز لبس الميتة فالمتيقن رفع اليد به عن الإطلاق المذكور ـ ويكشف 
عن عدم صدور الــكلام للبيان من هذه الجهة ـ لا عن العموم الإفرادي، بل 
مقتضى الجمع  بينهما هو قابلية جميــع الجلود للتذكية، لظهور العموم في 
جواز لبســها في الجملة المستلزم لذلك بعد فرض اعتبار التذكية فيه. فتأمل 

جيداً.

فالعمدة في الإشكال في الاستدلال ـ مع اختصاصه بالحيوانات ذات 
الجلد القابل للبس ـ عدم ثبوت حرمة لبس الميتة وغيره من الاســتعمالات 

والانتفاعات غير المشروطة بالطهارة، بل الظاهر عدمها.

نعم، مــن القريب جداً كون الســؤال عن اللبس بالنحــو المتعارف 
المستلزم للمساورة والمترتب على الشراء المختص بالمذكى، فعدم التنبيه 
على نجاسة بعض الجلود وعدم جواز شرائها لعدم قابليتها للتذكية ظاهر في 

قابلية الجميع للتذكية. إلا أن في بلوغ ذلك حد الاستدلال إشكالًا.

ومنها: خبر علي بن أبي حمزة، سألت أبا عبد الله وأبا الحسنC عن 



فيه ــال  ــكـ الإشـ

السيد  ــره  ذك مــا 
من   H الحكيم 

الوجه

133........................................................................... الشك في حلية اللحم 

لباس الفــراء والصلاة فيها؟ فقال: »لا تصل فيها إلا ما كان منه ذكياً«. قلت: 
أو ليس الذكي ممــا ذكي بالحديد؟ قال: »بلــى، إذا كان مما يؤكل لحمه«. 
قلت: وما لا يؤكل لحمه من غير الغنم؟ قال: »لا بأس بالســنجاب، فإنه دابة 
لا تأكل اللحم، وليس هو مما نهى عنه رســول اللهF، إذ نهى عن كل ذي 

نابٍ ومخلبٍ«))).

وفيه: أن ظاهره الإشارة إلى ما هو المعهود من سبب التذكية وتقريره 
من دون تعرض لشــرحه، ولذا قال: »ما ذكي بالحديد« ولم يقل: ما ذبح به، 
كما لــم يتعرض لبقية ما يعتبر في التذكية، فلا إطلاق له من حيثية الســبب، 
فضلًا عن أن يكون له إطلاق من حيثية الحيوان المذكى، ليكشف عن قابلية 
كل حيوان لها. مضافاً إلى ضعف ســنده بجهالة عبد الله بن إسحاق العلوي 

ومحمد بن سليمان الديلمي.

هذا ما عثرنا عليه في كلماتهم في الاستدلال على العموم المذكور.

وقد عرفت عدم نهوض دليل يعتد به في إثباته.

نعم، ذكر ســيدنا الأعظــم H وجهاً لا يخلو عن قــوة، وحاصله: أن 
التذكية ليست من مخترعات الشارع الأقدس، بل هي من المفاهيم العرفية، 
وهي عبارة عما يرفــع قذر الموت وخبثه المرتكز فــي أذهان العرف، وقد 
جرى الشــارع على المفهوم المذكــور، كما تقدم. ومخالفتــه للعرف فيها 

ليست لمخالفته لهم في مفهومها، بل لمخالفته لهم في بعض مصاديقها.

وحينئذٍٍ فحيــث كان للعرف طرق خاصة لتحقيق مصاديقها من حيثية 
الموضــوع القابل لهــا والأفعال المحصلــة لها ـ من الذبــح ونحوه ـ ولم 

)))	 الوسائل، ج 3 باب 3، من أبواب لباس المصلي حديث: 3.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 134

في  الثالث:  الأمر 
التذكية  في  الشك 
قبول  في  للشك 

الحيوان لها

يصدر من الشــارع الأقدس شــرح تام وتحديد كامل لمصاديقها، فمقتضى 
الإطلاقات المقامية جري الشــارع فيها على ما عند العرف، إلا في المورد 

الذي يثبت خلافه منه وردعه عنه.

ويشــهد بجميع ذلك عدم تعــرض أدلة أحكام التذكيــة من الآيات 
والروايات على كثرتها لشرح مفهومها ولا لتحديد مصاديقها تحديداً كاملًا، 
بل التحديد من خصوص بعض الجهات، إما لخروج الشارع عما عند العرف 
فيها، كما في اعتبار التســمية والاستقبال ونحوهما، أو لعدم وضوح ما عند 

العرف، أو لاحتمال ردعه عما عندهم وغير ذلك.

بل التعبير بالتذكية فــي الآية الكريمة ظاهر في المفروغية عن التذكية 
مفهوماً ومصداقاً، ولا يكون ذلك إلا بالجري على ما عند العرف، ومتابعتهم.

والظاهر أن العرف يرى قابلية كل حيوان ذي نفس ســائلة قابل للذبح 
للتذكيــة. وخروج نجس العيــن إنما هو لأن التذكية بنظر العرف والشــرع 
مختصة برفع القذارة العرضية والخبث المســبب عن الموت، دون الخبث 

الذاتي.

نعم، لازم ذلك تخفيف التذكية لقذارته، بحيث يكون الميت منه أشد 
نجاســة وخبثاً من المذبوح، فيلزم ترجيح المذبوح منه عند الاضطرار، ولا 
بــأس  بالالتزام بذلك. إلا أن يقوم الإجمــاع على خلافه، فيكون رادعاً عما 

عند العرف. فتأمل جيداً.

الأمر الثالث: لو شــك في التذكية للشــك في قابلية الحيوان لها، أو 
للشــك في ســببها بعد الفراغ عن قابلية الحيوان لها، فــإن كان هناك دليل 
يقتضي حصولها عمل به وإن كان هــو الإطلاق المقامي المتقدم، بناء على 



135........................................................................... الشك في حلية اللحم 

تماميته. وإلا تعين الرجوع للأصول.

وحينئذٍ فحيــث تقدم في الأمر الأول أن إطــاق التذكية على الذبح 
ونحوه بلحــاظ ترتب الأثر الخاص عليه فلا يكون الشــك في الســبب أو 
القابليــة موجباً لإجمال التذكية، لأنها منتزعة من أمر بســيط لا إجمال فيه، 
وهو الأثر الخاص، فلا مانع من الرجوع لاســتصحاب عدم التذكية، لليقين 

به حال حياة الحيوان، فيستصحب بعد موته.

ودعــوى: أنه ان قيل بطهــارة الحيوان قبل الذبح تعين اســتصحابها 
وأحرزت الذكاة حينئذٍ، لما تقدم من أنها عبارة عن الطهارة.

مدفوعة: بما تقدم أيضاً من أن الذكاة ليســت هي الطهارة المصطلحة 
المقابلة للنجاســة، بل هي طهــارة خاصة لا موضوع لها حــال الحياة كي 
تســتصحب، بل لا تحصل في الحيوان إلا بعدها، فمقتضى الاســتصحاب 

عدمها.

هذا، وأما على القول الآخر الراجع إلى كون التذكية أمراً مركباً من فعل 
الذابح مع الشرائط المعتبرة فالشــك في اعتبار شيء فيها موجب لإجمالها 
المانع من جريان الاســتصحاب فيها نفياً وإثباتاً، لعدم جريان الاستصحاب 

في المفهوم المردد بين معلوم البقاء ومعلوم الارتفاع.

من دون فرق بين الشك في ما يعتبر في السبب ـ كالحديد ـ والشك في 
القابلية، لرجوعهما معاً إلى إجمال مفهوم التذكية المانع من الاستصحاب.

وأما ما قد يظهر من ســيدنا الأعظم H في حقائقه من التمســك عند 
الشك  في القابلية بأصالة عدم التذكية، بمعنى عدم الذبح في المحل القابل، 

نظير استصحاب عدم الغسل بالكر عند الغسل بماء مشكوك الكرية.

بأصالة  التمسك 
عدم التذكية



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 136

فهو مندفع: بأن القابلية ليســت أمراً معتبراً في التذكية شــرعاً كسائر 
شروطها، بل هي منتزعة من حكم الشارع بأن ذبح الحيوان ذكاته، فما حكم 
الشــارع عليه بأن ذبحه ذكاته يكون قابلًا لها، وما لــم يحكم عليه بذلك لا 

يكون قابلًا لها.

وإلا فعنوان قابلية الحيوان للتذكية ـ كقابلية الذابح والآلة لها ـ متفرع 
على التذكية ومتأخر عنها رتبة، فكيف يكون مأخوذاً في موضوعها شرعاً؟! 
وحينئذٍٍ فمرجع الشــك في قابلية الحيوان للتذكية إلى إجمال التذكية، وأنها 
الذبح المطلــق الصادق على ذبحــه أو المقيد بغيــره، ولا مجال مع ذلك 

للاستصحاب.

ومنه يظهر أن الوجه في عدم جريان الاســتصحاب في نفس القابلية 
وعدمها هو عدم جريان الاســتصحاب في الأمور الانتزاعية غير المجعولة، 
لا ما ذكره غير واحد من عدم العلم بالحالة الســابقة للقابلية وعدمها، لعدم 
جريان اســتصحاب العــدم الأزلي إما مطلقاً أو في خصــوص المقام. لأن 

القابلية من لوازم الماهية، كالكلبية والكرية، فتأمل جيداً.

 نعم، لو أريد بالقابلية معنى في الحيوان زائد على ذاته ـ كطهارة العين ـ 
أمكن أخذه شرعاً في التذكية.

فلو علم بأخذه كان الشــك في وجوده في الحيوان شكاً في مصداق 
التذكية لا يوجب إجمال مفهومها، وأمكن جريان اســتصحاب عدم التذكية 

.Hحينئذٍ بالتقريب الذي ذكره

بل قد يجري استصحاب عدم القابلية ولو بنحو العدم الأزلي لو فرض 
كــون الأمر المذكور من لوازم الوجود ـ كالبياض ـ لا من لوازم الماهية التي 



بقابلية  علم  لو  ما 
للتذكية  الحيوان 
ما  عليه  طــرأ  ثم 

يشك في بقائها

137........................................................................... الشك في حلية اللحم 

لا يحرز عدمها في الحيوان حتى بلحاظ ما قبل وجوده ـ كالسبعية ـ.

كمــا أنه قد تحرز القابلية بالأصل، كما لو فرض أنها عبارة عن طهارة  
العين التي هي مقتضى الأصل.

لكــن لا يخفى أنه لا مجال للوجه المذكــور لتوقفه على العلم بتقييد 
موضوع التذكية بقيد ما والشــك في وجود القيد بنحو الشبهة الموضوعية، 
نظير ما لو علم بتقييد آلة التذكية بكونها حديداً مع الشــك في كون السكينة 

حديداً، وهو خارج عن محل الكلام، إذ الكلام في الشبهة الحكمية.

ومما ذكرنا يظهر حال ما لو علم بقابلية حيوان للتذكية ثم طرأ عليه ما 
يوجب الشــك في بقاء قابليته لها كالجلل، فإنه لو فرض رجوع القابلية إلى 
أمر خاص معتبر شرعاً أمكن التمسك باســتصحاب القابلية، لأنها مأخوذة 

شرعاً في موضوع التذكية، وكان حاكماً على استصحاب عدم التذكية.

أما على ما ذكرنا فلا مجال لاســتصحاب القابلية، لأنها أمر انتزاعي، 
ولا لاستصحاب عدم التذكية لإجمال المستصحب.

نعم، لــو قيل باعتبار الاســتصحاب التعليقي أمكن التمســك به في 
المقــام، فيقال: كان لو ذبح لذكي فهو باقٍ علــى ما كان. لكن التحقيق عدم 

اعتباره.

هذا كله بناء على أن التذكيــة أمر مركب، وقد عرفت أن التحقيق أنها 
أمر بســيط منتزع من الأثر المترتب على الأفعــال الخارجية، وأنه مع ذلك 

يجري استصحاب عدم التذكية مطلقاً.

ثم إنه لو فرض عدم جريان اســتصحاب عــدم التذكية تعين الرجوع 
للأصــول الحكمية الأخرى، كأصالة الطهارة أو اســتصحابها في الحيوان، 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 138

ــع:  ــراب ــر ال الأمـ
ــب أحــكــام  ــرت ت
فرض  مع  الميتة 
احــــــراز عــدم 

التذكية

وأصالة الحل في أكله، وغير ذلك.

الأمر الرابع: لو فرض إحراز عدم التذكية بالدليل فلا إشكال ظاهراً في 
ترتب حرمة الأكل والنجاسة وغيرهما من أحكام الميتة، إذ لا إشكال في أن 

كل ما لم يذك فهو متحد مع الميتة مفهوماً أو مصداقاً.

وأما لو أحرز عدم التذكية بالأصل ففي ثبوت حرمة الأكل والنجاســة 
معــاً به، أو عدم ثبوتهما معــاً به، أو  ثبوت الحرمة دون النجاســة وجوه أو 

أقوال. فذهب شيخنا الأعظم H وجماعة إلى الأول.

إمــا لأن موضوع الحرمة والنجاســة ليس خصــوص الميتة، بل غير 
يْتُمْ﴾، بل  ــبُعُ إلِاَّ مَــا ذَكَّ المذكى، كما يشــهد به قوله تعالى: ﴿وَمَا أَكَلَ السَّ

الإجماع على كون غير المذكى بحكم الميتة والنصوص به متظافرة.

أو لأن المراد من الميتة، في لسان الشارع الأقدس هو ما لم يذك ـ كما 
يشهد به مقابلة الميتة بالمذكى في النصوص الكثيرة ـ فهي أمر عدمي يكفي 

في إحرازه أصالة عدم التذكية، ولا تكون من الأصل المثبت.

ولو تم هذا فلا مجــال لدعوى معارضة أصالة عــدم التذكية بأصالة 
عدم الموت، والرجوع بعد تساقطهما لأصالة الحل والطهارة، كما هو مبنى 

القول الثاني على ما قيل.

لاندفاعهــا: بأن الميتة بمعنى غير المذكــى مقتضى الأصل، وبمعنى 
آخر ليست موضوعاً للأثر ليجري الأصل فيها وينهض بمعارضة أصالة عدم 

التذكية المفروض اقتضاؤها الحرمة والنجاسة.

بــل لا مجال لفرض المعارضة المذكورة أصلًا، لأن موضوع الحرمة 
أو النجاسة أو غيرهما إن كان هو الميتة بما هي عنوان وجودي جرى أصالة 



ما ذهب إليه السيد 
من   H الخوئي 
البناء على الحرمة 

والطهارة

139........................................................................... الشك في حلية اللحم 

عدم كون الحيوان ميتة ولم تجر أصالة عدم التذكية، لعدم الأثر لها، وإن كان 
هو غير المذكى ـ ولو لرجــوع الميتة إليه ـ جرى أصالة عدم التذكية لا غير. 

فتأمل.

وذهب بعض مشــايخنا إلى الثالث بدعــوى: أن موضوع الحرمة هو 
غير المذكى، كما يشهد به الاستثناء المشار إليه، وكذا عدم جواز الصلاة في 

أجزاء الحيوان))).

أما النجاســة فليس موضوعهــا غير المذكى بما هــو أمر عدمي، بل 
الميتة، وليســت هــي خصوص ما مات حتف أنفــه، ولا مطلق ما لم يذك ـ 
لتكون أمراً عدمياً محرزاً بالأصل، كما ذكره شــيخنا الأعظم H ـ بل هي في 
عرف المتشرعة مطلق ما استند موته إلى سبب غير شرعي. فهي أمر وجودي 
مضاد للمذكــى، فلا تنهض بإثباته أصالة عــدم التذكية، بل مقتضى الأصل 

عدمه.

ولعله نزّل المقابلة في النصوص، المشــار إليها بين المذكى والميتة 
على مجرد التضاد من دون أخذ عدم التذكية في مفهوم الميتة.

كما أن الإجماع الذي تقدمت دعواه على أن غير المذكى بحكم الميتة 

)))	 لم يذكر هنا الوجه فيه. وكأنه لما في غير واحد من النصوص من أخذ الذكاة في جواز اللبس في الصلاة، 
كموثق ابن بكير وخبر علي بن أبي حمزة المتقد مين في الأمر الثاني وغيرهما.

ويشــهد به النصوص المتضمنة عدم جواز الصلاة في ما لم يحــرز تذكيته، مع أن الأصل إنما يحرز عدم 
تذكيته لا الموت بالمعنى الذي ذكره هنا.

لكن هــذا موقوف على رفع اليد عن النصــوص الكثيرة الظاهرة في مانعية المــوت، وتنزيلها على أن 
مانعيته بالعرض لملازمته لعدم التذكية، وهو صعب جدا.

وكفــى بهذا موهنا لما ذكره من الفرق بين الأمرين، ومقربا لما ذكره غيره من رجوع أحدهما للآخر، كما 
سيأتي الكلام فيه. )منه، عفي عنه(.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 140

مـــنـــاقـــشـــتـــه

لا يراد به إلا عدم اختصاص أحكام الميتة بما مات حتف أنفه، وهو لا ينافي 
كون موضوع الأحكام هو الميتة بالمعنى المتقدم، ولا مجال لاستفادة عنوان 

الحكم من الإجماع ونحوه من الأدلة اللبية غالباً.

وأما النصوص ـ المشــار إليها أيضاً ـ المتضمنة لإلحاق غير المذكى 
بالميتة فهي مختصة بحرمة الأكل واللبس في الصلاة ولم ترد في النجاسة.

هذا، ويشكل ما ذكره: بأنه لا مجال لأخذ الوجه الشرعي للموت في 
مفهوم الميتة، لأنه إن كان المراد بالوجه الشرعي ما يحل إحداث الموت به 
ويحرم بغيره تكليفــاً، فمن الواضح أنه يجوز إحداث الموت للحيوان بأكثر 

الطرق التي يجري معها حكم الميتة، كالجرح في غير المذبح.

وإن كان المراد بالوجه الشــرعي هو الوجه المصحح لترتيب الغرض 
من الحيوان كالأكل، واللبس، والبيع ونحوها كان عنوان الميتة من العناوين 
المنتزعة من الأحكام الشــرعية، المتأخــرة عنها رتبــة، وامتنع أخذها في 
موضوعها، مع وضوح أخذها في أكثر الأحكام المذكورة، وهو كاشف عن 
كون عنوان الميتة من العناوين المتقررة في أذهان العرف المتشرعي مع قطع 

النظر عن الأحكام المذكورة، ولا يناسب المعنى الذي ذكره.

فالظاهــر أن المأخوذ في الميتة التي هي موضــوع الأحكام هو عدم 
التذكية. وحينئذٍ يقع الكلام في أن أخذه بنحو يقتضي كون الميتة من العناوين 
الوجودية المضادة للتذكية؟ بأن يكون الميتة ما مات بسبب لا يوجب التذكية، 
أو بنحــو يقتضي كونها من العناوين العدمية؟ بأن تكون عبارة عما مات ولم 
يذك، فيكون التقابل بين الميتة والمذكى من تقابل العدم والملكة، كما صرح 

به سيدنا الأعظم H في مبحث لباس المصلي.



أن  ينبغي  ــذي  ال
يقال في المقام

المختار  يؤيد  ما 
في المقام أمور..

الأول

141........................................................................... الشك في حلية اللحم 

والذي ينبغي أن يقــال: لا ريب في أن الميتة بحســب أصل اللغة ما 
اتصف بالمــوت المقابل للحياة، فيصدق على المذكــى وغيره، كما أنه قد 
يســتعمل في خصوص ما مات حتف أنفه، إلا أنه لا ريب عندهم في قصور 

أحكامها عن المذكى وشمولها لكل ما لم يذك.

وكأنــه لما ارتكز عندهم من أن الأحكام المذكــورة إنما ثبتت للميتة 
بلحاظ خبث الموت وقذره، وذلك يقتضي اختصاصها بصورة عدم التذكية 

الرافعة لقذر الموت، كما تقدم.

وهذا مناســب لكون التذكية من ســنخ الرافع للأحكام المذكورة أو 
المانع منها، فالأحكام المذكورة ثابتة لولاها.

وهــو يقتضي أخذ عدم التذكيــة في مفهوم الميتة أو فــي أحكامها ـ 
كما ذكره شــيخنا الأعظم H وغيره ـ فموضوع الأحكام هو الميتة بمعنى ما 
لم يذك، علــى أن يكون التقابل بين الموت ـ الــذي هو موضوع الأحكام ـ 

والتذكية تقابل العدم والملكة، لا الضدين.

ويؤيد ذلك أمور..

الأول: أن أخذ أحد الضدين الوجوديين في مفهوم الآخر غير مألوف 
ولا معهود، بل المعهود أخذ عدم أحد المتقابلين في الآخر كالعمى والبصر 

والغنى والفقر.

الثاني: ما في كلام غير واحد من اللغويين، ففي الصحاح والقاموس: 
»الميتة ما لم تلحقه الذكاة«، وفي لسان العرب: »والميتة ما لم تدرك ذكاته«، 
وفي مفردات الراغب: »والميتة من الحيوان ما زال روحه بغير تذكية«، وفي 
مجمع البيان: »حرمت عليكم الميتــة: أي حرم عليكم أكل الميتة والانتفاع 

ــي ــ ــانـ ــ ــثـ ــ الـ



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 142

الــــثــــالــــث

بها، وهو كل ما له نفس ســائلة... فارقه روحــه من غير تذكية. وقيل: الميتة 
كل ما فارقته الحياة من دواب البر وطيــره بغير تذكية...« وقريب منه ما في 
تفســير الطبري. فإن هذه الكلمات ـ كما ترى ـ متفقة على أخذ عدم التذكية 

في الميتة، إما بنفسها أو من حيث كونها موضوعاً للأحكام الشرعية.

نعم، نسب بعض مشــايخنا التصريح بالمعنى الذي ذكره إلى مجمع 
البحرين تارة، وإلى المصباح أخرى))).

لكن لم أعثر في مجمع البحرين على تعرض لشرح مفهوم الميتة. كما 
أن ما في المصباح لا ينهض به، لأنه قال: »والميتة من الحيوان ما مات حتف 
أنفه... والمراد بالميتة في عرف الشــرع ما مات حتف أنفه أو قتل على هيئة 
غير مشروعة«، وهو ظاهر في بيان مصاديقها، وأنها أعم من المعنى اللغوي 
الذي ذكره، لا في شــرح مفهومها، لينافي ما ذكرنا، لما سبق من امتناع أخذ 

عدم المشروعية في مفهوم الميتة ذات الأحكام.

الثالث: أن التفكيك بين الأحكام المذكورة بعيد جداً عن مساق أدلتها،  
لجريها على نسق واحد، إذ من الصعب جداً الالتزام بأن أخذ الميتة في أدلة 
النجاسة من أجل كونها بنفسها موضوعاً لها، ولا دخل لعدم التذكية فيها، أما 
في أدلة حرمة الأكل والمانعية من الصلاة فأخذها بلحاظ كونها ملازمة لعدم 

التذكية الذي هو الموضوع في الحقيقة.

  A وكيف يمكن ذلك، في مثل صحيح الحلبي، ســألت أبا عبد الله
عن الخفاف التي تباع في السوق، فقال: »اشتر وصلّ فيها حتى تعلم أنه ميتة 
)))	 نســب إلى مجمع البحرين في تقرير درسه الأصولي المســمى بكتاب »الدراسات«، ونسبه إلى المصباح 
في تقرير درســه الفقهي المســمى بكتاب »التنقيح« في شرح العروة الوثقى ج 1، من كتاب الطهارة، 

ص:34 من الطبعة الثانية، فراجع.)منه عفي عنه(.



الـــــــرابـــــــع

ــس ــ ــام ــ ــخ ــ ال

143................................................................................. حسن الاحتياط 

بعينه«))) وكذا في أدلة تحريم أكل الميتة الكثيرة، لظهور جميع ذلك في دخل 
عنوان الميتة بنفســه، وهو لا يلائم ما يظهر منه من كون الدخيل عدم التذكية 

إلا بإرجاع أحدهما للآخر، كما ذكرناه.

الرابع: أنه قد وردت نصوص كثيرة ))) في الصيد والذباحة قد تضمنت 
لزوم العلم باستناد الموت للسبب المذكي.

والظاهر المفروغية عند الأصحاب على ترتيب جميع أحكام الميتة، 
ومنها النجاسة، لا خصوص حرمة الأكل والمانعية من الصلاة، مع أن الأصل 
لا يحرز استناد الموت لغير سبب التذكية، وهو شاهد بالمفروغية عما ذكره 
من عرفت من كفاية أصالة عدم التذكية في إثبات جميع الأحكام المذكورة.

الخامس: أن عدم جواز البيع في ظاهر الأدلة من أحكام الميتة، لا من 
أحكام عدم التذكية، وبناءً على ما ذكره بعض مشــايخنا يجوز بيع ما يشــك 
في تذكيته، لأصالة عدم كونه ميتة، الحاكمة على أصالة فســاد البيع، وهو لا 
يناســب ما تضمنته النصوص الكثيرة من جعل ســوق المسلمين أمارة على 
التذكية بنحوٍ يجوز ترتيب أحكامها من الشــراء والأكل واللبس في الصلاة 

وغيرهما.

فالإنصــاف: أن التأمل في جميع ما ذكرنا شــاهد برجوع الميتة لغير 
المذكــى  ونهوض الأصل المحرز لأحدهما في إثبــات الآخر وفي ترتيب 

الأحكام المذكورة. فلاحظ وتأمل جيداً.

)))	 الوسائل، ج 2 باب 5، من أبواب النجاسات حديث: 2.
)))	 الوسائل، ج 16 باب 5، 14، 18، 19، 22 من أبواب الصيد وباب 13 من أبواب الذبح.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 144

الثاني:  المقام 
الـــشـــبـــهـــة 

الموضوعية

الــــكــــام فــي 
لعموم  الــرجــوع 

الحل أو الحرمة

المقام الثاني: في الشبهة الموضوعية

اعلم أن الشك في حلية اللحم بنحو الشبهة الموضوعية يكون..

تارةً: للشك في حليته بعد العلم بوقوع التذكية عليه، كما لو دار الأمر 
بين كونه من الأرنب وكونه من الغنم.

وأخرى: للشــك في قبوله للتذكية، كما لو تردد بين كونه من الكلب 
وكونه من الغنم.

وثالثةً: يكون للشــك في وقــوع التذكية عليه، كما لو شــك في ذبح 
الحيوان، أو كون الذابح مسلماً.

أما في الأولى فالمرجــع أصالة الحل، بناءً على مــا تقدم في المقام 
الأول من عدم جريان استصحاب حرمة الأكل الثابتة حال الحياة.

ولا مجال هنا لتوهم الرجــوع لعموم الحل أو الحرمة، لأنه لو فرض 
تماميته في نفســه وجواز الرجوع إليه في الشبهة الحكمية فلا مجال للرجوع 
إليه في الشبهة الموضوعية، لعدم جواز التمسك بالعام في الشبهة المصداقية 

من طرف المخصص على التحقيق.

م، ـ كي يبقى تحت  وأما الرجوع لأصالة عدم كونه من القســم المحرَّ
عموم الحل لو تــم ـ أو أصالة عدم كونه من القســم المحلل، كالغنم ـ كي 
يبقــى تحت عموم التحريم لو تم ـ فهو إنما يتجه إذا كان المعيار في التحريم 
والتحليل خصوصية عرضية زائدة على الذات، مثل كونه ذا فلس في السمك، 
وكونه ذا صيصية في الطير، حيث يمكن اســتصحاب عدم اتصاف الحيوان  
بالخصوصية بلحاظ حال ما قبل وجوده بناء على جريان اســتصحاب العدم  
الأزلي. أمــا إذا كان المعيار فــي التحريم والتحليــل الخصوصية النوعية 



145................................................................................. حسن الاحتياط 

كالأرنــب والغنم فلا مجال لاســتصحاب عدم اتصاف الحيــوان بها لأن 
الخصوصية النوعية من شؤون الذات التي ليست لها حالة سابقة معلومة في 
الحيوان حتى بلحاظ حال ما قبل وجوده، فلا مجال لجريان الاســتصحاب 

فيها ولو بنحو استصحاب العدم الأزلي.

كما أنــه لو كان احتمال التحريم ناشــئاً من احتمال طروء ســببه في 
الحيوان بعد العدم ـ كالوطئ ـ أمكن استصحاب عدم حصول سببه، فيحرز 

به حل الحيوان، ويكون  حاكماً على أصالة الحل ومغنياً عنها.

كمــا أنه لو فرض انقلاب الأصل في اللحوم بدعوى تعليق الحل فيها 
علــى عنوان وجودي ـ كالطيب ـ ومع عدم إحــرازه يبنى على الحرمة امتنع 

الرجوع هنا لأصالة الحل.

لكن أشرنا في المقام الأول إلى منع ذلك صغرى وكبرى.

وأما في الثانية فالمرجع أصالة عدم التذكية التي تقدم في المقام الأول 
جريانها حتى مع الشــك في القابلية، بناء على ما هو التحقيق من أن التذكية 

متقومة بالأثر المسبب عن الذبح.

ولا مجال هنا للرجوع إلى عموم قابلية الحيوانات للتذكية ـ لو فرض 
تماميته في نفســه ـ لأنه من التمســك بالعام في الشــبهة المصداقية، كما لا 
مجــال للرجوع لأصالة عدم كونه من النوع الذي لا يقبل التذكية ـ كالكلب، 

نظير ما سبق في الصورة الأولى.

نعم، بناء على ما تقدم احتماله من قابلية كل حيوان للتذكية حتى نجس 
العين، وأن عدم طهارته لأن التذكية ترفع خبث الموت دون النجاسة الذاتية 
يتجه البناء على تذكية الحيــوان في المقام، والرجوع إلى أصالة الطهارة فيه 

ــدم  أصـــالـــة ع
الشك  مع  التذكية 

في قبول التذكية



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 146

لأصالة  الرجوع 
مع  التذكية  عدم 
وقوع  في  الشك 

التذكية

الــرابــع:  التنبيه 
حسن الاحتياط

عن النجاسة الذاتية. فتأمل.

كمــا أنه لو كان احتمال عدم قابلية الحيوان للتذكية لاحتمال طروء ما 
يمنع عنها ـ كالجلل ـ اتجه استصحاب عدمه، ليحرز وقوع التذكية عليه.

ولا مجال لاســتصحاب القابلية بنفسها، لما تقدم من أنها من الأمور 
الانتزاعية، وليست هي موضوعاً لأثر شرعي.

وأما في الثالثة فلا إشــكال في الرجوع لأصالة عدم التذكية حتى بناءً 
على كون التذكية أمراً مركباً من الذبح والتسمية ونحوهما مما يؤخذ فيها، إذ 

لا إجمال في المستصحب حينئذٍٍ حتى يمتنع استصحابه.

بــل قد تظافرت النصوص بترتيب آثار عدم التذكية عند الشــك فيها، 
كما لو  شك في استناد الموت إلى سبب التذكية من الصيد والذبح ـ على ما 

تقدمت الإشارة إليه ـ وكما لو أخذ من غير المسلم.

نعم، قد يظهر من بعض النصوص البناء على الحل مع الشــك، وهو 
محمول على صورة وجود الأمارة على التذكية، كســوق المسلمين ونحوه 

على ما يذكر في الفقه مفصلًا.

هــذا، وقد تقدم أن أصالة عدم التذكية لو جرت أُحرز بها حرمة الأكل 
والبيع والمانعية من الصلاة والنجاســة، خلافاً لما تقدم من بعض مشايخنا 
من عدم ترتيب النجاسة، بل عرفت ان لازم ما ذكره جواز البيع أيضاً. فتأمل 
جيداً. والله ســبحانه وتعالى العالم العاصم. وله الحمد. ومنه نستمد العون 

والتوفيق.

التنبيه الرابع: في حسن الاحتياط.

لا ريب في حســن الاحتياط في الشــبهة البدوية عقلًا ـ وإن لم يكن 



147................................................................................. حسن الاحتياط 

لازماً، لما تقدم ـ لأنه نحو من الانقيــاد للمولى ومظهر من مظاهر العبودية 
له، كما تشــهد بذلك المرتكزات العقلية والعرفية. وهو موجب لاستحقاق 
الثــواب، لا بمعنــى لزومه على المولــى، لأنه لا يجب حتــى مع الإطاعة 
الحقيقية، بل بمعنى أهلية المحتــاط والمنقاد للتفضل بالثواب المبني على 
الشكر والجزاء، وليس ثوابه ابتداءً تفضل كالابتداء به على من لم يعمل شيئاً 

أو كان عاصياً. كما تقدم في آخر مبحث التجري.

إن قلــت: هذا إنما يتم بناءً على أن الإرادة التشــريعية التي تنتزع منها 
الأحكام الشرعية من سنخ الإرادة التكوينية، لوضوح أن تحصيل ما يحتمل 
إرادة المولى له كتحصيل ما يعلم بإرادتــه له من مظاهر العبودية والفناء في 

ذاته والاهتمام بشأنه.

أما بناءً على ما هو التحقيق من أنها سنخ آخر متقوم بجعل السبيل على  
المكلف وتحميله المســؤولية فلا موضوع لها مع فرض عدم المنجز، لأن 
جعل الحكم ليس علة تامة لتحقق السبيل، بل هو مشروط بوجود المنجز له، 
فمع فرض عدم المنجز لا يتحقق الســبيل على المكلف قطعاً، فلا موضوع 

للاحتياط.

وليس معنى فعليــة الأحكام الواقعية في ظرف عــدم المنجز لها إلا 
فعلية ملاكاتها، ومن الظاهر أن مجرد الاهتمام بتحصيل الملاك والسعي له 
لا يكون انقياداً للمولى، ولا يحســن بملاك حسن إطاعته، ما لم يكن مضافاً 

إلى المولى لتكليفه به.

قلت: عدم فعلية الســبيل لفرض عدم المنجز لا ينافي تحقق موضوع 
الانقياد، بلحاظ احتمال جعل الحكم الذي هو المقتضي في جعل الســبيل، 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 148

التعرض  ينبغي 
لأمور..

الأول:  ــر  ــ الأم
حسن  مــزاحــمــة 
هو  بما  الاحتياط 

أهم

وهو معنى فعلية الحكــم، وبه يكون الملاك مضافــاً للمولى، وليس معنى 
فعليته مجرد كون ملاكه فعلياً من دون أن يكون مضافاً للمولى.

ولا مجال لدعوى اختصاص موضوع الانقياد بفعلية السبيل الموقوفة 
على المنجز، فإنها مدفوعة: بالمرتكزات العقلائية والمتشــرعية على حسن 
الاحتياط لاحتمــال التكليف غيــر المنجز، المؤيد بمثــل نصوص قاعدة 

التسامح في أدلة السنن الظاهرة في الإرشاد إلى حسن الاحتياط.

بل ذكرنا في مسألة الضد في تقريب إمكان التقرب بالملاك أن الملاك 
إذا بلغ مرتبة جعل الحكم بسببه كان صالحاً للمقربية وإن ارتفع واقعاً بسبب 
المزاحم، فصلوحه للمقربية والانقياد في المقام أولى بلحاظ احتمال وجوده 

وفعلية الحكم الواقعي على طبقه. فتأمل جيداً.

وبالجملة: لا إشكال ظاهراً في حسن الاحتياط عقلًا في مورد البراءة، 
بــل في مطلق احتمال التكليف الواقعي وإن قامت الحجة على خلافه، ولذا 
جرت سيرة الفقهاء ـ خصوصاً في العصور المتأخرة ـ على التنبيه للاحتياط، 
بل الحث عليه في موارد الفتوى بخلافه، وحيث عرفت ذلك ينبغي التعرض 

لأمور متعلقة بالمقام..

الأمر الأول: الاحتياط وإن كان حسناً في نفسه عقلًا، لما فيه من الانقياد 
للمولــى، كما تقدم، إلا أنه قد يزاحم بما هو الأهم عقلًا، كالإطاعة الحقيقية 
في التكاليف المنجزة الإلزامية أو غيرها، فيلزم تركه عقلًا، أو يرجح وإن لم 
يخرج عن كونه حســناً في نفســه، كما هو الحال في تزاحم الاحتياطين غير 
اللازمين أو تزاحم التكليفين المنجزيــن. إلزاميين كانا أو غير إلزاميين فإن 

المرجوح يلزم تركه أو يرجح وإن لم يخرج عن كونه حسناً في نفسه.



149................................................................................. حسن الاحتياط 

كما أنه قد يردع عنه شــرعاً، لعدم وفائه بالغرض لتوقف الغرض على 
الجزم بالتكليف، أو لاستلزامه محذوراً لازم الدفع، كما أشرنا إليه في أواخر 

مبحث التجري.

لكن الظاهر أن الردع المذكور راجع إلــى تقييد التكليف الواقعي أو 
المكلف به، بغير صورة الاحتياط فــا يكون الاحتياط إطاعة له، كي يكون 
انقياداً وحســناً، فالردع عن الاحتياط مخرج له عــن الانقياد وعن موضوع 
الحســن، لا أنه ردع عن بعض أفراد الانقياد، بل هو في الحقيقة موجب لسد 

باب الاحتياط.

وتوضيح ذلك: أن قوام التكليف باقتضائه للعمل وداعويته له، وحينئذٍٍ 
فإن تنجز صار مورداً للمسؤولية ولزم عقلًا إطاعته بملاك أهلية المولى لها، 
أو بملاك دفع الضرر، وامتنع ردع الشــارع عن إطاعتــه، لمنافاته لمقتضى 

التكليف، إلا أن يرجع إلى رفع التكليف نفسه.

وإن لم يتنجز قصر عن مقام المســؤولية لكن حســن عقلًا الاهتمام 
بموافقته بالاحتياط انقياداً للمولى بملاك أهليته وإن لم يترتب الضرر.

وحينئذٍٍ كما يمتنــع الردع عن الإطاعة في فــرض تنجز التكليف إلا 
برفع التكليف نفسه، كذلك يمتنع الردع عن الاحتياط في فرض عدم تنجزه 
إلا بتقييد التكليف أو المكلف به بنحوٍ لا يشــمل حــال الاحتياط، ليخرج 
عــن مورد التكليف، فلا يكون احتياطاً ولا انقياداً. وإلا فمع فرض شــمول 
التكليف له وفعلية التكليف به يكون الاحتياط انقياداً للمولى، فيمتنع الردع 

عنه، لأنه علة  تامة في الحسن كالإطاعة، وإن افترقا باللزوم وعدمه.

نعم، قصور التكليف الواقعي عن شــمول الاحتيــاط لابد أن يكون 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 150

بنتيجة التقييــد، وإلا فالاحتياط متفرع عن التكليــف ومتأخر عنه رتبة، فلا 
يعقل أخذه قيداً في موضوعه.

كمــا أن خروج مورد الاحتياط عن التكليــف إن كان لخروجه ملاكاً 
كان مقتضياً لعدم الإجزاء لو فرض مصادفته لثبوت التكليف واقعاً، وإن كان 
لأجل محذور خارج مع كونه واجداً لملاك التكليف الواقعي اتجه الإجزاء، 
إلا أن يكون عبادة، ويكون الردع بنحو التحريم، فيمتنع التقرب معه، وينسد 
بــاب الاحتياط حتى بلحاظ الملاك، ولا يتصــور الإجزاء إلا مع الغفلة عن 

النهي، كما يذكر نظيره في مبحث اجتماع الأمر والنهي.

إذا عرفــت هذا، فربما يســتظهر مــن بعض النصوص عدم حســن 
الاحتياط، ففي خبر الحســن بن الجهم، قلت لأبي الحســنA: اعترض 

السوق فأشتري خفاً لا أدري أذكي هو أم لا.

قال: »صل فيه«، قلت: فالنعل؟ قال: »مثل ذلك«.

  A قلــت: اني أضيق من هــذا، قال: »أترغب عما كان أبو الحســن
يفعله؟!«)))، وفي صحيح البزنطي: »سألته عن الرجل يأتي السوق، فيشتري 

جبة فراء لا يدري أذكية هي أم غير ذكية.

  A أيصلــي فيها؟ فقال: »نعــم، ليس عليكم المســألة، إن أبا جعفر
كان يقول: إن الخوارج ضيقوا على أنفســهم بجهالتهم، إن الدين أوسع من 
ذلك«)))، ونحوه غيره مما تضمن النهي عن الســؤال، ومرسل الفقيه، سئل 
علي A: أيتوضأ من فضل وضوء جماعة المســلمين أحب إليك أو يتوضأ 

)))	 الوسائل، ج 2 باب 50، من أبواب النجاسات حديث:9.
)))	 الوسائل، ج 2 باب 5، من أبواب النجاسات حديث: 3.



151................................................................................. حسن الاحتياط 

مــن ركو أبيض مخمر؟ فقال: »لا، بل من فضل وضوء جماعة المســلمين، 
فإن  أحب دينكم إلى الله الحنيفية الســمحة الســهلة«)))، وما عن تفســير 
النعماني باسناده عن علي A: »قال رسول اللهF: إن الله يحب أن يؤخذ 
برخصه كما يحب أن يؤخذ بعزائمــه«)))، فإن النصوص المذكورة ونحوها 
مما يتضمن الحث على التيسير ظاهرة في عدم رجحان الاحتياط، بل بعضها 

ظاهر في مرجوحيته. لكنها ـ مع ضعف سند أكثرها ـ لا تدل على ذلك.

لظهور الأول في الردع عن ضيق النفس عن العمل بأمارية الســوق، 
وهو راجع إلى عدم سكون النفس للحكم الشرعي، المنافي للتسليم الكامل 
بــه، وهو لا ينافي رجحان الاحتياط برجاء إدراك الواقع لمحض الانقياد مع 
التسليم والاطمئنان بالرخصة، كما قد يشهد به خبر أبي بصير، سألت أبا عبد 
الله A  عــن الصلاة في الفراء؟، فقال: كان علي بن الحســين A  رجلًا 

صرداً...

فكان يبعث إلى العراق فيؤتى مما قبلكم بالفرو فيلبسه، فإذا حضرت 
الصلاة ألقاه وألقى القميص الذي يليه، فكان يســأل عن ذلك فقال: إن أهل 

العراق يستحلون لباس جلود الميتة ويزعمون أن دباغه ذكاته« ))).

كمــا أن صحيح البزنطــي وأمثاله بصدد التأكيد على حجية الســوق 
والردع عن التزام التضييق كالخوارج، فلا ينافي حسن الانقياد بالاحتياط.

وأما مرسل الفقيه فلا ظهور له في مرجوحية الاحتياط بتجنب احتمال 
النجاســة في فضل وضوء جماعة المســلمين، إذ لعل السؤال فيه من حيثية 

)))	 الوسائل ج 1، باب: 8 من أبواب الماء المضاف والمستعمل حديث 3.
)))	 الوسائل ج 1، باب: 25 من أبواب مقدمة العبادات، حديث 1.

)))	 الوسائل ج 1، باب: 61 من أبواب لباس المصلي حديث: 2.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 152

النصوص  ــة  دلال
على أمرين..

إمكان  الأول: 
مـــرجـــوحـــيـــة 
ــاط  ــ ــي ــ ــت ــ الاح

بالعرض

استعمال الماء لتوهم كراهة الوضوء من فضل وضوء الغير، فهو مسوق لبيان 
عدم كراهة الوضوء فيه، بل استحبابه بلحاظ مصلحة التيسير.

مع أنه لو كان رادعاً عن الاحتياط في مورد احتمال النجاسة، فلا يدل 
على الردع عنه ذاتاً، بنحوٍ ينافي حســنه عقلًا، بــل عرضاً لمنافاته لمصلحة 
التيســير، لظهوره في أن مصلحة التيســير المقتضية للســعة عملًا مما يهتم 
الشــارع به، بحيث تكون أهم من مصلحة المحافظــة على طهارة الماء في 
ظرف الجهل، وحيث إنه لا إشــكال في لزوم الوضــوء بالماء الطاهر واقعاً 
المستلزم لحســن الانقياد عقلًا بالاحتياط فيه كان المقام من مزاحمة حسن 
الانقياد بحســن الطاعة بالإضافة إلى مصلحة التيســير الاستحبابية، وحيث 
كان الثانــي أهم كان هو الأرجح عقلًا وإن كان الاحتياط باقياً على حســنه، 
فيكــون مرجع الردع الشــرعي في المقام إلى إحداث حكم شــرعي تكون 
طاعتــه مزاحمة للاحتياط عقلًا من دون أن ترفع حســنه، كما تقدم في أول 

الكلام في هذا الأمر.

ومنه يظهر الحال في ما عن تفســير النعماني ونحوه مما تضمن الأمر 
بالتيسير، فإنه راجع إلى استحباب الإتيان بالرخص، ويكون الحكم المذكور 

مزاحماً لحسن الاحتياط، لا رافعاً لحسنه.

فتحصل أن النصوص المذكورة لا تنافي حسن الاحتياط ذاتاً، بملاك 
الانقياد، وإنما تدل على أمرين لا ينبغي الاستهانة بهما..

الأول: أن الاحتيــاط قد يكــون مرجوحاً بالعرض لو كان ناشــئاً من 
عدم سكون النفس للترخيص الشرعي وعدم ركونها للعمل به، لمنافاة ذلك 

للتسليم الكامل به.



153................................................................................. حسن الاحتياط 

الثاني: أنه ينطبق على ترك الاحتياط عنوان راجح شــرعاً يحسن عقلًا 
الإتيان به بداعي إطاعة الشارع وانقياداً له، كما يحسن الانقياد له بالاحتياط، 

وهو عنوان التيسير واستعمال الرخصة. فتأمل جيداً.

الأمر الثاني: حيث عرفت حسن الاحتياط عقلًا فقد وقع الكلام بينهم 
في حسنه شــرعاً والأمر به مولوياً. فقد استفاضت النصوص المتقدمة التي 
استدل بها  الإخباريون على وجوب الاحتياط بالأمر به والحث عليه، وبعد 
فرض عدم حملها علــى الوجوب وتحكيم أدلة البــراءة، فهل تحمل على 
الإرشاد لحسنه عقلًا بملاك الانقياد، أو على الاستحباب المولوي، كما هو 

الأصل في الأوامر الشرعية؟ 

ولا يخفى أن نصوص الاحتياط على قسمين: 

الأول: ما تضمن الأمر به بملاك تحصيل الواقع المحتمل من دون أن 
يتضمــن أثراً زائداً على ذلك، كما هو مفــاد التعليل بمثل قولهم B: »من 

أخذ بالشبهات ارتكب المحرمات وهلك من حيث لا يعلم«))).

الثاني: ما تضمن الأمر به بملاك أمر آخر غير تحصيل الواقع المشتبه، 
مثل قولهم B »فمن ترك ما اشتبه عليه من الإثم فهو لما استبان له أترك«))).

أمــا الأول فقد ذكر شــيخنا الأعظم H وغيره أنه ظاهر في الإرشــاد 
لحسن الاحتياط عقلًا، بملاك الانقياد تحصيلًا لمصلحة الحكم الواقعي.

واستشكل فيه بعض مشــايخنا بأن حكم العقل بحسن الانقياد لما لم 
يكن إلزامياً فهو لا يوجب رفع اليد عن ظهور الأوامر الشرعية في المولوية.

)))	 الوسائل، ج 18 باب: 12 من أبواب صفات القاضي حديث: 9.
)))	 الوسائل، ج 18 باب: 12 من أبواب صفات القاضي حديث: 22.

ــي ــ ــانـ ــ ــثـ ــ الـ

ــر الــثــانــي:  الأمـ
حسن  في  الكلام 

الاحتياط شرعاً



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 154

وكأنه لأن حكم العقل بحســن الاحتياط قد لا يكون موجباً لانبعاث 
المكلف، ويكون الأمر الشرعي المولوي موجباً له، فلا يكون لاغياً.

وهذا بخلاف أوامر الطاعة فقــد ذكر أنه يمتنع حملها على المولوية، 
للزوم لغويتها وإن لم نقل باستحالة التسلسل، لأن الأوامر الشرعية لا تقتضي 
الانبعــاث ما لم تنته إلى الإلزام من جهة العقل بجعل وجوب الطاعة، فلابد 

من صرف أوامر الطاعة الشرعية إلى الإرشاد لذلك.

وفيه: أن مجرد عدم محركية الأحكام الشرعية إلا بانتهائها إلى الدافع  
العقلي المقتضي للزوم الطاعة عقلًا، لا يلزم بحمل أوامر الشــارع بالطاعة 
على الإرشــاد، لإمكان وجوب الطاعة بحكم العقل والشــرع معاً، نظير ما 

التزم به هنا من حسن الاحتياط شرعاً وعقلًا.

على أن عدم صلوح الأحكام الشــرعية للمحركية إلا بضميمة حكم 
العقل كما يتوجه فــي الإحكام المنجزة التي يحكم العقــل بلزوم طاعتها، 
كذلك يتوجه فــي الأحكام غير المنجزة التي يحكم العقل بحســن الانقياد 

بموافقتها، فإنها لا تقتضي الانبعاث لولا الحكم العقلي المذكور.

ومجــرد الاختلاف بيــن الحكمين بالإلزام وعدمــه لا يصلح فارقاً، 
ولاســيما مع كون إطاعة الأمر الاســتحبابي والنهي التنزيهي مع تنجزهما 
حســنة عقلًا غير واجبة، مع عدم الإشــكال بينهم في كون أوامر الشــارع 

بإطاعتها للإرشاد.

فاللازم النظر في الفرق بين الأمر المولوي والإرشادي ذاتاً ثم تحديد 
مصاديقهما..

فنقول: الأمر والنهي إن صدرا بداعي جعل الســبيل على المخاطب 



155................................................................................. حسن الاحتياط 

بهما، بنحو يقتضي إضافة الفعل والترك للآمر والناهي وحسابها عليه، انتزع 
منهمــا الحكم المولوي الــذي يكون موضوعاً للطاعــة والمعصية ومورداً 

لأهلية المخاطب للثواب والعقاب من قبل الآمر.

وإن صدرا لمحض إرشاد المخاطب لآثار الأفعال الثابتة لها مع قطع 
النظر عن الأمر والنهي من دون أن يقتضيا إضافة الفعل للآمر وحسابه عليه، 
لم يكونا منشــأً لانتزاع الحكــم، ولا يكون الداعي العقلــي لموافقتهما إلا 

بحسب داعويته للأثر المستكشف بهما.

فإذا أمر الأب ولده بالتدثر مثلًا، فإن كان أمره لمحض إرشاده لحاجته 
إليه كان إرشــادياً ولا يتحقق الداعي العقلي لموافقته إلا بتبع داعويته لســد 
الحاجة المفروضة. وإن كان أمره مبنياً على جعله مســؤولًا من قبله بحيث 
يأتي به لحســابه  اســتحباباً أو وجوباً كان مولوياً وصــار موضوعاً للداعي 
العقلي بنفســه ـ مع قطــع النظر عن الملاك الموجب له ـ على حســب قوة 

الداعي لطاعته وضعفه.

ومنه يظهر الوجه في عدم اســتغناء الحكم الواقعي المولوي المنجز 
في مقام المحركية عن الداعي العقلي، فإن الانبعاث عن الأمر المولوي فعل 
 اختياري للمكلف، فلا يعقل صدوره إلا لغرض دافع له، من حب موافقة الآمر

ـ لأهليته ذاتاً أو بالعرض ـ أو خوف عقابه أو رجاء ثوابه.

والداعوية المذكورة هي مرجع حكم العقل بحسن الإطاعة أو وجوبها 
في الأحكام الشرعية.

كما ظهر أيضاً الوجه في عدم اســتغناء الحكم الواقعي المولوي غير 
المنجز في مقام المحركية عن الداعي العقلي، فإنه لولا حكم العقل بحسن 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 156

أوامر  في  الكلام 
الطاعة والاحتياط

الانقياد لا داعي للمكلف في الاندفاع عن احتمال الحكم المذكور.

ثم إنه حيــث كان الحكم المولوي من أفعال المولى الاختيارية فلابد 
من صــدوره عن داع وغرض له فيه، من حفظ ملاك أو غيره على الكلام في 

ذلك.

إذا عرفت هذا يقع الكلام في أوامر الطاعة والاحتياط.

فاعلم: أن الأمر بالطاعة إن كان ناشــئاً عن ملاك آخر غير ملاك ذات 
الفعــل كان مولوياً، كما لو فرض أن تعلق التكليــف بالفعل وصدق عنوان 
الطاعة عليه موجب لحدوث ملاك آخر فيه غير ملاكه الذي أوجب حدوث 
أمره، فان اهتمام الشــارع بالملاك المذكور موجب لأمره به مولوياً بعنوانه 
المذكور، بحيث يكون مضافاً للمولى ومحســوباً عليه، ويكون مؤكداً للأمر 

المولوي الأول المتعلق بذات الفعل.

ولا مجال معه لتوهم لغوية الأمر الثاني، لأن تأكد الأمر موجب لتأكيد 
الداعويــة المولوية، الموجــب لتأكد الداعوية العقليــة، فكما يكون الفعل 
موضوعاً لحكمين شــرعيين أحدهما متعلق بذاته، والآخر متعلق به بعنوان 
كونه إطاعة، كذلــك يكون موضوعاً لحكمين عقلييــن في طول الحكمين 
الشرعيين المذكورين يقتضيان إطاعة كل منهما، وإن اتحد الحكم الشرعي 

الثاني والحكم  العقلي الأول موضوعاً.

وإن لم يكن ناشــئاً عن ملاك مســتقل، بل ليس إلا ملاك الأمر الأول 
امتنع كونــه مولوياً، لعدم الغرض فيه بعد قيام الأمــر الأول به، وتعين كونه 
إرشادياً لا يبتني على جعل السبيل، ولا على إضافة الفعل للمولى، فلا يكون 
حكماً حقيقة، ولا موضوعاً للطاعة والمعصية، ولا يســتتبع عقاباً ولا ثواباً 



157................................................................................. حسن الاحتياط 

غير ما يقتضيه الأمر الأول.

ومن هنا تعين حمل أوامر الشــارع بالإطاعة على الإرشــاد، لما هو 
المفروغ عنه من عدم كون منشــئها ملاكاً مستقلًا، وعدم استتباعها ثواباً ولا 

عقاباً غير ما يقتضيه الأمر الأول. 

مضافــاً إلى أن ظاهرها الأمر بإطاعة كل حكــم ولو كان غير إلزامي، 
فلو كان الأمر المذكور مولوياً كان ظاهره الوجوب المقتضي لوجوب إطاعة 
الأوامر الاســتحبابية، وهو مقطــوع ببطلانه، وحمل الأمــر بالإطاعة على 
الاســتحباب، أو على مطلق الطلب ليس بأولى من حمله على الإرشاد بعد 

كون كل منهما خلاف الأصل في الأمر، بل الثاني أقرب ارتكازاً.

كما أن ظاهر الأمر بالإطاعة عمومه لكل أمر يفرض حتى نفس وجوب 
الإطاعة كما هو مقتضى كون القضية حقيقية، وهو مستلزم للتسلسل، فحمله 
على ما عدا أمر الإطاعة دفعاً للتسلســل ليس بأولى من حمله على الإرشاد، 

بل الإرشاد أقرب ارتكازاً أيضاً. فتأمل جيداً.

وأما الأمر بالاحتيــاط فإن كان وارداً بلحاظ حفــظ الواقع والانقياد 
له، للتنبيه على أهمية الواقع بنحو ينبغــي للمكلف حفظه والاهتمام به كان 
إرشــادياً مطابقاً لحكم العقل، ولا يترتب علــى موافقته إلا ما يترتب بحكم 

العقل على الانقياد.

وإن كان وارداً بلحاظ غرض خاص قائم بعنوان الاحتياط وإن كان هو 
حفظ الواقع من جهة الشارع، لاهتمامه به الموجب لخطابه به، بنحوٍ يقتضي  
إضافة الفعل إليه وحســابه عليه، كان مولوياً واقتضــى تأكد الداعي العقلي 
للاحتيــاط من حيث كونه انقياداً للواقع المحتمــل وطاعة للأمر بالاحتياط 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 158

المعلوم، كما أنه يقتضي شدة الثواب لتأكد الجهة المقتضية له. فتأمل.

ولعل منه ما ورد في كراهة مســاورة الحائض المتهمة، وكراهة كسب 
الغلام، لأنه إن لم يجد سرق، وكراهة كسب الجارية لأنها إن لم تجد زنت.

هذا، والتأمل في نصوص الاحتياط المذكورة يشهد بالأول، لظهورها 
في أهمية الواقع بنحو يقتضي اهتمــام المكلف به، كما هو مقتضى التعليل 
بعدم الوقوع في الهلكة، لا بنحو يهتم الشــارع بحفظه فيكون ملاكاً لتشريع 

الاحتياط مولوياً.

فليس الاحتياط مرغوباً للشــارع تبعاً لاهتمامه بالواقع، بل مما ينبغي 
للمكلف تبعاً لأهمية الواقع في حقه.

إن قلت: حكم العقل بحســن الانقياد ليس كأمر الشــارع بالاحتياط، 
لكشف الثاني عن أهمية الواقع.

قلت: هذا لا يستلزم كون حفظ الواقع ملاكاً يهتم الشارع به، ليستلزم 
المولوية، وإنما يكشــف عن أهمية الواقع في حق المكلف، الموجب لتأكد 

حسن الانقياد به عقلًا.

نظير ما فــي بعض الأدلة الشــرعية من بيان أهمية بعــض التكاليف 
الموجبة لتأكد حكم العقل بإطاعتها من دون أن تقتضي الأمر المولوي بها.

وبعبارة أخرى: ظاهر الأمر بالاحتياط ـ سواء كان وجوبياً، كما يقوله 
الأخباريون، أم اســتحبابياً كما يقوله غيرهم ـ ليس إلا حكماً طريقياً لإحراز 
الواقع كاشــفاً عن أهمية الواقع في حق المكلف، من دون أن يقتضى حكماً 

نفسياً في قباله موضوعاً للإطاعة والمعصية ومنشأ للعقاب والثواب.

غايتــه أنه إن كان وجوبياً كان مســتلزماً لتنجز الواقــع، وصار الواقع 



قاعدة التسامح في أدلة السنن ....................................................................159

به موضوعاً لوجوب الإطاعة عقلًا، وإن كان اســتحبابياً كان إرشاداً لحكم 
العقل  بحسن الانقياد بتحصيل الواقع رجاء.

ومنه يظهر الحال في ما تضمــن الأمر بالاحتياط من دون تعليل، فإن 
المنسبق من الأمر بالاحتياط ليس إلا الحكم الطريقي بالوجه المذكور.

وأما القســم الثاني من الأخبار: فقد ذكروا أنه ظاهر في المولوية، لأن 
الملاك المذكور فيه لا دخل له بملاك الواقع المحتمل، ليكون إرشــاداً إلى 

حسن الانقياد بتحصيله.

لكن الإنصاف: أن الملاك المذكور مناسب للإرشاد جداً.

فإن البعد عن الحرام مما يحســن عقلًا احتياطاً للنفس بملاك حسن 
الطاعة.

ومعه يشــكل ظهور الأوامر المذكورة في المولوية الراجعة إلى ابتناء 
خطاب الشــارع على جعل السبيل وإضافة الفعل له وحســابه عليه ليكون 
موضوعاً للطاعة والمعصية ومنشــأ للثواب زائداً على الفائدة المذكورة، بل 

لا يبعد كونه نظير أمر الطبيب.

ومن ثم لا يبعــد حمل كثير مــن النصوص المتعرضــة لآثار بعض 
الأفعال المرغوب فيها أو عنها على الإرشــاد للآثار المذكورة، من دون أن 

تقتضي الاستحباب أو الكراهة المولويين.

إلا أن يفرض ظهورها في تبني الشارع للحكم، فيكون الأثر المذكور 
ملاكاً للحكم الشــرعي ومنشأ لتشريعه، ولا تكون مسوقة لمحض الإرشاد. 

وإن كان الأمر لا يخلو عن إشكال.

هذا كله بناء على شمول النصوص المتقدمة للاحتياط في موارد عدم 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 160

تنجز التكليف، كما يظهر من شيخنا الأعظم H وغيره، لكنه خلاف الظاهر، 
لما تقدم عند الكلام في اســتدلال الإخباريين بها من أن القســم الأول من 
النصوص ظاهر في وجوب الاحتياط في خصوص موارد منجزية الشــبهة، 
وليس شاملًا لصورة عدم تنجز التكليف، ليحمل على استحباب الاحتياط، 
ولاســيما بملاحظة التعليل فيه باحتمال الهلكة فإنــه آب عن الحمل على 

الاستحباب.

وأما ما يظهر من شيخنا الأعظم H من حمل الهلكة فيه على مطلق ما 
يترتب على الاقتحام في الشبهة ومخالفة احتمال التكليف وإن لم يكن لازم 
الدفع عقلًا، فإن كان التكليف منجزاً كان هو ضرر العقاب اللازم الدفع، وإن 

لم يكن منجزاً كان هو ضرر فوت الواقع الذي يحسن دفعه ولا يلزم.

فهو خلاف الظاهر جــداً، لظهور الهلكة في أهمية الضرر بنحو يجب 
دفعــه ـ كالعقاب ـ دون ما لا يجب دفعه كفــوت الملاك الواقعي، الذي قد 
يكون عرفاً من ســنخ فوت النفع، لا الوقوع في الضرر، فضلًا عن أن يكون 

وقوعاً في الهلكة ليكون مشمولًا للتعليل المذكور.

نعــم، تقدم في موثقة مســعدة بن زياد تطبيق التعليــل المذكور على 
النكاح في مورد الشبهة الموضوعية التي لا يجب فيها الاحتياط.

لكنهــا مختصة بموردها، ولا مجال للتعدي عنه، كما يظهر مما ذكرنا 
هنا وهناك.

وأما القســم الثاني فالتعليل فيه وإن كان لا ينافي الاستحباب، إلا أن 
ظاهر الشبهة فيه خصوص موارد تنجيز الاحتمال، ولا أقل من كون المتيقن 

منه ذلك.



قاعدة التسامح في أدلة السنن ....................................................................161

وكــذا ما تضمــن الأمر بالاحتياط ونحــوه، كما يظهر بمــا تقدم في 
استدلال الإخباريين بالنصوص المذكورة. فراجع.

بل شــمول نصوص الاحتياط للشــبهة غير المنجزة لا يناســب أدلة 
الأصول والقواعد الترخيصية، بل أدلة الحجج من اليد والسوق ونحوهما، 
لظهورها فــي الحث على العمل بمؤداها بالنحو الذي لا يناســب نصوص 

الاحتياط، ولاسيما ما تضمن منها إطلاق الهلكة.

بل التأمل في الأدلة المذكورة شاهد بمباينتها مورداً لأخبار الاحتياط، 
بل هي رافعة لموضوعها عرفاً، لاختصاصها بالشبهات المنجزة، كما ذكرنا.

وقد تحصل من جميع ما ذكرنا: أنه لا طريق لإثبات حســن الاحتياط 
شرعاً، وليس حسنه إلا عقلياً.

ويأتي في الأمر الثالث ما ينفع في المقام إن شاء الله تعالى.

الأمر الثالث: قد تضمنت كثير من النصوص الحث على العمل الذي 
ورد عليه الثواب. كصحيح هشــام بن سالم عن أبي عبد الله A ، قال: »من 
بلغه عن النبيF شيء من الثواب فعمله كان أجر ذلك له وإن كان رسول 
اللهF لم يقله«)))، وصحيحه الآخر عنه A ، قال: »من ســمع شــيئاً من 
الثواب على شــيء فصنعه كان له وإن لم يكن على ما بلغه«)))، وخبر محمد 
بن مــروان عنه A ، قال: »من بلغه عن النبيF شــيء من الثواب ففعل 
ذلك طلب قول النبيF كان له ذلك الثواب وإن كان النبيF لم يقله«))) 

)))	 الوسائل ج 1، باب: 8 من أبواب مقدمة العبادات، حديث 3.
)))	 الوسائل ج 1، باب: 18 من أبواب مقدمة العبادات، حديث 6.
)))	 الوسائل ج 1، باب: 18 من أبواب مقدمة العبادات، حديث 4.

الثالث:  الأمـــر 
قاعدة التسامح في 

أدلة السنن



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 162

مفاد  في  الكلام 
على  النصوص 

وجوه

وغيرها.

وقد وقع الخلاف في مفاد النصوص المذكورة، والمحتمل منها بدواً 
وجوه..

الأول: حجيــة الخبر الــدال على الثواب مطلقــاً وإن كان ضعيفاً في 
نفسه. وهو ظاهر التعبير عن مؤدى النصوص في كلماتهم بالتسامح في أدلة 

السنن لظهوره في أن ما ليس حجة في نفسه فهو حجة في السنن.

الثاني: عِلّية بلوغ الثواب على العمل لاستحبابه شرعاً بعنوانه الأولي 
الذي أخذ في موضوع الثواب.

الثالث: عِلّيته لاستحباب العمل شرعاً أيضاً، لكن بقيد الإتيان به رجاء 
إدراك الواقع وترتب الثواب، لا مطلقاً، كما في الوجه السابق.

الرابع: مجرد ترتب الثواب على العمــل الذي ورد عليه الثواب لمن 
جــاء به برجاء إدراك الواقع من دون أن يقتضي اســتحبابه شــرعاً والأمر به 
مولوياً، بل غاية ما يقتضي الحث على الانقياد والإرشاد لحسنه بملاك ترتب 
الثواب عليه. وعليه فلا تكون النصوص المذكورة دالة على حكم شــرعي 
أصلًا، بخلاف الوجوه  الســابقة، حيث تكون علــى الأول، دالة على حكم 

أصولي، وعلى الثاني والثالث دالة على حكم فرعي.

وينبغي الكلام..

تارةً: في الثمرة بين الأقوال.

وأخرى: في تحقيق الحق منها.

وثالثةً: في فروع ذلك ولواحقه.



قاعدة التسامح في أدلة السنن ....................................................................163

المقام الأول: في الثمرة بين الأقوال..

لا يخفى أن الوجوه المذكورة تختلــف في مقام العمل، فعلى الأول 
يشــرع الإتيان بالعمل لداعــي أمره الواقعي الذي تضمنــه الخبر المتضمن 
لثبوت الثواب عليه، لفرض حجيته في مضمونه بنحوٍ يصح الجزم به تعبداً، 
ولا مجال لذلك على بقية الوجوه، لعدم ثبوت الأمر المذكور شــرعاً، بل لا 

مجال لقصده إلا رجاءً.

نعم، على الثاني والثالث يتجه الجزم باســتحبابه من جهة النصوص 
المتقدمة، أما على الرابع فلا مجال للجزم بالأمر الشرعي مطلقاً.

كما أنه على الأولين يكفي الإتيان بالفعل الذي بلغ عليه الثواب بقصد 
عنوانــه الذي أُخذ في ترتب الثواب ـ كعنوان الصلاة والدعاء ـ ولولا بداعي 
بلــوغ الثواب عليه، وورود الأمــر الواقعي المحتمل به، لثبوت اســتحبابه 
بعنوانــه المذكور بهذه الأخبــار على الثاني، وبالخبــر المتضمن للثواب ـ 

المفروض حجيته بهذه الأخبار ـ على الأول.

أما على الأخيرين فلابد من قصد بلوغ الثواب والأمر المحتمل داعياً 
للعمــل، لفرض أخذ ذلك قيداً في ما هو المســتحب شــرعاً على الثالث، 

ولتوقف ترتب الثواب وتحقق الانقياد عليه على الرابع.

هذا وربما توجه الثمرة بوجهين آخرين..

الأول: أنه على الأول يتجه للفقيه الفتوى باســتحباب العمل بعنوانه  
بمجرد عثوره على خبر يدل على استحبابه من دون أن ينبه العامي على ورود 
الخبر المذكور، إذ بعد فرض حجية الخبر يكون كســائر الحجج التي يصح 
للفقيه الاعتماد عليها. ولعله لذا جرى الأصحاب على ذلك. وعن شــيخنا 

الــــكــــام فــي 
مقامات:

الثمرة  في  الأول: 
بين الأقوال

الثمرة  توجيه 
بوجهين آخرين



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 164

على  ــال  ــك الإش
الثمرة المذكورة

الأعظم H أن ذلك منهم ظاهر في اختيار الوجه المذكور.

أما علــى الثاني والثالث فلا مجال لفتواه بالاســتحباب اعتماداً على 
الخبــر الذي دل على الثــواب، لعدم حجيته، ولا على أخبــار المقام، لأن 
وظيفته بيــان الأحكام الفرعية الكلية، واســتحباب العمــل الخاص حكم 
فرعي جزئي مستفاد من الأخبار المذكورة، وليس الحكم الكلي إلا نفس ما 
تضمنته هذه الأخبار من استحباب العمل الذي بلغ عليه الثواب، فله الفتوى 
به على عمومه، كما له الأخبــار بموضوعه ـ وهو ورود الثواب على العمل 
ـ كما يخبر عن ســائر الموضوعات الخارجية التي يطلع عليها، كمسجدية 

المسجد.

بل يكــون إخباره بذلك محققاً للموضوع، لصــدق البلوغ به حقيقة، 
وليس كإخباره بسائر الموضوعات متمحضاً في الكشف عنها.

أمــا على الرابع فليس له إلا التنبيه علــى ورود الخبر، ليتحقق البلوغ 
الذي هــو موضوع النصــوص، من دون إخبــار بحكمٍ شــرعيٍ كلي، ولا 

بموضوعٍ شرعي.

لكن تشــكل الثمرة المذكورة: بأن ظاهــر نصوص المقام اختصاص 
مؤداها بمــن بلغه الثواب، فلو فرض دلالتها علــى حجية الخبر الدال على 
الثواب فهي لا تدل على حجيته في نفســه مطلقاً، كما اقتضت السيرة حجية 
خبر الواحد في نفســه، بل علــى حجيته في حق خصوص مــن بلغه، وهو 
المجتهد المطلع عليه، دون العامي، وحينئذٍٍ لا مجال لفتوى المجتهد للعامي 
بمؤداه، ليرتب عمله عليه، لأن وظيفة العامي الرجوع للمجتهد في تشخيص 

مؤدى الحجج الثابتة في حقه، لا الثابتة في حق المجتهد نفسه دونه.



قاعدة التسامح في أدلة السنن ....................................................................165

فلــو فرض أن الخبر الموثق حجة على الرجال دون النســاء، لم يكن 
لهن  الرجوع للمجتهد الرجل في تشخيص أحكامهن التي يتضمنها الموثق، 
وإن جاز للمجتهد نفسه الرجوع إليه في تشخيص أحكامهن المتعلقة به، فله 
أن يطأ المرأة التي دل الموثق على نقائها، وإن لم يكن لها تطبيق عملها على 

ذلك،فلا يجوز لها أن تمكنها من نفسها في الفرض المذكور.

ودعوى: أن الحجج لا تكون حججاً فــي حق العامي بعد تعذر أخذ 
حكمــه منها عليه، وليس الحجة في حقه إلا فتــوى المجتهد، واللازم على 

المجتهد الفتوى اعتماداً على ما هو الحجة في حقه.

مدفوعة: بأنه ليس المتعذر على العامي إلا أخذ حكمه من الحجج بلا 
واسطة. أما أخذ حكمه منها بتوسط المجتهد فلا يكون متعذراً عليه، ومعه لا 
وجه لســقوط حجيتها في حقه، كما لا وجه لرجوعه لفتوى المجتهد المبنية 
على ما هو حجة في حق المجتهد دونه، لقصور بناء العقلاء ـ الذي هو عمدة 

أدلة التقليد ـ عن ذلك.

وعلــى ذلك فاللازم على المجتهد تحقيــق موضوع الحجية في حق 
العامــي بنقل الخبر له، ثم الفتوى له بمضمونــه، كما هو الحال على الوجه 

الثاني والثالث.

وقد ذكرنا نظير ذلك في أخبار التخيير، فإن مقتضاها لو كان هو حجية 
الخبــر الذي يختاره المكلف فلا وجه لعمل العامي بالحكم المســتنبط من 

الخبر الذي يختاره المجتهد.

ودعوى: أن المجتهد يقوم مقام العامي في الفحص عن الأدلة، وينوب 
عنه فيه، فيتعين الاكتفاء ببلوغ الخبر للمجتهد في حجيته في حق العامي، كما 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 166

ــي ــ ــانـ ــ ــثـ ــ الـ

يتعين الاكتفاء باختيار المجتهد له عند تعارض الأخبار.

مدفوعة: بأن المجتهد إنما يقوم مقام العامي في تشخيص الأدلة الثابتة 
في حق العامي بملاك كونه من أهل الخبرة، لا في تحقق موضوع الحجية من 

البلوغ والاختيار ونحوهما.

نعم، لو استفيد من نصوص المقام حجية الخبر المتضمن للثواب في  
نفســه، بحمل البلوغ فيه على محض الطريقية من دون أن يؤخذ في موضوع 

الحجية كان للمجتهد الفتوى بمضمونه في حق من لم يطلع عليه.

لكنه ـ مع مخالفته لظاهر التقييد بالبلوغ، ولاسيما مع دخله ارتكازاً ـ 
يقتضي جواز الفتوى على الوجه الثاني أيضاً، غايته أنه يكون منه بيانا للحكم 
الجزئــي لا الكلي، وهو مما لا بأس به بعد تشــخيص موضوعه، نظير فتواه 

بنجاسة الكحول بعد تشخيص كونه مسكراً.

نعم، لا مجال لذلك على الوجه الثالث، لاختصاص الاستحباب بما 
يكــون بداعي حصول الثواب الوارد، المتوقف على التفات المكلف لورود 

الثواب على العمل.

وكذا الحال على الرابع، بل هو أولى، لعدم الاستحباب الشرعي، كي 
يفتي به المجتهد.

الثانــي: أنه بناء على الوجوه الثلاثة الأول يتجه البناء على مشــروعية 
العمل الذي بلغ عليه الثواب بالوجه الذي دل عليه الخبر المتضمن للثواب 

وترتيب آثار ذلك.

فلو ورد خبر باســتحباب غســل مسترســل اللحية في الوضوء جاز 
المســح ببلله، لأنه ـ كبلــل الحاجبين ـ من بلة الوضــوء بمقتضى نصوص 



قاعدة التسامح في أدلة السنن ....................................................................167

المقام المقتضية لاستحبابه، أو لحجية الخبر الدال على استحبابه، ولو ورد 
خبر باستحباب غســل خاص اجتزئ به عن الوضوء، بناء على إجزاء جميع 

الأغسال عن الوضوء، إلى غير ذلك.

أمــا بناء علــى الوجه الرابع فلا مجال لشــيء من ذلــك لعدم ثبوت 
المشروعية، فلا تترتب آثارها.

وفيه: أنه بناء على الوجــه الأول فنصوص المقام وإن اقتضت حجية 
الخبر الدال على الاســتحباب والمشــروعية، إلا أنه لا إطلاق لها يقتضي 
حجيته في تمام  مدلوله وآثاره، بل من حيثية الاســتحباب وترتب الثواب لا 
غيــر، ولذا لو دل الخبر الضعيف على وجوب الشــيء الذي تضمن الثواب 
عليــه لا يكون حجة في إثبات الوجوب بلا إشــكال، بــل في أصل الطلب 

المستلزم للثواب.

والتفكيك في الحجية بين أجزاء المدلول وآثاره غير عزيز، وإنما يلتزم 
بعمــوم الحجية مع عموم دليلها وإن كان هو بناء العقلاء، كما في خبر الثقة، 

لا في مثل المقام مما كان دليل الحجية فيه تعبدياً لا عموم فيه.

وأما بناء على الوجــه الثاني والثالث فنصــوص المقام وإن اقتضت 
اســتحباب الفعل ومشــروعيته إلا أنها حيث لم تثبت مشــروعيته بالعنوان 
الأولي، بل بالعنوان الثانوي، وهو عنــوان البلوغ، فلابد من الاقتصار على 
الآثار الثابتة لمطلق الفعل المشروع، دون خصوص ما ثبت لما كان مشروعاً 
بالعنوان الأولي، كما هو الظاهر في الأثرين المشــار إليهما، فإن المسح إنما 
يجوز ببلة الوضوء المشروع بعنوان كونه وضوء، لا بعنوان كونه قد بلغ عليه 

الثواب، وكذا الحال في إجزاء الغسل عن الوضوء. فتأمل جيداً.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 168

الثاني:  المقام 
هو  ــا  م تحقيق 

الحق من الأقوال

المقام الثاني: في تحقيق ما هو الحق من الأقوال..

قد يقرب دلالة النصــوص المتقدمة على الوجــه الأول بظهور ذكر 
ترتــب الثواب الموعود به في الحث على العمــل بالخبر المتضمن للثواب 
ومتابعته عملًا، والأمر بمتابعة الطريق والعمل به كناية عن حجيته في نفسه.

ودعوى: أن نصــوص المقام بصدد بيان ترتب الثــواب على العمل 
الذي بلغ عليــه الثواب، لا بيان ما يتحقق به البلــوغ، فلا إطلاق لها ينهض 
بعدم اعتبار شــرائط الحجية في الخبر الذي يتحقق به البلوغ، بنحو يقتضي 
حجية الخبر الضعيــف، بل مقتضى أدلة اعتبار تلك الشــروط اعتبارها في 

الخبر المتضمن للثواب أيضاً.

مدفوعــة: بأن البلوغ ليس أمراً شــرعياً، بل هو أمــر وجداني يتحقق 
بالخبر  الضعيف وغيره، ومقتضى إطلاق نصوص المقام الحث على العمل 
بجميع أفراد البلوغ. وما دل على عدم حجية الخبر الضعيف لا ينافي تحقق 

البلوغ به الذي هو الموضوع في هذه النصوص.

نعم، قد يقال: على ذلك تكون النســبة بين نصــوص المقام وما دل 
على اعتبار شروط الحجية من الثقة أو العدالة أو غيرهما العموم من وجه لا 
العموم المطلق، لأن نصوص المقام وإن اختصت بالاستحباب ونحوه مما 
يتضمن بلوغ الثواب، إلا أنها تعم الخبر الواجد لشرائط الحجية، فيرجع في 

مورد التعارض إلى أصالة عدم الحجية.

لكنــه يندفع: بأن عمدة الدليــل على اعتبار الشــروط المذكورة هي 
الإجماع الذي لا يشمل المستحبات، وســيرة العقلاء التي تنهض نصوص 

المقام ـ لو تمت دلالتها ـ بالردع عنها في المستحبات.



قاعدة التسامح في أدلة السنن ....................................................................169

نعم، لا يبعد ثبوت الإطلاق لبعض النصوص بنحو يشمل المستحبات، 
مثل مــا عن الكاظمA: »لا تأخذن معالم دينك عن غير شــيعتنا، فإنك إن 

تعديتهم أخذت دينك عن الخائنين الذين خانوا الله ورسوله...«))).

إلا أنه لو تم سنده فنصوص المقام أرجح منه، لأنها أكثر عدداً وأصح 
سنداً وأشهر رواية.

هذا، مع أنه لا يبعــد كون نصوص المقام أقــوى دلالة من الإطلاق 
المذكــور، لأن حملها على خصوص الخبر الواجد لشــرائط الحجية عملًا 
بالإطــاق المذكور مســتلزم لإلغــاء خصوصية موردهــا، بخلاف حمل 
الإطلاق على غير المســتحبات عملا بالنصوص المذكور. وذلك من أهم 

المرجحات الدلالية بين العامين من وجه.

هذا حاصل ما يوجه به دلالة نصوص المقام على الوجه الأول.

ويندفع: بــأن الأخبار المذكورة لا ظهور لها فــي الحث على العمل 
بالخبــر المتضمن للثواب الذي هو بمعنــى الاعتماد عليه لتكون ظاهرة في 
حجيته، بــل غاية ما تضمنته الحــث على موافقته عملًا ولــو لرجاء إصابة 
الواقع، ولا ظهور لذلك فــي الحجية، بل ما تضمنته من التنبيه على احتمال 
خطأ الخبر لا يناسب لسان الحجية المبنية على إلغاء احتمال الخلاف وغض 

النظر عنه.

وأمــا مجرد ترتب الثواب فهــو ليس من لوازم الحجيــة، بل هو من 
لوازم الإطاعــة الحقيقية أو الحكمية، والأولى منوطة بإصابة الواقع لا بقيام 
الحجة، والثانية منوطــة بالانقياد الحاصل بالموافقة الاحتمالية وإن لم يكن 

)))	 الوسائل، ج 18، باب: 11 من أبواب صفات القاضي ح: 42.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 170

تــوجــيــه الــوجــه 
الثاني

هناك حجة.

وأما الوجــه الثاني فقد يوجه حمل النصوص عليه بأن الوعد بالثواب 
فيها علــى العمل الذي بلغ عليه الثواب ظاهر في الأمر به واســتحبابه، كما 
يستفاد الأمر في سائر الموارد المتضمنة للوعد بالثواب على العمل، كالحج 

وزيارة المعصومين B والإحسان للمؤمنين ونحوها.

لكن من الظاهر أن هــذا ـ لو تم ـ لا يقتضي الوجه الثاني، بل الثالث، 
لوضوح أن الوعد بالثواب لم يترتب على ذات الفعل الذي بلغ عليه الثواب، 
ليكشــف عن اســتحبابه مطلقاً، بل المتيقن منه خصــوص الفعل المأتي به 
بداعي تحقق الأمر الواقعي وتحصيل الثواب البالغ، كما هو مقتضى التفريع 
في مثل صحيحي هشــام المتقدمين، لظهوره في تفــرع العمل على البلوغ 
الظاهر فــي كون البلوغ علة له، بلحاظ داعويته لــه، بل هو صريح مثل خبر 

محمد بن مروان المتقدم.

على أن الوجــه المذكور غير تام في نفســه، لأن الوعد بالثواب إنما 
يكشــف عن الأمر المولوي إذا لم يكن للثواب منشأ غيره، كما في الموارد 
المشــار إليها، بخلاف المقــام، لقرب كون ترتب الثــواب بلحاظ الانقياد 
الناشــئ من بلوغ الثواب ورجاء تحصيله، نظير الوعد بالثواب على الطاعة، 

من دون أن يكون لازماً للأمر المولوي، ولا كاشفاً عنه.

بل لو كان الثواب الموعود به في هذه النصوص ناشئاً عن أمر مولوي 
ســيقت هذه النصوص لبيانه لزم عدم ترتبه في حق من لم يلتفت لمفاد هذه 
النصــوص ـ لجهله بها أو لغفلته عنها ـ وأتــى بالفعل الذي بلغ عليه الثواب 
لمحض الانقياد رجاء تحقق الأمــر الواقعي وترتب الثواب البالغ، لوضوح 



قاعدة التسامح في أدلة السنن ....................................................................171

عدم قصده امتثال الأمر الثانوي المســتفاد من هذه النصوص، كي يســتحق 
ثوابه، بل ليس منه إلا الانقياد الحاصل في ســائر موارد الاحتمال. كما يلزم 
أيضاً تعدد منشــأ استحقاق الثواب لو كان المكلف في مقام الانقياد مع قطع 
النظر عن مفاد هذه النصوص، وتأكد ذلك في نفســه نتيجة الإطلاع عليها، 
فأتى بالعمــل الموعود عليه الثواب برجاء الأمــر الواقعي به وامتثالًا للأمر 
المســتفاد من هذه النصوص. نظير ما إذا احتمل المكلف وجوب الغســل 
عليه، وثبت عنده استحباب الغسل بماء الفرات، فاغتسل بماء الفرات امتثالًا 

للأمر بالغسل به ولرجاء تحقيق الغُسل الواجب.

ولا يظن من أحد الالتزام بشــيء من الأمرين. ومــا ذلك إلا لظهور 
هذه النصوص في أن منشــأ الثواب الموعود به مجرد الإتيان بالعمل برجاء 
تحصيــل الثواب الذي بلغ، لا لأجل كونه إطاعــة لأمر مولوي آخر، وذلك 
حاصــل في حق من غفل عن مفاد هذه النصوص، ولا يحصل غيره في  حق 
من التفت إليها. وهو راجع إلى أن مفاد هذه النصوص  الإرشاد لحكم العقل 
بحسن الانقياد، كما هو مقتضى الوجه الرابع. ولا أقل من كونه المتيقن بعد 

عدم القرينة على إرادة الوجوه الأخرى.

نعم، قد يشكل الحمل على ذلك..

تارةً: بأن أمر الشــارع هنا بالاحتياط يكشف عن أهمية الواقع بنحوٍ لا 
يدركه العقل، فلا مجال لحمله على الإرشاد.

وأخرى: بأن الحمل على الإرشاد موقوف على حكم العقل باستحقاق 
الثواب على الانقياد، والتحقيق عدمــه، وأن الثواب معه تفضل من المولى 
غير لازم عليه، وحينئذٍ يكون وعد الشارع بفعلية الثواب راجعاً إلى أمره به، 

على  ــال  ــك الإش
المذكور  الحمل 

بوجوه



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 172

الوجوه  مناقشة 
المذكورة

لتضمنه أمراً زائداً على ما يحكم به العقل، فهو كالوعد بالثواب على ســائر 
المستحبات المولوية.

وثالثةً: بأن تحديد الثواب بخصوص ما بلغ أمر زائد على ما يحكم به 
العقل، فيدل على الأمر المولوي.

ورابعةً: بأن البناء على الإرشاد يســتلزم إلغاء خصوصية البلوغ، لأن  
الانقياد لا يختص به، بل يجري في كل احتمال وإن كان حدســياً في الشبهة 

الموضوعية.

لكن الجميع في غير محله..

أما الأول فلما تقدم في أوامر الاحتياط من أن أمر الشــارع بالاحتياط 
وإن كشف عن أهمية الواقع بنحوٍ لا يدركه العقل، إلا أنه لا يقتضي المولوية، 

بل يقتضي حكم العقل بتأكد حسن الانقياد به.

بل لا يبعد عدم ســوق نصوص المقام لبيان أهميــة الملاك الواقعي 
المحتمل في مورد بلوغ الثواب، بل لمحض الإرشاد لحسن الانقياد والحث 
عليه من حيث هو، لظهورها في أن منشــأ الحث والثــواب ليس إلا اهتمام 
المكلف بالحكم الشــرعي وطلــب قول النبيF الذي هــو عين الانقياد 

الحسن بحكم العقل بملاك شكر المنعم.

وأما الثاني فلأن العقل وإن لم يستقل باستحقاق الثواب على الانقياد 
إلا أنــه يحكم بأهلية الفاعل له، كما هو الحال في الإطاعة الحقيقية، وحينئذٍٍ 
لعل الوعد بالثواب في هذه النصوص بلحاظ ذلك، كما هو الحال في الوعد 

به على الإطاعة الحقيقية.

مع أنه لو تم ما ذكر في هذا الوجه فالنصوص وإن لم تصلح للإرشاد، 



قاعدة التسامح في أدلة السنن ....................................................................173

إلا أنها لا تقتضي الأمر المولــوي، لإمكان أن يكون الوعد بالثواب محض 
تفضل، لا يســتتبع الأمر، ولا قرينة على كونه ناشــئاً عن أمر بحيث يقتضي 
إضافة الفعل للمولى وحســابه عليه زائداً على ما يحكم به العقل من حسن 

الانقياد.

وأما الثالــث فلأن تحديد الثــواب ليس من وظيفــة العقل حتى في 
الإطاعة الحقيقية، فتعرض الشارع له هنا كتعرضه له في بعض موارد الإطاعة 

الحقيقية لا ينافي الإرشاد في أصل الحث على الانقياد المستفاد من ذلك.

ومنه يظهر اندفــاع الرابــع، إذ لا مانع من اختــاف مراتب الانقياد 
في  الأهمية وفــي مقدار الثواب بالنحو الذي يدركه الشــارع، فلا مانع من 
اختصاص الانقيــاد في مورد بلوغ الثواب بمزية تقتضي الوعد بتمام الثواب 

البالغ بأن لم يتم ذلك في سائر موارد الانقياد.

وبالجملة: الوجوه المذكورة لا تنهض بإثبات الأمر المولوي الثانوي، 
لملاك خاص بنحو يقتضى إضافة الفعل للمولى وحسابه عليه مع قطع النظر 
عن حسن الانقياد ذاتاً بلحاظ الأمر الأولي المحتمل، بل يتعين الحمل على 

الإرشاد، كما هو مفاد الوجه الرابع.

بقي شــيء، وهو أنه قد يدعى صرف نصوص المقــام إلى ما لو كان 
البالغ بالخبر الضعيف مقدار الثواب، مع كون أصل الاستحباب والمشروعية 
معلومــاً، لامتناع التقرب بالعبادة مع عدم إحــراز الأمر، ولا مجال لحملها 

على التوصليات مع كون الشايع من موارد بلوغ الثواب هو العبادات.

ويقتضيه أيضاً مــا يأتي من ظهور نصوص المقــام في فرض تحديد 
الثواب الموعود على العمل، لا في بلوغ أصل ترتب الثواب على العمل.

انصراف  دعــوى 
إلى  الــنــصــوص 
مع  الثواب  مقدار 
عن  المفروغية 
أصل الاستحباب



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 174

المقام الثالث: في 
فروع القاعدة وفيه 

أمور

وعليه فتكون النصوص واردة للإرشــاد إلى حسن الطاعة في فرض 
إحراز الأمر، لا إلى حسن الانقياد في فرض احتماله.

وفيه: أن التقرب مع احتمال الأمر غير متعذر، كما سيأتي إن شاء الله 
تعالى بعد الفراغ من هذه القاعدة، وكفى بنصوص المقام شاهداً على ذلك.

وظهور هذه النصــوص في فرض تحديد الثواب ـ لــو تم ـ لا ينافي 
شــمولها لما إذا لم يكن أصل الاســتحباب والأمر مفروغــاً عنه، لإمكان 

انحصار دليل الاستحباب بالخبر الضعيف المحدد للثواب.

بل هو المناسب لتفريع العمل على البلوغ الظاهر في عدم ترتبه لولاه.

 »Fفي بعضها: »ففعل ذلك طلب قول النبي  Aولاســيما مع قوله
 Fالظاهر في أن منشــأ الاســتحقاق ليس إلا الرغبة فــي إصابة قول النبي
وطلب سنته  الحاصل مع الشك في أصل المشروعية، فلا موجب للخروج 

عما ذكرنا.

المقام الثالث: في فروع هذه القاعدة ولواحقها.

المهــم في هذا المقــام هو الكلام في عموم نصــوص المقام لبعض 
الموارد وعدمه، تبعاً لما يســتفاد من ظواهرهــا، ومن قرائن المقام، وحيث 
كان ذلك لا يوجــب اليقين غالباً فهو إنما ينفع بنــاءً على تضمن النصوص 
المذكورة حكماً شــرعياً أصولياً أو فرعياً ـ كما هــو مقتضى الوجوه الثلاثة 
الُأوَل ـ لأن الظاهــر لمــا كان حجة أمكن الاعتماد عليــه في إثبات الحكم 

الشرعي والتعبد به. 

وهــذا بخلاف الحال علــى الوجه الرابع، فإن حســن الانقياد عقلي 
قطعي لا يختص بمورد النصوص، فــا أثر لعموم مفادها أو خصوصه فيه، 



قاعدة التسامح في أدلة السنن ....................................................................175

ولا تمتاز إلا بالوعد بفعلية الثواب في موردها، وليس هو حكماً شرعياً، كي 
تنهض الحجة بإثباته وتحديده، بل هــو أمر واقعي لا دخل لقيام الحجة فيه 

بوجه، حتى ينفع تحديد مؤداها.

ولا مجال لدعــوى: أن قيام الحجة على الوعد بالثواب ملزم للمولى 
بتنفيذه وإن كانت مخطئة.

لأن أدلة الحجية منصرفة إلى التعبد بمضمون الحجة في مقام العمل، 
المقتضي لمعذريتهــا ومنجزيتها، لا إلى التعهد بتنفيذ مؤداها وتحقيقه على 

كل حال وإن كانت مخطئة.

بل ليس ملاك لزوم تنفيذ الوعد بالثواب في ظرف قيام الحجة عليه إلا 
حســن الوفاء من المولى بوعده، فلو فرض خطأ الحجة وعدم صدور الوعد 

منه واقعاً فلا ملزم له بالتنفيذ.

ومــن ثَمَّ كان مــا تضمنته نصــوص المقام من ثبوت نفــس الثواب 
الموعود به في الأخبار وإن كانت كاذبة تفضلًا غير لازم عليه تعالى حتى لو 

كانت تلك الأخبار حجة في نفسها، ولا يلزم بمقتضى حجيتها.

نعم، قــد ينفع تشــخيص الظهور في قــوة احتمال الوعــد بالثواب 
الموجــب لقوة الداعي للانقياد وإن لم يتيقــن بترتب الثواب، كما قد يقوى 
الاحتمال المذكور لأســباب أُخَر غير الظهور، بل قد يقوى الداعي المذكور 

مع ضعف الاحتمال، لأهمية نفس الثواب البالغ.

وحيث عرفت هذا، يقع الكلام في أمور..

أحدها: أنــه تقدم في آخــر الكلام فــي المقام الثاني الإشــارة إلى 
اختصاص نصوص المقام بما إذا تضمن الخبر تحديد ثواب العمل، لا أصل 

اختصاص  أولها: 
في  ــوص  ــص ــن ال
المتضمن  الخبر 

لتحديد الثواب



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 176

ترتب الثواب عليه من دون تعيين له.

 :Bمن بلغه شــيء من الثواب«، وقولهم« :Bوهو ظاهر قولهم
»من بلغــه ثواب من اللــه على عمل فعمــل ذلك التماس ذلــك الثواب« 

ونحوهما.

وحمل )مَنْ( في الأول على أنها بيانية خلاف الظاهر جداً.

لكن ذكر شيخنا الأعظم H في صحيحة هشام بن سالم المحكية عن 
المحاســن عن أبي عبد اللهA: »من بلغه عن النبيF شــيء من الثواب 
فعمله كان أجر ذلك له وإن كان رســول اللهF لــم يقله«))) أن المراد من: 
»شــيء من الثواب« بقرينة ضميــر: »فعمله« وإضافة الأجــر إليه هو الفعل 
المشــتمل على الثواب. وحينئذٍٍ يمكن فرض الإطلاق له بنحو يشمل العمل 
الــذي بلغ ترتب الثواب عليه من دون تحديــد. ويجري نحوه ذلك في خبر 

محمد بن مروان أيضاً.

ويعضده إطلاق ما عن الإقبال عن الصادقA: »من بلغه شــيء من 
الخير فعمل به كان له ذلك وإن لم يكن الأمر كما بلغه«))).

لكن صحيح هشام كما يمكن توجيهه بما تقدم يمكن إبقاء الثواب فيه 
على حقيقته، وحمل ضمير: »فعمله« على الاستخدام، بأن يراد منه فَعَمِل ما  
يوجبه، ويتجه حينئذٍٍ إضافة الأجر إليه، ولعله الأنسب ولو بملاحظة نصوص 
الباب. ولا أقل من الإجمال المانع من الاســتدلال. ويجري نحو ذلك في 
خبر محمد بن مروان، بحمل اسم الإشارة فيه على العمل المستفاد من ذكر 

)))	 الوسائل ج 1، باب: 8 من أبواب مقدمة العبادات، حديث: 3.

)))	 الوسائل ج 1، باب: 8 من أبواب مقدمة العبادات، حديث: 9.



قاعدة التسامح في أدلة السنن ....................................................................177

الثواب، من دون أن يكون المراد من بلوغ الثواب في صدره بلوغ ترتبه على 
العمل.

وأما ما عن الإقبال فإرساله مانع من الاستدلال به، ولاسيما مع قرب 
رجوعه إلى بعض النصوص المسندة وأنه منقول بالمعنى.

والحاصل: أنه لا مجال لاستفادة التعميم من نصوص المقام.

نعم، قد تلغــى خصوصية تحديد الثواب لعدم دخلها عرفاً بعد ظهور 
 Fورود النصوص مورد الامتنان والحث على فعل الخير والتأســي بالنبي
وطلــب قوله، إذ الفرق حينئذٍ بين بلوغ أصل الثواب وبلوغ مقدار خاص منه 

بعيد جداً، بل الأول أولى بالامتنان، لأن الانقياد فيه آكد.

لكنه مبني على حمل النصوص على الإرشاد لحسن الانقياد، أما بناءً 
علــى حملها على بيان حكم أصولي أو فرعي فحيث يكون مضمونها تعبدياً 

محضاً فلا مجال لإعمال القرينة الارتكازية المذكورة فيه.

وإن كان عمل الأصحاب علــى التعميم. وعليه يبتني الكلام في جل 
الفروع الآتية أو كلها. ولعله لفهم عدم الخصوصية. فتأمل جيداً.

ثانيهــا:  أنه لما كان الموضوع في نصوص المقام هو بلوغ الثواب فلا 
فرق بين بلوغه صريحاً وبلوغه ضمنا والتزاماً ـ كما يظهر من بعض عبائرهم 
المفروغية عنه ـ لإطلاق النصوص في ذلك، ولاســيما بملاحظة الارتكاز 

المشار إليه في الأمر الأول.

ومن هنا يتجه الاكتفاء بالأخبار المتضمنة للأحكام وإن لم يصرح فيها 
بالثواب، لما هو المفروغ عنه من ملازمة امتثال الحكم الشرعي للثواب.

كمــا أن مقتضى إطلاق النصوص العموم لجميع الأحكام الاقتضائية 

عموم  ثــانــيــهــا: 
للبلوغ  البلوغ 

ضمناً والتزاماً



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 178

التي يترتب الثواب بامتثالها حتى الحرمــة والكراهة، ولا وجه لتخصيصها 
بالوجوب والاستحباب، فضلًا عن خصوص الاستحباب.

وأما ما يظهر من غير واحد من اختصاص الأخبار بهما، لاختصاصها 
بالخير والعمل الذي بلــغ عليه الثواب، وهو ظاهر في الأمر الوجودي، كما 
يشــهد له التفريع بقولهم B: »فعمله« و »فصنعه« فلا يشمل بلوغ الثواب 

على الترك.

فهو غير ظاهر، لأن المراد بالعمل هنــا مطلق فعل المكلف وإن كان 
قُواْ اللّــهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ  ذِينَ آمَنُواْ اتَّ هَــا الَّ عدميــاً، نظير قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّ
نَ اللّهِ وَرَسُــولهِِ...﴾)))  مْ تَفْعَلُواْ فَأْذَنُواْ بحَِرْبٍ مِّ ؤْمِنيِنَ * فَإنِ لَّ بَا إنِ كُنتُم مُّ الرِّ
خصوصاً بلحــاظ أن فعله هنا بمعنى حمل النفــس عليه، لا بمعنى محض 

تحققه، لأن ذلك هو الذي يكون موضوع الثواب.

ولذا لا ريب ظاهراً في شمولها لما إذا دل الخبر على استحباب الترك 
وترتب الثواب عليه صريحاً، وذلك هو المناسب للارتكاز المشار إليه آنفاً.

نعم، أشــرنا في المقام الأول إلى أن القول بحجية الخبر المذكور لا 
يستلزم حجيته في تمام مدلوله، لعدم الإطلاق في دليل الحجية، بل المتيقن 
منها حجيته في ترتب الثواب بالنحو المســتلزم للرجحان من دون أن تحرز 

خصوصية الإلزام أو الندب.

وحيث كان هــذا متفقاً عملًا مع الاســتحباب اتجه منهم التســامح 
والتعبير بحجية الخبر في الاســتحباب في مثل ذلك. وإلا فلا معنى لحجية 
الخبر الظاهر في الوجوب أو الحرمة أو الكراهة في الاستحباب، كيف وقد 

)))	 سورة البقرة: 278، 279.



قاعدة التسامح في أدلة السنن ....................................................................179

يقطع بعدم الاستحباب لدوران الأمر بين أحد الأحكام المذكورة والإباحة.

ومنه يظهر أنه لا مجال للإيراد عليهــم: بأن ضعف الخبر الدال على 
الوجوب لا يكون قرينة عرفاً على حمله على الاستحباب.

هذا كله بناءً على دلالة نصوص المقــام على حجية الخبر المتضمن 
للثواب.

أما بنــاءً على دلالتها على اســتحباب متابعته ـ كما هــو مفاد الوجه 
الثاني والثالث ـ فالمتعين البناء في الجميع على الاستحباب الثانوي بسبب 
البلــوغ، وليس هو من باب مخالفة الحكم الظاهري للواقعي ـ كما يظهر من 
الآشتياني في  حاشية الرســائل ـ بل من باب ارتفاع الحكم الواقعي الأولي 

بالحكم الواقعي الثانوي، كما لعله ظاهر.

ثالثها: أن موضوع النصوص لما كان هو بلوغ الثواب وســماعه كان 
مختصاً بالخبر المبني على الحكاية دون ســائر الطرق الكاشفة، كالأولوية، 
وتنقيح المناط، ونحوهما. كما أن الظاهر عمومها للخبر الحسي والحدسي 

ـ كفتوى المفتي ـ ولا يختص بالأول، لإطلاق بعض النصوص المتقدمة.

ولا مجال لدعوى انصرافها للخبر الحســي قياســاً على أدلة حجية 
الخبــر، للفــرق بينها: بأن أدلة الحجيــة لما كانت ظاهرة في إمضاء ســيرة 
العقلاء المختصة بالخبر الحســي كانت تابعة لها، بخلاف نصوص المقام، 
لأنها إن حملت على الانقياد فهو يناســب العموم، وإن حملت على حجية 
الخبر المتضمن للثواب أو اســتحباب العمل على مقتضاه كانت أدلة تعبدية 

لا تصلح السيرة لتقييدها.

نعم، ما تضمن مــن النصوص تقييد البلوغ بكونــه عن النبيF قد 

اختصاص  ثالثها: 
بالخبر  البلوغ 
على  ــي  ــن ــب ــم ال

الحكاية



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 180

رابــعــهــا: وجــوه 
البلوغ

يوهم الاختصاص بالحسي، لإشعاره بالإشارة إلى الروايات المتعارفة، إلا 
أن مناسبة العموم للارتكاز تقتضي إلغاء خصوصيتها عرفاً.

على أنه يكفــي إطلاق النصوص الُأخَر الخالية عــن التقييد، التي لا 
مجال لرفع اليد عنها بنصوص التقييد، لعدم التنافي بينها.

ولذا لا ريب ـ ظاهراً ـ في شــمولها لفتــوى الفقيه في حق من يجب 
عليــه تقليده، ولا فرق بينــه وبين غيره من العــوام والمجتهدين إلا بقصور 
دليل الحجية، الذي لا يضر في شــمول نصوص المقام، كما شملت الخبر 

الضعيف.

نعم، لو فرض الاطلاع على مســتند الخبر الحدسي كانت النصوص 
منصرفة عنه، لظهورهــا بقرينة التفريع في صلــوح الخبر لإحداث الداعي 
من حيثية كونه مثيراً لاحتمال التكليف، والخبر الحدســي بعد الاطلاع على 
مســتنده لا أثر له في إثارة الاحتمال، ولا في إحداث الداعي على طبقه، بل 
الأثر لمســتنده،  فإن صدق على مستنده البلوغ شملته نصوص المقام، وإلا 

خرج عنها.

ومنه يظهــر قصورها عن الخبر الحســي المعلوم كذبــه وإن فرض 
احتمال تحقق الأمر وترتب الثواب في مــورده، كما لو فرض العلم بكذب 
الراوي في النقل عن الإمام A  واحتمل ثبوت مضمون الرواية في الواقع، 
لأن الخبــر المذكور لا أثر له في إثارة الاحتمــال ولا في تحقق الداعي، بل 
المحدث للداعي هو الاحتمال الذي لا يستند للخبر ولا يصدق معه البلوغ.

رابعها: أن بلوغ الثواب..

تارةً: يكون مشفوعاً باحتمال الحرمة أو الكراهة.



قاعدة التسامح في أدلة السنن ....................................................................181

وأخرى: لا يكون مشفوعاً بذلك.

أما الثاني فهو المتيقن من نصوص المقام، وأما الأول فهو محل كلام 
بينهم.

والذي ينبغي أن يقال: إنه مع تنجز احتمال الحرمة ـ بحجة أو غيرها ـ 
لا مجال للبناء على شمول نصوص المقام، لقرب انصرافها عنه، لظهورها في 
كون البلوغ صالحاً للداعوية في نفسه مع قطع النظر عن مفاد هذه النصوص، 
كما هو مقتضى التفريع الظاهر في علية البلوغ للعمل، فهي ظاهرة في إمضاء 
عمل العامل وبيان فائدته، لا في تشريعه والحث عليه ابتداءً، ومن الظاهر أن 
البلوغ إنما يكون صالحاً للداعوية في ظرف عدم تنجز احتمال ما ينافيه بنحوٍ 

يوجب كونه مورداً للحظر.

بل بناءً على ما ذكرنا من ظهور النصوص للإرشــاد لحسن الانقياد لا 
ينبغي الإشكال في ذلك، لخروج المورد عنه.

أما قيــام الحجة على الكراهة فــا يمنع من شــمول الأخبار، لأنها 
لمــا لم تكن حكماً إلزامياً، فلا تكــون مخالفتها في ظرف قيام الحجة عليها 
تمرداً، لينافي الانقياد الحاصل بموافقة احتمال الاستحباب ويمنع من تحقق 

الداعي به، ليوجب انصراف النصوص عنه، كما في الحرمة.

ودعــوى: أن قيــام الحجة على الكراهــة موجب للعلم بهــا تعبداً، 
فتنصرف نصوص المقام عنه.

غير ظاهرة، إذ لا منشــأ للانصراف مع صدق البلوغ المثير للاحتمال 
والصالح للداعوية، وعليه يكون المقام من تزاحم الإطاعة الحقيقية لمؤدى 
الحجة مع الاحتياط، بناءً على أن مفاد نصوص المقام الإرشاد، ومن تعارض 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 182

الحجتين الموجب لتســاقطهما، بناءً على أن مفادها حجية الخبر الدال على 
الثواب.

وأما بناءً على أن مفادها استحباب العمل الذي بلغ عليه الثواب فيكون 
 المقام من تزاحم الحكم الثابت للشيء بعنوانه الأولي ـ الذي هو مؤدى الحجة ـ

مع الحكم الثابت للشيء بعنوانه الثانوي ـ الذي هو مؤدى نصوص المقام ـ 
الذي هو من موارد التزاحم، نظير ما إذا دعا المؤمن أخاه إلى طعام مكروه.

نعم، لو فرض صدق البلوغ على الحجة القائمة على الكراهة كان من 
تزاحم الحكمين الثانويين، فلو فرض عدم المرجح لأحدهما تعين الرجوع 

للحكم الأولي الذي هو مؤدى الحجة، وهو الكراهة. فلاحظ.

وأمــا مع عدم تنجز احتمال الحرمة أو عدم قيام الحجة على الكراهة، 
فإن كان احتمال الحرمــة أو الكراهة مجرداً عما يصــدق معه بلوغ الثواب 
 Hفالظاهر شمول النصوص وترتب مضمونها أيضاً، كما عن شيخنا الأعظم 
في رســالته في المقــام، لإطلاق النصوص المذكورة حتــى ما تضمن منها 
التقييد بطلب قول النبــيF وتحصيل الثواب، لأن الاحتمال المذكور لا 

ينافي ذلك.

وحينئذٍ فإن قلنا بورود هذه النصوص للإرشــاد لحســن الانقياد كان 
المقام من تزاحم الاحتياطين.

كما أنه لو قيل بدلالتها على حجية الخبر المتضمن للثواب يكون من 
تزاحم الإطاعــة الحقيقية لمؤدى الخبر مع الانقيــاد بالاحتياط في احتمال 
الحرمة أو الكراهة، لأن حجية الخبر فــي الرجحان وترتب الثواب لا يمنع 
من تحقق  الانقياد بلحاظ احتمال الحرمة. لحســن الاحتياط مع الاحتمال 



قاعدة التسامح في أدلة السنن ....................................................................183

مطلقاً حتى مع قيام الحجة على عدم التكليف في مورده. بل ذكرنا أن حجية 
الخبــر المتضمن للثواب ـ لو قيل بها ـ تختص بحيثية الرجحان المســتلزم 
للثواب، لا في تمــام مدلوله بنحوٍٍ ينهض بنفي احتمال الحرمة والكراهة في 
المقام، فيكون المؤمّن من الحرمة هــو الأصل، لا الخبر المتضمن للثواب 

وإن فرض كونه حجة بمقتضى هذه النصوص.

وأما بناءً على دلالتها على استحباب الفعل الذي دل الخبر على ترتب 
الثواب عليه فيكون الاستحباب الثانوي الثابت للفعل بعنوان البلوغ محتمل 
المزاحمــة للحرمة والكراهة المحتملين، نظير مــا إذا دعا المؤمن أخاه إلى 

طعام محتمل الحرمة أو الكراهة غير المنجزتين.

وإن كان احتمال الحرمة أو الكراهة مشــفوعاً بخبر يصدق معه بلوغ 
الثواب ـ بناء على ما ســبق من شــمول نصوص المقام لما دل على الحرمة 
أو الكراهة ـ كان المقام من تزاحم الاحتياطين، أو الاســتحبابين الثانويين، 

أو تعارض الحجتين على الكلام في مفاد نصوص المقام، كما لعله ظاهر.

خامسها: أن قصور ســند الخبر لا يمنع من عموم النصوص له ـ كما 
تقدم ـ بخلاف قصور دلالته، لعدم صدق البلوغ والســماع معه، وإن تحقق 

معه الاحتمال الصالح لإحداث الداعي للعمل.

أما لو انعقد ظهــور الخبر في ترتب الثواب، إلا أنــه عُورِض بما هو 
أقــوى دلالة، بحيث يكون قرينة عرفية على صرفه عن ظاهره ـ كما في العام 
والخــاص، والحاكم والمحكوم ـ فالظاهر أنــه لا يوجب قصور النصوص 
عنه، لصدق البلوغ معه، وليس قصوره عن الحجية في غير المقام إلا كقصور 
الســند لا يوجب الخروج عن موضوع النصوص، إلا أن يفرض كونه موجباً 

لابد  خامسها: 
قصور  عــدم  من 

الدلالة



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 184

الكلام  سادسها: 
اختصاص  ــي  ف
بما  الــنــصــوص 
للحكم  تضمن 

الشرعي

للعلــم بذلك أو الاطمئنان بكذب الظاهر بنحــوٍ لا يصلح لإحداث الداعي 
نظير ما تقدم في الأمر الثالث.

نعم، بناءً على أن مفاد نصوص المقام حجية الخبر المتضمن للثواب 
يكون المقام من تعارض الحجتين.

وكذا الحال لو فرض التعارض بين المثبت للثواب والنافي له من دون 
ترجيح يقتضي الجمع العرفي. فلاحظ.

سادســها: أنــه ربما نســب للمشــهور اختصاص نصــوص المقام 
 بالإخبار عن الحكم الشرعي الكلي، دون الموضوع الخارجي، مثل ما ورد 
عنهم B من تعيين بعض المســاجد والمراقــد ونحوها مما يترتب عليها 

أحكام شرعية جزئية تستلزم الثواب.

وهو الذي أصر عليه بعض مشايخنا، بدعوى انصراف النصوص إلى 
ما يكون بيانه من وظيفة الشارع، وهو الكبريات الشرعية.

 وفيه: أنــه لم يتضح المنشــأ في الانصــراف المدعــى، لأن وظيفة 
النبــيF والأئمــة B لا تختص ببيان الأحــكام الكلية، بــل تعم بيان 
موضوعاتهــا الخفية، وإن لم يكونــوا ببيانها مشــرعين، وأخذ خصوصية 

التشريع في نصوص المقام لا شاهد له.

نعم، مقتضى ذلك شــمول النصوص للاخبار بالموضوعات وإن لم 
يستند للنبيF والأئمة B كأخبار المؤرخين ونحوهم.

 Fاللهم إلا أن يقال أكثر نصوص المقام مختص بالأخبار عن النبي 
للتقييد فيهــا بذلك، والمطلق منهــا وإن كان بعضه معتبراً ســنداً كصحيح 
هشام بن ســالم عن أبي عبد الله A: »قال: من سمع شيئاً من الثواب على 



الاحتياط في العبادات ...........................................................................185

شــيء فصنعه كان له وإن لم يكن على ما بلغــه«)))، إلا أن من القريب حمله 
على النصوص المقيــدة وإن لم يكن بينها تناف، لارتكاز أن منشــأ الحكم 
فــي نصوص المقام هو الاهتمام بســنة النبيF والاحتيــاط فيها بمتابعة 

الاحتمال، فلا يشمل الأخبار عن غيره.

لكنه لا يخلو عن إشــكال، لقرب أن يكون منشأ الحكم المذكور هو  
 الاهتمام بالواقــع، والحث على الانقياد فيه، فيعــم الاخبار الذي لا ينتهي 

إليهF، عملًا بإطلاق النصوص المذكورة.

ســابعها: قال الآشتياني H في حاشيته على الرسائل: »ذكر غير واحد 
أنه كما يتســامح في السنن يتســامح في القصص والمواعظ والفضائل. بل 
اســتظهر مما عرفت عن الشــهيد H في الذكرى أن أخبار الفضائل يتسامح 
فيها عند أهل العلم، كونه مسلماً عن القائلين بالتسامح، وعن ثاني الشهيدين 
في الدراية التصريح به، حيث قــال: جوّز الأكثر العمل بالخبر الضعيف في 
القصص والمواعــظ وفضائل الأعمال، لا في صفــات الله تعالى وأحكام 
الحلال والحرام. وهو حسن حيث لم يبلغ الضعف حد الوضع والاختلاق«.

أقول: لا يبعد أن يكون المراد بالتســامح فيها هو التســامح في نقلها 
من دون نســبتها إلى الرواية، فلا يتقيد بثبوتها بطرق معتبرة، كما عليه ديدن 

الوعاظ وخطباء المنبر الحسيني في عصورنا هذه.

ولكن الوجــه فيه غير ظاهر مع ما هو المفــروغ عنه ظاهراً من حرمة 
الإخبار من دون علم.

 وأما الاســتدلال عليه بنصــوص المقام ـ كما يظهر من الآشــتياني ـ 

)))	 الوسائل ج 1، باب: 8 من أبواب مقدمة العبادات، حديث 6.

ــة  ســابــعــهــا: أدل
في  ــح  ــام ــس ــت ال
ــص  ــ ــص ــ ــق ــ ال

والمواعظ



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 186

بتقريب: أن الإخبار بها إخبار عن ترتب الثواب على نقلها، بضميمة استحباب 
نقل ما هو الحق منها، لما فيه من حفظ الحق وإشاعته وترويجه وتأييده.

ففيه: ـ مع ابتنائه على شــمول النصــوص للإخبار عن الموضوعات 
الخارجية التي يترتب الثواب عليها. واختصاصه بما يستحب حفظه وإشاعته 
وتدوينه لو كان حقاً، كفضائل أهل البيت B ومصائبهم ومخازي أعدائهم 
ونحوهــا، دون مطلق القصص والفضائل ـ أن نصــوص المقام ـ كما تقدم 
في الأمر الرابع ـ لا تشــمل مورد تنجز احتمال الحرمة، كما في المقام، لما 

عرفت من عموم حرمة الإخبار من دون علم.

ومثله فــي الضعف ما عــن النراقي H من الاســتدلال بما دل على 
رجحان الإبكاء على أهل البيت B وترتب الثواب عليه.

لاندفاعه: بأنه مختص بما إذا كان الســبب مباحاً في نفســه، وإلا لم 
يصلح الرجحان لمزاحمة حرمة السبب.

والذي ينبغي أن يقال: ذكر الأمور المذكورة ونحوها إن كان مبنياً على 
الإخبار بها والتعهد بوقــوع مضمونها على كل حال فالظاهر أنه لا مجال له 
حتى مع قيام الطريق المعتبر عليها، لعدم وضوح جواز الاعتماد على الحجة 
في الحكاية عن الواقع، ودليل الحجية منصرف إلى مقام العمل بمؤداها، لا 

الإخبار به ونحوه مما هو من شؤون العلم به.

وإن كان مبنياً على الإخبار بها من حيث قيام الطريق عليها، بأن يكون 
راجعاً لباً إلى بيان مــؤدى الطريق وإن لم يصرح به، لانصراف مقام الإخبار 
إليــه وقصده ضمناً، فهو تابــع لعموم الطريق المفــروض وخصوصه، فإن 
اختص بالطريق المعتبر لم يجز التعدي عنه، كما هو الحال في أخبار المفتي 



الاحتياط في العبادات ...........................................................................187

بالأحكام الشــرعية، وإن عم مطلق النقل لم وإن لم يكن معتبراً جاز الإخبار 
اعتماداً عليه، ولا يلزم الكذب المحــرم، كما لعله الظاهر من حال الخطباء 

والوعاظ والقصاصين.

هذا، ولو كان المراد بالتسامح في الأمور المذكورة نقلها مع التصريح 
بنســبتها إلى الرواية التي اطلع عليها الناقل فلا ينبغي الإشــكال في جوازه 
حتــى مع العلم بالاختلاق، وحتى في صفات اللــه تعالى، وأحكام الحلال 

والحرام، ولا وجه لاستثنائهما في كلام الشهيد الثاني المتقدم.

كما أنه لو أريد بالتســامح فيها ترتيب الآثار الاعتقادية عليها، كاعتقاد 
تقديم من وردت الرواية بثبوت بعــض الفضائل له، كما قد يظهر من بعض 
العامــة، فهو غير جائز حتى مع قيام الطريق المعتبر، لما أشــرنا إليه آنفاً من 
انصراف دليل الحجية إلى مقام العمل بالحجة، دون مثل الاخبار والاعتقاد،  
ولعله إليه يرجع ما اشتهر بينهم من عدم جواز الاعتماد على الظن في أصول 

الدين.

ولنكتف بهذا المقدار من الكلام في النصوص المتقدمة التي اســتدل 
بها لقاعدة التسامح في أدلة الســنن. وإن بقيت بعض الأمور غير المهمة لا 
مجال لإطالة الكلام فيها، ومنه سبحانه وتعالى نستمد العون والتوفيق، وهو 

أرحم الراحمين.

الأمر الرابع: لما كان الاحتياط هو متابعة التكليف المحتمل فلابد فيه 
من تحصيل تمام ما يعتبر في الفعل المحتمل ورود التكليف عليه.

وهو واضح في الأمور التوصلية.

وأما في العبادات فقد يستشــكل فيه بتوقفها علــى قصد امتثال الأمر 

ــع:  ــراب ــر ال الأمـ
الاحتياط  منافاة 

لنية الوجه



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 188

المتوقــف على إحراز الأمر، فمع فرض عدم إحرازه يتعذر الاحتياط، لتعذر 
الفعل الذي يحتمل التكليف به بتعذر شرطه.

بل لو فرض إحــراز الأمر وتردده بين الوجوب والندب فقد يشــكل 
الاحتياط بتعذر نية الوجه التي قيل باعتبارها في العبادات.

وإن كان الظاهــر اندفاعه بعدم الدليل علــى اعتبارها، بل قيام الدليل 
على عدمه، كما تقدم في الفصل الخامس من مباحث القطع.

بــل لعله مورد اتفاق بينهم في فرض تعذر قصد الوجه لتعذر الاطلاع 
على حال الأمر. فالعمدة الإشكال من الجهة الأولى.

وقد يدفع: بأنه يمكن قصد الأمر الوارد عليها من قبل أوامر الشــارع 
بالاحتياط، ويتحقق بذلك الشرط المقوم لعبادية العبادة.

لكن قد يستشكل فيه بوجهين..

الأول: أن أوامر الشــارع بالاحتياط ليســت عبادية، بل توصلية ـ وإن 
كان الأمر المحتاط فيــه قد يكون عبادياً ـ فلا تجعل متعلقها عبادياً، بل لابد 

في عباديته  من قصد أمر آخر وارد عليه.

ودعوى: أن الأمر بالاحتياط في العبادات تعبدي وفي غيرها توصلي، 
كالأمر بالوفاء بالنذر.

مدفوعة: بأنــه لا وجه للتفكيــك المذكور مع وحــدة الدليل لا في 
الاحتيــاط، ولا في الوفــاء بالنذر ونحوه، بل الظاهــر أن الأوامر المذكورة 
توصلية لا غير، واعتبار التقرب فيما لو كان المنذور عبادة ليس من جهة أمر 
النذر، بل من جهة الأمر الأولي وإن تأكد بالأمر النذري، ولذا يكون التقرب 

بقصده.



الاحتياط في العبادات ...........................................................................189

ولو فرض قصد الأمر النذري أيضاً كان من باب داعي الداعي.

وفيه: أن أوامر الاحتياط وإن كانت توصلية، إلا أنها قابلة لأن يتقرب 
بها وتصير منشــأ للعبادية، لوضوح أن الأمر التوصلــي ليس إلا ما لا يعتبر 
في امتثاله قصد التقرب بــه، لا أنه غير قابل لان يتقرب به، بل ترتب الثواب 
على امتثاله موقوف على قصد التقرب به، فلا مانع من صيرورته منشأ لعبادية 
الفعــل التي فرض أن تحقق المأمور به المحتمــل وتحصيل ملاكه موقوف 
عليها، ولــزوم التقرب بالأمر المذكور ليس لخصوصيــة فيه، لينافي فرض 
كونه توصلياً، بــل لخصوصية في متعلقه في المقــام، فالتقرب به لتحصيل 

المتعلق الذي لابد منه في الأمر التوصلي.

الثانــي: أن ما يحتمــل الأمر به لما كان هو العبــادة، فلابد في صدق 
الاحتيــاط عليه ودخوله فــي أوامره من فرض تحقق التقــرب فيه في مرتبة 
ســابقة، إذ ما لم يكن كذلك لا يكون احتياطا، كي تشــمله أدلته، فلا تكون 

أوامر الاحتياط هي الموجبة لعباديته وصدق الاحتياط عليه.

وما يظهر من شــيخنا الأعظم H من أن أوامر الاحتياط تتعلق بذات 
الفعــل العبادي دون نية القربة، فإذا تعلقت به كان للمكلف قصد امتثالها به، 

وتكون عبادية الفعل مسببة عنها.

لا مجال له بعد وضوح أن الاحتيــاط لا يكون إلا بتحقيق المأمور به 
الواقعي وسقوط أمره بتحصيل تمام ما هو الدخيل في غرضه، فإذا فرض أن 
متعلق الأمر المحتمل وموضوع الغرض هو العبادة المعتبر فيها التقرب، فلا 

مجال لصدق الاحتياط على الذات المجردة عن القيد المذكور.

وفيه: أن عنوان الاحتياط المأمور به وإن كان لا ينطبق في المقام على 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 190

أوامر  كون  عدم 
الشارع مولوية

الفعــل بذاته، بل على خصوص المقيد بقصد التقرب منه، إلا أنه لا مانع من 
كون تحقق القيد المذكور خارجاً مبنياً على ورود الأمر بالاحتياط على الفعل 
وناشئاً منه، لأن ما هو الســابق رتبة على الأمر ليس إلا أخذ قيود المأمور به 
فيه، لا تحقق القيود خارجاً، بل تحققها تابع للامتثال الخارجي المتأخر عن 

الأمر والمتفرع عليه.

وبعبارة أخرى: ما ينشــأ من الأمر بالاحتياط ليس هو تقيد المأمور به 
بالعبادية، بل تحقق القيد المذكور خارجــاً بعد أن كان متعذراً، لعدم إحراز 
الأمر، فغاية ما يلزم هو توقف القدرة على الاحتياط في المقام على الأمر به، 

ولا محذور فيه.

فالعمدة في الإشكال في الوجه المذكور أمران..

الأول: أن أوامر الشارع بالاحتياط ـ كما تقدم في الأمر الثاني ـ ليست 
مولوية، لتكون صالحة للمقربية، بل إرشــادية بلحاظ حسن الاحتياط عقلًا، 

فلا تصلح للمقربية.

ودعوى: أن أوامر الاحتياط لما كانت شــاملة للعبادات غير مختصة 
بالتوصليــات، وكان الاحتياط في العبادات موقوفاً على إحراز الأمر، كانت 

كاشفة عن تعلق الأمر العبادي بها، ليكون الاحتياط فيها ممكناً.

مدفوعة: بــأن عمومات الاحتيــاط إنما تقتضي الأمــر به في ظرف 
القدرة عليه، ولا تنهض ببيان القدرة عليه، لتكون كاشــفة عن الأمر بالوجه 
المذكور، فلا  مانع من الالتزام بتعذر الاحتياط في العبادات المانع من فعلية 
 الأمر به فيها، وإن كان شــاملًا لها ذاتاً، كما هو الحال في ســائر موارد تعذر 

المكلف به.



الاحتياط في العبادات ...........................................................................191

نعم، لو فرض العلم بمشروعية الاحتياط في العبادات تعين البناء على 
القدرة عليه فيها، إما باستكشــاف الأمر بالوجه المذكور، أو بوجه آخر، كما 

سيأتي.

الثانــي: أن الفــراغ عن الأمر العبــادي إنما يكون بقصــده أو بقصد 
ملاك المحبوبية المستكشــف به، ولا يكون بقصد امتثال أمر آخر، فلا يفرغ 
المكلف عن أمر الــزكاة إذا دفعها بداعي امتثال أمر إعانة المؤمن، لا بداعي 
 امتثال أمرها، إلا أن يقصد إعانة المؤمــن بنحو داعي الداعي، كما تقدم في 

النذر.

فلو سلم أن الأمر بالاحتياط مولوي أو كاشف عن أمر مولوي، إلا أن 
قصده لا يكفي فــي امتثال أمر العبادة الواقعي، ولا يكون امتثاله إلا بقصده، 

والمفروض أنه لا مجال لقصده مع عدم إحرازه.

نعــم، لو فرض تقييد العبــادة المأمور بها بالأمــر الواقعي المحتمل 
بقصد الأمر بنحو الطبيعة الصادقة على كل أمر فرض اتجه كون شمول الأمر 

بالاحتياط أو غيره لها موجباً للقدرة عليه، وكفى قصده، فلاحظ.

ومما ذكرنا يظهر الحال فيما لو صدق بلوغ الثواب في بعض العبادات، 
لورود خبر غير معتبر باستحبابها، فإنه لا مجال لتصحيح الاحتياط فيها لأجل 
النصــوص المتقدمة، بناء على ما تقدم من ســوقها مســاق أوامر الاحتياط 

للإرشاد إلى حسن الانقياد.

وكذا بناء على تضمنها استحباب العمل الذي بلغ عليه الثواب، لمباينة 
الأمر المذكور للأمر الواقعــي العبادي الذي لابد من قصد امتثاله في صحة 
الفعل العبادي الذي يــراد الاحتياط فيه، فلا يكفي قصد الأمر الذي تضمنته 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 192

الخامس:  الأمــر 
جهات  تعدد  مع 

الاحتياط

النصوص المذكورة، ولا يكون فعلًا للأمر الذي بلغ عليه الثواب.

نعم، بناء علــى تضمنها حجيــة الخبر المذكور أمكــن قصد امتثال 
الأمــر الواقعي الذي تضمنه للجزم به حينئذٍٍ من جهة الخبر، وخرج عن باب 

الاحتياط الذي نحن بصدده.

فالأولى في دفع شبهة تعذر الاحتياط في العبادات البناء على الاكتفاء 
فــي امتثال الأمر العبادي بالاندفاع عن الأمــر المحتمل، ولا يتوقف امتثاله 
على قصده بنحو يســتلزم العلم به، كما تقدم توضيحه في الفصل الخامس 
من مباحث القطع، فقد ذكرنا هناك الاجتزاء بالوجه المذكور مع إمكان العلم 

بالحال فضلًا عما لو كان متعذراً، فراجع.

الأمر الخامس: إذا تعــددت جهات الاحتياط، فــإن اختار المكلف 
المحافظة على تمامها فهو، وإلا فالظاهــر الترجيح بين الاحتياطين ارتكازاً 

بأحد أمرين: 

الأول: أهميــة التكليف المحتمــل، فكلما كان التكليــف أهم كان 
الاحتياط فيه أولى.

الثاني: قــوة احتمال التكليف، فكلما كان احتمال التكليف أقوى كان 
أولى بالمراعاة.

ومنه يظهر الحال لو لزم من الاحتياط التام محذور مانع منه، كاختلال 
النظام، فإن المتعين حينئذٍ الاكتفاء بالتبعيض، والأولى ملاحظة المرجحين 

المذكورين.

وأما اختيــار المكلف للاحتياط التــام حتى إذا لــزم المحذور ترك 
الاحتياط بالمرة، فإن لزم منه مخالفة المرجحين المذكورين كان مرجوحاً، 



193.......................................................................... حكم الشك في القدرة 

وإن لم يلزم منه مخالفتهما ـ بأن فرض تســاوي جهات الاحتياط من حيث 
الأهمية، وقوة الاحتمال ـ فلا موجب لمرجوحيته.

وأما ما يظهر من بعض مشايخنا من أن الأولى اختيار التبعيض من أول  
الأمر والاستمرار عليه حينئذٍ، لما ورد عنهم B من أن القليل المدوم عليه 

خير من الكثير الذي لا يدوم))).

ففيــه: ـ مع أنه يبتني على كون الاحتياط مســتحباً مولوياً ـ أنه لا يبعد 
ظهور النصوص المذكورة في أولويــة القليل من الكثير الذي ينقطع ضجراً 

ويهمل مللًا، لا لأجل تعذره أو لزوم المحذور منه. 

بل لعل استحباب التعجيل بالخير يقتضي أولوية الكثير حينئذٍ. فتأمل 
جيداً.

التنبيه الخامس: في حكم الشك في القدرة.

تقدم أن الرجوع للبــراءة كما يتجه في الشــبهات الحكمية يتجه في 
الشبهات الموضوعية.

ويخرج عن ذلك ما لو كان الشك في التكليف للشك في قيده العقلي، 
وهو القدرة، فيجب الاحتياط حتى يعلم بالتعذر المسقط للتكليف، والظاهر 

عدم الإشكال فيه بينهم.

وربما يســتدل عليه: ـ كما في بعض كلمات ســيدنا الأعظم H ))) ـ 
بعمــوم دليل التكليف، بنــاءً على أن العام حجة في الشــبهة المصداقية من 

طرف الخاص إذا كان التخصيص لبياً، كالتخصيص مع التعذر في المقام.

)))	 الوسائل ج 1، باب: 21 من أبواب مقدمة العبادات، وحديث 10 باب 29 من الأبواب المذكورة.
)))	 راجع مستمسك العروة الوثقى في شرح المسألة السابعة والعشرين من فصل مسوغات التيمم.

الخامس:  التنبيه 
الشك  حكم  في 

في القدرة



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 194

وفيه: ـ مــع عدم تمامية المبنــى المذكور، واختصاصــه بما إذا كان 
الخــاص خفياً محتاجاً للبحث، لا في مثل المقــام مما كان التخصيص من 
الوضوح بحدّ يكون من ســنخ القرائن المتصلــة المانعة من ظهور العام في 
العموم، فتكون  الشــبهة فيه من طرف العام التي لا يكون العام فيها حجة بلا 
كلام ـ أن التخصيــص بالقدرة وإن كان عقليــاً، إلا أنه قد تظافرت به الأدلة 
اللفظية، كحديث الرفع المتضمن لرفع ما اضطروا إليه وما لا يطيقون وغيره. 

فتأمل.

فــا يبعد أن يكون الوجــه فيه بناء العقلاء على لــزوم الاحتياط فيه، 
نظير بنائهم على لزومه مع الشــك في الفراغ، لأنه بعد فرض ثبوت الملاك 
فليس التعذر إلا من ســنخ الأعذار والموانع التي لا يصح الاتكال عليها إلا 
بعد إحرازها، ولا يكتفى باحتمالها عندهم في قبح العقاب ورفع مســؤولية 

الخطاب.

ومنه يظهر الوجه في قصور عمومات البراءة الشرعية، لارتكاز ورودها 
على غرار ما عند العقلاء من قبح العقاب بلا بيانٍ وتأكيداً لذلك عملًا بتشريع 

البراءة، فتنصرف عن المورد المذكور الذي ليس بناؤهم على السعة فيه.

هذا، ولا يبعد جريان ذلك مع الشــك في الأعذار الشرعية، كالحرج 
والضرر ونحوهما مما يظهر من أدلة عــدم ارتفاع الملاك الأولي معه، وأن 
ارتفاع التكليف معه تخفيف من الشــارع الأقدس، توسيعاً للقدرة المعتبرة، 
فيكون عذراً شرعياً كالتعذر الذي هو عذر عقلي، فلا يسوغ الاكتفاء باحتماله 

بحسب مرتكزات المتشرعة. فلاحظ.

ولنكتف بهذا المقدار من الكلام في الشك في أصل التكليف. وهناك 



195.......................................................................... حكم الشك في القدرة 

بعــض الجهات التي قد يتضح حالها مما يأتي فــي بعض الفصول الآتية إن 
 شــاء الله تعالى. ومنه ســبحانه نســتمد العون والتوفيق، وهو حسبنا ونعم 

الوكيل.





في  الأول:  المقام 
الأصل  مقتضى 

العقلي

الفصل الثاني 

في الشك في تعيين التكليف مع وحدة المتعلق 

وهو مختص بالدوران بين وجوب شــيء وحرمته الذي اشــتهر في 
كلماتهم بالدوران بين المحذورين.

ويقع الكلام فيه في مقامين..

المقــام الأول: في مقتضى الأصل العقلي الأولــي مع قطع النظر عن 
الجعل الشرعي.

والظاهــر حكم العقل في المقام بالســعة وعدم الحــرج في كل من 
الفعل والترك، الراجــع إلى عدم منجزية احتمال كل منهما وإن علم إجمالًا 
بثبوت أحدهما، لعدم الأثر للعلم المذكور بعد فرض تعذر موافقته ومخالفته 

القطعيتين، ولزوم مخالفته وموافقته الاحتماليتين، فلا يصلح للمنجزية.

والظاهر أنه إليــه يرجع ما قيل من جريان البــراءة العقلية من كل من 
الحكمين، بمعنــى قبح العقاب على كل من الأمرين، لأنه من غير بيان، بعد 

فرض المانع من منجزية العلم الإجمالي.

وأما مــا ذكره بعض الأعاظم H من منع جريــان البراءة العقلية، لأن 
مدركها قبح العقاب بلا بيان الذي لا مجال له في المقام، للقطع بعدم العقاب 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 198

بعد فرض امتناع منجزية العلم الإجمالي، فلا يحتاج إلى حكم العقل بالقبح 
المذكور.

فهو مندفع: بأن عدم منجزية العلم الإجمالي إنما يقتضي القطع بعدم  
العقاب من جهته، أما عدم العقاب بلحاظ كل من الاحتمالين في نفسه، فهو 
كعدم العقاب في مورد الشك في التكليف لا مجال للقطع به لولا قاعدة قبح 

العقاب بلا بيان.

ومثلــه ما يظهر من بعــض الأعيان المحققين H مــن أن امتناع خلو 
المكلف عن الفعل والترك واضطراره لأحدهما موجب لحصول الترخيص 
في رتبة سابقة على الترخيص الظاهري الناشئ من عدم البيان الذي هو مفاد 

البراءة العقلية.

لاندفاعه: بأن الاضطرار المذكور إنما يمنع من منجزية العلم الإجمالي 
المقتضي للاحتياط فــي الاحتمالين معاً، ولا يلــزم بالترخيص في كل من 
الأمرين، بل لا منشأ للترخيص في كل منهما إلا عدم البيان المفروض، لعدم 

صلوح كل من الاحتمالين له.

ودعــوى: أن كلا من الاحتمالين وإن كان مــن صغريات عدم البيان 
الــذي هو موضوع البــراءة العقليــة، إلا أن عدم منجزيته فــي المقام ليس 
بالملاك المذكور، بل لتعارضهما الموجب لاســتحالة منجزيتهما معاً تعيينا 
لتعذر الاحتياط فيهما معا، ولا تخييــراً للزوم اللغوية لامتناع خلو المكلف 
عن أحدهما، كما ســيأتي، كما لا يمكن منجزية أحدهما بخصوصه، لعدم 

المرجح.

مدفوعــة: بأن اســتلزام التعارض للمحذور المذكــور موقوف على 



199.................................................................. الدوران بين الوجوب والحرمة 

كون كل منهما مما يقتضي في نفســه التنجيز والاحتيــاط وإذا كان كل من 
الاحتمالين في نفسه من صغريات عدم البيان لم يكن صالحاً لذلك بمقتضى 
البراءة العقليــة مع قطع النظر عن التعارض وفي رتبة ســابقة عليه، فالوجه 
المذكــور لا ينافي جريان البراءة العقليــة بالإضافة إلى كل من الاحتمالين، 

وإنما ينهض ببيان عدم منجزية العلم الإجمالي في المقام. فلاحظ.

اللهم إلا أن يكون مراده H الإشــارة إلى ما يأتي في مسألة الاضطرار 
إلى  بعــض غير معين من أطراف العلم الإجمالي مــن احتمال كونه موجباً 
لســقوط التكليف المعلوم بالإجمال ثبوتاً، لا لسقوط العلم الإجمالي عن 
تنجيــزه مع فعليته واقعا، إذ بناء على ذلك لا مجــال للرجوع للبراءة بملاك 

عدم البيان، لأنه فرع احتمال التكليف الفعلي، كما لا يخفى.

لكن الظاهر عدم تمامية ذلك، كما يأتي في محله إن شــاء الله تعالى. 
ولو تم هناك فلا مجال له هنا، لأن المفروض هناك إمكان الموافقة القطعية، 
وإلزام العقل بها، وانحصار رفع الاضطرار برفع الشــارع للتكليف الواقعي 
الذي هو المنشأ لإلزام العقل بالموافقة القطعية. أما هنا فحيث لا يلزم العقل 
بالموافقة القطعية لتعذرها لا ملزم للشارع برفع التكليف الواقعي، بل يتعين 
بقاؤه، المستلزم لاحتمال التكليف الواقعي في كل من الطرفين. ومن هنا لا 
رافع لموضوع البراءة في كل منهما، على أن حمل كلامه H على ذلك بعيد، 
لظهوره في إرادة الترخيص العقلي بملاك الاضطرار، لا الترخيص الشرعي 

الراجع إلى عدم فعلية التكليف. فراجع وتأمل.

وأما ما يقال من أن المرجع في المقام هــو التخيير، فإن أُريد به إلزام 
العقل بأحدهما تخييراً، نظير إلزام الشــارع بأحد طرفي الواجب التخييري، 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 200

والتخييــر بين المتزاحمين، فضعفه ظاهر، لعــدم الأثر للإلزام المذكور بعد 
فرض امتناع خلو المكلف عن أحد طرفي التخيير، كما لا يخفى.

ومن ثم لا مجال للتخيير في مثل ذلك حتى مع فرض تزاحم التكليفين 
ـ الذي لا ريب أن مقتضــى الأصل فيه التخيير ـ كما لو فرض انطباق عنوان 

واجب وآخر محرم على كل من الفعل والترك.

وإن أُريــد به مجرد عدم الحرج في كل من الفعل والترك، المســتلزم 
لاختيار المكلــف لأحدهما بعد فرض، امتناع خلــوّه منهما، لعدم الداعي 
العقلي لأحد الطرفيــن بخصوصه، نظير تخييره مع الإباحــة الواقعية، فهو 
راجــع إلى ما ذكرناه، وعرفت وجهه. ولا يبعد كــون ذلك هو مراد القائلين 

بالتخيير.

هذا، وربمــا يدعى أن مقتضــى الأصل العقلي الأولــي، هو مراعاة 
احتمال الحرمة دون الوجوب، لأن دفع المفسدة أولى من جلب المصلحة، 

لما قيل من أن الوجوب ناشئ عن المصلحة، والحرمة ناشئة عن المفسدة.

وفيه.. أولًا: أن الوجوب لما كان ناشــئاً عــن المصلحة الملزمة كان 
فوتها  ملازماً للمفســدة أو من سنخها، قال شــيخنا الأعظم H: »إذ مجرد 
فوات المنفعة عن الشخص وكون حاله بعد الفوت كحاله في ما قبل الفوت 
عليه لا يصلح وجهاً لإلزام شــيء على المكلف ما لــم يبلغ حداً يكون في 

فواته مفسدة...«.

وعليه لابد من توجيه ما اشــتهر من تبعية الأوامر للمصالح والنواهي 
للمفاســد بعد اشــتراكها في الحفاظ على المقدار الــازم، بأن الواجب ما 
يكون له دخل في تحقق المرتبة اللازمة من الكمال، أو في حفظها، والحرام 



201.................................................................. الدوران بين الوجوب والحرمة 

مــا يكون له دخل في منع تحقق المرتبة المذكورة، أو رفعها، فمثلًا لو فرض 
أن مرتبة من نشاط المزاج لازمة الحفظ، فالواجب ما كان محققاً لها من دواء 

أو مبقياً لها من غذاء، والحرام ما كان مانعاً منها أو رافعاً لها.

ومــا لا دخل له في المرتبة المذكورة، بل هو دخيل بأحد النحوين في 
المرتبة الزائدة عليها يكون مستحباً أو مكروهاً.

ولا يبعــد أن يكون ذلك هــو المراد بالمصلحة في القاعدة المشــار 
إليها، حيث لا ريب في عدم نهوضه مهما كان مهماً بمزاحمة المرتبة اللازمة 

المذكورة.

وعليه ترجع القاعدة إلى ترجيح التكاليــف الإلزامية على غيرها، لا 
ترجيح التحريم على الوجوب.

وثانياً: أن القاعدة المذكورة لو تمت فهي من القواعد الواقعية الراجعة 
إلى ترجيح دفع المفســدة على تحصيل المصلحة في فرض التزاحم بينهما، 
وليســت من القواعد الظاهريــة الراجعة إلى تقديم احتمال المفســدة على 
احتمال المصلحة عند الدوران بينهما، لتنفع في ما نحن فيه، لما هو المرتكز 
من أن منشــأ الأولوية أهمية المفســدة من المصلحة، ومن الظاهر أن أهمية 
أحد التكليفين إنما تقتضي ترجيح الأهم عند التزاحم، لا تقديم احتماله على 

احتمال المهم في ظرف الدوران بينهما.

بل لمــا كان في احتماله زيــادة كلفة لم يبعد جريــان الأصل لنفيها، 
كما هو المناســب لجريان الأصل في نفيه من رأس لو لم يعارض باحتمال 
تكليف آخــر،  كما في دوران الأمر بين الحرمة وغيــر الوجوب، كما نبه له 

بعض مشايخنا.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 202

في  الثاني:  المقام 
الأصل  مقتضى 

الثانوي

نعم، لو كان ملاك الترجيح راجعاً للمكلف من حيث أن دفعه للضرر 
عن نفســه أولى من جلب النفع له فهو ينفع في المقــام، لوضوح أن أهمية 
دفع الضرر من جلب النفع كما تقتضــي ترجيح الأول عند التزاحم تقتضي 
الاحتياط فيه عند الدوران بينه وبين النفع، بملاك لزوم دفع الضرر المحتمل.

لكنه موقوف على كون احتمال الحرمة مستلزماً لاحتمال الضرر بنحو 
يقتضي تنجيزه، وهو لو تم يقتضي الاحتياط في الشــبهة البدوية، ولا مجال 
لــه، كما يتضح بمراجعة ما تقدم منا في الفصل الســادس من مباحث التعبد 

بغير العلم.

المقام الثاني: في مقتضى الأصل الثانوي الشرعي.

ربما يدعى أن مقتضى الأصل الشرعي الإباحة، لعموم أدلتها.

والذي ينبغــي أن يقال: إن كان المراد بالإباحــة ما هو أحد الأحكام 
الخمســة، أو ما يعم الأحــكام الثلاثة غير التكليفية كمــا يظهر من المحقق 
الخراســاني، فلا مجال للبناء عليه، لامتناع التعبد ظاهراً بما يعلم بعدم ثبوته 

واقعاً، بل لابد من احتمال مطابقة الحكم الظاهري للواقعي.

مع أنه لا دليل على الأصل المذكور في غير المقام من موارد الشــك 
في أصل التكليف، لأن حديث الرفع والســعة والاطلاق ونحوها ظاهرة في 
رفع الحرج وجعل الســعة من حيث احتمــال التكليف، من دون أن تقتضي 

التعبد بالحل بأحد المعنيين المذكورين.

وأمــا مثل قوله A: »كل شــيء هو لك حلال حتــى تعلم أنه حرام 
بعينه« فهو وإن كان ظاهراً في التعبد بالحل، إلا أنه ـ مع اختصاصه بالشــبهة 
الموضوعيــة، كما تقدم ـ ظاهر فــي إرادة الحل بالمعنــى المقابل للحرمة 



203.................................................................. الدوران بين الوجوب والحرمة 

المتقوم بالترخيص والإذن، فيعم الوجوب ولا يضاده، كما يناســبه المقابلة 
بين الحل والحرمة  وظهور كون القضية ارتكازية، لبيان عدم صلوح احتمال 
الحرمة للتنجيز، والبنــاء على المعنى المذكور في المقــام لا بأس به، كما 
يصح البناء عليه أيضاً في الترك الملازم لعدم الوجوب، فيبنى على جواز كل 

من الفعل والترك، وهو يطابق الإباحة بالمعنى الثاني عملًا.

هذا، وأما الاشكال في الإباحة ظاهراً من جهة المخالفة الالتزامية.

فــا يهم في المقام، لأن الالتزام بالأحــكام، إنما يجب تبعاً لوجوب 
الالتزام بالشــريعة والانقياد لها، وهو إنما يقتضي الالتزام بها على حســب 
وصولهــا، فإذا فرض وصولها إجمالًا كفى الالتزام بها كذلك، وهو لا ينافي 

التعبد بالإباحة ظاهراً في مقام العمل لو فرض إمكان جعلها.

نعم، لو أريد الالتزام بها على أنها الحكم الواقعي اتجه المنع عنه، كما 
يتجه المنع عنه مع دوران الأمر بين الحرمة وغير الوجوب، لأن أصالة الحل 
وإن كانت جاريــة حينئذٍ بلا كلام إلا أنها إنما تقتضــي الالتزام بالحل على 
أنه الحكم الظاهري العملي، لا الحكــم الواقعي المجعول على الموضوع 

بعنوانه الأولي.

بل لا يجوز ذلك حتى في مؤديات الحجج، لأنه قول بغير علم وتشريع 
محرم، كما أشرنا إليه عند الكلام في أصالة عدم الحجية.

وإن كان المراد بالإباحة مجرد البراءة الشرعية من التكليفين المعلومين 
بالإجمال، الراجع إلى جعل السعة ورفع الحرج شرعاً فهو في محله، لتحقق 
موضوعها ـ وهو الشــك ـ بالإضافة إلى كل منهما، والعلم الإجمالي بثبوت 

أحدهما لا يكون مانعاً من جريانها بعد عدم صلوحه للتنجيز.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 204

وأما ما ذكره بعض الأعاظم H في منع جريان البراءة الشــرعية من أن 
إمكان رفع الحكم شــرعاً فرع إمكان وضعه، وحيث امتنع جعل الحكمين 

تعييناً أو تخييراً ـ لما تقدم ـ امتنع رفعهما بمقتضى البراءة.

ففيه: أنه يكفي في تصحيح رفعهما معاً إمكان وضع أحدهما، حيث لا  
إشكال في سلطان الشــارع عليه، ولا يعتبر إمكان وضعهما معاً، لأن نقيض 

السالبة الكلية الموجبة الجزئية.

ومن هنا أمكن للشــارع رفع الحكمين واقعاً بجعل الإباحة الواقعية، 
مع تعذر جعلهما معاً واقعاً تعييناً أو تخييراً.

مع أنه لو تم مختص بما إذا ادعي رفع كلا الحكمين بتطبيق واحد، أما 
لو ادعي رفع كل منهما بتطبيق خاص، لتمامية موضوع البراءة وهو الشك من 
حيثيته، فلا إشكال، لأن ما يرفع بكل من التطبيقين حكم واحد قابل للوضع 

بإيجاب الاحتياط فيه، كما لعله ظاهر.

ومثله في الإشكال ما ذكره بعض الأعيان المحققين H من اختصاص 
جريــان البراءة بما إذا لم يكن هناك ما يقتضــي الترخيص في الفعل والترك 
بمناط آخر من اضطرار ونحوه غير مناط عــدم البيان، لرجوعه إلى ما تقدم 

منه في منع جريان البراءة العقلية، وتقدم دفعه.

هذا، وقد أشار شــيخنا الأعظمH إلى القول بوجوب مراعاة احتمال 
 .H الحرمة شرعاً، لبعض الوجوه الظاهرة الوهن كما يظهر بملاحظة كلامه 
نعم، قــد يقال: الوجوه المذكــورة ونحوها وإن لم تنهــض بإثبات ترجيح 
احتمال الحرمة شرعاً، إلا أنها تكفي في احتمال ذلك، وهو مانع من الرجوع 

فيه للبراءة. لكون المقام من موارد الدوران بين التعيين والتخيير.



205.................................................................. الدوران بين الوجوب والحرمة 

وفيــه: ـ بعد تســليم الرجوع لأصالة تعيين في الشــك المذكور ـ أنه 
مختــص بما إذا كان هناك تكليف شــرعي مردد بيــن الوجهين، ولا يجري 
في مثل المقــام مما كان التخيير فيه راجعاً إلى مجرد رفع الحرج في كل من 
الطرفين من دون أن يســتتبع خطاباً تخييرياً بهما، لرجوع الشــك حينئذٍ إلى 
الشــك في جعل الشــارع لوجوب الاحتياط بالإضافة إلى احتمال الحرمة، 
والمرجــع فيه البــراءة العقلية وعموم أدلــة البراءة الشــرعية، ومن ثم كان 

الاحتياط الذي ادعاه الإخباريون  محتاجاً إلى دليل.

هذا كله لو أريد احتمال ترجيحه شرعاً، وأما لو أريد احتمال ترجيحه 
عقــاً، فهو مندفع باســتحالة تردد الحاكم في حكمــه. ومن ثم لم نتعرض 

لذلك في المقام الأول.

ثم إنه قد يدعى لــزوم ترجيح احتمال الحرمة لاحتمال أهمية الحرمة 
من الوجوب ثبوتاً بلحاظ ما سبق من أن دفع المفسدة أولى من جلب المنفعة 
ونحوه مما لــو لم يوجب اليقيــن بأهمية الحرمة فلا أقل مــن كونه موجباً 

لاحتمالها.

وهو مبني على مرجحيــة احتمال أهمية أحــد التكليفين في المقام، 
ويأتي الكلام فيه في التنبيه الثاني إن شاء الله تعالى.

وقد تحصل من جميع ما ذكرنا: أن كلا من الاحتمالين في نفسه مورد 
للبراءة العقلية والشرعية بعد عدم صلوح العلم الإجمالي للمنع عن الرجوع 

إليهما.

هذا، وأما الرجوع لاستصحاب عدم كل من التكليفين بالتقريب الذي 
تقدم في آخر أدلــة البراءة فالكلام فيه مبني على جريان الاســتصحاب في 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 206

على  التنبيه  ينبغي 
أمور

ــدم  ع الأول: 
مع  البراءة  جريان 

وجود المنجز

أطراف العلم الإجمالــي مع عدم لزوم المخالفة القطعية، الذي يأتي الكلام 
فيه في مبحث الاستصحاب إن شاء الله تعالى.

وينبغي التنبيه على أمور..

الأول: أن الــكلام المتقــدم مبني علــى جريان البــراءة في كل من 
الاحتمالين في نفسه، فلو فرض عدم جريانها في خصوص أحدهما، لوجود 
المنجز المانع من جريانها فلا ريب فــي لزوم متابعة المنجز المذكور عملًا 

بدليله.

والرجوع في الاحتمال الثاني للبراءة لعموم دليلها، سواء كان المنجز 
دليــاً اجتهادياً أم أصلًا إحرازياً ـ كالاســتصحاب ـ أو غيــره، كالاحتياط 
الواجب عقلًا بمقتضى العلم الإجمالي أو غيره، أو شرعاً في موارد انقلاب 

الأصل التي سبقت الإشارة إليها أو غيرها.

ولعله لذا حكى شــيخنا الأعظم H عن ظاهر كلام الســيد الشــارح 
للوافيــة جريان أخبار الاحتيــاط في المقام، إذ لا يبعد ابتنــاؤه على ما عليه 
الأخباريون مــن دلالتها على وجوب الاحتياط في الشــبهة التحريمية دون 

الوجوبية المقتضي للاحتياط في احتمال الحرمة وترجيحه في المقام.

أمــا لو كان المراد بــه الاحتياط من جميع الجهــات فلا مجال له مع 
فرض الدوران بين محذورين.

هذا، وقد استشكل شيخنا الأعظم H في الاستدلال لترجيح احتمال 
الحرمة بأخبار التوقف عن الشبهة بأنها ظاهرة في ما لا يحتمل الضرر بتركه، 

فلا يشمل ما لو احتمل الوجوب، كما في المقام.

وهو ـ لو تم ـ لا ينافي ما ذكرنا لرجوعه إلى قصور أدلة الاحتياط التي 



الثاني: مع احتمال 
أهــمــيــة أحــد 

التكليفين

207.................................................................. الدوران بين الوجوب والحرمة 

استند إليها الإخباريون عن شمول المقام، والكلام إنما هو بعد فرض لزومه 
في نفســه على أنه غير تام، على مســلك الإخباريين، لأن احتمال الوجوب 
مورد لأدلة الســعة المؤمنة اتفاقاً، فلا يحتمل من جهته الضرر، لتنصرف عنه 

أخبار الاحتياط المنجزة لاحتمال الحرمة عند الإخباريين.

إلا أن يدعى قصورها عن شمول صورة احتمال الوجوب مع احتمال 
الحرمة، لا من جهة ملازمته للضرر.

لكنه غيــر ظاهر بعد فــرض كونهــا واردة لتنجيز احتمــال الحرمة 
لخصوصيته تعبداً.

وأما على مســلكنا من ورود الأخبار المذكورة للإرشاد إلى اجتناب 
الشــبهات المنجزة في أنفســها دفعــاً للضرر المحتمــل فالأولى الجواب 

بقصورها عن شمول المقام لعدم منجزية كل من الاحتمالين في نفسه.

نعم، لو فــرض منجزيتهما كما في مورد التقصيــر في الفحص تم ما 
ذكره  شــيخنا الأعظم H من عدم شمولها للمقام، للوجه الذي ذكره. فتأمل 

جيداً.

الثاني: لو فرض احتمال أهمية أحد التكليفين اللذين يتردد الأمر بينهما 
فظاهر المحقق الخراساني H لزوم ترجيحه، وربما يحمل كلامه على قياسه 

بدوران الأمر بين التعيين والتخيير في موارد التزاحم بين التكليفين.

وعن بعض الأعاظم في H عــدم صحة القياس المذكور، وهو الذي 
صرح به غير واحد من مشايخنا.

والوجه فيه: أن احتمال أهمية التكليف في باب التزاحم، مستلزم للعلم 
بثبوته ملاكاً والشــك في سقوطه خطاباً بالمزاحمة، والمرجع فيه الاحتياط، 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 208

الكلام  الثالث: 
في مرجحية الظن 

وعدمه

ولا يرفــع اليد عنــه بالتكليف الآخر، للعلم بســقوطه خطابــاً بالمزاحمة 
بالمساوي أو الأهم.

أما في المقام فالشك في أصل وجود الأهم ملاكاً وخطاباً، والمرجع 
فيــه البراءة، كما يرجع إليها لو شــك فيــه بدواً من دون علــم بثبوت أحد 

التكليفين.

ومما ذكرنا يظهر أنه لا ملزم بالترجيح مع العلم بأهمية أحد التكليفين 
المحتملين في نفســه ثبوتــاً، إذ العلم بأهميته لا ينفع مع الشــك في أصل 

وجوده، كما أشرنا إليه عند الكلام في ترجيح احتمال الحرمة عقلًا.

نعم، لــو كانت الأهمية بنحــو يعلم معه بجعــل الاحتياط وانقلاب 
الأصل اتجه الترجيح بها، لما تقدم في التنبيه الأول.

كما أنه لا مجــال لتوهم ترجيح الأهم أو محتمــل الأهمية، لأصالة 
التعيين عند دوران الأمــر بينه وبين التخيير، لما تقدم عند الكلام في ترجيح 

احتمال الحرمة شرعاً من خروج المقام عن ذلك.

الثالــث: هل يكون الظن في المقام مرجحاً يلزم اتباعه، أو لا بل يبقى 
التخيير بحاله؟

مقتضى ما ذكروه في دليل الانسداد هو ترجيح الظن لو تمت مقدماته 
في  المقام، وحيــث كان من أهمها امتناع الإهمــال بعد فرض تعذر معرفة 

الحكم تفصيلًا فاللازم النظر في منشأ امتناع الإهمال.

فــإن كان هو العلم الإجمالــي بثبوت التكاليف، لعدم ســقوطه عن 
التنجيــز بتعذر الاحتياط التــام كان لازمه عدم جواز الإهمــال في المقام، 

والتنزل للظن بعد تعذر العلم بالامتثال لأقربيته.



209........................................................................ الدوران بين المحذورين 

وإن كان هو العلم باهتمام الشــارع بالأحكام لسقوط العلم الإجمالي 
عــن التنجيز بتعــذر الاحتياط التام، لمــا في الإهمال حينئــذٍ من الخروج 
عن الدين بالنحو الذي يعلم بعدم رضا الشــارع الأقــدس به، فلا مجال له 
فــي المقام، لقلة الأحكام المجهولة بالنحــو المذكور، فلا يلزم من إهمالها 
محذور الخروج عن الدين، ولاسيما مع تعذر المخالفة القطعية في المقام.

هذا، وحيث تقدم عدم نهوض مقدمات الانسداد بتعيين الظن إلا في 
مورد تعلق غرض المكلف بحفظ التكليف الواقعي، لتنجزه على كل حال، 
بحيث يكون فوته موجباً لاســتحقاق العقاب ولو مع تعذر تحصيله، اختص 
الرجوع إليه في المقام بذلك، كما لو كان اشــتباه الحال بســبب تقصيره في 

الفحص اللازم عليه.

أما في غير ذلك فلا دليل على لزوم مراعاة الظن، بل مقتضى ما عرفت 
من عموم أدلة البراءة العقلية والشرعية عدمه.

ثــم إنه لو فرض لزوم مراعاة الظن بالتكليــف فالمراد به الظن بتعيين 
المعلوم بالاجمال بأحد الطرفين.

لتكون متابعته امتثالًا ظنياً للمعلوم بالإجمال، لا الظن بثبوت التكليف 
في أحد الطرفين من غير جهة العلم الإجمالي، كما لو تردد متعلق اليمين بين 
دخول المســجد وعدمه من دون ظن بأحد الأمرين، وظن بوجوب الدخول 
لإزالة النجاســة المظنونة الوجود فيه، فإن متابعــة الظن في المقام حيث لا 
تســتلزم الظن بالخروج عن التكليف المنجز بالعلــم الإجمالي لم ينهض 
العلم الإجمالي بالإلزام بها، وكان الظن المذكور كسائر موارد الظن  البدوي 

بالتكليف غير منجز لمورده.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 210

لو  الــــرابــــع: 
الوقائع  تعددت 
بين  ــدوران  ال مع 

محذورين

الرابع: لــو تعددت الوقائع مع الدوران في كل واقعة بين المحذورين 
فهل يكون التخيير اســتمرارياً وفي كل واقعة، بحيــث يجوز المخالفة بين 
الوقائع في العمل وإن اســتلزم المخالفة القطعية الإجمالية فيها، أو ابتدائياً 
وفــي خصوص الواقعة الأولى مع لزوم العمل فــي بقية الوقائع على طبقها 

حذراً من لزوم المخالفة القطعية؟.

صرح شيخنا الأعظم H هنا بالأول، لعدم الدليل على حرمة المخالفة 
القطعية في المقام، ووافقه على ذلك غير واحد من أعيان من تأخر عنه، على 

اختلاف مسالكهم في الاستدلال عليه.

فقد ذكر بعــض الأعاظم في وجه ذلك أن المخالفة القطعية ليســت 
محرمة شــرعاً، بل قبيحة عقلًا، وحكم العقل بقبحهــا فرع تنجز التكليف، 
والمفــروض أنه لا منجز له في المقام، لعدم صلوح العلم الإجمالي في كل 
واقعة للمنجزية، لا بلحاظ الموافقة القطعية، لتعذرها، ولا بلحاظ الموافقة 
الاحتمالية، للزومهــا، ولا وجه لضم بعض الوقائــع إلى بعض، كي يدعى 

تنجز العلم الإجمالي فيها بلحاظ المخالفة القطعية في بعضها إجمالًا.

وقد استشــكل في ذلك بعض مشــايخنا: بأن العلم الإجمالي في كل 
من الواقعتين وإن لم يكن منجزاً إلا أنه يتولد منهما علم إجمالي آخر لا مانع 
من تنجيزه بنحو يمنع من المخالفة القطعيــة، مثلًا لو دار الأمر بين وجوب 
الدخول للمسجد وحرمته في كل جمعة من الشهر فالعلم الإجمالي المذكور 
الحاصل في كل جمعة يتولد منه علوم إجمالية أخر، حيث يعلم إجمالًا مثلًا 
بحرمة الدخول في الجمعة الأولى أو وجوبه في الثانية، وبوجوبه في الأولى 

أو حرمته في الثانية.



211........................................................................ الدوران بين المحذورين 

والعلم المذكور وإن امتنعت موافقتــه القطعية، إلا أنه يمكن موافقته 
الاحتمالية بالفعل في الجمعتين معاً أو الترك فيهما معا، فلا وجه لســقوطه 
عن  التنجيز بالكلية بنحو تجوز مخالفتــه القطعية بالمخالفة بين الجمعتين 

في العمل.

لكن لا يخفى أن ما ذكره وإن رجع إلى القدرة على المخالفة القطعية 
لأحد العلميــن المتولدين، إلا أن من الظاهر أن المخالفة القطعية المذكورة 
مســتلزمة للموافقة القطعية للعلم الآخر منهما، ففي المقام علمان إجماليان 
يتمكن من الموافقة القطعية والمخالفــة القطعية لكل منهما، إلا أن موافقته 
أحدهما تستلزم مخالفة الآخر، وحيث كان كل منهما مقتضياً للموافقة ومانعاً 
من المخالفة، كانا متزاحمين في تمام مقتضاهما وسقطاً عن التأثير بالإضافة 
إلــى كل من الأمرين، وليس الجمع بينهما بالتنــزل للموافقة الاحتمالية في 
كل منهما بأولى من موافقة أحدهما في تمام مقتضاه وإهمال الآخر في تمام 

مقتضاه.

وبعبــارة أخرى: إن العلــم الإجمالي بالوجــوب أو الحرمة في كل 
واقعة لا يصلح للتنجيز، لامتناع موافقتــه ومخالفته القطعيتين، وكذا العلم 
الإجمالي المتولد منــه، لأنه وإن أمكنت موافقته ومخالفته القطعيتان إلا أنه 

من مزاحم بمثله.

والحاصل: أن التخيير الابتدائي سالم عن محذور المخالفة القطعية، 
إلا أنه خال عن الموافقة القطعية أيضاً، والتخيير الاســتمراري وإن استلزم 
المخالفة القطعية في بعض الوقائع ولبعــض العلوم الإجمالية المتولدة في 
المقام، إلا أنه يســتلزم الموافقة القطعية في بعــض الوقائع ولبعض العلوم 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 212

الإجمالية المتولدة الأخر، وليس الأول أولى من الثاني بنظر العقل، بل هما 
من حيث موافقة الغرض الذي يقتضيه التكليف سواء.

نعم، قد يقال: إنه بنــاء على اقتضاء العلم الإجمالي للموافقة القطعية 
ليس كاقتضائه لترك المخالفة القطعية، وأن الأول بنحو يقبل الردع، والثاني 
بنحــو لا يقبله، لأنه بنحو العلية التامة، فاللازم ترجيح ترك الموافقة القطعية 

على المخالفة القطعية لأهميتها.

وقد أجاب عن ذلك بعض الأعيان المحققينH: بأن ذلك إنما يتم لو 
كان الترخيص ظاهرياً بمناط عدم البيان. أما لو كان بمناط الاضطرار وكبرى 
لا يطــاق فلا مجال لمنجزية العلم التفصيلــي فضلًا عن الإجمالي، لقصور 
المعلوم عن مقام الفعليــة المانع من صلوح العلم لتنجيزه، لا بالإضافة إلى 
المخالفة القطعية ولا بالإضافة إلى الموافقة القطعية كي يقع التزاحم بينهما 

في المقام، وينظر في الأولى منهما.

ويظهر الإشــكال فيه مما تقدم في المقــام الأول، فإنه إن كان المراد 
بالترخيص لأجل الاضطرار سقوط التكليف الواقعي عن الفعلية بسبب عدم 
إمكان الجمع بين المحتملات، على مــا قد يدعى في الاضطرار إلى بعض 
غيــر معين من أطراف العلم الإجمالي، فهو ـ مع عدم مناســبته لمختاره في 

تلك المسألة ـ غير تام في نفسه، على ما أشرنا إليه آنفاً.

وإن كان المراد به الترخيص العقلي بســبب امتناع خلو المكلف عن 
الفعل والترك، فهو إنما يقتضي امتناع منجزية العلم الإجمالي في كل واقعة 
بالإضافة إلى الموافقة القطعية ولا يمنع من منجزيته بالإضافة إلى المخالفة 
القطعية بنحوٍ لا يجوز ارتكابها في البعض لأجل الموافقة القطعية في الآخر، 



213........................................................................ الدوران بين المحذورين 

لفرض كونها أهم، كما هو المدعى للخصم.

وبالجملة: كلامه H لا يخلو عن غموض وإشــكال، وربما نوفق في 
مناسبة أخرى للتعرض لما ذكره.

ولعــل الأولى الجواب عن الدعوى المذكــورة: بأنه ليس الفرق بين 
العليــة التامة والاقتضاء إلا بإمكان الردع الشــرعي على الثاني دون الأول، 
وذلك خارج عن محل الكلام، لفرض عدم البيان الشرعي في المقام، وبقاء 
العقل على ما يستقل به، وهو لا يفرّق في المقام بين الأمرين لو خلي ونفسه، 

كما ذكرنا.

إن قلــت: إذا تم كون العلم الإجمالي علة تامة لمنع المخالفة القطعية 
دون  لزوم الموافقة القطعية فلابد أن يكون لأهمية تجنب المخالفة القطعية 
مــن تحصيل الموافقــة القطعية بنظر العقــل، وهو مســتلزم لترجيحه عند 

المزاحمة.

قلــت: ليس مــاك العلية التامة هــو الأهمية، بــل إنَّ الترخيص في 
المخالفة القطعية بعد فرض فعلية التكليف يســتلزم الردع عن تنجيز العلم 
الإجمالي وعدم ترتب العمل عليه، أو عن وجوب إطاعة التكليف، وكلاهما 
ممتنع مع كون منجزية العلم ذاتية ووجوب الإطاعة من المستقلات العقلية، 
بخلاف الترخيص في ترك الموافقة القطعية، وهذا لا يقتضي الترجيح بينهما 
في المقام، لأن جواز المخالفة القطعية في بعض الوقائع ليس لعدم منجزية 
العلم الإجمالي في نفسه، ولا لعدم وجوب إطاعة التكليف، بل لمزاحمتها 

بالموافقة القطعية في الواقعة الأخرى.

مع أنه لو فرض أن ملاك ذلك هــو الأهمية فهو أجنبي عما نحن فيه، 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 214

الـــخـــامـــس: 
الكلام  اختصاص 
الحرمة  ورود  في 
والــــوجــــوب 
على  المحتملين 

موضوع واحد

لوضوح أن مخالفة العلم الإجمالي القطعية مســتلزمة لفوت موافقته أيضاً، 
فالموافقــة القطعية فائتة علــى كل حال، وليس الممنوع منــه إلا المخالفة 
القطعيــة زائداً عليها. أما فــي المقام فالمخالفة القطعيــة في بعض الوقائع 
مســتلزمة لحصول الموافقة القطعية في الأخرى وليســت الموافقة القطعية 

فائتة على كل حال. ولعله يأتي في الفصل الآتي ما ينفع في المقام.

ثم إنه كما يكون التخيير اســتمرارياً إذا كان تعدد الواقعة لتعدد أفراد 
الموضوع الطولية بحســب أجزاء الزمان، كذلك يكون التخيير انحلالياً إذا 
كان تعــدد الواقعة لتعدد أفراد الموضوع العرضية، كما لو تردد الأمر في يوم 
بين وجوب إكرام العلماء وحرمة إكرامهم، فإنه كما يتخير المكلف بين إكرام 
الــكل وترك إكرامهم فلا يلزم إلا المخالفــة الاحتمالية في الكل، كذلك له 
التفريق بينهم، المستلزم للمخالفة القطعية في بعضهم والموافقة القطعية في 

بعض، لعين ما تقدم.

الخامس: ما تقدم مــن تعذر الموافقة والمخالفة القطعيتين في المقام 
إنما هــو فيما إذا كان الوجوب والحرمة المحتمــان واردين على موضوع 
واحد، لا اختلاف في قيوده، لتكون موافقة أحدهما مخالفة للآخر، ســواء 
كان توصلياً، كدخول المســجد، أم تعبدياً، كصوم يوم الشك لو قيل بحرمة 
صوم يوم العيد ولو برجاء أن لا يكون عيداً، بخلاف ما لو اختلف الموضوع 
ولو بلحاظ القيود المعتبرة فيه، كما لو كان أحدهما المعين أو كلاهما تعبدياً 
لا يمكن امتثاله إلا بقصد التقرب به، كما لو دار الأمر بين كون الماء مملوكاً 
يجب التقــرب بالوضوء به، ومغصوبــاً يحرم التصرف فيــه مطلقاً، أو بين 
وجوب فعل شــيء بقصد القربة وتركه كذلك، فإن الموافقة القطعية في مثل 



في  ــادس:  ــسـ الـ
الأمـــر  دوران 
شيء  جزئية  بين 

ومانعيته

215........................................................................ الدوران بين المحذورين 

ذلــك وإن كانت متعذرة، إلا أن المخالفــة القطعية ممكنة، حيث يمكن في 
المثال الأول استعمال الماء في غير الوضوء القربي.

وفي الثاني الترك أو الفعــل لا بقصد القربة، ونظير ذلك جميع موارد 
دوران الوجوب بين الضدين اللذين لهما ثالث.

وقد ذكر شــيخنا الأعظم H وغيــره في مثل ذلك حرمــة المخالفة 
القطعيــة، لمنجزيــة العلم الإجمالــي بالإضافة إليها، وإن لــم يكن منجزاً 
بالإضافــة إلى الموافقــة القطعية، لفرض تعذرها، بنــاء منهم على أن تعذر 
الموافقة القطعية لا يوجب ســقوط العلم الإجمالي عن المنجزية بالإضافة 

إلى المخالفة القطعية.

وقد لا يتم ذلك على مذهب المحقق الخراساني H من أن الاضطرار 
إلى بعض الأطراف يوجب سقوط العلم الإجمالي عن المنجزية بالكلية.

ومن ثم استشكل عليه غير واحد حيث وافق شيخنا الأعظم H في المقام.

وتمام الكلام في ذلك في مســألة الاضطرار إلى بعض أطراف العلم 
الإجمالي من الفصل الآتي.

الســادس: لو دار الأمر بين جزئية شــيء للمركب ومانعيته فهو وإن 
رجع إلى الدوران بين محذورين بالإضافة إلى المركب الخارجي من حيث 
صحته  وفســاده، إلا أنه خارج عن محل الكلام، لعدم كون إبطال المركب 
بالإتيان بالمانــع منه محرماً، فمرجع الشــك في المقام إلــى الدوران بين 
وجــوب المركب الواجد للأمر المذكور والفاقد لــه، واللازم فيه الاحتياط 

بالجمع بينهما، كما يأتي في الفصل الآتي.

ولو فرض تعذره كان من تعذر بعــض أطراف العلم الإجمالي الذي 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 216

يأتي الكلام فيه هناك أيضاً.

نعم، لو فرض حرمة إبطال المركــب ـ كما هو المعروف في الصلاة 
ـ كان مــن هذه الجهة من الدوران بيــن محذورين، وإن كان من حيثية الأمر 
بالمركــب داخلًا في الــدوران بيــن المتباينين المقتضــي للاحتياط فيهما 

بالتكرار.

علــى أنه يلــزم تجنب ذلــك بالدخول فــي كلتا الصورتيــن برجاء 
مشروعيتها، فلا يحرم إبطالها من هذه الجهة، لعدم قصد الامتثال بها مطلقاً، 

بل معلقاً على مشروعيتها، ولا تبطل في ظرف مشروعيتها.

نعــم، لو حدث له التردد في الأثناء بعد الجزم بالامتثال حين الدخول 
في العمل تعذر عليه تجنب احتمال حرمة الإبطال بكل من الفعل والترك.

وأما ما ذكره شــيخنا الأعظم H من ابتناء المقام على مسأله الدوران 
بين الأقل والأكثر الارتباطيين، فإن قلنا فيها بالبراءة كان المكلف مخيراً بين 

الوجهين، وإن قلنا فيها بالاحتياط كان اللازم الجمع بالتكرار.

فلا يكاد يتضح وجهه، ضرورة أنه إن كان المقام من دوران الأمر بين 
المتباينين ـ كما ذكرنــا ـ كان العلم الإجمالي مقتضياً للاحتياط خروجاً عن 
مقتضى البراءة، حتى لو فرض أنها الأصل الأولي في تلك المسألة، وإن كان 
من دوران الأمر بين المحذورين الذي يتعذر معه الاحتياط لزم التخيير حتى 

بناء على لزوم الاحتياط في تلك المسألة، إذ لا مجال له في فرض التعذر.

وقــد أطال H الكلام بما لا مجال لتعقيبــه، فراجع ما ذكره في التنبيه 
الرابع من تنبيهات مســائل الدوران بين الأقل والأكثــر الارتباطيين. والله 

سبحانه وتعالى وليّ التوفيق. وهو حسبنا ونعم الوكيل.



منشأ  في  الكلام 
المخالفة  حرمة 
الموافقة  ــزوم  ول

القطعيتين

الفصل الثالث

في الشك في تعيين التكليف

مع اختلاف المتعلق 

وهو المعروف بينهم بدوران الأمر بين المتباينين.

وقد تقدم أنه يعم صورة اتحاد ســنخ التكليــف، كما في الدوران بين 
وجوب القصر ووجــوب التمام، واختلافه، كما في الــدوران بين وجوب 

شيء وحرمة آخر.

والكلام في المقام إنما هو في أنــه هل يلزم في ذلك الجمع في مقام 
الامتثال بين أطراف الترديد تحصيــاً للموافقة القطعية، أو يكفي الاقتصار 
علــى بعضها بنحو يخــرج به عن المخالفــة القطعية، أو يجــوز ترك تمام 
الأطراف وإن حصلت المخالفة القطعية، كل ذلك من جهة العلم الإجمالي 

المفروض في المقام وتحديد مقتضاه.

وينبغي التعرض لمنشأ حرمة المخالفة ولزوم الموافقة القطعيتين في 
ســائر موارد تنجيز التكليف تمهيداً لمحل الكلام، فنقول: اندفاع المكلف 

للعمل يبتني على أمور مترتبة في أنفسها..

الأول: جعل التكليف.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 218

الثاني: تنجزه.

الثالث: حدوث الداعي لامتثاله.

أما الأول فهو مما يســتقل به المولى، ولا يشــركه فيه غيره، حتى في  
المســتقلات العقلية بناءً على التحســين والتقبيح، لظهور أن وظيفة العقل 
ليست إلا إدراك الحسن والقبح غاية الأمر أن ذلك ملزم بنظر العقل للمولى 
بجعل الحكم على طبقهما  أو كاشف عنه، وليس عمل المكلف مترتباً على 
استقلال العقل بالحســن والقبح إلا بضميمة استكشــاف الحكم الشرعي 
المقتضي لحفظ الملاك من قبل الشــارع بما يســتتبعه من الثواب والعقاب 
الصالحين للداعوية بملاك دفــع الضرر، الذي هو أمر فطري، وإلا فالحكم 
العقلــي بمجرده لا يكفي فــي الداعوية وحفظ الملاك، كمــا تقدم تفصيل 

الكلام في ذلك في بحث الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع.

وأما الثاني فهو قد يســتند لجعل المولى للحجج والأصول المنجزة 
لمؤداها بحكم العقل، كما قد يستقل به العقل، كما في موارد الظن الانسدادي 
بناءً على الحكومة. وقد يستند إلى السبب التكويني، وهو العلم، بناءً على ما 
ســبق منا في مباحث القطع من كون ترتب العمل عليه ذاتياً لا يستند لحكم 

عقلي أو شرعي.

وأما الثالث فهو مما يســتقل به العقل الحاكم بوجوب إطاعة المولى 
بملاك شكر المنعم، أو ثبوت الحق له، بالنحو المقتضي لاستحقاق العقاب، 
الصالح للداعوية، وليس الحكم المذكور مما يمكن الردع عنه شرعاً، إلا أن 
يرجع إلى رفع موضوعه، وهو التكليف الشرعي، أو رفع منشأ تنجيزه لو كان 

مستنداً له.



الدوران بين المتباينين ...........................................................................219

هذا كله في فرض كون عمل المكلف إطاعة للتكليف ثبوتاً، فلو فرض 
الشك في ذلك لم ينهض ما سبق بإحداث الداعي للمكلف نحو العمل، لأن 

ما سبق إنما يقتضي لزوم الإطاعة الواقعية ثبوتاً في رتبةٍ سابقةٍ على الشك.

بل لابد في فرض الشك من أمر آخر مترتب على ما سبق، وهو حكم 
العقل بلزوم إحراز الفراغ عن التكليف المنجز، وعدم الأمان من مســؤولية 
التكليف بدونه، وهو مفاد قاعدة الاشتغال المسلمة عند الكل، ومن الظاهر 
أن حكــم العقل المذكور طريقي في طول حكمه بوجوب الإطاعة الواقعية، 

وليس عينه.

ولا ريب عندهم في اختصاص العقل بالحكم المذكور، والاســتغناء 
به عن الرجوع للشــارع، كما لا ريب في سلطان الشارع على تحقيق مقتضاه 
بأن يتعبــد بتحقق الامتثال بجعل الطريق إليه، أو الأصل العملي المحرز له، 
إذ لا يــراد بإحراز الامتثال اللازم عقلًا إحــرازه وجداناً، بالقطع، بل ما يعم 

الإحراز التعبدي.

وإنما الإشــكال في سلطان الشــارع على الردع عن الحكم المذكور 
بالاكتفاء بالامتثال الاحتمالي من دون إحراز له.

وقد تقدم منا في التنبيه الثاني مــن تنبيهات أصل البراءة تقريب ذلك 
وإن كان على خلاف ظاهرهم، كما تقدم بقية الكلام في القاعدة المذكورة.

إذا عرفت هذا، فمن الظاهر أن منــع العقل عن المخالفة القطعية في 
مورد تنجــز التكليف بعلم أو علمي أو غيرهمــا يرجع إلى حكمه بوجوب 

الطاعة.

كمــا أن إلزامه بالموافقة القطعية راجع إلى حكمه بلزوم إحراز الفراغ 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 220

في  الأول:  المقام 
المخالفة القطعية

الذي هو مفاد قاعدة الاشتغال.

وقد عرفت امتناع ردع الشــارع عــن الأول، إلا برفع موضوعه، وهو 
التكليف، أو رفع منشأ تنجيزه لو كان مستنداً له.

كما عرفت إمكان ردعه عن الثاني، كما أنه مسلط على رفع موضوعه 
برفع التكليف أو منشأ التنجيز، وعلى تحقيق مقتضاه بجعل ما يوجب إحراز 

الامتثال تعبداً بنصب الطريق إليه، أو جعل الأصل العملي فيه.

وحيث كان المعيار في المخالفة والموافقة القطعيتين ذلك في ســائر 
موارد التنجيز، فلندخل في ما هو المقصود بالمقام. 

ويقع الكلام فيه في مقامين..

المقام الأول: في المخالفة القطعية.

والمعروف المشــهور عدم جواز المخالفة القطعية للعلم الإجمالي 
المفروض في المقام.

وربما قيل بجوازها إمــا لقصور العلم الإجمالي عــن اقتضاء المنع 
عنها، أو لوجود المانع بعد فرض تمامية المقتضي.

أما الأول فيدفعه ما تقدم فــي الفصل الخامس من مباحث القطع من 
عدم الفرق بين العلم الإجمالي والتفصيلي في التنجيز المقتضي ـ كما عرفت 

هنا ـ للمنع من المخالفة القطعية، لاشتراكهما في الجهة المقتضية للعمل.

ومجرد ابتلاء العلم الإجمالي بالجهل بالموضوع وتردده بين الأطراف 
لا أثر له في الجهة المذكورة.

ولا مجال للاســتدلال على منجزيــة العلم الإجمالــي المانعة من 



الكلام في أمرين: 

الأول:  ــر  ــ الأم
فــي عــمــوم أدلــة 
ــاًَ  ــول ذاتـ ــ الأص
العلم  ــراف  لأطـ

الإجمالي

المخالفة القطعية ................................................................................221

الترخيــص في المخالفة بلــزوم التناقض بين الترخيــص والحكم المعلوم 
.H بالإجمال، كما يظهر من بعض الأعيان المحققين

لما سبق من عدم صحة الاســتدلال بلزوم التناقض بالوجه المذكور 
حتى في العلم التفصيلي.

كما لا مجال للاســتدلال على امتناع الترخيص في المخالفة القطعية 
بعمــوم دليل التكليــف الواقعي للمعلوم بالإجمال ـ كما يظهر من شــيخنا 

الأعظم H ـ.

إذ ليس الاشكال في فعلية التكليف الواقعي في مورد العلم الإجمالي، 
كيف ولا إشكال في فعليته مع الشــك البدوي، لما هو المعلوم من اشتراك 
الأحكام بين العالم والجاهل، وإنما الاشــكال في تنجز التكليف المذكور 

بالعلم الإجمالي، والمتعين فيه ما ذكرنا.

وأما الثاني فلا منشــأ له إلا توهــم أن مقتضى عمــوم أدلة الأصول 
الترخيصيــة من البراءة وغيرها جــواز إهمال احتمــال التكليف في جميع 

الأطراف وإن استلزم المخالفة القطعية.

وحيث كان الكلام في ذلك مهماً جداً، لما يترتب عليه من الفوائد في 
هذا المقام وغيره فاللازم النظر..

أولًا: في عموم أدلة الأصول ذاتاً لأطراف العلم الإجمالي.

وثانياً: في إمــكان جريانها في المقام بنحوٍ تســوغ المخالفة القطعية 
وتمنع من حرمتها، فيقع الكلام في أمرين: 

الأمر الأول: في عموم أدلة الأصول ذاتاً لأطراف العلم الإجمالي.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 222

وقد وقع الكلام في ذلك بينهم..

ولا يخفــى أن الكلام هنا مختص بالأصول أما الطرق والأمارات فلا 
ريب في قصور أدلتها عن شــمول أطراف العلم الإجمالي المستلزم للعلم 
بكذب أحدهــا، من دون فرق بيــن ترتب الأثر عليها فــي جميع الأطراف 
وترتبه في بعضها، كما لا فرق بين العلم الإجمالي بثبوت الترخيص والعلم 
بثبوت التكليف المنجــز وغيره، لأنها لما كانت حجة فــي لوازم مؤدياتها 
كانت متكاذبة في ما بينها بلحاظ مداليلها الإلتزامية، فيمتنع حجيتها في تمام 
الأطراف، لاستحالة التعبد بالمتعارضين المســتلزم للتعبد بالنقيضين، ولا 

في خصوص بعضها معيناً، لعدم المرجح، ولا مخيراً، لعدم الدليل عليه.

ومن ثم كان الأصل في المتعارضين التساقط، على ما يأتي مفصلًا في 
مباحث التعارض إن شاء الله تعالى.

نعم، لو لــم تكن الأمارة حجة فــي لازم مؤداها لم يلــزم المحذور 
المذكور، بل تكون نظير الأصل الإحرازي الذي يأتي الكلام فيه إن شاء الله 

تعالى.

إذا عرفت هذا، فاعلم أنه اختلف المتأخرون في أن الأصول هل تجري 
ذاتاً في أطراف العلــم الإجمالي، وينحصر المانع مــن جريانها بالمحذور 
المتقدم، أو لا تجري ذاتاً لقصور أدلتها عن شــمولها؟ وقد يظهر من شيخنا 
الأعظم H الثاني، حيث قال في مبحث الشــبهة  المحصورة، في دفع توهم 
اقتضــاء أدلة قاعدة الحل لجــواز المخالفة القطعية: »ولكــن هذه الأخبار 
وأمثالهــا لا يصلح للمنع، لأنها كما تدل على حلية كل واحد من الشــبهتين 
كذلك تدل على حرمة ذلك المعلوم إجمالًا، لأنه أيضاً شيء علم حرمته له.



كلام   حمل  وجوه 
H الشيخ الأعظم

اتــحــاد  الأول: 
المعلوم بالإجمال 
الأطراف  أحد  مع 

واقعاً

المخالفة القطعية ................................................................................223

وقال في مســألة تعارض الاســتصحابين إذا لم يكن أحدهما سببياً: 
»فالحق التساقط...

لأن قوله: »لا تنقض اليقين بالشــك، ولكن تنقضه بيقين مثله«، يدل 
على حرمة النقض بالشك ووجوب النقض باليقين، فإذا فرض اليقين بارتفاع 
الحالة الســابقة في أحد المستصحبين فلا يجوز إبقاء كل منهما تحت عموم 

حرمة النقض بالشك، لأنه مستلزم لطرح الحكم بنقض اليقين بمثله،...

وقد تقدم نظير ذلك في الشبهة المحصورة، وأن قولهA : »كل شيء 
حلال حتى تعرف أنه حرام«، لا يشمل شيئاً من المشتبهين«.

ومــا ذكره H لا يخلو عــن غموض، وقد يحمل علــى وجوه ينبغي 
التعرض لها حتى لــو فرض عدم ظهور كلامه فيها لتوقف الكلام في المقام 

على النظر فيها..

الأول: أن المعلوم بالإجمال لما كان هو الخصوصية المبهمة الصالحة 
للانطباق على كل من الطرفين بنفســه، فهو متحد مع أحد الأطراف واقعاً، 
فيكــون أحد الأطراف بواقعــه موضوعاً لليقين الرافــع للأصل، ولا مجال 

لجريان الأصل في كليهما للزوم التناقض.

وفيه: أن انطبــاق المعلوم بالإجمال على أحــد الطرفين بخصوصه 
واقعاً لا ينافي صدق موضوع الأصل ـ وهو الشــك ـ فيه بعنوانه التفصيلي، 
لأن طروء العلم والشــك على الموضوع إنمــا يكون بلحاظ عنوانه لا بنحو 
يكــون دخل العنوان فيهما لمحض الحكاية ـ كما في قولنا: جاء العالم ـ ولا 
لكونــه محض علة فيه ـ كما في قولنا: أكرم العالــم ـ بل لكونه جهة تقييدية 
بنحو تكون صفتا العلم  والجهــل طارئتين على المعنون من حيثية العنوان، 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 224

شمول  الــثــانــي: 
العلم  ــاق  ــ إط

لليقين الإجمالي

لا مطلقاً، فــا مانع من اجتماعهما في الموضــوع الواحد بلحاظ العناوين 
المختلفة المنطبقة عليه، وعليه لا مانع من كون أحد الطرفين موضوعاً للعلم 
بعنوان كونه أحد الأمريــن اللذين يقوم العلم الإجمالــي بهما، وموضوعاً 
للشــك بعنوانه الخاص به، ولا يكون العلــم الإجمالي موجباً لخروجه عن 

موضوع الأصل واقعاً.

فالأصل يجري في كل منهما بخصوصه ذاتــاً تبعاً لتحقق موضوعه، 
وإن كان لا يجري في الأمر المبهم على إبهامه، لارتفاع موضوعه فيه بسبب 
العلــم الإجمالي المفروض، ولازم ذلك ترتيــب أثر كل من الخصوصيتين 
تبعاً لجريان الأصل فيهما، دون أثر المعلوم بالإجمال المنطبق على أحدهما 

على ما هو عليه من الإبهام، لارتفاع موضوع الأصل فيه.

نعم، هذا الوجه يبعد عن كلام شيخنا الأعظم H المتقدم، لأن مقتضاه 
قصــور دليل الأصل واقعاً عن أحد الطرفين على إجماله، لا عن كليهما، مع 
ظهور كلامه H في خروج كلا الطرفين بســبب الغاية في أدلة قاعدة الحل، 

والذيل في أخبار الاستصحاب عن عموم الأصل.

بل هو الــذي صرح به في بقية كلامه، حيث قــال: »فليس المقام من 
قبيل ما كان الخارج من العام فــرداً معيناً في الواقع غير معين عندنا. ليكون 

الفرد الآخر الغير المعين باقياً تحت العام...

إذ لا اســتصحاب في الواقع حتــى يعلم بخروج فرد منــه وبقاء فرد 
آخر...«.

الثاني: أن إطلاق العلم المجعول غاية في أخبار قاعدة الحل، واليقين 
في ذيل أخبار الاســتصحاب شامل للعلم واليقين الإجمالي، فيرتفع تبعاً له 



عموم  الــثــالــث: 
الأصل  موضوع 
التنافي  يقتضي 

بين التعبدين

المخالفة القطعية ................................................................................225

الحكم بالحل وبالاستصحاب في كل من الطرفين، وإن لم يعلم الحال فيهما 
تفصيلًا.

وهذا الوجــه وإن كان بعيداً عن ظاهر كلاميــه المتقدمين، خصوصاً 
الأول، إلا أنه قد يتعين حملهما عليه بملاحظة تتمة كلامه في الاستصحاب، 
حيــث قال  فــي رد احتمــال التخيير: »وقــد عرفت أن عــدم العمل بكلا 
الاســتصحابين ليس مخالفة لدليل الاستصحاب سوغها العجز، لأنه نقض 
اليقين بالمقين، فلم يخرج من عموم: »لا تنقض« عنوان ينطبق على الواحد 
التخييري«، فإنه صريح في أن عدم جريان الاستصحاب فيهما لتحقق اليقين 
الرافع له، لا لقصور عموم دليل الاستصحاب عن شمول الشك المفروض 

فيهما.

وكيف كان، فيندفع الوجه بأن المســتفاد من أخبار قاعدة الحل كون 
الرافــع للحل الظاهــري هو العلم بالتكليــف المنافي للشــك فيه، فالعلم 
الإجمالي وإن نهــض برفع الحل بالإضافة إلى الواحــد المردد على ما هو 
عليه مــن الإبهام والترديد بين الأطراف، لعدم الشــك فيه، إلا أنه لا ينهض 

برفعه بالإضافة إلى كل طرف بخصوصيته بعد فرض الشك فيه.

كما أن ظاهر أخبار الاستصحاب وجوب نقض اليقين باليقين المنافي 
له، ولا يتنافــى اليقينان إلا مع اتحاد متعلقهما، لا مع اختلافه ولو بالإجمال 
والتفصيل، كما اعترف H بذلك في الجملة في رد القول العاشــر من أقوال 

الاستصحاب.

الثالــث: أنــه لما كان العلــم واليقين فــي أدلة الأصــول يعم العلم 
 الإجمالي، فالعلم الإجمالي وإن لم يناف الشك ـ الذي هو موضوع الأصل ـ 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 226

فــي كل طرف بخصوصه، وإنمــا ينافيه في الأمر المــردد على إجماله، إلا 
أن عمــوم موضوع الأصل لأطراف العلم الإجمالي مســتلزم للتناقض بين 
التعبديــن، وهما التعبد بمؤدى الأصل فــي كل من الطرفين بلحاظ حصول 
الشك فيه، والتعبد بمقتضى العلم الرافع للأصل في المعلوم بالإجمال على 
إجماله، للتناقض بين مفادي الموجبة الكلية والسالبة الجزئية، فيمتنع التعبد 
بهما معاً، ويتعين البناء على قصور الأصول عن شمول الأطراف دفعاً لذلك، 

ولا طريق مع ذلك لإحراز تحقق موضوع الأصول ذاتاً في الأطراف.

ولعل هذا الوجه هو الظاهر من كلامهH المتقدم في الاستصحاب.

إن قلت: التناقــض المذكور كما يندفع بتقييد الشــك في الأدلة بغير 
صورة العلم الإجمالي، كذلك يندفع بتقييد العلم الذي يجب العمل به بغير 

العلم الإجمالي، وليس الأول أولى من الثاني.

قلت: لما كان مفاد الأصل أمراً تعبدياً كان التقييد فيه أهون من التقييد 
لقضية لزوم العمل بالعلم الارتكازية، بل هي آبية عن ذلك جداً.

ولاسيما مع كون عموم الأصل للأطراف لا يقتضي فعلية العمل بها، 
من أجل المحذور الآتي، فتحمــل على الحكم الاقتضائي الذي هو خلاف 

الظاهر في نفسه.

ويندفع الوجه المذكور: بأن وجــوب العمل بالعلم وارتفاع موضوع 
الأصل معه وإن ذكر في أدلة الأصول، إلا أنه ليس أمراً تعبدياً شرعياً، لما هو 
المعلوم من أن حجية العلم ذاتية لا تقبل الإمضاء والردع الشرعي، فليس في 
المقام إلا تعبد شــرعي واحد، وهو مفاد الأصل، وليس موضوعه إلا الشك 
المفروض تحققه في الأطــراف، ولا يلزم من جريان الأصل فيها التناقض، 



المخالفة القطعية ................................................................................227

لتعدد الموضوع، بل غاية ما في المقام هو العلم بكذب أحد الأصلين، وليس 
هو محذوراً ما لم يستلزم المخالفة العملية، على ما يأتي توضيحه.

نعم، قد يقــال: وجوب العمل بالعلم وإن لم يكن تعبداً شــرعياً، بل 
أمــر تكويني أو عقلي، إلا أن التنبيه في أدلــة الأصول له على أنه أمر مفروغ 
عنه مانع من عمومهــا لأطراف العلم الإجمالــي، لأن العلم الإجمالي لما 
كان منافياً عملًا للأصول الجارية في أطرافه كان عموم أدلة الأصول لها مع 
التنبيه فيها للعمل بالعلم مســتلزماً للتناقض في دليل التعبد الواحد، وإن لم 
يلــزم التناقض بين التعبدين، فيتعين البناء علــى قصور الأدلة المذكورة عن 

أطراف العلم الإجمالي دفعاً لذلك.

وفيه..

أولًا: أن القرينــة المذكورة لو تمت فهي مختصة بمــا إذا كان العلم 
الإجمالي مقتضياً للعمل بنحوٍ ينافــي مقتضى الأصل في الأطراف، كما لو 
علم إجمالًا بحرمة أحد الإنائين ولم يعلم حرمتهما ســابقاً. أما لو لم يترتب 
عليه العمل فلا وجه لمنعه من جعل الأصــل، ليكون التعرض له في الأدلة 
المذكــورة مانعاً من عمومها للأطــراف، كما لو علم إجمــالًا بتطهير أحد 
الإنائين المعلومي النجاسة ســابقاً، لوضوح أن العلم المذكور وإن اقتضى 
الســعة بالإضافة إلى المعلوم بالإجمال، إلا أن اشــتباه المعلوم بالإجمال 
بالنجس مانــع من ترتب العمل على العلم المذكــور، فلا يصلح للمنع من 
جعل الأصل الذي يترتب عليه العمل، مع أن شيخنا الأعظم H صرح بعموم 

مانعية العلم الإجمالي من جريان الأصل.

وثانياً: أن هــذا المقدار من التنافي لا يوجب قصور موضوع الأصول 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 228

عن شــمول الأطراف تخصيصاً بحيث تخرج عنه ذاتــاً، بل يكفي في رفعه 
البنــاء على عدم فعليتها في مورد المنافاة لوجــوب العمل بالعلم مع تحقق 
موضوعها ذاتاً، لما هو المرتكز عرفاً من أن موضوع الأصول ليس إلا الشك 
الذي تضمنته الأدلة، وهو حاصل في الأطــراف، وليس منافاة مفاد الأصل 
عمــاً لمقتضى العلم إلا من ســنخ المانع عن فعليتها، فــإن ذلك كافٍ في 
القرينــة الارتكازية على حمل الأدلة على ذلك في مقــام الجمع بين الغاية 
والمغيّى في أخبار قاعدة الحل، والصدر والذيل في أخبار الاســتصحاب، 

لأنه أقرب ارتكازاً من التزام التخصيص بالوجه المذكور.

ولاسيما مع خلو كثير من أدلة الأصول ـ كبعض نصوص الاستصحاب 
والبراءة وقاعــدة الفراغ وغيرها ـ عن التنبيه لحجيــة العلم، فلا مخرج عن 
ظهورها في كون موضوع الأصول محض الشــك، لعــدم ابتلائها بالقرينة 
المذكورة، غاية الأمر أن العموم المذكــور مما لا مجال للعمل به في مورد 
المنافاة للعلم الإجمالي، إلا أن هذا من سنخ المانع ارتكازاً وليس من سنخ 

المخصص.

وتوضيح ذلك: أن المرتكز في رفــع المنافاة بين عموم أدلة الأصول  
وحجيــة العلم الإجمالي هو الالتزام بتعــدد الحيثية والجهة، بنحو تؤثر كل 
جهة لمقتضاها في نفسها مع إعمال القواعد الارتكازية عند اجتماع الجهتين 
المختلفتين في مقام العمل، فدليل الأصل لا يقتضي ترتيب مضمونه مطلقاً 
ومــن جمع الجهات، بل من حيثية الشــك المأخوذ فــي موضوعه، كما أن 
العمــل بالعلم إنما يقتضي متابعته في مورده لا غيــر، فمع اجتماع الجهتين 
واختلاف مقتضاهما عملًا ـ كما في مــورد العلم الإجمالي ـ يرجع لقواعد 



المخالفة القطعية ................................................................................229

التزاحم بين الجهتين، فتختص فعلية التأثير في مقام العمل بإحدى الجهتين 
دون الأخرى، وإن تم المقتضي في كلتيهما.

مثــاً: لو علم إجمالًا بحرمة أحد الإنائيــن، فمقتضى الأصل في كل 
من الطرفين إهمال احتمال التكليف فيه من حيثية الشك، وهو لا ينافي تنجز 
المعلوم بالإجمال الملــزم بالاحتياط في كل منهما، لأن الاحتياط المذكور 
ليس لمحض الشك، لينافي الأصل الجاري فيهما، بل لأجل العلم الذي هو 

أمر زائد على الشك كاف في التنجيز.

كما أنه لو علم إجمالًا بتطهير أحد الإنائين المعلومي النجاســة سابقاً 
فالعلم الإجمالي وإن اقتضى السعة بالإضافة إلى المعلوم بالإجمال، إلا أنه 
لا ينافي تنجز احتمال التكليف في كل من الخصوصيتين بلحاظ سبق اليقين 

بنجاسته والشك في طهارته المقتضي لاستصحاب النجاسة.

وقد أشــار إلى ذلك شــيخنا الأعظم H في مبحث الشبهة الوجوبية 
المحصورة، فإنه بعد أن أشــار لنظير ما تقدم منه في الشــبهة التحريمية في 
وجــه امتناع الرجوع للأصول قال: »فلابد إما مــن الحكم بعدم جريان هذه 
الأخبار في مثل المقام مما علم وجوب الشــيء إجمالًا وإما من الحكم بأن 
شــمولها للواحد المعين وجوبه ودلالتها بالمفهوم على عدم كونه موضوعاً 
عن العباد وكونه محمولًا عليهــم ومأخوذين به وملزمين عليه دليل علمي ـ 
بضميمة حكم العقل  بوجــوب المقدمة العلمية ـ على وجوب الإتيان بكل 

من الخصوصيتين.

فالعلم بوجوب كل منهما لنفسه لم إن كان محجوباً عنا، إلا أن العلم 
بوجوبــه من باب المقدمــة ليس محجوباً عنا، ولا منافــاة بين عدم وجوب 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 230

الشــيء ظاهراً لذاته ووجوبه ظاهراً من باب المقدمة، كما لا تنافي بين عدم 
الوجوب النفسي واقعاً وثبوت الوجوب الغيري كذلك«.

وقد أشار إلى ذلك سيدنا الأعظم H أيضاً في أول الكلام في الدوران 
بين المتباينين من حقائقه.

هذا، ويشــهد لما ذكرنا مــن تحقق موضوع الأصــل ذاتاً في أطراف 
العلم الإجمالي ما هو المفروغ عنه بينهــم من إمكان التفكيك في الأصول 
بين الأمور المتلازمة، فمن توضأ أو اغتســل بمايــع مردد بين البول والماء، 
يســتصحب الحدث وطهارة الأعضاء من الخبث مع العلم إجمالًا بانتقاض 
إحدى الحالتين، وهو مستلزم لعدم مانعية العلم المذكور من شمول الأصل 
للأطراف ذاتاً، وليس عدم جريان الأصل إلا لمحذور المخالفة العملية غير 

اللازم في المقام. فلاحظ.

ثم إن بعــض الأعاظم H مــع اعترافه بتحقق موضــوع الأصل في 
أطراف العلم الإجمالي ادعى امتناع جريان الأصول التنزيلية الإحرازية فيها، 

كالاستصحاب وقاعدة الفراغ وغيرهما، لخصوصية في مفادها.

وحاصل ما ذكره: أن الأصول المذكورة وإن لم تكن من سنخ الأمارات 
متضمنة للحكايــة عن الواقع، إلا أنها تتضمن التعبد بمؤداها على أنه الواقع 
فهــي متضمنة لإحراز الواقع لا بتوســط جعل الطريق إليــه، وحينئذٍ يمتنع 
جريانها في أطراف العلــم الإجمالي، لمناقضتها معه، إذ كيف يعقل الحكم 
ببقاء النجاسة مثلًا في كل واحد من الإنائين مع العلم بتطهير أحدهما؟ وهو 

مستلزم للتناقض بين مفاد الأصل والواقع المعلوم.

وهذا بخــاف الأصول غيــر الإحرازيــة ـ كأصالة البــراءة والحل 



المخالفة القطعية ................................................................................231

والطهــارة ـ  فإنهــا لا تتضمن إلا بيان الوظيفة العمليــة وتطبيق العمل على 
مقتضــى الأصل من دون تعبد بالواقع، فلا ينافــي العلم الإجمالي بمخالفة 
الواقع في أحد الطرفين، لأن الأصل يجــري في كل طرف بخصوصه، ولا 

يعلم بكذبه ومخالفته للعلم الإجمالي المذكور.

وفيــه: أن الأصــل الإحرازي لمــا كان يجري في كل مــن الطرفين 
بخصوصه مع قطــع النظر عن الطرف الآخر فلا يناقــض العلم الإجمالي، 
لعدم العلم بانطباق المعلوم بالإجمال عليه، والجمع بين التعبدين لا يستلزم 
المناقضــة للعلم الإجمالي وإن رجعا إلى دليل واحــد، لوضوح أن الدليل 
المذكــور يتضمن أحكاماً انحلالية بحســب الموضوعــات المتكثرة، ولا 
يتضمن تعبداً واحداً بمجموع الأمرين ليكــون مناقضاً للعلم المذكور، فلا 

فرق بين الأصل الإحرازي وغيره في ذلك.

علــى أن ما ذكرهH لو تم لامتنع جريان الاســتصحاب في من توضأ 
بمايع مردد بين البول والماء ونحوه من موارد التفكيك بين الأمور المتلازمة 
بســبب الأصل الإحرازي، مع عدم الإشــكال عندهم في جواز الرجوع له، 

كما تقدم.

وقد حاول H بيان الفرق بين ذلك ومــا نحن فيه، وحاصل ما ذكره: 
أن جريان الأصول في ذلك لا يوجب إلا العلم الإجمالي بكذب الأصلين، 
لاختلافهما في المؤدى، وعدم رجوعهما إلى أمر واحد يعلم بكذبه تفصيلًا، 
أمــا في ما نحن فيه فيلــزم العلم التفصيلي بكذب ما يــؤدي إليه الأصلان، 
لرجوعهما إلى أمر واحد يعلم بعدم ثبوته، ففي اســتصحاب نجاسة الإنائين 
المعلــوم طهارة أحدهما يعلم تفصيلًا بكذب ما يؤدي إليه الأصلان، لأنهما 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 232

ينفيان طهارة أحدهما المعلوم ثبوتها تفصيلًا.

وقد أطال في تقريب ذلك بما لا يرجــع إلى محصل ظاهر، لوضوح 
أن ما ذكره من الوجه فــي المنع ـ لو تم ـ لا يختص بالعلم التفصيلي بكذب 
الأصل، بل  يجرى في العلم الإجمالي أيضاً، إذ ليس ملاكه إلا امتناع إحراز 

ما يعلم خلافه، ولا يفرق فيه بين العلم الإجمالي والتفصيلي.

مــع أنه إن أريد بالمعلوم بالتفصيــل المتميز في الذهن بخصوصيته ـ 
كما هو الظاهر منه ـ فالمفروض أنه لا معلوم بالتفصيل في المقام.

وإن أريد به ما يشــار إليه بعنــوان واحد وإن كان مبنيــاً على الإبهام 
والترديد ـ كعنــوان أحد الأمرين ـ فهو متحقق في مورد النقض أيضاً، للعلم 
بانتقاض الحالة الســابقة في أحد الأمرين من الحدث وطهارة الأعضاء في 

الفرض السابق.

ومجــرد اتفاق مؤدى الأصلين في ما نحن فيه في الســنخ والعنوان ـ 
كالطهارة والنجاسة ـ بخلاف مورد النقض، لا يصلح فارقاً بعد كون مجرى 

الأصل هو الأمر الخاص المباين للأمر الآخر وإن اتحد معه سنخاً.

على أن الظاهر أن المنع عنده لا يختص بما إذا اتحد مجرى الأصلين 
ســنخاً، بل يجرى في مثل ما لو دار الأمر بين وجوب شيء وحرمة آخر، أو 
بين نجاســة شــيء وغصبية آخر، وكان مقتضى الاستصحاب فيهما مخالفاً 

لمقتضى العلم الإجمالي.

نعم، لو كانت نجاسة كلا الطرفين في ما نحن فه مقتضى أصل واحد، 
بنحو يكون الاســتصحاب مثلًا مقتضياً لنجاســتهما بنحو الارتباطية، لقيام 
الأثر بهما معاً، مع العلم بطهارة أحدهما لزم العلم التفصيلي بكذب الأصل.



ــر الــثــانــي:  الأمـ
فــــي نــهــوض 
ــول  ــة الأصـ ــ أدل
حرمة  من  بالمنع 

المخالفة القطعية

المخالفة القطعية ................................................................................233

لكنه خلاف الفرض، مع أنه جار في الأصل غير الإحرازي أيضاً.

وقد تحصل من جميع ما ذكرنا: أن العلم الإجمالي لا يوجب خروج 
أطرافه عن الأصول ذاتاً، وغاية ما يدعى أنه من سنخ المانع عنها بعد تمامية 

مقتضيها.

هذا تمام الكلام في الأمر الأول.

الأمر الثاني: أنه بعد الفراغ عن شمول أدلة الأصول ذاتاً لأطراف العلم  
الإجمالي يقع الكلام في نهوضهــا بالمنع من حرمة المخالفة القطعية، التي 

تقدم اقتضاء العلم الإجمالي لها ذاتاً.

ومما تقدم في أول الكلام في هذا الفصل يظهر امتناع ذلك، لما تقدم 
من أن ترخيص الشارع في المخالفة القطعية في مورد تنجزه.

ولا مجــال للثاني فــي المقــام بعد كــون تنجيز العلــم الإجمالي 
كالتفصيلي من شــؤون التي لا تنالها يد التشريع رفعاً ووضعاً، كما تقدم في 
الفصل الخامس من مباحث القطع ولاســيما مع ظهور بعض أدلة الأصول 

في المفروغية، عن حجية العلم، كما تقدم.

كما لا مجال للأول، لأنه وإن كان في نفســه ممكناً، بأن يكون العلم 
الإجمالي رافعاً لفعلية الحكم الواقعي المعلوم، حيث تقدم إمكان ذلك في 
الفصل الثالث من مباحث القطع، إلا أن أدلة الأصول لا تنهض به، لظهورها 
في النظر لمقام تنجز التكليف، وجعل الوظيفة العملية فيه في ظرف الشــك 
فيه إثباتاً بعد الفراغ عن فعليته ثبوتاً وصلوحه لترتب العمل عليه في نفسه لو 

فرض وجوده، فلا تنهض بتقييد أدلة الواقع.

بل هــو المقطوع به بعد فرض كون مفاد الأصول أحكاماً ظاهرية غير 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 234

رافعة للأحكام الواقعية ولا منافية لها.

ودعوى: لزوم البنــاء في المقام على ذلك تصحيحاً لجريانها، فتكون 
أدلتها دالة عليه بدلالة الاقتضاء.

مدفوعة..

أولًا: بأن البناء على ذلــك لا يصحح جريانها، بل يمنع منه، إذ فرض 
عدم فعلية الواقع مانع من تحقق موضوعها وهو الشك في التكليف.

وثانياً: بأن دلالة الاقتضاء على شيء موقوفة على انحصار رفع لغوية 
الدليل بالحمل عليه، وليس الأمر هنا كذلك لإمكان حمل عموم دليل الأصل  
على ما أشــرنا إليه آنفاً من عدم فعلية مؤداه في مورد العلم الإجمالي، لكونه 
من سنخ المانع، بل الحمل على ذلك أقرب عرفاً من حمل دليل الأصل على 
رفع، فعلية الواقع، لو فرض إمكانه في نفسه وغض النظر عن الوجه الأول.

نعم، لو ورد الترخيص في خصوص مــورد العلم الإجمالي المنجز 
كان، حمله على رفع فعلية التكليف الواقعي بدلالة الاقتضاء متعيناً.

ولكنه يكون ترخيصاً واقعياً لا ظاهرياً كما هو مفاد الأصل.

هذا، وقد يشــكل ما ذكرنا في صحيح عبد الله بن ســنان عن أبي عبد 
الله A: »كل شيء فيه حلال وحرام فهو لك حلال أبداً حتى تعرف الحرام 
منه بعينه فتدعه«)))، فإن فرض التقسيم فيه للحلال والحرام، الظاهر في كونه 
منشأ الاشتباه، ثم جعل الغاية للحل معرفة الحرام المفروض اشتباهه ظاهر 
فــي إرادة العلم الإجمالي، وفي فعلية الترخيص في أطرافه، وتوقف التنجيز 

)))	 الوسائل، ج 12، باب: 4 من أبواب ما يكتسب به، ح: 1.



المخالفة القطعية ................................................................................235

على العلم التفصيلي بالحرام.

لكنه حيــث كان بإطلاقه منافياً لما عرفت مــن فعلية الواقع في حال 
الجهــل به ومنجزية العلم الإجمالي الذاتية تعين حمله على خصوص العلم 
الإجمالي غير المنجز، لعدم انحصار الشبهة، المستلزم لعدم الابتلاء ببعض، 

الأطراف.

كما يشــير إليه ورود المضمون المذكور في خبر عبد الله بن سليمان 
الوارد في الجبن، ومرســل معاوية بــن عمار الوارد في الجبــن وغيره)))، 
لوضوح أن المــراد بهما إهمال احتمال حرمة بعض أفراد النوع، مع وضوح 

عدم الابتلاء بتمام أفراد النوع.

بل ذلك كالصريح من معتبر أبي الجارود: »ســألت أبا جعفرA عن 
الجبن  فقلت له: أخبرني من رآى أنه يجعل فيه الميتة، فقال: أمن أجل مكان 
واحد يجعل فيــه الميتة حرم في جميع الأرضيــن؟! إذا علمت أنه ميتة فلا 

تأكله، وإن لم تعلم فاشتر وبع وكل.

والله إني لأعترض السوق فاشترى بها اللحم والسمن والجبن، والله 
ما أظن كلهم يسمون هذه البربر وهذه السودان«))).

ويناسبه ما تضمن منجزية الشبهة المحصورة، كالنصوص الواردة في 
الإنائين المشــتبهين))) والثوبين المشتبهين))) والشاة الموطوءة المشتبهة في 

)))	 الوسائل، ج 17، باب: 4 من أبواب الأطعمة المباحة، ح: 1 و 7.
)))	 الوسائل ج 17، باب: 61 من أبواب الأطعمة المباحة، ح: 5.

)))	 الوسائل، ج 1 باب: 8 من أبواب الماء المطلق، ح: 2 و 14.
)))	 الوسائل ج 2، باب: 64 من أبوال النجاسات، ح: 1.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 236

الغنم))).

وكيف كان، فلا مجال للخــروج عما عرفت من القاعدة، ولو ورد ما 
ينافيها لزم طرحه، أو حمله على رفع فعلية الحكم الواقعي في حال الجهل، 

لخصوصية في مورده، لانحصار الأمر بذلك بعد فرض حجية العلم ذاتاً.

وأما توهــم: أن العمل بالأصل لا ينافي منجزيــة العلم الإجمالي لو 
كان ارتــكاب الأطراف تدريجياً، لعدم العلم بحرمة كل طرف حين ارتكابه، 
ليكون تنجزه مانعاً من جريان الأصل فيه، وغاية ما يلزم هو العلم بالمخالفة 

بعد ارتكاب كلا الطرفين، ولا محذور فيه مادام التكليف غير منجز حينها.

فمندفع: بأن المحذور ليس في الارتكاب نفسه بعد فرض الترخيص 
الظاهري، بل في نفس الترخيص الظاهــري، لفرض أن الترخيص في تمام 
الأطــراف غير تدريجي، لدخولها في أدلــة الأصول في عرض واحد، ومن 
الظاهر منافــاة الترخيص الفعلي الظاهري في تمام الأطراف لتنجز التكليف 
المعلوم بالإجمال المقتضي لحرمة مخالفته القطعية، فلابد من الالتزام بعدم 

فعلية مفاد  الأصول في الأطراف حينئذٍ.

نعم، لــو فرض كون الترخيــص تدريجياً، لاختــاف زمان الابتلاء 
بالأطراف، بحيــث لا يبتلى بكل طرف إلا بعد المخالفــة في غيره، أو قبل 
الابتــاء بغيره لم يمتنــع جريان الأصول في الجميع بنحــو التدريج، لعدم 
منافاة للعلم الإجمالي، بل لا يكون العلم الإجمالي حينئذٍ منجزاً، كما يأتي 

في محله إن شاء الله تعالى.

هذا، وإلى ما ذكرنا من المحذور يرجــع ما قيل في وجه عدم جريان 

)))	 الوسائل، ج 16، باب: 30 من أبواب الأطعمة المباحة، ح: 1 و 4.



العام  الــضــابــط 
جريان  امتناع  في 
في  الأصــــــول 
العلم  ــراف  ــ أط

الإجمالي

المخالفة القطعية ................................................................................237

الأصول الترخيصية في أطراف العلم الإجمالي بالتكليف من لزوم الترخيص 
في المعصية، إذ لا يراد بالمعصية إلا مخالفة التكليف المنجز.

ثم إن ما ذكرنا وإن كفى في محل الكلام، إلا أن المناســب التعرض 
للضابط العام في امتناع جريان الأصول في أطراف العلم الإجمالي.

فنقول: المحذور المذكور وإن اختص بالعلم الإجمالي بالتكليف، إلا 
أنــه لما كان الملاك فيه هو حجية العلم الذاتية غير القابلة للرفع، كان اللازم 
تعميــم المنع من جريان الأصول لكل مورد ينافي حجيته، بنحو يمتنع فعلية 
جريانها معها، ســواء وافقته عملًا أم خالفته، وسواء تعلق العلم بالتكليف أم 

بغيره من الأحكام.

فمثلًا: لو علم إجمالًا باســتحباب أحد أمريــن، امتنع جريان الأصل 
النافي للاســتحباب فيهما معاً، وإن لم يلزم منه ترخيص في المعصية، لأن 
العلم باســتحباب أحدهما لما كان يترتب عليه العمل بالإضافة للاستحباب 
المعلــوم بالإجمال بمقتضى ذاته، فهو ينقح موضوع حســن الطاعة بملاك 

تنقيح العلم بالوجوب لموضوع وجوبها، لم تنهض الأصول برفع ذلك.

ومن ثــم حكموا بأنه لو عالم ببطلان إحــدى النافلتين لم تجر قاعدة 
الفراغ فيهما.

كما أنــه لو علم بإباحة أحد أمرين وحرمــة الآخر فكما يمتنع جريان 
الأصل النافي للحرمة فيهما معاً، للزوم الترخيص في المعصية، كذلك يمتنع 
جريان الأصل المثبت للحرمة فيهما معاً، لأن مفاد الأصل المذكور ليس هو 
محض لزوم اجتنابهما كما يلزم عقلًا بســبب العلم بحرمة أحدهما إجمالًا 
ـ بناء على لزوم الموافقة القطعية للعلم الإجمالي، كما ســيأتي إن شاء الله 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 238

تعالى ـ بل تنجيــز احتمال التكليف في كل منهما، بحيث يكون تركه بملاك 
المعصيــة، لا لمحض الاحتيــاط في التكليف الواحد الــذي يقتضيه العلم 
الإجمالي بنفســه. وذلك منافٍ للعلم الإجمالي بإباحة أحدهما، وأنه ليس 

الحرام إلا أحدهما ولا عقاب إلا عليه.

وبعبارة أخرى: لمــا كان الحكم الظاهري طريقيــاً في طول الحكم 
الواقعــي فأطاعته لا تجــب إلا من حيثيــة كونها إطاعة للحكــم الواقعي 
المحتمل في مــورده، فمع فرض العلم بوحــدة التكليف الواقعي لا مجال 
لحكــم العقل بإطاعة التكليف الظاهري فــي كل منهما بملاك كونها إطاعة 
للتكليف المحتمل في مورده، بل ليس لــه إلا حكم واحد بإطاعة التكليف 
الواقعي الواحد المردد بين الطرفيــن، وهو يرجع إلى لزوم الإتيان بكل من 
الطرفين احتياطاً الــذي هو مقتضى العلم الإجمالــي، ويمتنع حينئذٍ جعل 

الأصل المحرز لكون كل منهما مورداً للتكليف الواقعي.

نعم، لو فــرض عدم العلم بإباحــة أحد الطرفين، بــل دار الأمر بين 
حرمتهما معاً وحرمة أحدهمــا، كان الأصل المثبت للتكليف في كل منهما 
مورداً للأثر، لاقتضائه الاجتناب عنه من حيث كونه بنفســه إطاعة للتكليف 
المنجــز فيه، لا من حيثيــة كونه احتياطاً في التكليــف الواحد الذي اقتضاه 
العلم الإجمالي المفروض، وليس الأثر المذكور منافياً لعلم في المقام حجة 

بالذات.

وكذا لو فرض ترتب الأثر على الأصــل الجاري في بعض الأطراف 
بالنحــو الذي لا يقتضيه العلم الإجمالي، كما لو كان لأحد الإنائين المعلوم 
طهارة  أحدهما ونجاســة الآخر ملاقٍ، فإن العلــم الإجمالي لما لم يقتض 



جريان  في  لابــد 
ترتب  من  الأصل 

العمل

السيد  رتــبــه  ــا  م
على   H الحكيم 

ذلك

ذكره  ما  توجيه 
H السيد الحكيم

المخالفة القطعية ................................................................................239

الاجتناب عنه كان لاستصحاب نجاسة الملاقي أثر عملي مصحح لجريانه، 
وليس الأثر المذكور منافياً للعلم الإجمالي ليمنع من جريانه، بخلاف ما لو 
كان لكلٍ منهما مــاقٍ، لأن العلم الإجمالي بطهارة أحد الملاقيين مانع من 

جريان الأصل في الطرفين لعين الملاك المتقدم.

نعم، يجري الأصل في الطرفين معاً في مثل من توضأ بمايع مردد بين 
الماء والبول، فإن أثــر الأصل في كل طرف لا ينافي العلم الإجمالي عملًا، 

ليمنع من جريانه.

وبالجملة: لابد في جريان الأصل من ترتب العمل عليه بنحوٍ لا ينافي 
العلــم، وإلا كان العلم مانعاً منه لحجيته ذاتــاً، ولا يختص ذلك بما إذا لزم 
الترخيــص في المعصية، بــل ليس محذور الترخيص فــي المعصية إلا من 

صغريات ذلك.

ثم إن سيدنا الأعظم H قد رتب على ذلك أنه لو علم إجمالًا بوجوب 
شيء أو واســتحباب آخر،  امتنع الرجوع لأصالة البراءة في محتمل الحرمة 
وســائر القواعد النافية للتكليف عقلية كانت أو شرعية، لأن العلم الإجمالي 

بيان على الواقع مصحح للعقاب على مخالفته.

وقد ذكر ذلك في مباحث خلل الوضوء من مستمسكه))).

وكأن الوجــه في ذلك: أن حجية العلــم الإجمالي في المقام تقتضي 
تنجيز المعلوم بالإجمال على إجماله، فيجب الفراغ عن الحرمة التي يحتمل 
انطباق المعلوم بالإجمال عليهــا، لتنجزها بذلك، ويمتنع مع ذلك الرجوع 

للقواعد  الظاهرية المرخصة فيها.

)))	 راجع ج: 2 المسألة: 42 و 44 من فصل شرائط الوضوء.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 240

 وفيه: أن العلم الإجمالي وإن كان حجة ومقتضياً للعمل ـ كما تقدم ـ 
إلا أنه مع فرض وجود جهة مشــتركة في مقام العمل بين الأطراف فهو إنما 
يقتضــي العمل بالنحو المشــترك بينها، لأنه المتيقــن، لا بالنحو المختص 

ببعضها، ليمنع من الأصل المنافي له.

فحيث كان وجوب الإطاعة عقلًا من شــؤون الحكم الإلزامي المعبر 
عنه بالتكليف، ورجحانها من شــؤون الحكم الاقتضائي وإن لم يكن إلزامياً 
فالعلم الإجمالــي إن تعلق بوجوب أحد أمريــن أو حرمته اقتضى وجوب 
الإطاعــة لإحراز موضوعها، وإن تعلق باســتحباب أحــد أمرين أو كراهته 
اقتضى رجحانهــا، وإن تعلق بوجــوب أمر أو حرمته واســتحباب آخر أو 
كراهته لم يكن وجه لاقتضائه وجوب الإطاعة، لعدم العلم بموضوعه ـ وهو 
التكليــف ـ بل ينبغي الاقتصار على رجحانها، للعلم بتحقق موضوعه، وهو 
الحكــم الاقتضائي الأعم، وحينئذٍ لا وجه لمنــع العلم الإجمالي المذكور 
من الرجوع للقواعد الظاهرية الشــرعية والعقلية المقتضية للترخيص ورفع 
الحرج بالإضافة لاحتمال التكليف بعد فرض تحقق موضوعها وهو الشك. 
ولذا لا إشكال في الرجوع إليها مع العلم بوجوب شيء أو استحبابه، وليس 
هو كالعلم بوجوب شيء أو حرمته الذي قد يكون منجزاً ولو بلحاظ بوجوب 
الفحص حتى في الشــبهة الموضوعية لو أمكن، ولا يســقط عن التخيير إلا 
بتعــذر ترتب الأثر عليه. ومــا ذكره H في وجه الفرق بيــن وبين الفرضين 

السابقين غير ظاهر، كما يظهر بمراجعة كلامه والتأمل فيه.

ولذا لا إشكال في الرجوع إليها مع العلم بوجوب شيء أو استحبابه، 
وليس هو كالعلم بوجوب شــيء أو حرمته الذي قد يكون منجزاً ولو بلحاظ 



المخالفة القطعية ................................................................................241

وجــوب الفحص حتى في الشــبهة الموضوعية لو أمكن، ولا يســقط عن 
التنجيز إلا بتعــذر ترتب الأثر عليه. وما ذكره H فــي وجه الفرق بينه وبين 

الفرضين السابقين غير ظاهر، كما يظهر بمراجعة كلامه والتأمل فيه. 

هذا، وقد صرح H في مباحث خلــل الصلاة ))) بأن العلم الإجمالي 
في الفرض المذكور لا يكون بياناً على التكليف فلا يمنع من الرجوع لقاعدة 
قبــح العقاب بلا بيان، إلا أنه يمتنع معه الرجوع للأصل الشــرعي ـ كأصالة 
الحل ـ لأن مفاده حكم طريقي، والعلم الإجمالي ـ كالعلم التفصيلي ـ رافع 
لموضوع الحكم الطريقي، للزوم التناقــض ونقض الغرض وغير ذلك مما 

يمنع من جعل الحكم  الظاهري مع العلم.

وفيه: أن العلم الإجمالي إن كان منجزاً لاحتمال التكليف في الفرض 
كان رافعاً لموضوع قاعدة قبح العقاب بلا بيان، كما ذكره H أولًا.

وإلا لم يمنع من الرجوع للأصل الشــرعي النافي له، كما في ســائر 
موارد جعل الحكم الظاهري الملازم لاحتمال مخالفة الحكم الواقعي غير 

المنجز.

والحاصــل: أن عموم حجية العلم الإجمالي فــي الأحكام التكليفية 
وغيرها إنما يمنع من الرجوع للأصول الشــرعية والعقلية مع منافاتها عملًا 
لمقتضى العلم الإجمالي، لا في مثل المقام مما كان العلم الإجمالي قاصراً 

عن اقتضاء العمل بنحو ينافي الأصل.

ومن هنا قد يتجه ما ذكره الســيد الطباطبائي H في العروة الوثقى من 

)))	 راجع المســألة: 21 من ختام خلل الصلاة ومقتضى ما حكى عن نسخته المخطوطة إن هذا الوجه هو 
الذي بنى عليه أولًا، وانه قد عدل عنه إلى ما سبق. »منه، عفى عنه«.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 242

أنه لو توضأ المكلــف وضوئين، وصلى بعد أحدهمــا فريضة وبعد الآخر 
نافلة، وعلم إجمالًا بالحدث بعد أحد الوضوئين بالنحو المســتلزم لبطلان 
إحدى صلاتيه، فلا تجري قاعــدة الفراغ، لا في الفريضة ولا في النافلة، بل 

تجب إعادة الفريضة وتستحب إعادة النافلة. 

وأقره على ذلك جماعة من المحشين المعاصرين.

للفرق بأن قاعدة الفراغ لا تختص بالفريضة، بل هي كما تقتضي عدم 
وجوب الإعادة فيها تقتضي عدم استحبابها في النافلة، فتنافي العلم الإجمالي 
المذكور عملًا، وكذا الحال في سائر الأصول المنافية عملًا لمقتضى العلم 
الإجمالي، سواء كانت من سنخ واحد ـ كالاستصحابين ـ أم من سنخين إذا 

فرض التعارض بينها في الأطراف.

بخــاف أصل البراءة فإنــه مختص بنفي التكليف، فــا ينافي العلم 
الإجمالي في الفرض المتقدم، لأنه لا يقتضي الإلزام، كما ذكرنا.

لكــن الفرق المذكور إنما يمنع من جريان قاعــدة الفراغ بناء على أن 
مفــاد الأصول والقواعد الترخيصية الظاهريــة ـ ومنها قاعدة الفراغ ـ إثبات 
الرخصة  مطلقاً ومن جميع الجهات، بنحو تنافي العلم الإجمالي المقتضي 
للعمل، حيث لابد حينئذٍ من قصور أدلتها تخصيصاً أو تخصصاً عن شمول 
الأطراف، أما بناء على ما ســبق من أن مقتضى أدلة الأصول جعل مضمونها 
من ترخيص أو غيره من حيثية موضوعها وهو الشــك، لا مطلقاً، فلا تنافي 

العمل بالعلم الإجمالي، فلا مانع من جريان قاعدة الفراغ في المقام.

وتوضيحه: أن المقتضي للإعادة أمران: 

الأول: قاعدة الاشــتغال في كل من الصلاتين، لأن الشك إنما هو في 



في  الثاني:  المقام 
الموافقة القطعية

243................................................................................ الموافقة القطعية 

امتثال التكليف والفراغ عنه بعد إحرازه.

الثاني: العلم الإجمالــي ببطلان إحدى الصلاتين المســتلزم للعلم 
بثبوت أحد الحكمين.

وليس مفاد قاعدة الفراغ إلا إهمال الشــك مــن الحيثية الأولى، وأن 
الشــك في الامتثال لا يعتنى به من حيثية كونه شكا بعد الفراغ، وهو لا ينافي 

الإعادة من الحيثية الثانية، وهي حيثية العلم الإجمالي.

وحيث عرفت أن العلم الإجمالي بثبوت الوجوب أو الاســتحباب لا 
يقتضى تنجيز احتمال الوجوب بنحو يلــزم بالعمل، بل هو حجة في إثبات 
أصل المشــروعية والحكم الاقتضائي بالمعنــى الأعم، المقتضي لرجحان 
العمل وحســن الاحتياط، فــا مجال للبناء فــي المقام على لــزوم إعادة 

الفريضة، بل غاية الأمر رجحان إعادة كل من الصلاتين.

وبعبارة أخرى: وجــوب إعادة الفريضة في المقــام إن كان من جهة 
العلم الإجمالي، فقد عرفت أنه لا ينجز احتمال الوجوب في مثل ذلك.

وإن كان من جهة قاعدة الاشــتغال للشــك في الامتثــال مع إحراز 
التكليف، فلا مجال لها مع عموم أدلة قاعدة الفراغ المقتضية لإلغاء الشــك 
المذكور في كل من الصلاتين وعدم وجوب الإعادة من حيثيته، وقد تقدم أن 

ذلك لا ينافي العمل بالعلم الإجمالي من حيثيته. فتأمل جيداً.

المقام الثاني: في الموافقة القطعية.

والمعروف المشهور وجوبها في المقام، وعن بعض دعوى الإجماع 
عليه، وإن كان القول بجواز تركها والاكتفاء بالموافقة الاحتمالية محكياً عن 

بعض، وليس هو شاذاً كإنكار حرمة المخالفة القطعية.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 244

ترك  جواز  توجيه 
الموافقة القطعية

التوجيه  ــع  دفـ
المذكور

وكيف كان، فجواز ترك الموافقة القطعية..

إما أن يكون لدعوى: قصور العلم الإجمالي عن اقتضائها.

أو لدعوى وجود المانع بعد فرض تمامية اقتضائه لها في نفسه.

أما الأولى فيظهر اندفاعهــا مما تقدم في مباحث القطع، من أن العلم 
الإجمالي كالعلم التفصيلي في التنجيز، وما تقدم في التمهيد لمحل الكلام 
من أن تنجيز التكليف يقتضي بحكم العقل لزوم إحراز الفراغ عنه المساوق 
لوجوب الموافقة القطعية، وهو المراد بقاعدة: )إن الاشتغال اليقيني يقتضي 

الفراغ اليقيني(.

وقد يظهر خلاف ذلك، مما حكاه شــيخنا الأعظم H عن المحققين 
الخونساري والقميI حيث ذكرا في دوران الواجب بين أمرين أن الدليل 
إذا دل علــى وجوب شــيء معين في الواقع مردد عندنــا ـ كما في اختلاف 
الأمــة على قولين ـ حرم ترك كلا الأمرين، للعلم بحصول العقاب به، وجاز 
الاكتفاء بأحدهما في الخروج عن العقاب، لعدم الدليل على وجوب الجمع 

بينهما حينئذٍ.

بل ذكر المحقق القمي H أن التكليــف بالأمر المجمل على إجماله 
مستلزم لتأخير البيان عن وقت الحاجة الذي اتفق أهل العدل على استحالته.

نعم، ذكرا أنه لو فرض دلالة الدليل على وجوب الشــيء المعين في 
الواقع من دون اشتراطه بشيء من العلم كان الواجب الاحتياط بالجمع بين 

المحتملين.

إلا أن المحقق القمي H قال: »ولكن من أين هذا الفرض، وأنّى يمكن 
إثباته؟«.



245................................................................................ الموافقة القطعية 

وظاهرهما أن وجوب الموافقة القطعية هو المحتاج إلى الدليل، وأن 
مجــرد التكليف إجمالًا لا يقتضيه، بل غاية ما يقتضــي المنع عن المخالفة 

القطعية.

ولا يخفى اضطراب كلامهما، كما أطال شيخنا الأعظم H في تعقيبه، 
فإنه إن كان مرادهما أن الأصل في الواجب أن يكون مشروطاً شرعاً بالعلم، 

وأن التكليف به على إجماله محتاج إلى دليل.

فيدفعــه: أن أخذ العلم في الواجــب وإن كان ممكناً في الجملة، ولو 
بنحو نتيجة التقييد، إلا أنه خلاف إطلاق الأدلة، وخلاف ظاهر أدلة الأصول، 
كما أشرنا إليه في المقام الأول، بل هو خلاف الإجماع المدعى على اشتراك 

الأحكام بين العالم والجاهل.

وعليه يكون الأصل في الواجب عدم الاشتراط بالعلم، من دون حاجة 
.Hإلى دليل خاص، ليتسنى إنكاره من المحقق القمي

وإن كان المدعــى أن الواجب شــرعاً وإن كان مطلقاً، إلا أن العلم به 
على إجماله لا يقتضي تنجيزه عقلًا بالنحو المقتضي لوجوب الفراغ عنه.

فهو مخالف لما عرفت من عدم الفرق بين العلم الإجمالي والتفصيلي 
في التنجيز بالنحو المقتضي لوجوب الامتثال، ووجوب إحرازه عند الشك 

فيه عقلًا.

ودعوى: أنه لما كان العلم الإجمالي عبارة عن العلم بوجوب أحدهما 
فهو لا يقتضي إلا تنجيز أحدهما بالنحو المقتضي لعدم تركهما معاً، دون ما 
زاد عليه من الخصوصية، لعــدم المنجز لها بعد الجهل بها، فالامتثال بأحد 
الأطــراف إطاعة قطعية للتكليف المنجز، وإن كان إطاعة احتمالية للتكليف 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 246

المحقق  ذكره  ما 
من   H الــقــمــي 
البيان  تأخير  لزوم 

عن وقت الحاجة

الواقعي.

مدفوعة: بأن تنجيز العلم على حسب الواقع المعلوم، والمفروض أن 
التكليف المعلوم مشتمل على إحدى الخصوصيتين، فالخصوصية معلومة 

على  إبهامها إجمالًا، فيلزم إحراز الفراغ عنها.

وليس التكليف المعلــوم وارداً على أحدهما، ليتنجز أحدهما معرى 
عن الخصوصيــة، وإلا كان علماً تفصيلياً بوجوب أحــد الأمرين، كما في 

الواجب التخييري، لا علماً إجمالياً، كما هو المفروض.

هذا، مضافاً إلى أن ما ذكره المحقق القمي H في وجه امتناع التكليف 
بالأمر المجمل من اســتلزامه تأخير البيان عن وقت الحاجة مناف لما ذ كراه 
من فرض دلالة الدليل على وجوب الشيء المعين من دون اشتراطه بالعلم، 

الظاهر في إمكانه ثبوتاً وإن احتاج في مقام الإثبات إلى الدليل.

مع أن تأخير البيان عن وقت الحاجة ـ لو فرض كونه علة تامة في القبح 
بحيث لا يرتفع قبحه بالمزاحمة ـ مختص بالإجمال الناشئ من قبل الشارع، 
دون ما ينشــأ من الطوارئ الخارجية، كظلم الظالميــن، وكذب المفترين، 

وخطأ الرواة والمجتهدين.

بل لا يبعد اختصاصه بما يوجب توهم خلاف الواقع في مقام العمل، 
كالعام المــراد به الخصوص، دون ما لا يوجب إلا إجمال الحال، الموجب 
للتخير بدواً، ثــم الرجوع للقواعــد العقلية أو الشــرعية إذا كانت مقتضية 

للاحتياط، كما في المقام.

اللهم إلا أن يكون المراد بتأخير البيان عن وقت الحاجة الإشــارة إلى 
قبح العقاب من غير بيان، فيراد بوقت الحاجة ما يســاوق التنجيز المصحح 



ــم الــعــقــل  ــك ح
الموافقة  بوجوب 

القطعية

الاكتفاء  توقف 
ــة  ــق ــواف ــم ــال ب
على  الاحتمالية 

أمور

ــع  رف الأول: 
القاعدة  موضوع 

الفعلية

تحقيق  الثاني: 
بنصب  مقتضاها 

الطريق

247................................................................................ الموافقة القطعية 

للعقاب.

لكن يشــكل حينئذٍ: بأنه يكفي في البيان الرافع للقبح المذكور العلم 
الإجمالــي، بعد مــا عرفت من منجزيتــه عقلًا بالنحــو المقتضي لوجوب 

الموافقة القطعية.

وبالجملة: ما ذكراه لا يرجع إلى محصل ظاهر يمكن الركون إليه في 
الخروج عما ذكرنا من تمامية المقتضي لوجوب الموافقة القطعية في المقام.

وأما الثانية، فلا منشــأ لها إلا توهم كون ذلــك مقتضى أدلة الأصول 
بعد امتناع جريانها في تمام الأطراف، فاللازم النظر في صلوح أدلة الأصول 

لذلك وعدمه.

وتوضيحــه: أنه تقدم في التمهيد لمحل الــكلام أن وجوب الموافقة 
القطعية راجع إلى حكم العقل بأن الاشتغال اليقيني يستدعي الفراغ اليقيني، 
المعبــر عنه ب‍ »قاعدة الاشــتغال«، وأن رفــع اليد عنه بالاكتفــاء بالموافقة 

الاحتمالية يتوقف على أحد أمور..

الأول: رفع موضوع القاعدة المذكورة، إمــا برفع فعلية التكليف في 
فرض الشك في امتثاله، بحيث يكون الشــك المذكور رافعاً للتكليف على 

تقدير عدم امتثاله، أو برفع تنجيزه حينئذٍ.

الثاني: تحقيق مقتضاها بالتعبد بما يحرز الامتثال، بنصب الطريق إليه 
أو جعل الأصل العملي فيه.

وكأنه إلى هذا يرجع ما ذكره شــيخنا الأعظم H من جواز الترخيص 
في بعض أطــراف العلم الإجمالي بنحو جعل البــدل الظاهري، بأن يكون 
مراده به التعبد بأنه الحرام المعلــوم بالإجمال الذي يكون امتثاله بمراعاته، 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 248

وأن الطرف المرخص فيه غيره.

وإلا فلا معنى لجعــل البدل الظاهري بمجرد تحريــم أحد الطرفين 
والترخيص فــي الآخر، مع المحافظــة على لزوم إحراز الفــراغ الذي هو 
مقتضى قاعدة الاشــتغال، بل لازمه عدم لزوم إحراز الفراغ اليقيني، مع أن 

ظاهره المفروغية عن لزومه وعدم جواز الخروج عنه.

وبعبارة أخرى: تفسير جعل البدل بما ذكرنا وإن كان هو صريح كلام  
بعضهم، إلا أن كلام شــيخنا الأعظم H غير صريــح فيه)))، بل قد يظهر منه 
أنه عبــارة عن مجرد المنع من بعض الأطراف والترخيص في بعضها، وإنما 
يتعين حمل كلامه على ما ذكرنا بضميمة ظهور كلامه في لزوم إحراز الفراغ، 
وهو لا يحرز بمجرد المنع عن بعض الأطــراف، بل لابد من ابتنائه على ما 

ذكرنا.

 وأما ما ذكره بعــض الأعاظم H من أن الترخيص في بعض الأطراف 
ـ ولو لاختصاص الأصل الشــرعي المرخص لبعضها ـ يستلزم بدلية الآخر 
قهراً، وانه كاف في تحقق الفراغ التعبدي الذي هو مقتضى قاعدة الاشــتغال 

نظير الفراغ التعبدي بمقتضى قاعدة التجاوز والفراغ.

فيندفع: بأن مجرد الترخيص من دون نظر للمعلوم بالإجمال لا يرجع 
إلى التعبد بالفــراغ عنه، لوضوح أن الفراغ عــن التكليف متفرع عنه ووارد 
عليه، فلابد مــن نظر دليل التعبد بالفــراغ للتكليف الذي يــراد الفراغ عنه 

وامتثاله، كما ذكره شيخنا الأستاذ.

أما مجرد الترخيص من دون نظر للتكليف المنجز ولا شرح لإجماله 

)))	 ربما يستظهر هذا من بعض كلماته H فراجع. »منه عفي عنه«.



الثالث: الردع عن 
الوجوب

249................................................................................ الموافقة القطعية 

فهو عبارة أخرى عن الترخيص في المخالفة الاحتمالية، والردع عن وجوب 
الموافقة القطعية الذي يأتي الكلام فيه، وهو راجع إلى رفع اليد عن مقتضى 

قاعدة الاشتغال لا تحقيق مقتضاها. فلاحظ.

الثالث: الــردع عن وجــوب إحراز الامتثــال والاكتفــاء بالامتثال 
الاحتمالــي، بناء على ما تقدم منا من أن حكــم العقل بلزوم إحراز الامتثال 

اقتضائي قابل للردع.

أما الأول فلا مجال لاســتفادته من أدلة الأصول، لما تقدم في المقام 
الأول، من أنها واردة في مقام تنجز التكليف وجعل الوظيفة العملية فيه بعد 

الفراغ عن  فعليته ثبوتاً.

كمــا تقدم أيضاً امتناع الردع عن منجزية العلم الإجمالي كالتفصيلي، 
لأنها من شؤون حجيته الذاتية.

ولاسيما مع ظهور بعض أدلة الأصول في المفروغية عن حجية العلم.

وكذا الحــال في الثاني، لوضــوح أن أدلة الأصــول ظاهرة في رفع 
التكليــف الواقعي في مقام التنجيــز، وهو يقتضي رفــع التكليف في تمام 
الأطــراف بمقتضى عمــوم أدلتها، بعد فرض تحقــق موضوعها فيها، وهو 
يســتلزم جواز المخالفة القطعية، ولا نظر فيها للمعلــوم بالإجمال والتعبد 
بتعيينه في بعض الأطراف لتكون مراعاتــه امتثالًا تعبدياً للمعلوم بالإجمال 
محققاً لمقتضى قاعدة الاشــتغال، بل ذلك محتاج إلــى بيان آخر نظير أدلة 

القرعة الظاهرة في رفع الإجمال لها.

وأين ذلك من مفاد أدلة الأصول الظاهرية؟!.

إن قلت: احتمال الحليــة في أطراف العلم الإجمالي ليس كاحتمالها 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 250

ــم انــحــال  ــوه ت
الإجمالي  العلم 
بالحرمة  بالتعبد 
ــض  ــع فــــــي ب

الأطراف

في موارد الشــبهة البدوية، فإن احتمالها في موارد الشبهة البدوية في عرض 
واحد، فيكون مفاد أدلة الحل والبراءة الترخيص فيها كذلك.

أما احتمالها فــي أطراف العلم الإجمالي فهو بنحو آخر، لأن احتمال 
الحلية في كل منها راجع إلى احتمال الحرمة في الآخر، فإعمال أدلة البراءة 
والحــل في كل منها كما يقتضي الترخيص فيه يقتضي البناء على الحرمة في 

الآخر، ولا يقتضي الترخيص في الجميع ليستلزم المخالفة القطعية.

بل يكون المحصل من ذلك هو البناء على حرمة أحد الأطراف تخييراً.

وربما يكون ذلك هو مراد شــيخنا الأعظم H في تقريب جعل البدل 
الظاهري في المقام.

قلت: هذا الوجه لو تم لا يقتضي دلالة أدلة الأصول على جعل البدل 
الظاهري في أطراف العلم الإجمالي، لما عرفت من لزوم ابتنائه على التعبد 
بتعيين المعلوم بالإجمال المســتلزم للتعبد بتحقــق الامتثال بمراعاة بعض  
الأطراف، كي لا يكون التعبد به منافياً للــزوم إحراز الفراغ، وهذا الوجه لا 
يتضمن إلا مجرد الترخيص في بعض الأطراف والمنع عن بعضها، من دون 
أن يتضمن تعيين المعلوم بالإجمال، لعدم النظر في أدلة الأصول إلى تعيين 

الواقع المجهول وشرحه، كما أشرنا إليه.

وتوهم: أن التعبد بالحرمة ظاهراً فــي بعض الأطراف تخييراً وإن لم 
يوجب تعيين المعلوم بالإجمال، إلا أنــه موجب لانحلال العلم الإجمالي 

وعدم تنجيزه، وهو كاف في المقام.

مدفــوع: بأن العلم الإجمالي إنما ينحــل بالتعبد بالتكليف في بعض 
الأطراف تعيينــاً، لاحتمال انطبــاق المعلوم بالإجمال على مــورد التعبد 



عدم تمامية الوجه 
المذكور في نفسه

251................................................................................ الموافقة القطعية 

الموجب لعدم الأثر للتكليف المعلوم بالإجمال.

أما التعبد بالحرمة تخييراً فلا يكفي فــي حل العلم الإجمالي، للعلم 
بعدم انطباق موضوع التعبد على المعلوم بالإجمال بعد فرض قيام المعلوم 

بالإجمال بإحدى الخصوصيتين بعينها.

بل الترخيص الظاهــري في كل منهما تخييراً مناف للتكليف المعلوم 
بالإجمال فيمتنع، ولذا لا يكون التحريم التخييري الواقعي مانعاً من منجزية 
العلم الإجمالي، ولا يوجب انحلاله، كما لو علم إجمالًا بنجاسة أحد إنائي 

زيد، وكان زيد قد منع من شرب أحدهما وأجاز شرب الآخر تخييراً.

هذا بناء على رجــوع الوجه المذكور إلى التعبــد بالترخيص والمنع 
التخييريين، أمــا بناء على ما يأتي مــن أنه لابد من رجوعــه إلى المنع عن 
أحدهما والترخيص في الآخر تعييناً لكن بشــرط الاختيار، فيكون الاختيار 
بين الشــكين شــرطاً في المنع التعييني لا من آثار المنع التخييري، فالتعبد 
بالمنع المذكور وإن كان صالحاً لحل العلم الإجمالي، إلا أنه لا يصلح لحل 
العلم الإجمالي في المقام، لتأخره عن العلم الإجمالي رتبةً  وزماناً، لوضوح 
أن اختيار إعمال دليل الأصل  في أحد الشــكين متأخر عن حدوث الشك، 
وحيث أن الشــك بالوجه المذكور من لوازم العلم الإجمالي، يكون التعبد 

متأخراً عن العلم الإجمالي ولا يصلح لحله. فتأمل جيداً.

هذا كله مع أن الوجه المذكور غير تام في نفسه..

أولًا: لأنــه إن أريد به التلازم بين احتمــال الحل في بعض الأطراف 
م، للتلازم بين المحتملين، إلا  واحتمال الحرمة في بعضها الآخر، فهو مســلَّ

أن ذلك لا يخرج عن الأصل المثبت.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 252

وإن أريد به وحدة الاحتمال، فيد فعه: أن المعيار في وحدة الاحتمال 
وحدة المحتمل، ومن الظاهر تعدد المحتملين، وهما الحل والحرمة، وتعدد 

متعلقيهما.

مــع أن وحــدة الاحتمال لا تكفي فــي إثبات حرمــة الطرف الآخر 
بعد أن كان مفاد أدلــة الحل والبراءة البناء على الحل والســعة لا غير، فإن 
الــازم الاقتصار على مفاد دليل التعبد، ولا إطلاق له يقتضي التعبد بمؤدى 
الاحتمال المذكور من جميع الجهات حتى جهة الحرمة في الطرف الآخر.

وثانيــاً: لأن ظاهر أدلة الحــل والبراءة البناء على الحل والســعة مع 
احتمالها فــي جميع مواردهما بنحو العموم الاســتغراقي، وهو يقتضي في 

المقام التعبد في كل طرف بالضدين، فيتعين سقوط العموم فيهما معاً.

وحملــه في المقام علــى التخيير بين الاحتماليــن لا دليل عليه، ولا 
يناسبه لســان دليل الجعل. ومجرد امتناع الاستغراق هنا لا يعينه ما لم يكن 
أقــرب عرفاً من غيره بنحو يعين العرف حمــل الإطلاق عليه، وليس الحال 

كذلك في المقام.

وتوهم قياسه على ما إذا علم بعدم وجوب الجمع بين فردين من أفراد 
العام ودار الأمر بيــن خروجهما معاً وخروج أحدهما تخييراً، كما لو وجب 
إكرام العلماء، وعلم بعدم وجوب الجمــع بين إكرام زيد وعمرو، واحتمل 
وجــوب  إكرام أحدهما تخييراً، فإنه يجب البنــاء عليه، اقتصاراً في مخالفة 

العموم على المتيقن.

مدفــوع: بالفرق بين المقامين، فإن الأمر فــي المقيس عليه يدور بين 
خروج الفردين عن العموم رأســاً وبقائهما معاً مــع تقييداً الحكم فيهما بما 



253................................................................................ الموافقة القطعية 

يناسب التكليف التخييري، والثاني أقرب إلى العمل بالعام.

أما في المقام فلا مجال للحكم التخييري، لوضوح أنه يلزم في الحكم 
الظاهري أن يكون قابلًا للانطباق على الحكم الواقعي، بنحو يحتمل إصابته 
له، وحيث كان المعلوم بالإجمال هو التكليف التعييني فلابد من كون التعبد 
المفــروض بحكم تعييني أيضاً، وحيث كان التعبــد في كلا الطرفين كذلك 
مستلزماً للتعبد بالضدين ـ كما ذكرنا ـ وتطبيق العام على أحدهما بخصوصه 

ترجيحاً بلا مرجح، تعين خروج كلا الفردين عن عموم العام بدواً.

ولابد أن يكــون مرجع التخيير في المقام إلى كــون اختيار المكلف 
لأحد الطرفين شــرطاً لانطباق العموم عليه، فلا يكــون الموضوع محض 

الشك، بل الشك مع الاختيار.

ومن الظاهــر أن أخذ الاختيار في موضوع الحكــم محتاج إلى مؤنة 
زائدة غير عرفية.

فالمقام نظير عموم الحكم الوضعي ـ كالنجاسة ونحو ها مما لا يقبل 
الوجود التخييري ـ لو فرض تعــذر عمومه لفردين، فإن إمكان العمل به في 
أحدهما مشروطاً باختياره وإن كان ممكناً، إلا أنه ليس عرفياً، فلا يحمل عليه 

العموم.

بــل الأقرب عرفاً البنــاء في مثل ذلك على شــمول العام لكل منهما 
اقتضاء مع عدم فعلية حكمه لأجل المحذور المذكور.

نعــم، لو دل الدليل الخــاص على الرجوع للتخييــر كان متعيناً، كما 
ورد في  من تزوج أختين أو خمســاً في عقد واحــد)))، على كلام لا مجال 

)))	 الوسائل، ج 14، باب: 4 من أبواب ما يحرم المصاهرة، حديث: 1 و 2.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 254

لاستقصائه.

إن قلــت: أدلة الأصول وإن لــم تنهض بتعيين المعلــوم بالإجمال، 
وجعل البدل فيه، لعدم النظر فيهــا إلى الواقع، إلا أنه لما كان الترخيص في 
أطراف العلم الإجمالــي ممتنعاً إلا بجعل البدل، الراجع إلى تعيين المعلوم 
بالإجمال في بعض الأطراف ولو بسبب بناء المكلف عليه واختياره له، كان 
مقتضى عموم أدلة الأصول للأطراف ثبوت اللازم المذكور شــرعاً، وجعل 
البــدل وإن لم يكن مقتضى أدلة الأصول مطابقــة، إلا أنها تدل عليه بدلالة 

الاقتضاء تصحيحاً لجريانها في الأطراف الذي هو مقتضى عمومها.

وربما يحمل كلام شــيخنا الأعظم H في تقريــب جعل البدل على 
ذلك. فراجع.

قلت: جعل البدل بالنحو المذكور لا يصحح جريان الأصل، بل يمنع 
عنه، لأنه مع فرض إحراز المعلوم بالإجمال في بعض الأطراف يتعبد بعدم 
التكليف في الآخر، فلا يحتاج معه للأصل الظاهري الترخيصي، بل هو نظير 

الأصل المسببي الذي لا يحتاج إليه مع الأصل السببي.

نعم، لو فرض الشــك في ثبــوت التكليف فيه زائداً علــى المعلوم 
بالإجمال احتيج للأصل. لكنه لا يتوقف على جعل البدل، بل يجري بدونه 
وإن لم يترتب عليه جواز ارتكاب بعض الأطراف بسبب لزوم الاجتناب من 

جهة العلم الإجمالي.

هذا، مع أنه إذا توقف عموم العــام لفرد على إعمال عناية زائدة على 
حكم العــام فلا تنهض أصالة العمــوم بإثبات العنايــة المذكورة تصحيحاً 

لعمومه له.



الكلام في استفادة 
الـــردع مــن أدلــة 

الأصول

255................................................................................ الموافقة القطعية 

خصوصــاً مع كون مقتضى ذلك في المقام هــو الترخيص التخييري 
بالوجه المتقدم، وظاهر العام هو الشمول لتمام الأطراف بنحو الاستغراق، 
إذ لا منشــأ  لحجيــة أصالة العموم إلا بناء العقلاء، وهــو غير ثابت في مثل 

ذلك.

بــل الأقرب عندهم البنــاء على تحقق مقتضي حكــم العام مع عدم 
فعليته، لأجل المانع المفروض، كما تقدم.

نعم، لو فــرض ورود الترخيص في خصوص بعــض أطراف العلم 
الإجمالي تعين حمله على جعل البــدل بالوجه المذكور لو فرض انحصار 
إمكان الترخيص به، رفعاً للغوية، ويكون مفاده مبايناً لمفاد الأصل، بل يكون 

نظير القرعة الرافعة لإجمال المعلوم.

وبالجملة، لا مجال لاســتفادة جعل البدل مــن أدلة الأصول، كما لا 
مجــال لحملها على التعبــد بتحقق الامتثال المعلــوم بالإجمال، الذي هو 

مقتضى قاعدة الاشتغال.

وأمــا الثالث ـ وهو الردع عــن وجوب الموافقــة القطعية والاكتفاء 
بالامتثــال الاحتمالي ـ فهو وإن كان ممكنا بناء على ما ســبق منا، إلا أنه لا 
مجــال لحمل أدلة الأصول الترخيصية عليــه لانصرافها لبيان رفع التكليف 
عمــاً، الراجع إلى عدم منجزيــة الاحتمال له، لا الترخيــص في مخالفته 

الاحتمالية بعد فرض المنجز له من علم ونحوه.

إن قلت: هذا قد يتم في مثل التكليف التحريمي لو فرض بقاء الابتلاء 
بجميــع أطرافــه، للعلم حينئذٍ ببقائــه، أما التكليف الوجوبــي مع الامتثال 
الاحتمالي ببعض أطرافه، أو التحريمي لو طرأ ما يوجب ســقوط التكليف 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 256

عن بعض أطرافه لخروجه عن محــل الابتلاء أو انعدامه ـ كما لو أريق أحد 
الإنائين ـ فــا يعلم ببقائه حينئذٍ، بل يكون مشــكوكاً، ومقتضى أدلة البراءة 
رفعه ظاهراً وإن لم يقطع بموافقته، وهو مســتلزم لعدم وجوب إحراز الفراغ 
عنه والترخيص في مخالفته الاحتمالية على خلاف مقتضى قاعدة الاشتغال.

قلت: المنصرف من الشك في أدلة الحل والبراءة وغيرهما هو الشك 
في  أصل ثبوت التكليف الذي لا منجز معه عقلًا، لا الشك في ثبوت التكليف 
الناشــئ من احتمال امتثاله أو سقوط التكليف عنه بعد فرض المنجز له، فإن 
تنجيزه حينئذٍ بالعلم الســابق الذي لا يمكن الردع عنه، لا بالشــك لتنهض 

الأصول برفع تنجيزه.

نعم، يمكن للشــارع الردع عن امتثاله اليقيني بعد فرض تنجزه بالعلم 
وقد ذكرنا عدم نهوض أدلة الأصول بذلك.

وبالجملة: أدلة الأصول المذكورة مســوقة مساق قاعدة قبح العقاب 
بلا بيــان لا بنحو تنافــي قاعدة الاشــتغال، ولذا لا يتوهــم اقتضاؤها نفي 
 التكليــف المحتمل امتثاله مع العلم التفصيلــي به، كما نبه له بعض الأعيان 

.H المحققين

ومن ثم لا يكون ما دل على الاعتناء بالشك قبل تجاوز المحل أو قبل 
خروج الوقت من سنخ المخصص لأدلة الأصول المذكورة.

وقــد تحصل من جميع ما ذكرنا: أن ما يصحح الاكتفاء بترك الموافقة 
القطعيــة بين ما يمتنع جعله في المقام وما لا تنهض أدلة الأصول به، فيتعين 

لذلك البناء على وجوبها، كما في العلم التفصيلي.

بقي الكلام فــي ثمرة ذلك، فاعلم: أن حرمــة المخالفة القطعية إنما 



جريان الأصل في 
بعض الأطراف

257............................................................... جريان الأصل في بعض الأطراف 

تمنع من العمل بالأصل الترخيصي مع تحقق موضوعه في جميع الأطراف، 
لامتناع العمل به في جميعها، لأنه مســتلزم للمخالفة القطعية، وفي البعض 
المعين، لأنه ترجيح من غير مرجح، وفــي البعض المخير، لامتناع التخيير 
في الحكم الظاهري مع عدمه في الحكــم الواقعي، وعدم الدليل على أخذ 
الاختيار زائداً على الشــك في موضوع الأصل، كما تقــدم عند الكلام في 

الوجه الأول من وجهي استفادة جعل البدل من أدلة الأصول.

أما لو اختص موضوع الأصل الترخيصــي ببعض الأطراف مع عدم 
جريان أصل آخر لا ترخيصي ولا إلزامي فلا تصلح حرمة المخالفة القطعية 
للمنع من  العمل به، لعدم لزوم شيء من المحاذير السابقة، وإنما يمتنع ذلك 

بناء على وجوب الموافقة القطعية.

ومن ثم صرح غير واحد بامتناع جريان الأصل في الفرض ـ لو وقع ـ 
خلافاً لبعض الأعاظم H وبعض مشايخنا.

ودعوى: أن أدلة الأصــول وإن لم تنهض بالترخيــص في المخالفة 
الاحتمالية والردع عن وجوب الموافقة القطعية، إلا أن ذلك لما كان ممكناً 
عقلًا ـ كما تقدم ـ لم يصلح وجوب الموافقة القطعية للمنع من جريان الأصل 
الترخيصي في بعض الأطراف معيناً في الفرض المذكور، بل مقتضى عموم 
دليل الأصل جواز الرجوع إليه وإن لزم منــه المخالفة الاحتمالية للتكليف 
المعلــوم بالإجمال، فهو وإن لم يكن مســوقاً للردع عــن وجوب الموافقة 

القطعية إلا أنه يستفاد منه ذلك تبعاً.

مدفوعــة: بأن مفاد الأصــل ليس إلا رفع منجزيــة الاحتمال وجعل 
السعة من حيثية الشك، فهو لا يقتضي إلا الترخيص في الطرف بخصوصيته 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 258

من الحيثيــة المذكورة، وهو لا ينافي لزوم الاحتيــاط فيه من حيثية وجوب 
الموافقة القطعية للتكليف المعلوم بالإجمــال بعد فرض عدم ثبوت الردع 

عنه.

نعم، لــو كان مفاد الأصل الترخيص مع الشــك مطلقــاً ومن جميع 
الجهات بنحو ينافي وجوب الموافقة القطعية تم ما ذكر.

إلا أنــه تقدم عند الكلام في المخالفة القطعية أنه لا مجال لحمل أدلة 
الأصول على ذلك.

وبعبارة أخرى: المستفاد من الأدلة كون موضوع الأصل حيثية تقتضي 
الترخيص، كمــا أن العلم الإجمالي حيثية تقتضي الإلزام، وعند اجتماعهما 
تقــدم الحيثية الثانية في مقام العمل، ولا وجه لكون حيثية الأصل رادعة عن 
مقتضى حيثية العلــم الإجمالي بعد عدم كون مفــاد الأصل الترخيص من 

جميع الجهات  بنحو يمنع من تأثير الحيثيات الأخرى.

نعــم، لو فرض كون مقتضــى الأصل الشــرعي أو العقلي في بعض 
الأطــراف معينا هــو تنجز احتمــال التكليف، كان موجبــاً لانحلال العلم 
الإجمالي ـ كما يأتي توضيحه إن شــاء الله تعالى ـ فلا يكون منجزاً للمعلوم 
بالإجمال بنحو يمنع عن المخالفة القطعية، فضلًا عن المخالفة الاحتمالية، 

فيتجه العمل بالأصل الترخيصي في بعض الأطراف بلا إشكال.

ومنه يظهر حال ما ذكره بعض مشــايخنا مــن النقض على من يدعي 
امتناع جريان الأصل في بعض الأطراف..

تارة: بما إذا علم إجمالًا بملاقاة النجاسة لأحد إنائين أحدهما متيقن 
النجاسة سابقاً.



259............................................................... جريان الأصل في بعض الأطراف 

وأخــرى: بما إذا علم المكلف إجمالًا بأنه لم يأت بإحدى الصلاتين، 
إما صاحبة الوقــت أو التي مضى وقتها، حيث إنه في الأول لا إشــكال في 
جريان أصالة الطهارة أو اســتصحابها في الإناء الذي لا يعلم نجاسته سابقاً، 
وفي الثاني لا ريب في جريان قاعدة الحيلولة في التي مضى وقتها، وإن لزم 

منهما المخالفة  الاحتمالية.

فإنه يندفع: بانحلال العلم الإجمالي في الأول باستصحاب النجاسة 
في متيقنها سابقاً، وفي الثاني بقاعدة لزوم الاعتناء بالشك قبل خروج الوقت 
بالإضافة إلى صاحبة الوقت، فلا منجز فيهما للمعلوم بالإجمال حتى يجب 

الفراغ عنه.

ونظير ذلك: مــا لو كان ثبوت التكليف في بعــض الأطراف من آثار 
نفيه في الطرف الآخر شــرعاً، بحيث يكون الأصل النافي فيه صالحاً للتعبد 
بالتكليف في صاحبه، كما لو احتمل واجد مقدار الاســتطاعة ثبوت دين في 
ذمته يمنع منها، حيث يعلم إجمالًا بوجــوب أحد الأمرين من الحج ووفاء 
الدين، إلا أن  اســتصحاب عدم تحقق الدين لما كان منقحاً للاستطاعة التي 

هي موضوع وجوب الحج كان موجباً لانحلال العلم الإجمالي المذكور.

هذا، وأما ما ذكره بعض الأعاظم H فــي وجه إمكان جريان الأصل 
الترخيصي في بعض الأطراف معيناً لو اختص به موضوعه..

تارة: من كونه موجبــاً لكون الطرف الآخر بــدلًا قهرياً عن المعلوم 
بالإجمال وبه يحصل الفراغ التعبدي عنه.

وأخــرى: من كونــه موجباً لانحــال العلم الإجمالــي، لأن العلم 
الإجمالي كما ينحل بالمنع من بعض الأطراف، ينحل بالترخيص في بعضها، 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 260

لأن الأصل النافي يوجب التأمين عن الطرف الذي يجري فيه، ويبقى الطرف 
الآخر بلا مؤمن.

فيندفع بكلا وجهيه..

أما الأول، فلأن الترخيص في بعض الأطراف لا يكفي في كون الآخر 
بدلًا عن المعلوم بالإجمال، ولا في حصول الفراغ التعبدي، ما لم يكن ناظراً 

للمعلوم بالإجمال وشارحاً له، كما تقدم في أول الكلام في جعل البدل.

وأمــا الثاني فلأن الأصــل الجاري في بعض الأطــراف إنما يوجب 
التأمين عنه من حيثية كونه مشكوكاً، ولا يوجب التأمين عن التكليف المعلوم 

بالإجمال المنجز في نفسه بعد عدم نظره إليه ولا شرحه لإجماله.

بل الطرف المذكور من ناحية المعلوم بالإجمال كالطرف الآخر الذي 
لا يجري فيه الأصل، فإن الإقدام علــى كل منهما موجب لاحتمال الوقوع 
في مخالفته، فمع فرض تنجز المعلــوم بالإجمال، ولزوم إحراز الفراغ عنه 
يتعين الاجتناب عن كلا الطرفين، المستلزم لعدم العمل بالأصل الترخيصي 

الجاري في بعض الأطراف.

هذا، مضافاً إلى اختلاف مبنى الوجهيــن، لابتناء الأول على منجزية 
العلم  الإجمالي مع اقتضاء الأصل التعبد بالامتثال الذي هو مقتضى قاعدة 
الاشــتغال، وابتناء الثاني على عدم منجزية العلم الإجمالي بسبب انحلاله، 

فلا موضوع للقاعد ة.

ومثله ما ذكره بعض مشــايخنا من أن العلــم الإجمالي لا يزيد على 
العلم التفصيلي، فكما يجوز أن يكتفي الشارع مع العلم التفصيلي بالامتثال 
الاحتمالي ـ كما في موارد قاعدة الفراغ والتجاوز ـ كذلك يجوز له الاكتفاء 



261............................................................... جريان الأصل في بعض الأطراف 

به مع العلم الإجمالي بطريق أولى.

لاندفاعه: بأنه إن أريد من الاكتفــاء بالفراغ الاحتمالي التعبد بالفراغ 
فــي ظرف الاحتمال ـ كما يظهر منهم في مورد قاعدة الفراغ ـ فقد تقدم عدم 

صلوح الأصل له.

وإن أريد به الاكتفاء به مطلقاً ولو مع عدم التعبد بالفراغ فهو وإن كان 
ممكنا ـ كما تقدم منا ـ إلا أن أدلة الأصول لا تنهض به، كما عرفت.

 ،H هذا، مضافاً إلى النقض على ذلك بما أشــار إليه بعض الأعاظم
وهــو ما لو علم إجمالًا بنجاســة أحد إنائين أحدهما متيقن الطهارة ســابقاً 
دون الآخر، فإن استصحاب الطهارة في متيقنها يعارض بأصالة الطهارة في 
الآخر، وبعد تســاقطهما تتعارض أصالة الطهارة في الأول مع أصالة الحل 
في الآخر، وبعد تساقطهما تجري أصالة الحل في الأول بلا معارض، فيلزم 

جواز ارتكابه، مع أنه لا مجال للالتزام به.

وقد أجــاب H عن ذلك: بأن ملاك التعارض بيــن الأصول لما كان 
هو تعارض مؤدياتها وما هو المجعول فيها وكان مفاد اســتصحاب الطهارة 
وأصالة الطهارة واحداً لزم ســقوطهما معــاً بالمعارضة لأصالة الطهارة في 

الإناء الآخر.

ومجرد حكومة الاستصحاب في مورد ه على قاعدة الطهارة لا يوجب 
سقوط استصحاب الطهارة أولًا، ثم انفراد أصالة الطهارة فيه بالجريان.

ومن ثم ذكــر H أنه لم يعثر علــى مورد لجريــان الأصل في بعض 
الأطراف  دون الآخر.

لكن ما ذكره H لا يناســب مســلكه في تقدم الأصول الحاكمة على 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 262

الــــكــــام فــي 
الرجوع  للقرعة

المحكومة، كما ذكره شيخنا الأستاذ )دامت بركاته(.

ولا ينبغي تطويل الكلام في ذلــك بعد ما تقدم مما يقتضي المنع عن 
العمل بالأصل في الفرض.

بقي الكلام في ما نقله شــيخنا الأعظم H عــن بعضهم من الرجوع 
للقرعة في المقام.

فاعلم: أنه لا ريب في صلوح القرعة لتمييز المعلوم بالإجمال وشرحه 
بنحو يرجع إلى التعبد بالامتثال في بعض الأطراف، الذي هو مقتضى قاعدة 

الاشتغال، والذي تقدم أن جعل البدل راجع إليه.

ولا فــرق في ذلك بيــن كونها من الطرق وكونها مــن الأصول، لأن 
الأصل إنما لا يصلح لتشخيص المعلوم بالإجمال إذا تمحض في تشخيص 
الوظيفــة العملية من دون نظر للواقع، أما إذا كان ناظراً إليه ووارداً لشــرحه 

فاللازم العمل به على حسب مقتضاه.

ولعله لــذا ورد الإرجاع للقرعة في مورد العلم الإجمالي في ما روي 
عن محمد بن عيسى عن الرجل A ، أنه سئل عن رجل نظر إلى راع نزا على 
شاة، قال: »إن عرفها ذبحها وأحرقها، وإن لم يعرفها قسمها نصفين أبداً حتى 

يقع السهم بها فتذبح وتحرق وقد نجت سايرها«))).

هذا، ولم ينقل شيخنا الأعظم H القول بالرجوع للقرعة إلا في الشبهة 
الموضوعية التحريمية، وربما يتعدى عنها للشــبهة الموضوعية الوجوبية، 
وأما الشــبهة الحكمية فقد ادعى المحقق الخراساني H الإجماع على عدم 

الرجوع  فيها للقرعة، وظاهر غير واحد ممن تأخر عنه التسالم على ذلك.
)))	 الوسائل، ج 16، باب: 30 من أبواب الأطعمة المحرمة، حديث: 1.



نصوص  طوائف 
القرعة

263.......................................................................... القول بالرجوع للقرعة 

ويشهد به المعلوم من ســيرة الأصحاب في الأصول والفقه من عدم 
كون القرعة من أدلة الأحكام.

وحينئذٍ يقع الكلام في وجه الرجوع إليها في الشــبهات الموضوعية 
خروجاً عما عرفت من القاعدة المقتضية للاحتياط، وهو موقوف على النظر 

في عموم أدلة القرعة ونهوضها بالحجية في المقام فنقول: 

نصوص القرعة على طوائف ثلاث..

الأولى: ما تضمن الإرجاع لها في مــوارد خاصة، هي بين ما لا تعين 
فيــه للواقع، مثل من أوصى بعتق ثلث مماليكــه)))، أو نذر عتق أول مملوك 
يملكه فملك أكثر من واحد)))، وما يكون الواقع فيه متعيناً في نفســه، إلا أنه 
لا تجري فيه الأصول الشــرعية أو العقلية، مثل ما لــو وطأ الجارية جماعة 
فجاءت بولد)))، وما لو انهدمت الدار وبقي صبيان اشتبه الحر منهما بالعبد))) 

وما يكون مجرى لأصالة الاحتياط، كالرواية المتقدمة.

الثانية: ما تضمن تشريعها في موارد التنازع كما في صحيح عاصم بن 
حميد عن أبي بصير عن أبي جعفــر A : »ليس من قوم تقارعوا ثم فوضوا 

أمرهم إلى الله إلا خرج سهم المحق«))) وغيره.

الثالثة: ما تضمن تشــريعها في المجهول، ولم أعثر له إلا على معتبر 

)))	 الوسائل، ج: 18، باب: 13 من أبواب كيفية الحكم وأحكام الدعوى من كتاب القضاء، حديث: 10 و 16.
)))	 الوســائل، ج: 18، باب: 13 من أبواب كيفية الحكم وأحكام الدعوى من كتاب القضاء، حديث: 2 

و 15.  وباب: 57 من أبواب العتق.
)))	 الوسائل، ج: 18، باب: 13 من أبواب كيفية الحكم وأحكام الدعوى من كتاب القضاء، حديث: 10 و 14.

)))	 الوسائل، ج 18، باب: 13 من أبواب كيفية الحكم وأحكام الدعوى من كتاب القضاء، حديث: 7 و 
8 و ج: 17، باب 4 من أبواب ميراث الغرقى والمهدوم عليه.

)))	 الوسائل، ج: 18، باب: 13 من أبواب كيفية الحكم وأحكام الدعوى من كتاب القضاء، حديث: 6.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 264

الطائفة  ــاد  ــف م
الأولى

مفاد الطائفة الثانية

معارضة  ــوى  دع
ــول  ــة الأصـ ــ أدل

للطائقة الثانية

محمد بن حكيم »حكم. خ. ل«، سألت أبا الحسن A  عن شيءٍ، فقال لي: 
»كل مجهول ففيه القرعة«، فقلت له: إن القرعة تخطىء وتصيب قال: »كلما 

حكم الله به فليس بمخطئ«))).

وأما ما في بعض كلماتهم من ورود تشــريعها في كل مشكل فلم أعثر 
عليه في النصوص، ولعله متصيد من النصوص المتقدمة.

أما الطائفــة الأولى، فهي مختصة بمواردها، ومجرد ورود بعضها في 
مورد أصل الاحتيــاط لا يكفي في عموم الرجوع إليها في موارده والخروج 
عن القاعدة المتقدمة، ولاســيما مع اختصاصها بصورة لزوم الضرر المالي 

المعتد به من الاحتياط.

بل ما ورد في الإنائين والثوبين المشتبهين))) كالصريح في عدم الرجوع.

 وأما الطائفــة الثانية، فهي أجنبية عما نحن فيه، لوضوح عدم الرجوع 
في شيء من موارد التنازع لقاعدة الاحتياط في فصل الدعوى ليتوهم منافاة 
تشــريع القرعة لذلك، لعدم جواز المطالبة ممن له الحق فيما لو اشتبه حقه 

بين أمرين بمقتضى الاحتياط، لأنه أكثر من حقه.

وأمــا بقية الأصول ـ كالاســتصحاب ونحوه ـ بل الأمــارات ـ كاليد 
والبينة ونحوهما ـ فقد يدعى أن إطلاق أدلتها معارض لإطلاق هذه الطائفة، 
لأن النســبة بينها العموم مــن وجه، لاختصاص أدلــة الأصول والأمارات 
بخصوصيات موضوعاتها ـ كالحالة الســابقة في الاستصحاب والشك في 

)))	 الوسائل، ج: 18، باب: 13 من أبواب كيفية الحكم وأحكام الدعوى من كتاب القضاء، حديث: 11.
))) الوســائل، ج 1، بــاب:8 من أبــواب الماء المطلق، حديــث: 2و 14 و ج: 2، بــاب 64 من أبواب 

النجاسات، حديث:1.



265.......................................................................... القول بالرجوع للقرعة 

التكليف في البراءة وغيرهما ـ واختصاص هذه الطائفة بموارد التازع.

وربما يدفع: بــأن ذكر تفويض الأمر إلى الله تعالــى في هذه الطائفة 
يوجب اختصاصها بما إذا رضي الخصمان بالرجوع إليها، فهي نظير الصلح 
لا تشرع بنحو الإلزام حتى تكون في عرض الحجج والأصول، بل في ظرف 
رضا صاحب الحق، فلو لــم يرض وكان له أصل أو حجة تعضده لم يصلح 

دليلها لرفع اليد عنه وإلزامه بها.

وفيــه: أن ورود هــذا المضمون مــن النبيF في مقــام إمضاء ما 
فعله أمير المؤمنين A  من إجــراء القرعة بين المتنازعين، الظاهر في عدم 
اســتئذانه A  منهم وعدم اصطلاحهم عليها، يوجب ظهوره في عدم اعتبار 
رضا الخصمين بها، وأنها مشــرعة بنحو يلزمان بها ولو لكون الحاكم قائماً 

مقامها.

نعم، ذكر التفويض إلى الله تعالى ظاهر في أن الرجوع إليها في ظرف 
الاحتياج إلى حكمه لعدم حكم له في الواقعة، فلا يشمل ما لو كان له تعالى 

حكم فيها ظاهري أو واقعي مغن عن الرجوع إليها.

وإن شــئت قلت: لا إطلاق لهذا اللسان يقتضي مشروعية القرعة في 
مطلق صورة جهل الحق، بل هــو منصرف إلى ما إذا لم يكن لمعرفته طريق 
شــرعي ظاهري أو واقعي، حتى يحتاج إلى تفويض الأمر إليه تعالى وطلب 
كشف الحال منه، فأدلة الطرق والأصول تكون واردة على العموم المذكور 
لا معارضة له، ولاســيما مع عدم تضمن العمــوم المذكور الإلزام بتفويض 
الأمر إليه تعالى بالاقراع، بل مجرد مشروعية ذلك، فلا ينهض بمعارضة أدلة 

الطرق والأصول الظاهرة في الإلزام بمؤدياتها. فلاحظ.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 266

مفاد الطائفة الثالثة

مضافــاً إلى ما هو المعلوم من ظهور أدلة أحكام المدعي والمنكر في 
عدم الرجوع للقرعــة مع فرضهما في مورد النــزاع، لمطابقة قول أحدهما 
للحجة ومخالفة الآخر لها، فلابد من اختصاص عموم القرعة بما إذا لم يكن 
هنــاك مدع ومنكر، لمخالفة كلا المتنازعين للحجــة، وهذا كاف في تقديم 

عمومات أدلة  الطرق والأصول على العموم المذكور. تأمل جيداً.

وأما الطائفة الثالثة، فهي وإن كانت شاملة لما نحن فيه، إلا أن عمومها 
لــكل مجهول موجب لكثرة تخصيصها، لوجــوب الخروج عنها في جميع 
موارد الأصول الشرعية، لأنها أخص منها، وفي الشبهات الحكمية من موارد 
الأصول العقلية، لما تقدم من تسالمهم على عدم الرجوع إليها في الشبهات 
الحكمية، وفي كثير من موارد الاشــتباه الأخر، كاشــتباه درهم الودعي بين 
شــخصين، وميراث الغرقى والمهدوم عليهم والخنثى المشــكل، واشتباه 
القبلة، والثوبين، والإنائين المشــتبهين وغير ذلــك مما دل الدليل الخاص 
علــى عدم الرجوع فيه للقرعة، وذلك يوجب طــروء الإجمال على العموم 

المذكور بنحو يسقطه عن الحجية، فلا يمكن الاستدلال به في ما نحن فيه.

ولاسيما مع إعراض الأصحاب عن العموم المذكور، واشتهار القول 
بوجوب الاحتياط بينهم، وورود بعض النصوص به في بعض الموارد، مثل 
ما ورد في الإنائين المشتبهين، والثوبين المشتبهين، واشتباه القبلة، فإن ذلك 
كله موهن للعموم المذكــور ومانع من الخروج به عن مقتضى القاعدة التي 

عرفتها))).

))) تعرضنا لمفاد أدلة القرعة بوجه أوسع عند الكلام في حكم مجهول المالك من المسألة التاسعة والثلاثين 
من مقدمة كتاب التجارة من كتاب مصباح المنهاج. وقد خرجنا فيه عن بعض ما ذكرناه هنا. فراجع.



تـــنـــبـــيـــهـــات

لو  الأول:  التنبيه 
التكليف  ثبت 
بتعبد  الإجمالي 

شرعي

267............................................................ لو ثبت التكليف إجمالًا بتعبد شرعي 

هذا تمام الكلام في مقتضــى العلم الإجمالي بالتكليف. والحمد لله 
رب العالمين.

تنبيهات..

التنبيه الأول: فيما لو ثبت التكليف إجمالًا بتعبدٍ شرعي 

إن من أهــم المقدمات التي ابتنى عليها ما ســبق من حرمه المخالفة 
القطعية ووجوب الموافقة القطعية وامتنــاع جريان الأصول الترخيصية في 
الأطراف هو حجية العلم الإجمالي الذاتية غير القابلة للتصرف الشــرعي، 
وذلك مختص بالعلم الإجمالي الحقيقــي، ولا يجري في العلم الإجمالي 
التعبدي الراجع إلى التعبد الشــرعي بالتكليف ظاهــراً في بعض الأطراف 
إجمالًا، كما في موارد قيام الطريق الشــرعي على ثبوت التكليف في بعض 
الأطراف إجمالًا، أو قيــام الأصل عليه، كما لو علم إجمالًا بنجاســة أحد 

الإنائين ثم احتمل تطهيره، حيث يقتضي الاستصحاب نجاسته.

فإن التعــارض هنا بين الأصــول الترخيصية الجاريــة في الأطراف 
بخصوصياتها والطريق أو الأصل الإلزامــي الجاري في البعض الإجمالي 
منها، حيث قــد يدعى أن رفع اليد عن عموم الأصــل الترخيصي في بعض 
الأطــراف ليس بأولــى من رفع اليد عــن عموم حجية الطريــق أو الأصل 
الإلزامي في بعضها الإجمالي بعد فرض إمكانه لكونه تابعاً للشــارع، بل قد 

يدعى أولوية الثاني، لأنه أقل تخصيصاً.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 268

وتوهــم لزوم تقديم الطريق أو الأصــل الإلزامي الجاري في الطرف 
الإجمالي بملاك التقدم الرتبي المقرر في سائر الموارد من جهة الحكومة أو 
الورود، فكما يقدم الطريق أو الاســتصحاب على أصل البراءة، مع الاتفاق 

في الإجمال والتفصيل يقدم عليه في المقام، وإن اختلفا من هذه الجهة.

مدفوع: بأنه مع الاتفاق في الإجمال والتفصيل يتحد موضوع الطريق 
أو  الاستصحاب مع موضوع أصل البراءة مثلًا، فيتجه تقديمهما عليه بملاك 
الحكومة أو الورود، لدعوى ارتفاع موضوعه بسببه حقيقة أو تعبداً، على ما 

يذكر في محله مفصلًا.

ولا مجــال لذلك مع الاختلاف في الإجمــال والتفصيل، لاختلاف 
الموضوع بســبب ذلك، فارتفاع موضوع الأصــل الترخيصي بالإضافة إلى 
المعلوم بالإجمال لا يستلزم ارتفاعه بالإضافة إلى كل طرف بخصوصه، كيف 
وقد تقدم أن العلم الإجمالي الحقيقي لا يوجب ارتفاع موضوع الأصل في 
الأطــراف بخصوصيتها، فلابد أن يكون عدم جريان الأصل الترخيصي فيها 
لتخصيص عموم دليلها، وليس هــو بأولى من تخصيص عموم دليل حجية 
الطريق أو الاســتصحاب أو غيرهما مما يقتضي التعبــد بالتكليف إجمالًا، 

لاشتراكهما في أصالة العموم.

على أن ذلك لو تم فلا مجال له لو كان الأصلان من سنخ واحد، كما 
لو كان مقتضى الاســتصحاب ثبوت التكليف فــي بعض الأطراف إجمالًا، 

وعدمه في كل طرف بخصوصه، إذ لا مجال لتوهم التقدم الرتبي حينئذٍ.

هــذا، وقد حاول ســيدنا الأعظــم H توجيه تقديم دليــل التكليف 
الإجمالي على دليل الأصل الترخيصي في الأطراف لدعوى حكومته عليه، 



269............................................................ لو ثبت التكليف إجمالًا بتعبد شرعي 

لأن أصالــة الظهور إنما تجري في مورد يحتمل مطابقة مؤداها للواقع، ومع 
العلم بعدم مطابقته للواقع يرتفع موضوعها، وإعمال أصالة الظهور في دليل 
التكليف يوجب العلم بعــدم مطابقة أصالة الظهور في دليل الأصل للواقع، 
لأنه يوجب تنجيز التكليف عند العقل فيمتنع الترخيص في مخالفته، فيعلم 
بعدم مطابقة ظهور دليل الأصل الترخيصي للواقع، فيرتفع موضوع حجيته.

أما إعمال أصالة الظهور في دليل الأصل الترخيصي فلا يوجب العلم 
بعدم مطابقة دليل التكليف للواقع، وإنما يوجب سقوط ظهوره عن الحجية 
مع  بقاء موضوعه، وهو الشك، إذ المصحح للترخيص الظاهري عدم الحجة 

على التكليف لا عدم التكليف واقعاً.

وفيه: أن التنافي إن فرض بين نفس التعبدين فمن الظاهر أن كلًا منهما 
لا يوجــب العلم بكذب الآخــر، فكما لا يكون التعبــد بالترخيص في كل 
طرف بخصوصه موجباً للعلم بعدم التكليف الإجمالي، ولا مستلزماً للعلم 
بكــذب التعبد به، كذلك لا يكون التعبد بالتكليــف الإجمالي موجباً للعلم 
بثبوت التكليف في كل طرف بخصوصه، ولا مســتلزماً للعلم بكذب التعبد 

بالترخيص فيه، بل غاية الأمر التنافي بين التعبدين عملًا.

وإن فرض التنافي بين عمومي دليلي التعبدين، وهو عموم دليل حجية 
الطريق أو دليل الأصل الإلزامي المقتضي للتعبد بالتكليف الإلزامي، وعموم 
دليــل الأصل الترخيصي، فمن الظاهر أن التنافي بين التعبدين يوجب امتناع 
الجمع بينهمــا، فإعمال أصالة العموم في كل منهما مســتلزم للعلم بكذب 
أصالة العموم في الآخر، بلا فرق بينهما في ذلك. فلا ترجيح لأحدهما على 

الآخر.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 270

وكلامــه H مبنــي على فــرض التنافي بيــن عموم التعبــد بالأصل 
الترخيصي ونفس مؤدى الطريق الدال علــى التكليف، حيث يكون إعماله 
موجباً لتنجيز التكليف المانع من الترخيص في الأطراف، والموجب للعلم 
بكذب عموم دليله فيها، فيرتفع موضوع أصالة العموم فيه، وهو الشك، ولا 
عكــس، لأن إعمال عموم دليل الأصــل الترخيصي لا يوجب العلم بكذب 

الطريق الدال على التكليف.

ولكنــه ليس بأولــى من العكس، فيفــرض التنافي بيــن عموم دليل 
التعبد بالطريق ـ وهو دليل حجيته ـ ونفــس مؤدى الأصل الترخيصي، فإن 
الترخيص في الأطراف لما كان منافياً لتنجز التكليف الإجمالي فهو يوجب 
العلم بكذب عموم دليل حجية الطريق الموجب له، فيرتفع به موضوع أصالة 
العموم فيــه، أما  عموم حجية الطريق فهو لا يوجب العلم بكذب الترخيص 
في كل طرف بخصوصه، بل يمنع منه مع تحقق موضوعه، وهو الشك، كما 

لعله يظهر بالتأمل.

هذا، ويتضح الوجه في تقديم التعبد بالتكليف الإجمالي بملاحظة ما 
ذكرناه في وجه الجمع بين منجزية العلم الإجمالي وعموم الأصل الترخيصي 
للأطراف، من أن الأصل إنما يقتضي الترخيص في كل طرف بخصوصيته من 
حيثية موضوعه، وهو الشك المفروض فيه، وهو لا ينافي لزوم الاحتياط فيه 
لحيثية أخرى، وهي حيثية تنجز المعلوم بالإجمال، فتنجز المعلوم بالإجمال 
لا يوجب خروج الأطراف عن عموم دليــل الأصل تخصيصاً، بل يمنع من 
فعلية الترخيص مع تحقق مقتضيه، فإن هذا نحو من الجمع بين دليل الأصل 

ومنجزية العلم أولى من تخصيص عموم دليل الأصل وإهماله بالمرة.



في  الثاني:  التنبيه 
اختلاف الأطراف 

حقيقة وخطاباً

271............................................................ لو اختلفت الأطراف حقيقة أو خطاباً 

فإنه بلحــاظ هذا الوجه يتعين فــي المقام تقديم عمــوم دليل التعبد 
بالتكليــف إجمالاً في مقام العمل على عموم دليــل الأصل الترخيصي في 
الأطــراف، لأن إعمال عموم دليل التعبد بالتكليــف لا يوجب إهمال دليل 
الأصل في الأطراف رأســاً والخروج عنه تخصيصــاً، بل يوجب عدم فعلية 
العمل بالأصــل الترخيصي تحقق مقتضيه، أما العمــل بعموم دليل الأصل 
الترخيصي في الأطراف والبناء على فعلية مؤداه فهو مســتلزم لإهمال دليل 
التعبد بالتكليف الإجمالي رأساً والخروج عنه تخصيصاً، إذ لو فرض تحقق 
مقتضيه كان مقدماً عملًا علــى مقتضي الأصل الترخيصي عند اجتماعهما، 

والأول أقرب عرفاً، لأنه نحو من العمل بالدليلين، بخلاف الثاني.

التنبيه الثاني: فيما لو اختلفت الأطراف حقيقة أو خطاباً 

لا فرق في منجزيــة العلم الإجمالي ومانعيته مــن الرجوع للأصول 
الترخيصيــة بين اندراج الأطراف تحت حقيقة واحــدة وعدمه، فكما يكون 
العلم الإجمالي بنجاســة أحد المائين منجزاً، كذلك يكون العلم الإجمالي 

بنجاسة الثوب أو البدن منجزاً.

خلافاً لما في الحدائق مما ظاهره عدم التنجز مع اختلاف الحقيقة، إذ 
لا وجه له بعد ما تقدم في وجه منجزية العلم الإجمالي.

وقد أشار شــيخنا الأعظم H إلى تفصيل آخر ربما يرجع ما تقدم عن 
صاحــب الحدائق إليه، وهو أنه لابد من رجوع التكليف في جميع الأطراف 
إلــى خطاب واحد معلوم تفصيلًا ـ ولو مــع اختلاف حقيقة الأطراف ـ كما 
في التردد بين القصر والتمام الراجع إلى العلم بوجوب الصلاة، والتردد بين 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 272

نجاسة الثوب أو البدن الراجع إلى العلم بحرمة الصلاة في النجس.

أما لــو دار الأمر بين خطابين فلا يكون العلم منجزاً، كما لو دار الأمر 
بين غصبية أحد الإنائين ونجاســة الآخر، أو بين كون المايع الخاص خمراً 
وكــون الزوجــة حائضاً، بل وكذا لو علم بنجاســة الثــوب أو الطعام، لأن 
المعلوم بالإجمال وإن كان أمراً واحداً ـ وهو النجاســة ـ إلا أنه في الثوب لا 
يكون موضوعاً إلا لحرمة الصلاة في النجس، وفي الطعام لا يكون موضوعاً 

إلا لحرمة أكل النجس.

وربما يوجه: بأن منشــأ تنجيز العلم الإجمالي هو شمول إطلاق دليل 
التكليف للواحد المعلــوم بالإجمال المردد بين الأطراف، وهو إنما يتم مع 
اندراجهمــا تحت خطاب واحد، إذ مع التردد بين خطابين لا يعلم شــمول 

إطلاق كل منهما للمعلوم بالإجمال.

وفيه: أن إطلاق الخطاب إنما ينفع لإحراز التكليف المعلوم بالإجمال،  
وهو مع تعدد الخطاب محرز أيضاً، للعلم بشمول أحد الإطلاقين له، وذلك 
وحده لا يكفي ما لم نقل بمنجزية العلم الإجمالي بالتكليف، فإن قلنا بذلك 
كفــى مطلقاً، وإلا لم يتنجز التكليف حتى مــع وحدة الخطاب، لوضوح أن 

الخطاب الواحد ينحل إلى تكاليف متعددة بعدد الأفراد.

فالعلم بأحد فردين لخطاب واحد راجــع إلى العلم الإجمالي بأحد 
تكليفين، ولا يكون علماً تفصيلياً بتكليف واحد.

وبالجملة: لا أثر لتعــدد الخطاب ووحدته فــي منجزية العلم، ولذا 
لا ريــب في منجزية العلــم التفصيلي بالتكليف وإن تــردد المكلف به بين 
خطابين، كمــا لو علم تفصيلًا بحرمة أكل طعام خاص إما لكونه نجســاً أو 



في  الثالث:  التنبيه 
لترتب  المعيار 

الآثار

المعيار لترتيب الآثار ............................................................................273

لكونه مغصوباً.

فالتفصيل المذكور لا يرجع إلــى محصل ظاهر يخرج به عما عرفت 
من القاعدة المقتضية للاحتياط في جميع موارد العلم الإجمالي بالتكليف.

التنبيه الثالث: في المعيار لترتيب الآثار 

لما كان معيار منجزية العلم الإجمالي هو العلم بالتكليف المســتتبع 
للعمل فلابد من الاقتصار على الآثار التكليفية المتيقنة إجمالًا، سواء كانت 
من سنخ واحد كما في العلم بنجاسة أحد المائين، حيث يكون أثر كل منهما 
حرمة شربه وبطلان الوضوء به وغيرهما، أم من سنخين، كما لو علم بغصبية 
الطعام أو نجاســة الثوب، حيث يكون أثر الأول حرمــة التصرف فيه، وأثر 

الثاني بطلان الصلاة به.

وأما الأثــر الوضعي فإن كان منتزعــاً من الأثر التكليفــي كان طرفاً 
للتنجيز، كمانعية النجاسة من الوضوء أو الصلاة المنتزعة من تقييد الواجب 

بغير النجس، لأنه يقتضي نحواً من العمل لا يترتب بدونه.

 وإن كان مجعــولًا بنفســه ـ كنجاســة الملاقــي وطــاق الزوجة 
ونحوهما ـ لــم  يكن طرفاً للتنجيز بنفســه، بل يكون التنجيــز بلحاظ أثره 
التكليفــي إن كان لــه أثر فعلي، فلو لــم يكن له أثر فعلي لــم يصلح العلم 

للتنجيز، لعدم ترتب العمل عليه.

ومنه يظهر عدم منجزية العلم الإجمالي بنجاسة أحد الدرهمين مثلًا، 
لعدم الأثر لنجاستهما فعلًا، ومجرد استلزامهما نجاسة اليد الملاقية برطوبة 

المستلزم لبطلان الصلاة معها ـ مثلًا ـ لا يكفي ما لم يكن ذلك فعلياً.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 274

وكذا لو دار الأمر بين نجاسة أحد الأمرين من اليد والدرهم، فإن الأثر 
التكليفي وهو حرمة الصلاة في النجس لما كان مختصاً باليد لم يكن معلوماً 
إجمالًا ولم يصلح العلم للتنجيز، بل يجوز الرجوع لأصالة الطهارة في اليد.

هذا، ولاريب ظاهراً في أنه لو اشــتركت الأطــراف في أثر واحد، أو 
امتاز كل منها بأثر وجب الاحتياط في الجميع، للعلم بثبوت ما به الاشتراك 

أو الامتياز إجمالًا.

وإنما الإشــكال فيما لو اشــتركت في بعض الآثــار، وامتاز أحدها 
بخصوص أثر له، كما لو علم الرجل إجمالًا بأن أحد الثوبين حرير، أوالآخر 
من أجزاء ما لا يؤكل لحمه، فإنهما يشتركان في المانعية من الصلاة، ويمتاز 

الحرير بحرمة اللبس في غير الصلاة، فهل يتنجز الأثر المذكور أولا؟

ظاهر شيخنا الأســتاذ )دامت بركاته( عدم تنجزه، لأن منجزية العلم 
الإجمالي إنما هي بلحــاظ الآثار التكليفية المتيقنة إجمــالً، والمتيقن في 
المقام من الآثار خصوص المشــترك بين الأطراف، أما ما يختص به أحدها 
فحيث لا يختــص الآخر بما يقابله لا يكون طرفاً لعلــمٍ إجمالي، بل يكون 

مشكوكاً بالشك البدوي، فلا مانع من الرجوع فيه للأصل.

وفيه: أن الأثر المشــترك ليس عبارة عن تكليف تفصيلي يصلح لحل 
العلــم الإجمالي، كي يرجع في الزائــد للبراءة، بل هو عبــارة عن تكليف 
إجمالي مردد بيــن الطرفين، لما هو المعلوم من انحــال التكاليف الكلية 
إلى تكاليف جزئية  متباينة في أنفسها حسب تباين أفراد موضوعاتها، فالأمر 
في الحقيقة يدور بين تكليف واحد فــي أحد الطرفين وتكليفين في الطرف 
الآخر أحدهما من ســنخ التكليف المحتمل في الطرف الأول والثاني مباين 



المعيار لترتيب الآثار ............................................................................275

له ســنخاً، فكلا التكليفين المحتملين في الطرف الآخر في عرض واحد من 
حيثية كونهما طرفاً للعلم الإجمالي.

ومجرد ســنخية أحدهما مع التكليف المحتمل في الطرف الأول لا 
يوجب خصوصيته في كونه طرفاً للعلم الإجمالي المفروض، بحيث يكون 
التكليف الآخر ـ الذي به الامتياز ـ خارجاً عن العلم الإجمالي ومشــكوكاً 

بالشك البدوي، ليرجع فيه إلى الأصل.

فالمقــام نظير مــا لو علم إجمــالًا بتكليف واحد في أحــد الطرفين 
وتكليفين في الطــرف الآخر، كلاهما مباين ســنخاً للتكليف المحتمل في 
الطرف الأول، كما لو علم إجمالًا بنجاســة المســجد أو الماء، حيث لا أثر 
للأول إلا وجوب التطهير، وأثر الثاني بطلان الوضوء به وحرمة شربه، فكما 
يكون بطلان الوضوء وحرمة الشــرب في ذلك معاً طرفــاً للعلم الإجمالي 
لعدم المرجح بينهمــا، كذلك يكون مانعية الصلاة وحرمــة اللبس معاً في 

المثال المتقدم طرفاً للعلم الإجمالي.

ولا فرق في ما ذكرنا بين أن يكون دليل الأثر المشــترك بين الأطراف 
مختلفــاً، كالمثال المتقدم ـ حيث كان دليــل مانعية لبس الحرير من الصلاة 
مباينــاً لدليل مانعية مــا لا يؤكل لحمه منها ـ وأن يكــون واحداً كما لو علم 
إجمالًا بنجاسة أحد المائين المضاف والمطلق، حيث يمتاز المطلق ببطلان 
الوضوء به مع اشــتراكهما فــي عموم دليل واحد، وهو دليــل حرمة فناول 

النجس.

وكــذا لا فرق بين كون ما به الامتياز في بعض الأطراف مختلفاً مع ما 
به الاشــتراك فيه دليلًا، كالمثال المتقــدم ـ لأن دليل مانعية لبس الحرير في 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 276

الصلاة مباين لدليل حرمة لبســه على الرجل ـ وكونه متحداً معه دليلًا، كما 
لو علم  المكلف بغصبية أحد الطعامين أو نجاســة الآخر، حيث يشــتركان 
في حرمة الأكل، ويمتاز الغصب بحرمة بقية التصرفات كالبذل للحيوانات، 

لوضوح أن دليل حرمة أكل المغصوب هو دليل حرمة بقية التصرفات.

كل ذلك لعموم ما ذكرنا من الوجه، وهو كون الأثر المشــترك معلوماً 
بالإجمال لا بالتفصيل، وطــرف الترديد في الواجد للأثرين كلا الأثرين، لا 

خصوص ما به الاشتراك منهما.

نعم، لو كان الأثر المشــترك بين الاحتمــالات التي هي طرف العلم 
الإجمالــي معلوماً بالتفصيل لاتحاد المتعلق لم يتنجز إلا الأثر المشــترك، 
وجاز الرجوع للأصل الترخيصي فــي الأثر المختص ببعض الاحتمالات، 
لكون الشــك فيه بدوياً بعد انحلال العلم الإجمالــي بالعلم التفصيلي، كما 
لــو علم إجمالًا بأن ثوباً معيناً إما حريــر أو من أجزاء ما لا يؤكل لحمه، فإن 
مانعيته من الصلاة معلومة تفصيلًا وليست طرفاً لعلم إجمالي، فلا مانع من 

الرجوع لأصالة الحل في لبسه في غير الصلاة.

وربما يحمل ما ذكره شيخنا الأستاذ على ذلك، لاختصاص أمثلته به، 
وإن كان عنوان كلامه شاملًا لما سبق أيضاً.

هــذا كله بناء علــى أن العلــم الإجمالي يمنع مــن العمل بالأصول 
الترخيصية حتى في بعض الأطــراف بملاك اقتضائية الموافقة القطعية، كما 
تقدم، وأما بناء على أنه لا يمنع مــن جريان الأصول إلا في تمام الأطراف، 
لاســتلزامه المخالفة القطعية. وأنه لا مانع مــن جريانها في بعض الأطراف 
لــو فرض اختصــاص موضوعها به ـ كما تقدم من بعــض الأعاظم وبعض 



المعيار لترتيب الآثار ............................................................................277

مشايخنا ـ فالأمر يختلف عما ذكرنا كثيراً. 

ففيما لو علم المحدث بنجاسة الثوب أو الماء لا أثر لنجاسة الثوب إلا 
المانعية من الصلاة، وأثر نجاسة الماء المانعية من الوضوء وحرمة الشرب، 
والمتعين تنجــز جميع الآثار، للعلم إجمالًا بامتنــاع الصلاة في الثوب، أو 

امتناع  الوضوء وحرمة الشرب للماء معاً.

أما بناءً على المبنى المشار إليه فلا تتنجز حرمة شرب الماء، لأن العلم 
الإجمالي وإن أوجب سقوط أصالة الطهارة في كلا الطرفين بالمعارضة، إلا 
أنه لا يمنع من جريان أصالة الحل من شــرب الماء، لعدم معارضتها بمثلها 

في الثوب، إذ لا يحرم لبس النجس.

لكن بعــض الأعاظم H مع جريه على المبنــى المذكور منع ـ في ما 
حكــي عنه ـ من الرجوع لأصالة الحل في الفرض. وهو مبني على ما ســبق 
منــه في آخر الكلام في الموافقة القطعية من دعوى ســقوط جميع الأصول 
المترتبة في بعض الأطراف بالمعارضــة للأصل الجاري في الطرف الآخر 
وإن كان واحــداً، فتســقط أصالة الطهارة والحل معاً فــي الماء بالمعارضة 

لأصالة الطهارة في الثوب.

وقد أشــرنا هناك إلى عدم مناســبة ذلك لمســلكه في تقدم الأصول 
الحاكمة على الأصول المحكومة. فراجع.

أما بعض مشايخنا فهو وإن أنكر على بعض الأعاظم H ذلك، وحكم 
بجواز شرب الماء، لما ذكرنا، إلا أنه التزم بنظيره فيما لو كان الأصل الجاري 
في أحد الطرفين مغايراً سنخاً للأصل الجاري في الطرف الآخر، كما لو علم 
إجمالًا بنجاسة أحد المائين أو غصبية الآخر، فإن الأصل الجاري في الأول 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 278

هو أصالة الطهارة، وفي الثاني أصالة الحل، وبعد تســاقطهما تجري أصالة 
الحل في الأول، دون الثاني.

لكنــه منع من الرجوع لأصالة الحل فــي الأول، بدعوى: أنه لما كان 
المانع من جريان الأصول في الأطراف منافاتها للعلم الإجمالي بالتكليف، 
فالعلم الإجمالي كما ينافي مفاد أصالة الطهارة في الأول في ظرف اجتماعها 
مع أصالة الحل في الثاني، كذلك ينافي مفاد أصالة الحل في الأول في ظرف 
اجتماعهــا مع أصالة الحل في الثاني، لأن الترخيص في كليهما ترخيص في 
المعصيــة، وفي  أحدهما بلا مرجح، ســواء كان الترخيص بلســان أصالة 

الطهارة أم بلسان أصالة الحل.

ولا يخفى أن ما ذكره من محــذور اجتماع أصالة الحل في الأول مع 
أصالة الحل في الثاني وإن كان تاماً، إلا أن اجتماعهما لا وجه له، لســقوط 
أصالة الحل في الثانــي بالمعارضة مع أصالة الطهارة في الأول، المفروض 
جريانها في رتبة ســابقة على أصالة الحل في الأول، فلا يجري بعد ذلك إلا 
أصالة الحل في الأول ولا يلزم منها المخالفة القطعية، ولا الترجيح من غير 

مرجح.

نعم، لو غض النظر فــي هذا المقام عن الترتب بيــن الأصلين ـ كما 
جرى عليه بعض الأعاظمH ـ اتجه ما ذكره.

لكــن يلزمه موافقة بعض الأعاظم H في الفرع الســابق، لوضوح أنه 
يعلم إجمالًا فيه بامتناع الصلاة في الثوب أو امتناع الوضوء بالماء مع حرمة 
شــربه، وحينئذٍ كما يكون الجمع بين أصالة الطهارة في الماء والثوب منافياً 
للعلم الإجمالي، كذلك يكون الجمع بين أصالة الطهارة في الثوب وأصالة 



الــرابــع:  التنبيه 
فعلية  لابــديــة 

التكليف

279............................................................ لابد من فعلية التكليف على كل حال 

الحل في الماء منافياً له، فلولا الترتب بين الأصلين في الماء وسقوط أصالة 
الطهارة في مرتبة سابقة لم يكن وجه لما التزم به من جواز شرب الماء عملًا 

بأصالة الحل.

وقــد أطال في المقام بمــا لا حاجة إلى الإطالة فيــه بعد ما تقدم من 
الضابط على المبنيين، وضعف المبنى الثاني، فراجع وتأمل.

التنبيه الرابع: في أنه لابد من فعلية التكليف على كل حال 

لما كان ملاك منجزية العلم الإجمالــي هو العلم بالتكليف الذي هو 
صغرى لكبرى وجوب الإطاعة عقــاً، فلابد من صحة الخطاب بالتكليف 
علــى كل حال من دون فرق بين طرف وآخر، بنحو يســتتبع وجوب العمل 

والإطاعة عقلًا.

فلو كان بعض الأطراف مبتلى بالمانع من فعلية التكليف ـ كالاضطرار 
والتعذر والإكــراه والحرج ونحوهــا ـ لم يصلح العلــم الإجمالي لتنجيز 
التكليف بالإضافة إلى الأطراف الأخر، لعــدم العلم في الحقيقة بالتكليف 
الفعلي، بل بمقتضي التكليف الذي هو لا يســتتبع العمل ولا يكون منشــأ 
للطاعة والمعصية، وليس التكليف الفعلي في الطرف الخالي عن المانع إلا 
مشكوكاً بالشك البدوي غير المنجز، فيصح الرجوع فيه للأصل المرخص، 

لو فرض تحقق موضوعه. 

إن قلــت: لا مجال لذلك فــي مثل التعذر، لأن الشــك في التكليف 
راجع إلى الشــك في القدرة على امتثاله مع إحــراز موضوعه ولو إجمالًا، 
والمرجع مع الشك في القدرة هو الاحتياط، وكذا الحال في الإكراه والحرج 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 280

الشيخ  ــره  ذك ما 
مما   H الأعظم 
فعلية  من  يمنع 

التكليف

ونحوهما مما يلحق بالتعذر شــرعاً، ويكون من سنخ العذر عرفاً، حيث لا 
يصح الاعتماد على احتمال العذر في إهمال التكليف، بل لابد من إحرازه، 
وهو غير محرز في المقام، لاحتمال انطباق التكليف المعلوم بالإجمال على 

غير مورده.

قلت: المتيقن من وجوب الاحتياط مع الشك في القدرة ونحوها من 
الأعذار هو وجوب الســعي لتحصيل ما يحرز تحقــق الامتثال به في ظرف 
الشــك في القدرة عليه، لا تحصيل ما يعلم بالقدرة عليه في ظرف الشك في 
تحقق الامتثال به، كما في المقام، فإن الطرف غير الواجد لعنوان العذر يعلم 

بالقدرة عليه ويشك في كونه محققاً للامتثال.

وإن شئت قلت: وجوب الاحتياط إنما هو مع الشك في سعة القدرة، 
ولاشك في ذلك في المقام، بل في حال المقدور.

هذا كله لو كان الشك في امتثال التكليف الواحد، كما لو وجب على 
المكلف عتق رقبة مؤمنة، وعلم بــأن إحدى الرقبتين اللتين يتعذر عليه عتق 
إحداهما ويتيســر له عتق الأخرى مؤمنة، فإن التكليــف وارد على العنوان 

المردد  طريق امتثاله بين المقدور وغيره.

أما لو تردد الأمر بين تكليفين فالأمر أظهر، كما لو علم بنجاســة أحد 
الطعامين المكره على استعمال أحدهما، لوضوح أن حرمة استعمال النجس 
تكليف انحلالي إلى تكاليف متعددة متباينة تبعاً لتباين أفراد النجس، وليس 
تكليفاً واحداً قائماً بالعنوان، فليس الشــك في القدرة على امتثال التكليف، 

بل في التكليف بالمقدور من الأطراف، والمرجع فيه البراءة بلا إشكال.

ثم إن شــيخنا الأعظم H ذكر أن من جملة ما يمنع من فعلية التكليف 



فيما  ــام  ــكـ الـ
H ذكـــــــــــره 

من الأمثلة 

الكلام في عدم الابتلاء ..........................................................................281

عدم الابتلاء بمتعلقه، بحيث يعد أجنبياً عن المكلف عرفاً ويستهجن توجيه 
الخطاب إليه به.

ورتب على ذلك عدم منجزية العلــم الإجمالي إذا كان بعض أطرافه 
خارجاً عن الابتلاء لما سبق في الحرج ونحوه.

وكلامه H في تحديد عــدم الابتلاء لا يخلو عن غموض، لاختلاف 
سنخ الأمثلة التي ذكرها له، لرجوعها إلى أقسام أربعة: 

الأول: مــا لا يكون فيه للأمر المعلوم أثــر تكليفي أصلًا ولو تعليقياً، 
كوقــوع قطرة بول على ظهــر حيوان، فإنه لا أثر لذلــك حتى بالإضافة إلى 
الملاقي، لما هو المعلوم من عدم نجاســة الحيوان مطلقاً أو بعد زوال عين 
النجاســة، فالملاقي لا ينجس إلا مع بقاء عين النجاســة، فيستند التنجيس 

لملاقاتها، لا لملاقاة ظهر الحيوان.

الثاني: ما يكون له أثر تعليقي لا تنجيزي، كنجاســة ظهر الإناء، حيث 
لا توجب تكليفاً فعلياً إلا أن يلاقي ما لنجاسته أثر تكليفي، كالثوب.

الثالث: ما لا يكون من شــأن المكلــف التعرض له، لوجود صوارف 
خارجيــة عنه، وإن لم يخرج بذلك عن القدرة عقلًا ولا شــرعاً، كنجاســة 
الأرض التي ليس من شــأن المكلف بحســب وضعــه المتعارف التعرض 

للسجود عليها.

الرابع: ما يكون مــورداً لتكليفٍ فعليٍ مخرج لــه عن قدرة المكلف 
شرعاً، كتنجس إناء الغير، حيث يحرم استعماله مع قطع النظر عن ارتكابه.

ومــن الظاهر أن الأول خارج عن محل الكلام، لأن عدم التكليف فيه 
لعدم الموضوع، لا لعدم الابتلاء.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 282

ــه  ــ ــيـ ــ ــوجـ ــ تـ
H ني سا ا لخر  ا

فعلية  لـــعـــدم 
التكليف

وكذا الثاني، إذ التكليف التعليقي ليس مورداً لانشــغال الذمة، وفعلية 
النجاسة ليست بنفسها مورداً للتكليف.

نعم، لو علم بتحقق ما يوجب فعلية التكليف لم يبعد دخوله في محل 
الــكلام، ويبتني الكلام فــي منجزية العلم الإجمالي معــه على ما يأتي في 

التدريجيات إن شاء الله تعالى.

وأمــا الثالث فلا يبعــد كونه المــراد بعدم الابتلاء في كلام شــيخنا 
الأعظمH وأن ذكر غيره بناء منه على رجوعه إليه، وهو الظاهر من المحقق 

.Hالخراساني

وقد وجه المحقق الخراسانيH عدم فعلية التكليف معه: بأن الغرض 
من النهي لمــا كان هو داعويته للمكلف نحو الترك فــا موقع له مع تحقق 
الترك من المكلف بسبب عدم الابتلاء بالفعل عادة، لأنه يكون بلا فائدة ولا 

طائل، بل يكون من قبيل طلب الحاصل.

ومن هنا فقد عمم الحكم للأمر، فاعتبر في فعليته إمكان ترك المكلف 
للمأمور بــه عادة عدم تعلــق الداعي له إليــه، فلو لم يكن من شــأنه تركه 

لاستحكام الداعي إليه كان الأمر به عبثاً، كالنهي في الفرض السابق.

وبعبارةٍ أخرى: لابد في صحة التكليف من صلوحه لإحداث الداعي 
في نفس المكلف عادة نحو مقتضاه، فعلًا كان أو تركاً، فلو لم يصلح لذلك 
لتحقق مقتضاه بحسب طبع المكلف وظروفه المحيطة به ولم يصلح التكليف 

لأن يحدث فيه شيئاً كان التكليف مستهجناً عرفاً، لعدم تحقق غرضه.

هذا، وقد ذكــر بعض مشــايخنا أن الغرض من التكاليف الشــرعية 
ليــس  مجرد حصول متعلقها في الخارج، بل هو مع صلوح الأمر للداعوية، 



الكلام في عدم الابتلاء ..........................................................................283

ليكون مقرباً للعبد، فتكمل نفسه، ولذا صح الزجر عما لا يوجد الداعي إلى 
فعله دائماً أو غالبــاً، كنكاح الأمهات، وأكل لحوم الإنســان والقاذورات، 
ومن الظاهر أن عدم الابتلاء بالمعنــى المتقدم لا يمنع من صلوح التكليف 
للداعوية، بترويض النفس على التعبد بالنهي المولوي وجعله داعياً ولو في 

عرض الدواعي الأخرى.

نعم، يتجه ذلك في التكاليف العرفية، إذ ليس الغرض منها إلا حصول 
متعلقها في الخارج.

لكــن لا يخفى أن ما ذكره مــن الغرض ليس مقومــاً للتكليف الذي 
يكون به موضوعاً لحكم العقل بوجــوب الإطاعة وقبح المعصية، ومن ثم 
كان التقرب المعتبر في العبادة قيداً في المأمور به مخالفاً لإطلاقه، لا مقوماً 

للتكليف.

نعم، هو أثر مناسب لمطلق المشروعية غير المختصة بالتكليف، بل لا 
تختص بالتكاليف الشرعية، فإن انفتاح باب التقرب يجري حتى في التكاليف 
العرفية، وإن امتازت التكاليف الشرعية بحكم العقل بحسن التقرب والتعبد 
بالتكليف، لمناســبته لمقام العبودية، وكونه ســبباً لتطهير النفس ورقيها في 

درجات الكمال.

وكيف كان، فهو لا ينفع في ما نحــن فيه من منجزية العلم الإجمالي 
ولزوم الخروج عنه بالاحتياط في أطرافه دفعاً لضرر العقاب.

وأما الزجر عن الأمور المشــار إليها فمن الظاهر أنه لم يرد الخطاب 
الشــخصي بها من الشارع الأقدس في حق من اســتحكم الداعي في نفسه 
لتحقيــق مقتضاها مع قطع النظر عنها، بــل ورود الخطاب بها بنحو القضية 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 284

استشكله  مـــا 
على  ــي  ــراق ــع ال
I الخراساني

الحقيقية، لبيان الضوابط الشــرعية العامة في حــق جميع الناس، بمن فيهم 
من لم يستحكم في نفسه الداعي المذكور، فلا تنافي عدم فعلية التكليف في 

مورد عدم الابتلاء، كما لا تنافي عدم فعليته في حق العاجز.

ولاســيما مع أن اســتحكام الداعي في النفس قد يكون مســبباً عن 
اســتهجان العرف العام للفعل المســبب عن التكليف، ولولاه لم يستهجن 
الفعل حتى يستحكم الداعي في نفس ذوي الشرف والمروءة إلى تركه، فإن 
مثل هذا مما يوجب حسن الخطاب بالتحريم بوجه العموم، وإن امتنع فعليته 

في حق من استحكم في نفسه الداعي.

على أن كثيراً من هذه الأمور لم يرد خطاب لفظي بها بالخصوص، بل 
هي بين ما ورد الخطاب به في ضمن غيره مما لا يستحكم الداعي لتركه، وما 
دلت الأدلة اللبية من الإجمــاع ونحوه على تحريمه، وهي لا تقتضي فعليته 

في حق من استحكم الداعي في نفسه.

أما بعض الأعيان المحققين H فقد استشكل في ما سبق من المحقق 
الخراساني H: بأن لازمه لغوية النهي في كل مورد يكون حصول الترك من 
جهة تنفّر الطبع على الإقدام على الفعل، ككشــف العورة بمنظر من الناس، 
خصوصاً بالنســبة إلى أرباب المروءة، والكذب بالنســبة إلى أهل الشرف، 
وشــرب الخمر بالنســبة إلى كثير من الأشــخاص، مع عدم إمكان الالتزام 

بذلك.

لكن لم يتضح الوجه فــي امتناع الالتزام بذلــك، خصوصاً مع عدم 
الأثر العملي له إلا في مورد العلم الإجمالي، حيث يظهر الأثر بالإضافة إلى 
الأطراف الواقعة تحت الابتــاء، ولم يتضح من المرتكزات العقلائية لزوم 



وجه  في  العمدة 
على  ــال  ــك الإش

H الخراساني

الكلام في عدم الابتلاء ..........................................................................285

الاحتياط.

إلا أن يريد اســتهجان الخطابات العامة بالأحكام المذكورة، نظير ما 
تقدم من بعض مشايخنا، وتقدم الجواب عنه.

فالأولى الإشكال في ما تقدم من المحقق الخراساني H بأن الغرض 
من التكليف ليــس هو إحداث الداعــي في نفس المكلــف، ولا تحصيل 
المتعلق في الخارج، ولذا يحسن مع العلم بعدمهما بسبب المزاحمة بالقوى 
الشهوية والغضبية المستحكمة في نفس المكلف المانعة من تأثير التكليف.

فما ذكره  H في توجيه مدعاه غير تام.

والعمــدة في وجهه: أن الغرض من التكليف هو جعل الســبيل على 
المكلــف من قبل المكلف، بحيــث يكون طرفاً لمســؤوليته وتحميله كما 
ذكرناه في حقيقة الإرادة التشريعية، وفي مبحث الجمع بين الأحكام الواقعية 
والظاهرية، ولا يتضح بعد ملاحظــة المرتكزات العقلائية صلوح الخطاب 
لأحداث المســؤولية المذكورة مع اســتحكام الداعي فــي نفس المكلف، 
بحيــث يكون مخالفته لمقتضى التكليف على خــاف طبيعته الثانوية، وإن 
كانت ناشــئة من بعض الأســباب الخارجية، كصعوبة الفعل واســتهجانه 
ونحوهما من الصوارف في النهي، وشــدة عادته له أو اســتحكام الداعي له 
في الأمر، بل الظاهر مع ذلك عدم انتزاع المسؤولية المقومة للتكليف، وبها 

يكون موضوعاً لحكم العقل بالطاعة والمعصية.

نعم، لا يكفي فــي ذلك مجرد تعلــق الإرادة الفعليــة على مقتضى 
التكليف، لأســباب موقتة طارئــة، فإن مجرد تعلق الإرادة لا ينافي الســعة 
بالإضافة إليه، فيصلح التكليف لرفع السعة المذكورة وإحداث المسؤولية. 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 286

فتأمل جيداً.

ثم إن بعض الأعاظم H جعل المعيار في عدم الابتلاء هو كون الفعل 
غير مقدور عــادة لبعد مقدماته وصعوبتها الموجبة لصعوبته، لدعوى اعتبار 
القدرة العادية فــي المنهي عنه زائداً على القــدرة العقلية، لأن الغرض من 
النهي لما كان هو ترك الفعل المنهي عنه لم يحســن الخطاب بترك ما يكون 

متروكاً عادة، بل كان مستهجناً للغويته.

ومن هنا خص اعتبــار القدرة العادية بالمنهي عنــه دون المأمور به، 
حيث يصح التكليف بتحصيل ما لا يكون مقدوراً عادة مع القدرة عليه عقلًا 
لأهمية ملاكه، بنحــو يلزم تحصيله ولو مع صعوبتــه، نعم، يمكن التفضل 

شرعاً برفعه، كما في موارد الحرج ونحوه.

وفيــه: ـ مع الغض عما عرفت من أن الغــرض من التكليف ليس هو 
حصول متعلقه في الخارج، بل جعل السبيل على المكلف ـ أن ذلك يقتضي 
اعتبار عدم حصول الترك عادة لوجود الصارف النفسي ولو مع القدرة العادية 

وسهولة تحصيل الفعل))).

بل لو فرض عدم القدرة العادية على الفعل إلا أنه لم يوجب انصراف 
المكلــف عنه، بل تعلق له الغــرض بتحصيل الفعل وتحصيل مشــقته فلا 

إشكال في حسن النهي عنه، لعدم تحقق الترك عادة لولا النهي.

علــى أن نظير ما ذكره في النهي ليس هو اعتبار القدرة العادية في فعل 
المأمور به، ليصح الفرق بينهما بمــا تقدم، بل هو اعتبار القدرة العادية على 

)))	 يظهر مما حكاه عنه مقرر درســه عنه في آخر كلامه عدوله عما ذكره أولًا من الضابط الذي أشرنا إليه، 
وتعميمه الحكم لما إذا كان الفعل أجنبياً عن المكلف ولو مع القدرة العادية. فراجع. )منه، عفي عنه(.



مــــــا ذكــــــره 
H ــي ــراقـ ــعـ  الـ

عليه الإيـــــراد 

الكلام في عدم الابتلاء ..........................................................................287

ترك المأمور به، فلو لم يكن تركه مقــدوراً عادة كان الفعل حاصلًا مع قطع 
النظــر عن الأمر به، فيكــون الأمر به عبثاً مســتهجناً كالنهي مع عدم القدرة 

العادية على الفعل.

وأضعف منه ما ذكره بعض الأعيــان المحققين H من اعتبار القدرة 
العادية على الفعل في كل من الأمر والنهي، لا لأجل لزوم العبث واللغوية، 
بل لأجل اســتهجان العرف للخطاب بالأمر بالشــيء أو النهي عنه مع كون 
المكلف أجنبياً عنه عرفاً، لعدم قدرته عليه بحســب العادة، ولذا يســتهجن 
تكليــف الفقير المعدم تنجيزاً بوجوب تزوج بنــات الملوك وأكل طعامهم، 
كما يســتهجن تحريمهما عليه، بل لا يحسن التكليف بهما تحريماً أو إيجاباً 

إلا معلقاً على الابتلاء.

إذ فيه: ـ مع ما عرفت من عموم ملاك الاستهجان وعدم إناطته بالتعذر 
العادي ـ أنه لا مجال لتوهم امتناع الأمر بما لا يقدر عليه عادة مع القدرة عليه 
عقلًا بتهيئة مقدماته له إن كانت بعيدة شــاقه، وليس الحج في حق النائي إلا 
من  ذلك، خصوصاً في العصور الســابقة التي كانت وسائط النقل فيها غير 

مريحة.

إلا أن يريــد من عدم القدرة العادية ما يســاوق عدم القــدرة الفعلية 
لانسداد طرق التحصيل وإن كان الفعل ممكناً ذاتاً.

لكن عدم التكليف حينئذٍ ليس هو للاســتهجان العرفي، بل للامتناع 
العقلي، لاعتبار القــدرة الفعلية بحكم العقل، ولا دخل لذلك بعدم الابتلاء 

الذي هو محل الكلام.

ومنه يظهــر أن تكليف الفقير المعــدم بتزويج بنــات الملوك وأكل 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 288

عدم  في  المعيار 
الابتلاء

طعامهــم إن كان مع قدرته عليهما فعلًا ولو مــع صعوبة المقدمات وكثرتها 
فهــو غير مســتهجن، غاية ما في الأمر أنــه قد يكون حرجيــاً، وإن كان مع 
تعذرهما عليه فعلًا لانســداد المقدمات فهو ممتنــع عقلًا، كتكليفه بالجمع 

بين الضدين، والطيران في الجو، وقلع الجبال الرواسي.

وقد تحصــل: أن المعيــار في عدم الابتــاء هو ما ذكــره المحقق 
الخراساني H، والوجه في عدم فعلية التكليف معه هو ما أشرنا إليه من عدم 
قابلية الخطاب معه، لانتزاع المسؤولية عقلًا بالنحو المقوم للتكليف، الذي 

هو موضوع حكم العقل بوجوب الطاعة وقبح المعصية.

وعليه يترتب عــدم منجزية العلم الإجمالي فــي ظرف عدم الابتلاء 
ببعض الأطراف، لأن ملاك التكليــف وموضوعه وإن أحرز إجمالًا، إلا أنه 
لا يحرز فعليته بالنحو الذي ينتزع منه المســؤولية وانشغال الذمة عقلًا الذي 
هو الموضوع لوجوب الطاعة وقبــح المعصية، لعدم فعلية التكليف بالنحو 
المذكور على تقديــر مصادفته لمورد عدم الابتلاء، فلا مانع من الرجوع في 
الطرف المبتلى به للأصل الترخيصي، وهذا قريب جداً للمرتكزات العقلائية 

في التنجيز والتعذير.

ولعل سيرة المتشــرعة شــاهدة به، لعدم اعتنائهم ارتكازاً بالتكليف 
الإجمالــي في المــورد المذكور، ومــن القريب جداً اســتنادهم في ذلك 

للمرتكزات  العقلائية المشار إليها.

هذا، ولو فرض الشك في ذلك فمن الظاهر أن الأمر المذكور لما كان 
من الأمور الوجدانية، فالشــك فيه لا يكــون إلا لاضطراب الوجدان، نظير 
شــك المصلي في أن العارض له شــك أو ظن، وحينئــذٍ لا يبعد البناء على 



289.............................................................. الشك في دخل الابتلاء في التنجيز 

عدم تنجز التكليف، لأن الشــك في المقام ليس في تقييد موضوع التكليف 
والخطــاب بالبعث والزجر بالابتلاء، ليرجع في نفيه للإطلاق، بل في انتزاع 
التكليف من الخطاب مع عــدم الابتلاء، بنحو يدخل في كبرى حكم العقل 
بوجوب الإطاعة وقبح المعصية، وصلوحه لإحداث الداعي العقلي للعمل 

على طبقه، أو لا، بل لابد في تنجز الداعي العقلي نحو العمل من الابتلاء.

ومــن الظاهر أن ذلك أجنبي عن الشــارع، ولا دخــل له بالإطلاق، 
إذ ليــس مفاد الإطلاق إلا البعــث أو الزجر التشــريعيين على تقدير تحقق 
الموضوع، وهو لا ينافي عدم انتزاع التكليف منه بالنحو المتقدم على تقدير 

عدم الابتلاء.

نعم، لما كان الغرض من الخطاب الفعلي هو تحقيق موضوع الداعي 
العقلي كان مســتهجناً في مورد لا يصلح لحكم العقــل المذكور، فلو ورد 
في خصوص مورد كشــف عن صلوحه لإحداث الداعي العقلي دفعاً له عن 

اللغوية لو فرض عدم إمكان حمله على الخطاب التعليقي.

أما لو كان مطلقاً شــاملًا لبعض المــوارد الصالحة لحدوث الداعي 
العقلي بنحــو يكفي في رفع لغويته لم ينهض بالكشــف عــن صلوح بقية 
الموارد المشــمولة للإطلاق لحدوث الداعي العقلي مع الشك فيها ـ لعدم 

الابتلاء مثلًا ـ لعدم توقف رفع اللغوية على ذلك.

إن قلت: إطلاق الخطاب يقتضي فعلية التكليف تبعاً لتحقق موضوعه 
في موارد الشــك في حدوث الداعي العقلي، وحيث كانت فعليته مستلزمة 
لصلوحه لإحــداث الداعي العقلي وإلا كان لغــواً، كان الإطلاق حجة في 

اللازم المذكور.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 290

قلــت: الإطلاق إنما يكون حجة في نفي ما يحتمل دخله في موضوع 
الحكم المجعول مما يكون من شأن الجاعل بيانه، وصلوح المورد لحدوث 
الداعــي العقلي ليس دخيلًا في موضوع التكليف، ولا من شــأن الشــارع 
بيانه، وإنما هو شــرط في رفع لغويته، ولا ظهور للإطلاق في رفع اللغوية، 
وإنما هو من لوازم الخطــاب القطعية بضميمة حكمة المخاطب التي يكفي 
فيها ترتــب الأثر عليه في الجملة ولو بلحاظ بعض مــوارده، ولذا لا يكون 
الخطــاب ظاهراً في صلوح المورد لحــدوث الداعي العقلي لو فرض عدم 
كــون المخاطب حكيماً، مع كون الإطلاق ظاهراً في عموم موضوع الحكم 

وحجة له وعليه في ذلك.

وبعبارة أخرى: الشك في فعلية الحكم إن كان للشك في سعة موضوعه 
أو نحوه مما يكون من شأن الشارع بيانه، كان المرجع فيه الإطلاق، وإن كان 
لجهات أخر راجعــة للعقل فلا دخل للإطلاق فيه، بل الإطلاق إنما يقتضي 
الفعليــة من حيثية الموضوع، لا من جميع الجهــات ولو كانت خارجة عن 

وظيفة الشارع.

إلا أن يفرض تصدي المتكلم لبيــان الفعلية من جميع الجهات حتى 
الخارجة عن وظيفته، فيكون الإطلاق ظاهراً حينئذٍ في ما يعم محل الكلام، 

لكنه محتاج إلى قرينة خاصة ومؤنة زائدة لا يقتضيها طبع الكلام.

ولعل نظير ذلك ما ذكروه في مبحــث الأصول المثبتة من أنه لو ورد 
التعبد فــي مورد خاص بالأصل في أمر لا أثر له عملي إلا بواســطة عقلية، 
كشف عن التعبد بالأثر المذكور دفعاً للغوية، للغوية التعبد الظاهري مع عدم 

الأثر العملي.



مــــــا ذكــــــره 
H  الأخـــونـــد 
على  حاشيته  في 

الرسائل

عليه الإيـــــراد 

291........................................................................ الشك في تحديد الابتلاء 

ولا مجال لاستكشــاف ذلك من إطلاق دليل الأصل لو فرض تحقق 
موضوعه ـ كاليقين والشــك في الاســتصحاب ـ في ما لا أثر له إلا بواسطة 
عقليــة، إذ يكفي في رفع لغوية الإطلاق شــموله لموارد كثيــرة يكون فيها 

مجرى الأصل مورداً للأثر العملي بلا واسطة، أو بواسطة شرعية.

ومما ذكرنا يظهر الحال فيما لو فرض العلم بشرطية الابتلاء في تنجز 
التكليف لكن شك في تحديد المرتبة المعتبرة منه.

فإنه لا مجال للرجوع في مورد الشك إلى إطلاق التكليف، كما يظهر 
من شــيخنا الأعظم H، لعين ما ذكرناه في فرض الشــك في أصل شــرطية 

الابتلاء.

ولعله إلى ما ذكرنا يرجع ما ذكره المحقق الخراســاني H في حاشية 
الرســائل في وجه امتناع التمسك بالإطلاق مع الشــك في تحديد الابتلاء 

المعبر.

قال H: »إنما يجوز الرجوع إلــى الاطلاقات في دفع قيد كان التقييد 
به في عرضه ومرتبتــه، بأن يكون من أحوال ما أطلــق وأطواره، لا في دفع 
ما لا يكون كذلــك، وقيد الابتلاء من هذا القبيل، فإنه بحكم العقل والعرف 
من شــرائط تنجز الخطــاب المتأخر عن مرتبة أصل إنشــائه، فكيف يرجع 
إلى الإطلاقات الواردة في مقام أصل إنشــائه في دفع ما شك في اعتباره في 

تنجزه؟!«.

فلا مجال للإيراد عليه..

 تارة: بمنــع كون الابتــاء بمتعلــق التكليف ـ كالطعــام والأرض 
ونحوهمــا ـ من الانقســامات الثانوية اللاحقة له، بل هو من الانقســامات 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 292

ــراد  ــ ــع الإيـ ــ دف
المذكور

السابقة عليه التي يمكن تقييده بها في الخطاب.

وأخرى: بعدم كونه من شروط تنجيز التكليف، لانحصار المنجز بما 
يوصل التكليــف علماً أو تعبداً كالطريق والأصــول، فراجع ما ذكره بعض 

الأعاظم وبعض الأعيان المحققينI في المقام.

لاندفــاع الأول: بأنه لا يريــد كون الابتلاء من الانقســامات الثانوية 
وعدمه، إذ لا إشــكال في عدم ترتبه مفهوماً على التكليف كالعلم به، بل هو 

كالقدرة مما يمكن لحاظه في رتبة سابقة على التكليف.

بل يريد أن الشك ليس في تقييد موضوع التكليف الذي هو من وظيفة 
الشارع، بل في توقف التنجيز على الابتلاء، ولما كان ذلك خارجاً عن وظيفة  
الشارع، بل هو من شــؤون التكليف المتأخرة رتبة عن الخطاب، والثابتة له 
بحكم العقل والعرف، فلا يكون الإطلاق حجة في نفيه، بل يمتنع الإطلاق 
والتقييد معاً بالإضافة إليه، لعدم كونه من شــؤون الحكم الشــرعية، بل من 

لواحقه العقلية، كوجوب إطاعته.

واندفاع الثاني بأنه لا يريد بالتنجز ما يســاوق الوصول وقيام الحجة، 
بل ما يســاوق صلوح الخطاب لإحداث الداعي العقلــي وانتزاع التكليف 

المستتبع لحكم العقل منجزاً بوجوب إطاعته وقبح معصيته.

وكذا الحال في ما ذكره في الكفاية »من أن التمسك بالإطلاق إنما هو 
فيما إذا شك في التقييد بشيء بعد الفراغ عن صحة الإطلاق بدونه، لا في ما 

شك في اعتباره في صحة الإطلاق«.

فإن من القريب جداً رجوعه إلى ما ذكرنا من أن الشــك في المقام في 
لغويــة الخطاب في مورد عدم الابتلاء، لعدم صلوحه لإحداث التكليف، لا 



لــزوم االــرجــوع 
للبراءة

H ما ذكره النائيني 

مــــــا ذكــــــره 
H ــي ــراقـ ــعـ  الـ
من لزوم الاحتياط

293........................................................................ الشك في تحديد الابتلاء 

في تقييد التكليف مع صلوح المورد للإطلاق.

وحينئذٍ لا مجال لما ذكره بعض الأعاظم H من أن الإطلاق بنفســه 
يكشــف عن إمكان عموم الحكم لمورد الشــك، وإلا لا نسد باب التمسك 
بالإطلاقات فــي جميع موارد الشــك، لاحتمال عدم ثبــوت الملاك فيها 

المستلزم لامتناع عموم الحكم لها.

فإنه إنما يتم لو كان مراد المحقق الخراســاني H من امتناع الإطلاق 
امتناعه بالغرض بسبب قصور الملاك المستلزم لوجوب التقييد عقلًا.

أمــا لو كان مراده امتناعه لقصور المورد عن جعل الحكم المســتلزم 
للغوية الخطاب به من دون أن يحتمل التقييد ـ كما ذكرنا ـ فلا يرد عليه ذلك، 
لما تقدم من أن الإطلاق إنما يكون حجة في نفي التقييد الذي هو من شؤون 
الشارع، لا في تحديد اللغوية الذي يكون المرجع فيه العقل في مرتبة متأخرة 

عن  الخطاب.

هذا، وقد أطال بعض الأعيان المحققين H في توجيه مراده ودفعه بما 
لا مجال لإطالة الكلام فيه بعد ما ذكرنا.

وكيف كان، فلا مجال للتمسك بالإطلاق لا مع الشك في أصل اعتبار 
الابتلاء في التنجيز ولا مع الشــك في تحديد الابتلاء بعد الفراغ عن اعتباره 

في الجملة.

بــل اللازم الرجوع للبراءة في الطرف الــذي هو محل الابتلاء، لعدم 
ثبــوت المانع عنه، بعد توقــف العقل عن الحكم بتنجــز التكليف المعلوم 

بالإجمال، بنحو يقتضي إيجاب الطاعة والمنع عن المعصية منجزاً.

هذا، ولكن ذكر بعض الأعيان المحققين H لزوم الاحتياط في المقام، 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 294

ــوع  رج الأول: 
ــى  الـــشـــك إلـ
مانعية  في  الشك 

الموجود

عن  ــواب  ــجـ الـ
المذكور  الوجه 

بوجهين

لرجوع الشك في المقام إلى الشك في القدرة التي يجب فيها الاحتياط عقلًا، 
لعدم دخل الابتلاء في ملاك التكليف، وبعد فرض تمامية الملاك وعدم دخل 
القدرة العقلية والعادية فيه يستقل العقل بلزوم رعاية الملاك بالاحتياط وعدم 
الاعتناء باحتمال الموانع الراجعة إلى قصور العبد عن الامتثال حتى يتحقق 
العجز، ولا مجال في مثله لجريان قاعدة قبح العقاب بلا بيان، لاختصاصها 

بما إذا احتمل قصور المورد عن ملاك التكليف رأساً. 

وقد ذكر ذلك بعض الأعاظم H أيضاً. إلا أن مقرر درســه حكى عنه 
العدول عنه، لاســتلزامه وجوب الاحتياط حتى فيما لو علم بخروج بعض 
الأطراف عن الابتلاء، لأن ذلك لا يوجب العلم بتحقق المســقط في مورد 

الملاك، لاحتمال تحقق الملاك في الطرف المبتلى به.

فلابد من الالتزام بأن الشــك في الخروج عــن الابتلاء لا يكفي في 
وجوب الاحتياط، لأن مجرد وجــود الملاك لا يكفي في حكم العقل لزوم 

رعايته ما لم يكن تام الملاكية.

وهذا راجع إلى ما أشرنا إليه في صدر هذا التنبيه من توهم أن احتمال 
إنطباق المعلوم بالإجمال على مورد الاضطرار أو التعذر يوجب دخوله في 
الشــك في القدرة الذي يجب فيه الاحتياط، وقد تقدم دفعه بما لا مزيد عليه 

وأن القياس في غير محله. فراجع.

فالعمدة في الجواب عن الوجه المذكور وجهان:

الأول: أن وجوب الاحتياط مع الشــك في القدرة إنما هو مع الشك 
في تحقق القدرة بنحو الشــبهة الموضوعية والعلم بسقوط التكليف معها، 
لا في مثل المقام مما فرض فيه العلم بتحقق الابتلاء في الجملة والشك في 



القدرة  أن  الثاني: 
على  المعتبرة 

وجهين

295........................................................................ الشك في تحديد الابتلاء 

مسقطيته، فإن الشك المذكور نظير الشك في مانعية الموجود، لا نظير الشك 
في وجود المانع، فإن أمكن الرجوع فيه لإطلاق التكليف ـ كما لو شــك في 

مقدار الحرج المسقط ـ فهو، وإلا كان المرجع البراءة، كما في المقام.

الثاني: أن القدرة المعتبرة في التكليف..

تارة: تكون بمعنى القدرة على موافقته، في مقابل العجز عنها المستلزم 
لفوت ملاكه.

وأخرى: تكــون بمعنى القدرة على مخالفته فــي مقابل العجز عنها، 
المستلزم لعدم الأثر العملي للتكليف من دون أن يفوت ملاكه.

ووجوب الاحتياط إنما يســلم مع الشــك في القدرة بالمعنى الأول، 
حذراً من تفويت الملاك المفروض التمامية مع عدم إحراز العذر المســوغ 

له.

أما الشك في القدرة بالمعنى الثاني فلا وجه لوجوب الاحتياط فيه، إذ 
لا يحرز قابلية المورد للتكليف بسبب اللغوية المحتملة، كما لا يحرز فوت 
الواقــع حينئذٍ، أما مع العلم التفصيلي بالتكليــف فواضح لموافقة المكلف 
للتكليف عملًا، وأما مع العلم الإجمالي فلاحتمال كون مورد التكليف غير 
المقدور فــا يفوت، واحتمال كون مورده المقدور ليلزم من عدم الاحتياط 

فيه فوته مدفوع بالأصل.

وبعبارة أخرى: الشك في المقام ليس في المسقط مع تمامية المقتضي 
للتكليف، بل في صلوح المقتضي للتأثير، للشــك في تحقق شرط اقتضائه، 
فالفرق بينهما يشــبه الفرق بين الشك في تحقق المانع مع العلم بالمقتضي، 
والشــك في تحقق شــرط تأثير المقتضي، ووجوب الاحتياط في الأول لا 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 296

الشك في الابتلاء 
الشبهة  بنحو 

الموضوعية

ــع  ــراب الــقــســم ال
التي  الأمثلة  من 
الشيخ  ــا  ــره ذك

H الأعظم

H تفصيل النائيني 

يستلزم وجوبه في الثاني.

ومن الظاهر أن الشــك في الابتلاء نظير الشــك فــي القدرة بالمعنى 
الثاني، لا بالمعنى الأول الذي لا إشكال في وجوب الاحتياط معه.

ومنه يظهر الحال في الشــك في الابتلاء بنحو الشبهة الموضوعية لو 
فــرض، فإنه لا وجه لما يظهر من غير واحــد من وجوب الاحتياط فيه، كما 
لا وجه لما يظهر من بعض الأعيان المحققين H من قياســه على الشك في 

القدرة الذي يجب فيه الاحتياط.

بل اللازم الرجوع معه للبراءة في الطرف الذي يعلم بالابتلاء به، لعدم 
حكم العقل بمنجزية العلــم الإجمالي فيه بعد عدم إحراز الابتلاء بالمعلوم 

بالإجمال.

كما لا مجال لتوهم التمسك بإطلاق التكليف حينئذٍ، لما سبق. مضافاًً 
إلى أنه من التمسك بالعام في الشبهة المصداقية.

إلا أن يدعى جوازه مع كون المخصص لبياً، كما في المقام. لكنه في 
غير محله، كما حقق في مباحث العموم والخصوص.

وأما القســم الرابع مــن الأمثلة التي ذكرها شــيخنا الأعظم H لعدم 
الابتلاء، وهو مــا يكون مورداً لتكليف فعلي مخرج لــه عن قدرة المكلف 
شــرعاً، كتنجس طعام الغير، حيث يحرم ارتكابه مع قطع النظر عن نجاسته، 

فقد وقع الكلام فيه بين الأعلام.

وقد فصل فيــه بعض الأعاظم H بين ما إذا كان المانع الشــرعي في 
معرض  الزوال، كما لو كان المالك في مقام بيع العين وكان المكلف بصدد 
شــرائها، وما إذا لم يكن كذلك، فقرب منجزية العلم الإجمالي في الأول، 



 Hالعراقي إنكار 
التكليف  مانعية 
ــض  ــع فــــــي ب
من  الأطـــــراف 

التنجز

إذا كان بعض الأطراف مورداً لعلم إجمالي ......................................................297

لعــدم قبح توجيه التكليــف بحرمة النجس ـ مثلًا ـ فــي مثل ذلك، بخلاف 
الثاني، لقبح توجيه التكليف مع عدم القدرة الشرعية وإن فرض تحقق القدرة 
العادية، لإمكان مثل الســرقة، كما لا يجري الأصل الترخيصي فيه بعد عدم 
إمكان تطبيق العمل عليه بســبب التكليف المعلــوم بالتفصيل، فلا يعارض 

الأصل الجاري في الطرف الآخر، بل يكون العمل عليه.

لكن لا يخفــى أنه لو فرض كون القدرة الشــرعية كالقــدرة العادية 
شــرطاً في فعلية التكليف لا يكون التكليف فعلياً، بل تعليقياً، وقد تقدم في 
القسم الثاني أنه لا يوجب انشغال الذمة فعلًا، فلا مجال معه لمنجزية العلم 

الإجمالي، بل يمكن الرجوع للأصل الترخيصي في الطرف الآخر.

ولعله لذا أطلق بعض مشايخنا مانعية التكليف في بعض الأطراف من 
منجزية العلم الإجمالي.

نعــم، لو علم بزوال المانع الشــرعي اتجه البناء علــى منجزية العلم 
الإجمالي، كما أشرنا إليه آنفاً، ولا يكفي مجرد التوقع.

هذا، وقد أنكر بعض الأعيان المحققين H مانعية التكليف في بعض 
الأطراف من منجزية العلم الإجمالي مطلقاً.

وتوضيح ما أفاده: أن التكليف بشــيء بعنوان لا يمنع من التكليف به 
بعنوان آخر، بل يتعين تأكد التكليف الموجب لتأكد الداعي العقلي الذي هو 

الملاك في منجزية العلم الإجمالي.

وما اشــتهر من اعتبار القدرة الشــرعية في متعلــق التكليف كالقدرة 
العادية لا دخل له بما ذكرنا، فإن ذلك إنما هو بمعنى لزوم القدرة الشــرعية 
على موافقة التكليف، فيمتنــع تحريم ما هو واجب مثلًا، لئلا يلزم التكليف 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 298

بما لا يطاق، أما  بمعنى لزوم القدرة الشــرعية علــى مخالفة التكليف، بأن 
يمتنع تحريم ما هو حرام من جهة أخرى، فلاوجه له.

ولا مجال لقياســه على القدرة العادية، لأن الوجــه في اعتبار القدرة 
العاديــة إنما هو لغوية التكليف بدونها، لعدم الأثــر له في الداعوية العقلية، 
وذلك لا يجري في القدرة الشــرعية، إذ مع عدمها بســبب تكليف سابق لا 
يلغو جعل التكليــف الآخر، لصلوحه لتأكيد الداعوية بســبب تأكد ملاكها 

العقلي.

وهو ضرر العقاب المترتب على المخالفة.

كمــا أنه يمكن أن تجري الأصول الترخيصية والإلزامية بالإضافة إلى 
الجهة المشــكوكة، ويترتب على ذلك اســتحقاق العقاب زائداً على عقاب 

الجهة المعلومة وعدمه بالإضافة إليها.

وعليه لا مانع من جريان الأصــول الترخيصية في تمام أطراف العلم 
الإجمالي في المقام، ووقــوع المعارضة بينها، خلافــاً لما تقدم من بعض 
الأعاظــم H إذ ليس مفاد الأصل الترخيصي الترخيص من جميع الجهات، 
لينافي فرض العلم التفصيلي بالتكليــف في بعض الأطراف، بل الترخيص 
من حيثية التكليف المشكوك لا غير، ومن الظاهر أن الأصل المذكور يترتب 
عليه الأثر في الطرف المذكور، لاقتضائــه المعذرية بالإضافة إلى التكليف 
الزائد وعدم استحقاق العقاب من جهته، وهو كاف في رفع لغويته وصلوحه 

للمعارضة.

وبالجملة: مجرد كون أحد الأطراف مورداً لتكليف تفصيلي لا يمنع 
من كونه طرفاً لعلم إجمالي صالح للداعوية العقلية مانع من جريان الأصول 



المقام في  الوجه 

إذا كان بعض الأطراف مورداً لعلم إجمالي ......................................................299

في الأطراف.

نعم، لــو لم يكــن التكليف قابــاً للتأكيد ـ كما قــد يدعى في باب 
التنجس ـ كان ابتلاء أحد الأطراف بالتكليف تفصيلًا مانعاً من منجزية العلم 
الإجمالــي، بل كان مانعاً في الحقيقة من تحقــق العلم الإجمالي بالتكليف 
الفعلي ـ نظير ما تقدم  في القسم الأول ـ وأما المعلوم بالإجمال فليس هو إلا 
تحقق مقتضي التكليف زائداً على التكليف المعلوم بالتفصيل في أحدهما.

لكــن لا يبعد خروجه عن محل كلامهــم. ولا أقل من عموم كلامهم 
لغيره، كما يشهد به تمثيلهم بالعلم الإجمالي بنجاسة أحد الإنائين المغصوب 

أحدهما.

هذا، والذي ينبغي أن يقال: التكليف بأحد الأطراف بخصوصه إن كان 
مؤثــراً في داعوية المكلف نحو امتثاله، لقيام الحجة عليه وخضوع المكلف 
للتشريع المقدس اتجهت مانعيته من منجزية العلم الإجمالي، لعين ما تقدم 
في القسم السابق، من عدم الأثر للتكليف الآخر بنحو يصحح انتزاع الكلفة، 
وجعل الســبيل الذي هو الملاك في تنجز التكليف المتقومة بداعوية العقل 

لامتثاله.

ومجــرد تحقق مقتضيه وملاكه لا يكفي مع فرض عدم إحداثه الكلفة 
بســبب تأثير التكليف الأول في فعلية الداعي في نفس المكلف وصرفه إلى 

موافقته، كما يظهر بالتأمل في ما سبق.

أما لو فرض قصور التكليف التفصيلي عن التأثير في صرف المكلف 
لتمرده وعصيانه فاللازم منجزية العلم الإجمالي.

وما تقدم من بعض الأعاظم H قد عرفت عدم نهوضه بالمنع.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 300

التكليف  تنجز 
في  ــي  ــال ــم الإج
ظرف عدم داعوية 

التكليف

ومثله ما لو كان قصوره عــن الداعوية لعدم قيام الحجة عليه. وإن لم 
يبعد خروجه عن محل كلامهم.

ومــن هنا لاريب بعد الرجــوع للمرتكزات العقلائية فــي أن المُقْدِم 
علــى تمام أطراف العلم الإجمالي التي يكــون بعضها مورداً لعلم تفصيلي 
مســتحق للعقاب من الجهتين، لا من خصوص جهــة التكليف التفصيلي، 
وليــس كالمُقْدِم. على مخالفة التكليف التفصيلي وحده في غير مورد العلم 

الإجمالي. وما ذلك إلا لتنجيز التكليف الإجمالي بالعلم المفروض.

اللهم إلا أن يقال: هذا إنما يقتضي تنجز التكليف الإجمالي في ظرف 
عدم  داعوية التكليف التفصيلي بنحــو يمنع من المخالفة القطعية بارتكاب 
كلا الطرفين، ولا يقتضي منجزيته بنحــو يقتضي الموافقة القطعية باجتناب 

تمام أطرافه بما فيها الطرف الذي لا يكون مورداً للتكليف التفصيلي. 

كيف! ولازم ذلك أنه لو فرض عدم كون المكلف ممن يهتم بموافقة 
التكليف التفصيلي لخصوصية فيه، إلا أنه وافقه من دون اســتحكام الداعي 
لموافقته، لم يكفه ذلك في الخروج عن عهدة التكليف الإجمالي، بل يلزمه 
مراعــاة احتمال التكليف في الطرف الآخر، خروجــاً عن العلم الإجمالي، 
وهو مما لا تناســبه المرتكزات العقلائية والمتشــرعية جداً، بل هي حاكمة 
بكفاية موافقة التكليــف التفصيلي وإهمال العلم الإجمالي معه، بل هو مما 

يغفل عنه حينئذٍ.

فمن لم يكن في مقام الإطاعة ولم يعتن بكل من التكليفين التفصيلي 
والإجمالــي لو وعظه الواعــظ حتى أقنعه بالإقلاع عما هــو فيه يكتفى منه 
بموافقة المعلوم بالتفصيل، كغيره ممن اســتحكم تدينه من أول الأمر، ولا 



إذا كان بعض الأطراف مورداً لعلم إجمالي ......................................................301

يفرق بينهما بتنجــز العلم الإجمالي في حق الأول بنحــو يقتضي الموافقة 
القطعية، بخلاف الثاني.

ولعله لأن التكليف الجديد وإن أوجب تأكد التكليف السابق، وشدة 
العقــاب لو صادف مــورده، إلا أن الأثر المذكور لمــا كان راجعاً للمولى، 
ولا دخل لــه في عمل المكلف لم يصلح لتنجيــز العلم الإجمالي في مقام 
العمــل بنحو يقتضي الموافقة القطعية، بل غاية ما يقتضيه هو تنجزه في مقام 
المســؤولية بالنحو الذي لا يســتتبع العمل زائداً على مــا يقتضي التكليف 

التفصيلي.

ومرجع ذلك إلــى تنجز مورد التكليف التفصيلــي من جهتين، جهة 
التكليف التفصيلي المعلوم، وجهة التكليف الإجمالي المحتمل تحققه فيه، 
فيتنجز على ما هو عليه مــن الملاك، ولا يتنجز الطرف الآخر، لعدم صلوح 
العلــم الإجمالي للتنجيز  العملي بعد عدم العلم بترتب العمل على المعلوم 

زائداً على ما  يقتضيه التكليف التفصيلي.

وبعبارة أخرى: وجود القدر المتيقن يمنع عن منجزية العلم الإجمالي 
لما زاد عليه، سواء كان المتيقن المذكور من حيثية الأمر المعلوم، أم من حيثية 
العمل المترتب عليه، فالأول كما لو دار الأمر بين وجوب شيء واستحباب 
آخر، حيث لا يتنجز إلا القدر المشــترك بين الوجوب والاســتحباب، وهو 
الرجحان في كل منهما، لأنه المتيقن من المعلوم، ولا يتنجز كل من الطرفين 
على إجماله، ليلزم تنجز احتمال الوجوب كما سبق في آخر الكلام في حرمة 
المخالفــة القطعية، والثاني كما في المقــام، حيث لا يكون العلم التفصيلي 
موجباً لوجود المتيقن في المعلــوم، للعلم بثبوت تكليفين، أحدهما معلوم 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 302

بالتفصيــل والآخر معلوم بالإجمال، وإنما يوجــب وجود المتيقن في مقام 
العمل، حيث يلزم العمل في الطرف الــذي يعلم التكليف فيه تفصيلًا على 
كل حال، مع قطع النظر عن العلــم الإجمالي، والعلم الإجمالي لا يقتضي 
العلــم بترتب عمل زائد على مقتضاه، بل يقتضــي احتمال ذلك في الطرف 
الآخر، فــا يكون منجزاً للعمــل المذكور، بل يتعيــن الرجوع فيه للأصل 

الترخيصي بعد عدم المانع منه.

ولا يعــارض الأصل المذكور بالأصل الجــاري في الطرف المعلوم 
بالتفصيل، والمقتضي للســعة من حيثية احتمال انطبــاق التكليف المعلوم 
بالإجمال عليــه، لعدم ترتب العمــل على الأصل الجاري فيــه بعد العلم 
التفصيلي بثبــوت التكليف الآخر فيه، وإنما يكــون مقتضى الأصل ـ وهو 
الســعة ـ اقتضائياً لا غير، فــا يعارض الأصل الجاري فــي الطرف الآخر 

المقتضي للسعة فعلًا.

هــذا، غاية ما يقرب به ســقوط العلــم الإجمالي عــن المنجزية في 
مقام العمل بالنحو المســتتبع للموافقة القطعية، وهو مناســب للمرتكزات 

المتشرعية والعقلائية في مقام العمل.

ولو فرض التشــكيك في ذلــك، فالأمر قد يهــون بملاحظة ما تقدم 
في  القسم الســابق من أن المرجع مع الشك هو الأصل الجاري في الطرف 
المبتلى به المقتضي للســعة فيه. فتأمل جيداً. والله ســبحانه وتعالى العالم 

العاصم وهو ولي التوفيق والتسديد.

ومما ذكرنــا يظهر الحال فيمــا لو كان بعض الأطــراف مورداً لعلم 
إجمالي بتكليف آخــر، أو طرفاً لعلم إجمالي كذلــك. فالأول كما لو علم 



تفصيل الكلام في 
يمنع  ما  عــروض 
من فعلية التكليف

303............................................... عروض المانع من فعلية التكليف ببعض الأطراف 

بنجاسة واحد من عشــرة أوانٍ منها خمسة بيض يعلم بوجود مغصوب بينها 
والثاني كما لو عُلِم بنجاسة واحد من عشــرة أوانٍ، منها ثلاثة بيض قد عُلِم 
بوجــود مغصوب بينها أو بين ثلاثة بيض أخرى خارجة عن العلم الإجمالي 

بالنجاسة.

فإن العلم الإجمالي القائم ببعض للأطراف في الأول، والشــامل لها 
في الثانــي إذا كان منجزاً مقتضياً للعمل بالإضافــة إلى تلك الأطراف، منع 
من منجزية العلم الإجمالي الآخر الشــامل للأطراف المذكورة، فلا يصلح 
لتنجيز بقية أطرافه، فيجوز الرجوع في غير البيض من العشــرة في المثالين 

إلى الأصول الترخيصية الجارية فيها.

من دون فرقٍ بين احتمال اتحاد التكليفين المعلومين بالإجمال مورداً، 
وعدمه، كما لو علم بأن النجس على تقدير وجوده في البيض من العشرة فهو 

في غير المغصوب منها.

وذلــك لأن المانــع مــن منجزية العلــم الإجمالي ليس هــو اتحاد 
التكليفين المعلومين بالإجمال مورداً، بل هــو كون أحد التكليفين مقتضياً 
لعمل المكلف بنحو لا يكون المعلوم بالإجمال مما يعلم بترتب العمل عليه 
بنحوٍ زائــدٍ على ما اقتضاه التكليف المذكــور، ولا يفرق في ذلك بين كون 
العمل ناشــئاً من كون الطرف مورداً لذلك التكليف عيناً وكونه طرفاً للعلم 

الإجمالي به.

بقي في المقام أمر ينبغي الكلام فيه وهو أن عروض ما يمنع من فعلية 
التكليف في بعض الأطراف..

تارة: يكون قبل طروء التكليف الإجمالي أو مقارناً له.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 304

الأولى:  الصورة 
المانع سابقاً  كون 

على التكليف

المقـام.. صـور 

وأخرى: يكون متأخراً عنه.

كما أن العلم به..

تارة: يكون قبل حصول العلم الإجمالي، أو مقارناً له.

وأخرى: يكون متأخراً عنه.

فالصور أربع..

الأولى: أن يكون المانع ســابقاً على التكليف الإجمالي أو مقارناً له، 
كما أن العلم به سابق أو مقارن للعلم الإجمالي.

ولاريــب هنا في عدم منجزيــة العلم الإجمالي، لمــا تقدم، بل هذه 
الصورة هي المتيقن من جميع الصور المفروضة في المقام بالإضافة للوجه 

المتقدم لعدم المنجزية.

نعم، ما تقدم من عــدم منجزية العلم الإجمالي مع كون بعض أطرافه 
طرفاً لعلــم إجمالي آخر مفارق له في بعض الأطــراف مختص بما إذا كان 
العلــم الإجمالي المانع متقدمــاً، أما مع تقارن العلمين فــا مجال لمانعية 
أحدهما من منجزيــة الآخر، لعدم المرجح لأحدهما في التنجز، كي يصلح 
لمنــع الآخر منه، بل حيث كان كل منهما مقتضياً في نفســه للتنجز في تمام 

أطرافه لزم تأثيره.

ومجرد اشــتراكهما في بعض الأطراف لا ينفع بعد عدم كون مراعاة 
احتمال التكليف فيه موجبة للموافقة القطعية لأحد العلمين، ليتنجز على كل 
حال بنحو يمنع من منجزية كل منهما لبقية أطرافه، بل حال الطرف المذكور 
حال بقية الأطراف في احتمال انطباق التكليف المعلوم بالإجمال عليه، فلا 
يتنجــز إلا تبعاً لمنجزية العلم الإجمالي فــي تمام أطرافه، وحيث لا مرجح 



الثانية:  الصورة 
ــع  ــمــان ــون ال ــ ك
العلم  عن  متأخراً 

الإجمالي

ــدم  ــه ع ــي ــوج ت
العلم  ــوط  ــق س

الإجمالي بوجوه

305............................................... عروض المانع من فعلية التكليف ببعض الأطراف 

لأحــد العلمين اتجه منجزيتهمــا معاً في تمام أطرافهمــا، غايته أن الطرف 
المشترك يتنجز من جهتين.

وهــذا بخلاف ما لو كان أحد العلمين أســبق، فإنه لما كان منجزاً في 
نفســه، ومقتضياً للعمل في تمام أطرافه كان مانعاً مــن منجزية العلم الثاني 
المتأخر، إذ لا يعلــم معه بترتب العمل على الثاني بنحو زائد على ما اقتضاه 

الأول.

وهل المعيار على ســبق العلم أو المعلوم؟ يظهر الكلام فيه مما يأتي 
في الصورتين الأخيرتين.

وكذا لــو كان بعض الأطراف مورداً لعلم تفصيلي أو إجمالي أخص، 
فإنه يتنجز على كل حال ويمنع من منجزيــة العلم الإجمالي الأكثر أطرافاً، 

وإن كان مقارناً له. فلاحظ.

الصورة الثانية: أن يكون المانع متأخراً عن التكليف الإجمالي حدوثاً، 
والعلم به متأخراً عن العلم الإجمالي به.

والظاهر عدم الاشكال بينهم هنا في عدم سقوط العلم الإجمالي عن 
المنجزية.

وقد اختلفت كلماتهــم في توجيهه في مســألة الاضطرار إلى بعض 
معين من الأطراف.

والظاهر عدم الفرق بين الاضطرار وغيره مما يســقط التكليف ويمنع 
من منجزية العلم الإجمالي.

وكيف كان فقد يوجه بوجوه..



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 306

الأول: ما ذكره بعض الأعيان المحققين H من تحقق العلم الإجمالي الأول
التدريجي بالتكليف في الطرف المبتلــى بالمانع قبل طروئه، أو في الطرف 

الآخر مطلقاً، وهو كاف في المنجزية.

وفيه: ـ بعد إصلاحه بأنه كالتدريجي من حيثية تحقق بعض الأطراف 
بعــد ارتفاع بعضها، لا من حيثية تحقق بعــض الأطراف قبل تحقق بعضها، 
لفــرض اجتماع الأطراف ســابقاً قبل طــروء المانع في المقــام ـ أن العلم 
الإجمالــي التدريجي إنما يوجب تنجيــز التكليف إذا علــم الابتلاء بتمام 
الأطراف، ومن  الظاهر في المقام أن العلم بالتكليف في كل طرف مشروط 
بعــدم طروء المانع فيه، فلا يعلم به إلا حين العلم بعدم طروء المانع، أما مع 
الشــك في طروئه في الزمان اللاحق فيشك في التكليف، وينحصر العلم به 

بحال العلم بفقد المانع في الطرفين فهو المنجز لا غير.

نعم، بعد طروء المانع يعلم بالتكليف إما في طرف المانع سابقاً أو في 
الطــرف الآخر فعلًا. لكن مثل هذا العلم الإجمالي التدريجي لا أثر له، لأنه 

حادث بعد خروج بعض الأطراف عن الابتلاء بانتهاء أمده.

كما أنه لو فرض العلم قبــل طروء المانع بطروئه في ما بعد في بعض 
الأطراف دون بعض اتجــه عدم منجزية العلم الإجمالــي المذكور. فتأمل 

جيداً.

على أن منجزية العلم الإجمالي التدريجي قبل خروج الطرف الأول 
عــن الابتلاء بنحو تمنع من الإقدام عليه مبنية علــى ما يأتي من كفاية العلم 

بالابتلاء بالتكليف في وقته في تنجزه قبل وقته، ولا دخل لذلك في المقام.

أما منجزيته بعد خروج الطــرف الأول عن الابتلاء بمضي وقته، فهو 



ــي ــ ــانـ ــ ــثـ ــ الـ

الــــثــــالــــث

307............................................... عروض المانع من فعلية التكليف ببعض الأطراف 

مبني على الكلام هنا في وجه منجزية العلم الإجمالي، لوضوح أنه مع العلم 
بعدم التكليــف ببعض الأطراف لخروج وقته أو وجــود المانع فيه لا يعلم 

بالتكليف إجمالًا. فما وجه تنجز بقية الأطراف؟! فافهم.

الثاني: أن الشك في المقام في انطباق التكليف المعلوم بالإجمال على 
مورد المانع راجع إلى الشــك في سقوط التكليف بعد العلم بثبوته وانشغال 
الذمة به، والمرجع فيه الاشتغال، بخلاف الصورة الأولى، حيث كان مرجع 
الشــك المذكور فيها إلى الشــك في أصل ثبوت التكليــف، والمرجع فيه 

البراءة.

وفيــه: أن المانع لما كان من حــدود التكليف العقلية أو الشــرعية، 
فالشك فيه شك في التكليف، فهو يوجب ارتفاع العلم الإجمالي المفروض 
كونه هو المنجز، ومعه لا مجال لقاعدة الاشــتغال، لأنها فرع وجود المنجز 

للتكليف.

ومن ثم لو شك في طروء المانع في فرض العلم التفصيلي بالتكليف 
لم تنفع قاعدة الاشتغال في لزوم مراعاة احتمال التكليف، بعد فرض ارتفاع 
العلم به، بــل لابد من منجز للتكليف، من أصل موضوعي، كاســتصحاب 
نجاسة الماء، المحرز لحرمة شربه، أو حكمي إحرازي، كاستصحاب حرمة 
شرب الماء ـ لو تم في نفسه ـ أو غير إحرازي، كما في موارد انقلاب الأصل، 
كالشك في القدرة وغيره. ولولا ذلك لتعين الرجوع للبراءة من التكليف بعد 

فرض ارتفاع العلم به.

الثالث: اســتصحاب بقاء التكليف أو عدم طروء المانع منه، فلو علم 
بنجاســة أحد الإنائين ـ مثلًا ـ ثم علم بتطهير أحدهما معيناً، فاســتصحاب 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 308

نجاسة ما كان منهما نجساً سابقاً يقتضي وجوب اجتنابه بترك الفرد الآخر.

وفيه: أن اســتصحاب بقاء التكليف لا ينفع في اجتناب لطرف الآخر 
الخالــي عن المانع، إلا بنــاء على الأصل المثبت، لملازمــة بقاء التكليف 

الإجمالي لتحققه فيه.

إن قلت: مراعاة احتمال التكليف في الطرف الخالي عن المانع ليس 
لإحراز كونه هو مورد التكليف المســتصحب، ليبتني على الأصل المثبت، 
بل لاحتمال تحققه فيه وتوقف الفراغ عنه عليه، فيجب مراعاة ذلك بمقتضى 
قاعدة الاشــتغال بعد فرض تنجز التكليف بالاســتصحاب، فالاستصحاب 
بالإضافة إلى الطرف المذكور كالعلــم الإجمالي بالإضافة إليه، لا يقتضي 
تنجزه إلا بضميمة قاعدة الاشــتغال، ولا فائدة فيــه إلا تنجيز التكليف على 

إجماله بدلًا عن العلم به المفروض ارتفاعه بسبب طروء المانع.

قلت: لا مجال لجريان الاســتصحاب بنحو يقتضي التعبد بالتكليف 
المعلوم بالإجمال، لأن مقتضاه التعبد بالمســتصحب ظاهراً وتنجيزه على 
كل حال، كما هو الحال في ســائر موارد التعبد بالمضمون شــرعاً، وهو لا 
يجتمــع مع اليقين بثبوت الحكم الواقعي في مورده على تقدير اتحاد متعلقه 

مع الطرف المبتلى  بالمانع.

مثلًا: لو علم بنجاسة إناء زيد، واشتبه بين الخزف والنحاس، ثم طهر 
الخزف، فاستصحاب نجاســة إناء زيد يقتضي التعبد بنجاسته وحرمة شربه 
علــى كل حال حتى لــو كان هو الخزف، وهو لا يجتمع مــع العلم بطهارة 
الخزف وجواز شــربه، فالحكم الظاهري بإطلاقه مناف للعلم الذي يترتب 
عليــه العمل لحجيته ذاتاً وأما ما هو المعروف مــن عدم التنافي بين الحكم 



309............................................... عروض المانع من فعلية التكليف ببعض الأطراف 

الظاهري والواقعي، فهو مختص بما إذا لم يكن الحكم الواقعي بنحو يترتب 
عليه العمل، لعدم وصوله للمكلف، لا في مثل المقام مما فرض فيه وصول 
الحكم الواقعي وترتب العمــل عليه بنحو يمتنع معه جعل الحكم الظاهري 

عقلًا وإن فرض تحقق موضوعه.

وبعبارة أخرى: التنافي بين الحكم الواقعي الواصل والحكم الظاهري 
يوجــب امتناع جعل الحكــم الظاهري في المقام، لأنه يــؤدي إلى احتمال 

اجتماع المتنافيين، وهو ممتنع كاليقين به.

ويشــهد بما ذكرنا أنه لو فرض خطأ القطــع التفصيلي بعدم التكليف 
في بعض الأطــراف، وبقاء التكليف الذي كان معلوماً بالإجمال فيه لزم من 
جريان الاستصحاب المذكور استحقاق العقاب بارتكابه، لمخالفة التكليف 
الواقعــي والظاهري معاً فيه، مع أنه لا مجال له قطعاً، لمنافاته لحجية القطع 

التفصيلي وإن كان خطأ.

ولا فــرق في ما ذكرنا بيــن جميع ما يطرأ على بعــض الأطراف مما 
يمنع من بقاء العلم الإجمالي، ســواء كان رافعاً شــرعياً للتكليف الفعلي ـ 
كالاضطرار والحرج ـ أو لموضوعه ـ كالتطهير في المثال الســابق ـ أم عقلياً 
ـ كالامتثــال، والمعصية، والخروج عن الابتــاء، وتنجيس أحد الأطراف 
معيناً، وغير ذلك ـ وذلك لامتناع جعل الحكم الظاهري معها، فيمتنع التعبد 
بــه بالإضافة إلى المعلوم  بالإجمال المحتمــل انطباقه على الطرف الواجد 

للمانع قطعاً، فيلزم منافاة الحكم الظاهري بإطلاقه للعلم.

نعم، لو رجع مفاد الاستصحاب إلى تنجيز مضمونه على تقدير انطباقه 
على خصوص الطرف الخالي عن المانع لا مطلقاً، أمكن جريانه في المقام، 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 310

منجزية  ابــتــنــاء 
بعد  السابق  العلم 
بسبب  ارتفاعه 

المانع

لعدم منافاته للعلم المفروض.

لكن هذا خلاف مقتضى أدلة الاســتصحاب وجميــع أدلة الأحكام 
الظاهريــة التعبدية، فإن مقتضى التعبد بالتكليف تنجزه على كل حال بحكم 

العقل.

وإنما يمكن تنجز التكليف على خصوص بعض التقادير إذا كان مفاد 
الجعل الشــرعي مجرد وجوب الاحتياط فيه، مــن دون تعبد به وإحراز له، 
وهو خارج عن مفاد دليل الاســتصحاب محتاج إلى دليل خاص مفقود في 
المقــام. ويأتي إن شــاء الله تعالى في الجواب عن الشــبهة العبائية في ذيل 

الكلام في استصحاب الفرد المردد ما ينفع في المقام.

إذا عرفــت هذا، فالظاهر أن وجوب الاحتياط فــي المقام يبتني على 
منجزية العلم السابق بعد ارتفاعه بسبب طروء المانع.

ولا ينبغي الريب فيه لو كان ارتفاعه ناشئاً عن امتثال بعض الأطراف، 
لما هو المعلوم من أن وجوب الموافقة القطعية لا يختص بالحكم التحريمي، 
بل يجري في الحكم الوجوبي، الذي يكون الشــك في امتثاله ملازماً للشك 
في بقــاء التكليف وارتفاع العلم به، فلو ارتفعت منجزية العلم تبعاً لارتفاعه 
بذلك لم يبــق موضوع لوجوب الموافقــة القطعية ولا لقاعدة الاشــتغال 
بالتكليف، من دون فرق في ذلك بيــن العلم التفصيلي والإجمالي، ففرض 
اقتضاء العلم للموافقة القطعية ارتكازاً مــازم لفرض منجزيته بعد ارتفاعه 

في المقام.

ومثل ذلك ما لــو كان المانع هو العصيان في بعض الأطراف، كما لو 
أخــر الصلاة حتى ضاق الوقت عن الجمع بين الصلاتين، فإن العصيان وإن 



311............................................... عروض المانع من فعلية التكليف ببعض الأطراف 

كان  مســقطاً للتكليف على تقدير انطباقه علــى مورده، إلا أن ملاك الحكم 
بوجوب الموافقة القطعية، وهو دفع الضرر المحتمل يقتضي تجنب المعصية 
في الطرف الآخر، المحتمــل كونها معصية للتكليف المعلوم المنجز حذراً 

من العقاب.

وأما في غير ذلك من الموانع مما يمنع من استمرار التكليف مع اليقين 
بإطاعة التكليف في الزمان الأول الذي يعلــم بتحقق التكليف فيه إجمالًا، 
فقد يصعب توجيه وجــوب الاحتياط بعد فرض ارتفاع العلم الإجمالي من 
غير جهة الشــك في المعصية والامتثال، ولذا لاريب فــي عدم وجوبه مع 
العلم التفصيلي لو فرض معه احتمال طروء المانع، إلا بضميمة أصول أخر 
إحرازية، كالاستصحاب الذي عرفت عدم جريانه في المقام، أو غيرها، كما 
في موارد الشــك في طروء التعذر، حيث تقدم غير مرة انقلاب الأصل معه، 
وتقدم في أول الكلام فــي هذا التنبيه أنه لا مجال له في المقام، لاختصاصه 

بما إذا شك في سعة القدرة لا في حال المقدور.

لكــن الإنصاف: أن المرتكــزات قاضية بعدم كفايــة إعدام موضوع 
التكليف في بعض الأطراف في جــواز ارتكاب بقيتها، فلا يكفي إراقة أحد 
الإنائين المعلوم إجمالًا نجاســة أحدهما في جواز اســتعمال الآخر، ومن 
ثم كان وجوب إهراق الإنائين المشــتبهين معــاً، والتيمم ارتكازياً لا تعبدياً 

محضاً.

ولا منشــأ لذلك إلا أن العلم الإجمالي لما فــرض تنجيزه للمعلوم 
بالإجمال على ما هو عليه، وجب إحراز الفراغ عنه على ما هو عليه.

ومجرد العلــم بطروء المانع في بعض الأطــراف لا يرفع ذلك، وإن 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 312

ارتفع معه العلم الإجمالي بالتكليف الفعلي، فيجب مراعاة احتمال التكليف 
في الطرف الآخر لاحتمال انطباق المعلوم بالإجمال السابق عليه، فهو نظير 

ارتفاع العلم بسبب الشك في الامتثال لا يمنع من منجزيته.

ولا فرق في ذلك ارتكازاً بين إعدام الموضوع، وانعدامه بنفسه، وفقد  
شرط التكليف وغير ذلك من الموانع. فتأمل جيداً.

هذا كله بناء علــى منجزية العلم الإجمالي ذاتاً بنحو يقتضي الموافقة 
القطعية.

وأما لو كان منشــأ منجزيته في ذلك تســاقط الأصول الترخيصية في 
الأطراف بالمعارضة، فالأمر أشكل، فإن طروء المانع من التكليف في بعض 
الأطراف مانع من جريان الأصل فيه، لأن ما هو الشرط لجريانه حدوثاً شرط 
لجريانه بقاء، وبعد ســقوط الأصل فيه لا يبقى معارض للأصل في الطرف 

الآخر، فلا مانع من جريانه عملًا بعموم دليله.

ودعوى: أن عروض المانــع من التكليف في بعض الأطراف وامتناع 
جريان الأصل فيه لا يوجب رجوع الأصل في الطرف الآخر بعد سقوطه، بل 

التعارض بينهما في الزمان السابق موجب لسقوطهما إلى الأبد.

مدفوعــة: بأن المانع مــن جريان الأصل لما كان هــو التعارض بين 
الأصلين فلا معنى لبقائه في ظرف سقوط أحدهما، مهما كان منشأ السقوط.

وأمــا ما ذكره بعض مشــايخنا من أن المحذور العقلــي ـ وهو لزوم 
الترخيــص في المعصية ـ كما يقتضي عدم شــمول دليــل الأصل لكل من 
الطرفين في زمان واحد يقتضي عدم شــموله لهما في زمانين، فالعلم بحرمة 
أحدهما لا بعينه يقتضي ســقوط الأصول في جميــع الأزمنة، كان كلاهما 



الثالثة:  الصورة 
أن  يكون حدوث 

المانع متأخراً

313............................................... عروض المانع من فعلية التكليف ببعض الأطراف 

موجوداً أو كان أحدهما معدوماً.

ففيه: أنه مع فرض ســقوط أحدهما لا يلزم مــن جريان الآخر وحده 
الترخيص في المعصية، كما لا يلــزم الوقوع فيها إلا بناء على منجزية العلم 
الإجمالي بالإضافة إلى الموافقــة القطعية مطلقاً مع قطع النظر عن تعارض 
الأصول، حيث يتنجز المعلوم بالإجمال في الزمان الســابق حينئذٍ على كل 
حــال، فجريان الأصل في بعض أطرافه بعد ســقوط الآخر مما يحتمل معه 

الترخيص  في المعصية، الذي هو قبيح كالعلم به.

وبالجملة: توجيه منجزية العلم الإجمالــي على المبنى المذكور في 
غاية الإشــكال، لكن هذا مما يخدش به المبنــى المذكور في منجزية العلم 
الإجمالي، وإلا فعدم سقوط العلم الإجمالي عن المنجزية في المقام مسلم 

بين الكل ومطابق للمرتكزات، كما ذكرنا.

الصورة الثالثة: أن يكون حدوث المانع متأخراً عن التكليف المعلوم 
بالإجمال، إلا أن العلم به مقارن للعلم الإجمالي أو متقدم عليه.

كما لو اضطر عند الزوال إلى إنــاء معين، وعلم بعده إجمالًا بتحريم 
ذلك الإناء أو إناء آخر من قبل الزوال.

وعن شيخنا الأعظم H وغيره عدم منجزية العلم الإجمالي حينئذٍ.

وهو متجه بنــاء على أن المعيار في منجزية العلم الإجمالي تســاقط 
الأصول الترخيصية في الأطراف بالمعارضة، لوضوح أن الأصل في الطرف 
المبتلــى بالمانع لو جرى قبل حدوث المانع لم يعارض الأصل الجاري في 
الطرف الآخر، لعدم العلم الإجمالي حينئذٍ بالتكليف، كما أنه حين حدوث 
العلم الإجمالي حيث لا يجري الأصل في الطرف المذكور، لفرض ســبق 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 314

حدوث المانع فيه، فــا معارض للأصل الجاري فــي الطرف الآخر، ولا 
منجز للعلم الإجمالي المذكور.

لكــن تقدم ضعــف المبنى المذكــور، وأنه لو تم لزم ســقوط العلم 
الإجمالي عن المنجزية في الصورة السابقة أيضاً.

وأما الفرق بينهما: بأن الأصل في هذه الصورة يجري في الطرف غير 
المبتلى بالمانع من أول الأمر، بخلاف تلك الصورة، حيث لا يجرى الأصل 
في الطرف المذكور من أول الأمر، لفرض سقوطه بالمعارضة قبل عروض 

المانع.

فهو غير فارق، بعد ما أشــرنا إليه آنفاً مــن أن عروض المانع في تلك  
الصورة على بعض الأطراف لما كان مســقطاً للأصل فيه فهو يوجب ارتفاع 

المانع عن جريان الأصل في الطرف الآخر، لعدم المعارض له حينئذٍ.

وعليه يشــكل الأمر بناء على منجزية العلم الإجمالي في نفسه بنحو 
يقتضــي الموافقة القطعية مع قطــع النظر عن تعارض الأصــول ـ كما هو 
المختــار ـ لأن العلم في المقــام صالح للتنجيز بعد فــرض كون المعلوم 
إجمالًا هو التكليــف الفعلي الخالي عن المانع، أن المانع المحتمل طروؤه 
في مورد التكليف لا يمنع من حدوث التكليف، لفرض تأخره عنه، بل غاية 

ما يقتضي سقوطه بعد حدوثه، كما في الصورة الثانية.

ودعوى: أنه يعتبر في منجزية العلم الإجمالي العلم بترتب الأثر على 
المعلوم حين العلم، فلو لم يعلم بترتيب الأثر عليه ولو لاحتمال سقوطه بعد 

ثبوته لم يصلح العلم لتنجيزه، كي يجب إحراز الفراغ عنه.

وبه يفرق بين هذه الصورة والصورة الثانية، حيث كان المفروض في 



الرابعة:  الصورة 
ــدم حــدوث  ــق ت

المانع

315............................................... عروض المانع من فعلية التكليف ببعض الأطراف 

تلك الصورة عدم حدوث المســقط حين العلــم بالتكليف، بل يعلم بترتب 
الأثر على التكليف حينئذٍ.

مدفوعة: بأنه لا مجال لاعتبار ذلك فــي منجزية العلم الإجمالي، إذ 
لا فــرق بينه وبين العلم التفصيلي في المنجزية، ومــن الظاهر أنه يكفي في 
منجزيــة العلم التفصيلي العلم بترتب الأثر علــى المعلوم حين حدوثه وإن 
احتمل ســقوطه حين العلم بطروء المانع من الامتثال، أو الاضطرار أو غير 

هما.

اللهم إلا أن يقال: هذا إنما يتم مع الشك في الامتثال، أما مع كون المانع 
المحتمل أمراً آخر كالاضطرار ونحوه فليس المنجز مع العلم التفصيلي هو 
العلم السابق، بل اســتصحاب التكليف أو موضوعه، أو انقلاب الأصل في 
مورده، كما تقدم في الصورة الثانية، وقد تقدم فيها عدم جريان الاستصحاب 
ولا غيره في مورد العلم الإجمالي، وأنه لا موجب لمراعاة احتمال التكليف 
إلا قاعدة الاشتغال، التي هي فرع تنجز التكليف، والعلم الإجمالي لا يصلح 
للتنجيز في  المقام، بخلاف الصورة الثانية، لما ذكرناه هنا من الفرق بينهما.

وإن كان الأمر لا يخلو عن إشكال.

الصــورة الرابعة: أن يكــون حدوث المانــع متقدماً علــى المعلوم 
بالإجمال، أو مقارناً له إلا أن حدوث العلم به بعد حدوث العلم الإجمالي، 
كما لو علم المكلف بنجاســة أحــد الإنائين حين الزوال، ثــم علم بتعذر 

استعمال أحدهما من قبل الزوال.

والظاهــر هنا عدم منجزيــة العلم الإجمالي، فيجــوز ارتكاب الإناء 
الآخــر، لأن العلم بســبق حدوث المانع مســتلزم لانكشــاف خطأ العلم 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 316

الخامس:  التنبيه 
لو كانت الأطراف 

تدريجية

الإجمالي بالتكليف الذي يترتب عليه العمل، وإن كان العلم بتحقق مقتضيه 
مصيباً، ولا مجال مع ذلك لمنجزية العلم المذكور، لأنها مختصة بما إذا لم 

يرتفع وينقلب إلى الشك البدوي في بعض الأطراف.

وما سبق في الصورة الثانية من تنجيز العلم السابق بعد ارتفاعه مختص 
بما إذا كان ارتفاعه لتبدل حال المعلــوم مع عدم ارتفاع العلم بحدوثه، ولا 
يجري في مثل المقام مما كان المرتفع هو العلم بالحدوث وأن الواقع ليس 

على النحو الذي قطع به سابقاً.

فالمقام نظير مــا لو علم المكلف بملاقاة النجاســة لأحد مائين كان 
يعتقد قلتهما، فاعتقد بنجاســة أحدهما، ثم علم بسبق كرية أحدهما، حيث 
لا ينبغي الريب في عدم المنجز لاحتمال التكليف في الآخر، بل لا مانع من 

الرجوع فيه لاستصحاب الطهارة.

ولا فرق في هــذا بين جميــع الموانع المفروضة فــي المقام، لأنها 
بأجمعها تقتضي قصوراً في المعلوم، فبانكشــافها يظهر خطأ العلم الســابق 
بوجود تكليــف يترتب عليه العمل علــى كل تقدير، الذي هــو المدار في 

التنجز، كما سبق.

التنبيه الخامس: فيها لو كانت الأطراف تدريجية

لا ريــب في منجزية العلم الإجمالي لو كانت أطرافه في عرض واحد 
بحيث يبتلى المكلف بها دفعة واحدة، سواء أمكن مخالفتها في زمان واحد، 
كما لو علم بحرمة لبس أحد ثوبين، حيث يمكن لبســهما معاً، أم لم يمكن، 
كما لو علم وهو جنب، بمســجدية أحد المكانيــن، حيث لا يمكن المكث 



يقال:  أن  ينبغي  ما 
في صلوح الطرف 
للداعوية  المتأخر 

وعدمه

العلم الإجمالي التدريجي .......................................................................317

فيهما في وقتٍ واحد.

لأن فعلية الأطراف في الزمان الواحد تســتلزم العلم بفعلية التكليف 
الإجمالي الموجب للموافقة وعدم المخالفة.

وأما لو كانت الأطراف تدريجية الحصول، كما لو علم المكلف بأنه نذر 
زيارة الحسين A  في إحدى ليلتين، أو علم بحيض امرأته في خمسة أيام من أول 
 Hالشهر أو آخره، فقد وقع الكلام بينهم في منجزية العلم، وظاهر شيخنا الأعظم 
التفصيل بين المثالين المتقدمين بالتنجيز في الأول دون الثاني، على إشكال 
منه في وجه الفرق، وظاهر المحقق الخراساني H في حاشيته على الرسائل 
موافقته في التفصيل المذكور للوجه الآتي في الفرق، وجزم بعض الأعاظم 

وبعض الأعيان المحققين I وغيرهما بالمنجزية مطلقاً.

والذي ينبغي أن يقال: حيث تقــدم غير مرة أنه لابد في منجزية العلم 
الإجمالــي من كون المعلوم أمراً يترتب عليــه العمل على كل حال، بحيث 
يكون مورداً للمســؤولية وصالحاً لإحداث الداعــي العقلي، ليجب الفراغ 
عنه بعد تنجــزه بالعلم، فالكلام في المقام يبتني علــى تحقيق حال الطرف 
المتأخر، وأنه صالح للداعوية وموضوع للمســؤولية، أولًا، بعد الفراغ عن 

صلوح المتقدم لذلك.

ولا ينبغي التأمل في ذلك بعد الرجوع للمرتكزات العقلية، إذ لاريب 
في قبح تعجيز المكلف نفســه عن امتثال التكليف المتأخر، بحيث يلزم منه 

تفويت التكليف التام الملاك في وقته.

وعليه يبتنــي وجوب المحافظة على مقدمــات المكلف به المفوتة، 
وهي التي لا يمكن تحصيلها إلا قبل الوقت، حيث يظهر منهم الاتفاق عليه 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 318

مــــــا ذكــــــره 
H ني سا ا لخر  ا
في وجه التفصيل

تبعاً للمرتكزات العقلائية والمتشرعية، وإن اختلفوا في وجهه.

فإن ذلك كاشف عن صلوح التكليف بالأمر المتأخر للداعوية العقلية 
قبل الوقت، فيصلح لأن يكون طرفاً لعلم إجمالي منجز.

ولا يهم مع ذلك تحقيــق أن خصوصية التأخير دخيلة في المكلَّف به 
مع فعلية التكليف والملاك قبلهما، لإمكان التكليف الفعلي بالأمر المتأخر 
ـ كما فــي الواجب المعلق عنــد صاحب الفصول H ـ أو هــي دخيلة في 
التكليف عقلًا أيضاً، لاستحالة التكليف بالأمر المتأخر، إما مع فعلية ملاكه 
لتمامية موضوعه الشرعي، كالنذر في المثال الأول، أو مع عدم فعليته لأخذ 

خصوصية التأخير في موضوعه شرعاً، كالحيض في المثال الثاني.

نعم، لو كانت المنجزية موقوفة على فعلية التكليف أو فعلية الملاك، 
كان تحقيــق ذلك مهماً جــداً، وابتنى على الكلام في الواجب المشــروط 

والمعلق.

وكأنه إلى ذلك نظر المحقق الخراســاني H فــي وجه التفصيل بين 
المثالين المتقدميــن، فإنه حيث ذهب إلى إمــكان كل من الواجب المعلق 
الذي يكون فيه التكليف فعلياً والمكلف به اســتقبالياً، والواجب المشروط 
بالمعنى المشــهور، وهو الذي يكون الشرط فيه شرطاً للتكليف، ولا يكون 
التكليف قبله فعلياً، اتجه منه التفصيل بين المثالين، لظهور كون النذر الذي 
هو موضوع وجوب الوفاء فعلياً، وإن احتمل كون المنذور أمراً استقبالياً، أما 
الحيض الذي هو موضوع حرمة الوطء فحيث لم يكن محرزاً لم يحرز فعلية 
التكليــف المعلوم بالإجمال معه، فلا يكون منجزاً بنــاء على أن المدار في 
منجزيته العلم بالتكليف الفعلــي، ولا يكفي العلم بأحد تكليفين تدريجيين 



ــه  ــوج عـــــدم ت
التفصيل على بناء 
H الشيخ الأعظم 

ــب  ــواج ال فــي   
المشروط

العلم الإجمالي التدريجي .......................................................................319

كل منهما فعلي في وقته، كما يظهر منه في حاشية الرسائل.

أما شــيخنا الأعظم H فلا يتجه منه التفصيــل المذكور، بناء على ما 
سلكه في الواجب المشــروط من لزوم رجوع جميع الشــروط للمادة لبا، 
وامتنــاع رجوعها للهيئة عقلًا، حيث يلزمه فعليــة التكليف في المثالين معاً 

المستلزم لمنجزية العلم الإجمالي بلا إشكال.

وأمــا ما ذكره H في وجه عدم المنجزية في الثاني من امتناع التكليف 
الفعلي قبل الحيض بترك وطئ الحائض، لأن تركه ناشئ من عدم الابتلاء به، 

فلا يطلب بالخطاب الشرعي إلا أن يعون الخطاب به تعليقياً.

 فهو ـ مع جريانه في المثال الأول، ولذ استشكل H في الفرق بينهما ـ 
رجوع عما ذكره في الواجب المشــروط من لزوم فعليــة التكليف وامتناع 

تعليقيته. فراجع وتأمل.

وكيف كان، فبعد ما عرفت من أن التكليــف الفعلي التام الملاك في 
وقته صالــح للتنجيز والداعويــة العقلية، ولا تتوقف داعويتــه على فعليته 
حينها يتعين البناء على المنجزية في جميع موارد العلم الإجمالي التدريجي 

الأطراف.

إن قلت: هذا منــاف لما تقدم في التنبيه الســابق من أن عدم الابتلاء 
ببعــض الأطراف مانع من منجزية العلم الإجمالي، حيث لاريب في خروج 

الأمر المتأخر عن الابتلاء الفعلي.

قلت: عدم الابتلاء المانع من المنجزية هو الموجب للغوية التكليف 
وعدم صلوحه لإحداث المسؤولية عرفاً، بسبب استحكام الدواعي لموافقة 
التكليف وشدة الصوارف عن مخالفته، لا مجرد عدم الابتلاء الفعلي الناشئ 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 320

مــن الفاصل الزمني مع تحقق الابتلاء بالتكليف فــي وقته، فإنه لا يمنع من 
إحداث المســؤولية عرفاً وعقلًا، ولذا يكون منشــأ للسعي نحو المقدمات 

وفعلية الداعي العقلي لتحصيلها.

هذا، ولا يخفى أن ما ذكرنا مشروط بالعلم بالابتلاء بالطرف المتأخر 
في  وقته، بنحــو صالح للتنجيز لو فرض انطباق المعلــوم بالإجمال عليه، 
لاجتماع شرائط التنجيز وفقد الموانع المتقدمة. فلو لم يعلم بذلك لا مجال 

لمنجزية العلم الإجمالي.

نعم، لو كان عدم العلم ناشــئاً من احتمال الموت أو العجز المسقط 
للتكليف فالظاهر منجزية العلم لأصالة السلامة المعول عليها عند العقلاء، 
وأصالة الاحتياط مع الشك في القدرة، إذ الشك في المقام في سعة القدرة، 

لا في حال المقدور، كي لا يجب معه الاحتياط، لما تقدم.

والظاهــر أنه لا يكفي الاســتصحاب ـ بناء على جريانــه في الأمور 
المســتقبلة ـ لو فرض كون منشأ الشك في الابتلاء هو احتمال ارتفاع ما هو 

الشرط فيه.

مثــاً: لو علم الرجل إجمالًا بحيض امرأته في أول الشــهر أو آخره، 
واحتمل خروجها في آخره بطلاق أو نحوه لم يكف اســتصحاب زوجيتها 
إلى آخر الشــهر في تنجيز العلم المذكور، لأن الابتلاء ليس من آثار الزوجية 
شــرعاً، ليمكن التعبد به تبعاً للتعبد بها، كما لا مجال لاستصحاب الابتلاء 
نفســه، لعدم كونه حكماً شرعياً ولا موضوعاً لحكم شرعي، وإنما هو شرط 

في منجزية العلم الإجمالي عقلًا.

نعم، لو علم المكلف بالابتلاء في الوقت بسبب الاستصحاب أو غيره 



العلم الإجمالي التدريجي .......................................................................321

من الأصول لزم منجزية العلم الإجمالي التدريجي المذكور، كما لو احتمل 
الرجــل في المثال المتقدم أن يكون قد حلف على ترك وطء زوجته في آخر 
الشهر، فإن اســتصحاب عدم الحلف المذكور لما كان مقتضياً لجواز وطئه 
لها ظاهراً، وقدرته على ذلك عقلًا أوجب العلم بالابتلاء في الوقت، فيتنجز 

التكليف المعلوم بالإجمال تبعاً للعلم بالحيض.

فهو كما لو علم إجمــالًا بحيض إحدى زوجيتــه، وكانت إحداهما  
مســتصحبة الزوجية، حيث يكفي اســتصحاب زوجيتها في منجزية العلم 

الإجمالي، لكونه محققاً للابتلاء بها فعلًا.

والفــرق بينه وبيــن المثال الأول أن الاســتصحاب لا يوجب اليقين 
بالقــدرة على ارتكاب الطرف المتأخر في المثال الأول، لإمكان انكشــاف 
الخلاف في وقته الرافع للحكم الظاهري، وللقدرة العقلية المقومة للابتلاء 
المعتبر فــي المنجزية، أما في هــذا المثال فالاســتصحاب يوجب اليقين 
بالقــدرة، إذ ليس المانع إلا احتمال اليمين، والمفروض أن الاســتصحاب 
مؤمن منه في وقته. إلا أن يحتمل معه انكشــاف الخلاف في وقته أيضاً، بأن 
احتمل تذكره لليمين حينئذٍ، فيتجه عدم منجزية العلم الإجمالي، لعدم كون 

الاستصحاب موجباً لليقين بالابتلاء في وقته.

ففي الحقيقة أن الموجــوب للعلم بالابتلاء هو العلم بجريان الأصل 
فــي وقته وصلوحه للعمل حينئذٍ، فلو احتمل ارتفاع موضوعه في وقته بنحو 
لا يصلح للعمل لانكشــاف الحال لم يعلم بالابتلاء من مجرد إجراء الأصل 

في الأول، بل لا يجري حينئذٍ لعدم الأثر. فتأمل جيداً.

ثم إن الظاهــر أنه لابد فــي منجزية العلم الإجمالــي التدريجي من 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 322

الالتفات للأطــراف وتحديدها ولو إجمالًا. لتكون مورداً للتنجيز، حيث لا 
يدفع العقل للعمل إلا بعد تحديد موضوعه، ولا يكفي مجرد العلم بالابتلاء 
بالحــرام والوقوع فيه مــن دون تحديد للأطراف، كما يكثــر من المكلف 
العامل بالأصــول الترخيصية، حيــث يتعرض للمخالفــة الواقعية، ويعلم 
إجمالًا بحصولها في ما يبتلى به من الوقائع التدريجية في شــهره أو ســنته 
أو مدة عمره، خصوصاً في الأموال والطهارة والنجاســة وغيرهما مما يكثر 
فيه مخالفــة الأصول الترخيصية للواقع. ولولا ذلــك لاختل نظام المعاش 

والمعاد، وقلت الفائدة في جعل الأصول المذكورة.

فالعلم المذكور نظير العلم بالخطأ في ما يحصل من العلوم التفصيلية 
فــي الوقائع التدريجية، حيــث قد يحصل العلم المذكور بســبب الالتفات 
لتحقق الخطأ في كثير من العلوم السابقة، مع عدم الإشكال في عدم منجزية 
العلم المذكور بنحو يمنع من التعرض للفحص في الوقائع وتحصيل العلم 

التفصيلي مقدمة للتحرز من المخالفة فيها. فافهم.

ومما ذكرنا يظهر الإشــكال في ما ذكره شيخنا الأعظم H من التمثيل 
للعلم الإجمالي التدريجي بما إذا علم المكلف أنه يبتلى في يومه أو شــهره 
بمعاملة ربوية، فإن المعاملات المذكورة حيث لم تكن حين العلم الإجمالي 
محددة لم يصلح العلم المذكور لتنجيز التكليف فيها بحيث يجب الاحتياط 

فيها.

نعم، احتمال كون المعاملة ربوية بنحو الشــبهة الحكمية منجز بنفسه 
مع قطع النظر عن العلم الإجمالي المذكور، لوجوب الفحص عن الأحكام 
الشــرعية بنحو يمنع من الرجوع للأصــول الترخيصية، وهذا بخلاف ما إذا 



السادس:  التنبيه 
العلم  اقتران  في 
بما  ــي  الإجــمــال
الموافقة  من  يمنع 

القطعية

323..................................................................... إذا تعذرت الموافقة القطعية 

كان الاحتمــال المذكور بنحو الشــبهة الموضوعية، كما لو شــك في كون 
العوضين مــن المكيل والموزون، حيث لا مانع مــن الرجوع لأصالة عدم 

كونهما كذلك، المقتضية لصحة المعاملة.

ومجرد العلم بالابتلاء بالمعاملة الربوية في طول الشــهر أو السنة من 
دون تحديد لها لا يصبــح للتنجيز بل هو كالعلم بالابتلاء بشــرب النجس 
كذلــك. والأمر محتاج إلى مزيــد من التأمل. والله ســبحانه ولي العصمة 

والسداد.

التنبيه السادس: فيما لو اقترن العلم الإجمالي بما يمنع من الموافقة 
القطعية

اعلم أن طروء ما يوجب الترخيص في مورد العلم الإجمالي..

تــارة: بأن يكون العنوان المقتضي للترخيــص منطبقاً على كل طرف 
بخصوصه.

وأخرى: بأن يكون منطبقاً على أحدهما المعين في نفسه.

وثالثة: بــأن يكون منطبقاً على الجامع بينهما المقتضي للتخيير بينهما 
في مقام العمل.

أما الأول فهو يوجب القطع بعدم التكليف، كما لو اضطر إلى ارتكاب 
جميع أطراف العلم الإجمالي بالحرمة.

ولا موضوع معه للاحتياط.

وأما الثاني فهو يوجب احتمال ارتفاع التكليف، لاحتمال انطباقه على 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 324

المعلوم بالإجمال، ســواء كان ذلك الطرف معلوماً للمكلف تفصيلًا، كما 
لو علم إجمالًا بنجاسة ماء الرمان أو القراح، فاضطر لاستعمال ماء الرمان، 
أم كان مشــتبهاً عنده بين الأطراف، كما لو علم إجمالًا بملاقاة أحد المائين 

للنجاسة، وباتصال أحدهما بالمادة.

والكلام فــي وجوب الاحتياط فــي الصورة الأولــى بالإضافة إلى 
الأطراف الخالية عــن المانع يظهر مما تقدم في التنبيــه الرابع، حيث تقدم 

اختلاف ذلك باختلاف الصور من حيث سبق المانع وتأخره عن العلم.

وأمــا في الصورة الثانية فيختلف الــكلام باختلاف الصور المذكورة 
علــى تفصيل لا مجال لــه هنا، وقد يظهر بالتأمل في ما ســبق، كما يختلف 

باختلاف العناوين الموجبة للترخيص بما لا مجال للكلام فيه فعلًا.

وأما الثالث فهو محل الكلام في المقام، كما لو علم إجمالًا بنجاســة 
أحد المائين، واضطر لرفع عطشه بأحدهما، بلا دخل لخصوصية كل منهما 

في  رفع اضطراره.

ومثل ذلك يتصور في الحــرج، واختلال النظام، والمزاحمة لتكليف 
آخر أهم أو مســاو للتكليف المعلوم بالإجمال وغير ذلك، مما قد لا يكون 

مانعاً إلا من الموافقة القطعية.

وقد جعل شــيخنا الأعظم H موضوع الكلام خصوص الاضطرار، 
وتبعــه على ذلك مــن تأخر عنه، ولا وجه لتخصيــص الكلام به إلا محض 

.H التمثيل، كما يظهر منه

نعم، قد يختص ببعــض الجهات التي قد تظهر في ما يأتي من الكلام 
إن شاء الله تعالى.



الكلام في استتباع 
الموافقة  سقوط 
للموافقة  القطعية 

الاحتمالية

325..................................................................... إذا تعذرت الموافقة القطعية 

إذا عرفت هذا، فقد وقع الكلام بينهم في أن ســقوط الموافقة القطعية 
هل يستتبع ســقوط الموافقة الاحتمالية أيضاً، أو لا بل لابد من التنزل إليها 
وتحريم المخالفة القطعية؟ صرح شــيخنا الأعظــم H بالثاني بدعوى: أن 
المانــع المذكور لما لم يقتض الترخيص فــي كلا الطرفين، بل في أحدهما 
على البدل فهــو لا ينافي إلا وجــوب الموافقة القطعيــة، ولا يصلح لرفع 
التكليف رأســاً، بل يقتضي التنزل إلى الموافقة الاحتمالية بامتثال التكليف 
المذكور من الطريق الذي رخص الشــارع بامتثاله به، وهو الأطراف الباقية 

بعد العمل بالترخيص البدلي.

ر لذلك بجميع الطرق الشــرعية المنصوبة لامتثال التكاليف  وقــد نظَّ
الواقعية، حيث يرجــع جعلها إلى القناعة عن الواقع بمؤدياتها والاكتفاء في 
امتثاله بمتابعتها، مــن دون أن يرجع جعلها إلى رفع اليد عن الواقع المعلوم 

إجمالًا وإهماله رأساً، وإن احتمل عدم إصابتها له.

ولا يخفى ما في التنظير، لوضوح أن الطرق الشــرعية إن كانت ناظرة 
للمعلوم بالإجمال وشــارحة لــه فهي محرزة للفراغ عنــه، فتكون متابعتها 

موافقة قطعية له.

وإن لم تكن ناظرة له فحيث كانــت منجزة لمؤدياتها كانت مانعة من 
منجزية العلــم الإجمالي، لما تقدم ويأتي في مباحث الانحلال من أنه يعتبر 
في منجزيته صلوحه للتأثير في جميع أطرافه، فالشارع وإن لم يرفع اليد عن 

الواقع على تقدير المخالفة إلا أن الواقع لا منجز له حتى يجب امتثاله.

ولا مجــال لذلك في المقام، لوضوح أن دليل الترخيص في المقام لا 
نظر له للمعلوم بالإجمال، ليصلح لشرحه وللتعبد بامتثاله.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 326

كما أنه لا يقتضي المنع من بقية الأطــراف، ليكون هو المنجز لها لو 
فرض سقوط العلم الإجمالي عن المنجزية، إذ المفروض أن مفاده الترخيص 
على البدل لا المنع علــى البدل، فتنجيز بقية الأطراف موقوف على منجزية 
العلم الإجمالي، فلابد من توجيه صلوحه للمنجزية مع الترخيص المذكور.

وهو مورد الإشــكال في المقام، لما هو المعلــوم من أن تنجيز العلم 
الإجمالي موقوف على فعلية المعلوم بالإجمال بحيث يثبت على كل حال، 

ولا مجال لذلك مع الترخيص المذكور.

نعم، لو رجع كلامه H إلى تصرف الشــارع في مقام الإطاعة بحيث 
يكتفي بالإطاعة الاحتمالية مــن دون تعبد بتحققها في مورد الاحتمال كفى 

في دفع الإشكال، على ما يأتي توضيحه إن شاء الله تعالى.

إلا أنه قد ســبق منــه H الإصرار علــى امتناع ذلــك، وأنه لا مجال 
للترخيص في بعض أطراف العلم الإجمالي إلا مع المنع عن بقيتها، ليرجع 
إلــى تعيين الامتثال به وإحرازها معه اللازم بحكم العقل، كما هو الحال في 

جعل الطرق الشرعية، الذي جعله نظيراً للمقام، وعرفت ما فيه.

كما أن ظاهر غيره المفروغية عن ذلك، لأن وجوب الموافقة القطعية 
من الأحكام العقلية غير القابلة للتخصيص.

ومن ثــم ذكر المحقق الخراســاني H أن الترخيص بالنحو المذكور 
مناف  للتكليف المعلــوم بالإجمال، المقتضي لاجتنــاب متعلقه على كل 

حال، فلابد من ارتفاع التكليف المذكور حين الترخيص المذكور.

نعــم، بعد العمل بمقتضــى الترخيص، وارتــكاب بعض الأطراف، 
وسقوط دليل الترخيص بذلك، يحتمل كون الطرف الباقي هو الحرام.



في توجيه منجزية 
العلم الإجمالي

يظهر  ما  الأول: 
H من العراقي

327..................................................................... إذا تعذرت الموافقة القطعية 

لكن لا منجز للاحتمــال المذكور بعد ارتفاع العلــم الإجمالي، بل 
يتعين الرجوع فيه للأصل الترخيصي.

وقد تصدى غير واحد لدفع ذلك وتوجيه منجزية العلم الإجمالي في 
المقام، والمتحصل من كلماتهم وجوه..

الأول: ما يظهر مــن بعض الأعيان المحققيــن H من أن الاضطرار 
ونحوه وإن كان مقتضياً للترخيص، إلا أنه لا يقتضي ارتفاع التكليف الواقعي 
رأســاً، ليكون كلا الطرفين حــالًا لا موضوع معه للاحتيــاط، بل يقتضي 

الاقتصار في تقييد التكليف الواقعي الذي يقتضيه الاضطرار.

وتوضيحــه: أن الاضطرار حيث لا يقتضــي الترخيص في كل طرف 
بخصوصــه، بل يقتضي الترخيــص في بعضها لاغير بنحــو البدلية، فهو لا 
يقتضي رفع التكليف الواقعي القائم بأحد الأطراف رأساً، بل يقتضي تقييده 
بمــا إذا لم يرتكب غيره من الأطراف، فأي منها كان مورداً للتكليف الواقعي 
فالتكليف به مشروط بذلك، ولا يرتفع التكليف عنه إلا إذا لم يرتكب غيره، 
أما إذا ارتكب غيره فحيث كان ذلك الغير كافياً في تحقق مقتضى الترخيص 

فلا ملزم برفع التكليف عن مورده.

فإذا ارتكب جميع الأطــراف فقد خالف التكليــف الواقعي الفعلي 
قطعاً، حيــث ارتكب الحرام الواقعي مع ارتكاب غيره الذي هو شــرط في 

فعلية التكليف به.

وفيه: أن التكليف الإجمالي القائم ببعض الأطراف المعين في نفســه 
إنمــا يكون فعلياً في ظــرف ارتكاب غيره إذا كان ارتــكاب الغير هو الرافع 
للاضطرار،  أما إذا كان الرافع للاضطرار هو الطرف الذي هو مورد للتكليف 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 328

في  الــتــحــقــيــق 
المقام 

الإجمالي، فالتكليف فيه لا يكون فعلياً ســواء ارتكب غيره بعد ذلك أم لا، 
فمن اضطر لشــرب أحد الإنائين المعلوم بنجاسة أحدهما، فشرب النجس 
الواقعــي أولا، ورفع اضطراره به كان حلالًا له وإن شــرب غيره بعد ذلك، 
وحينئــذٍ فالعلم بفعليــة التكليف موقوف على العلم برفــع الاضطرار بغير 

الحرام، والمفروض عدم حصول العلم المذكور.

نعم، ذكر سيدنا الأعظم H أن ذلك إنما يقتضي جواز ارتكاب جميع 
الأطراف تدريجاً، أما ارتكابها دفعة فلا مجال له، للعلم معه برفع الاضطرار 
بغير مورد التكليف، الملازم لفعلية التكليف في مورده المانعة من مخالفته.

ومقتضى ذلك وجوب الاحتياط في الشــبهات الوجوبية، كالدوران 
بين القصر والتمــام، لأن مخالفة احتمال التكليف في جميع أطرافها دفعية، 
إلا أن يكــون العلم الإجمالي تدريجياً، كما لــو علم بوجوب إكرام زيد يوم 

الجمعة أو عمرو يوم السبت واضطر لترك أحدهما.

لكن يشكل ما ذكره H: بأن التكليف قبل رفع الاضطرار إن كان فعلياً 
وقد انشغلت به الذمة وجب إحراز الفراغ عنه وامتنع رفع الاضطرار، وإن لم 

يكن فعلياً لم يجب الفراغ عنه.

فالتحقيــق: أنه بعد فــرض أن الاضطرار ونحوه فــي المقام من قيود 
نفس التكليــف لمنافاته له يتعين البناء على ارتفاع التكليف مادام الاضطرار 
موجوداً، لوضــوح التنافي بيــن التكليف بأحد الطرفين المعين في نفســه 
مع الترخيص فــي مخالفته ورفع الاضطرار به، ومــن الظاهر أن الترخيص 
المذكور مستمر إلى آخر أزمنة ارتفاع الاضطرار حتى مع المخالفة في جميع 

الأطراف دفعة واحدة.



في كلام  ما  الثاني 
H النائيني

329..................................................................... إذا تعذرت الموافقة القطعية 

نعــم، بعد ســقوط الترخيص المذكــور والعمل بمقتضــاه في رفع 
الاضطرار ونحوه يتعين رجوع التكليف لو فرض بقاء موضوعه، إلا أنه غير 
معلوم في  المقام مــع الارتكاب التدريجي، ومعلــوم العدم مع الارتكاب 

الدفعي، فلا منجز للتكليف حتى يجب الفراغ عنه بالاحتياط.

الثانــي: ما في كلام بعض الأعاظم H ونســب إليــه الجزم به من أن 
العنوان الموجب للترخيص ـ كالاضطرار ـ لما لم ينطبق على مورد التكليف 
الإجمالي بخصوصه لــم يكن صالحاً لرفعه، فالحــرام غير مضطر إليه في 
المقــام حتى ترتفع حرمته، ومجرد الاضطــرار للجامع بينه وبين الحلال لا 
يوجــب رفع التكليف عنه، ولذا لا يكون الاضطــرار بالنحو المذكور رافعاً 
للتكليف عنه مع العلم به تفصيلًا، فالاضطــرار في المقام لا يرفع التكليف 
الواقعــي، كما لا يمنع من منجزية العلم الإجمالــي، وغاية ما يقتضيه جواز 
رفعه بأحد الأطراف وإن صــادف الحرام الواقعي، ولا وجه لجواز ارتكاب 

غيره بعد كونه طرفاً للعلم الإجمالي المنجز.

وفيــه.. أولًا: ما ذكره ســيدنا الأعظم H من أنه لــو تم عدم صلوح 
الاضطرار المذكــور لرفع التكليف الواقعي لم يجز رفعــه في المقام بأحد 

الأطراف، لامتناع الترخيص في مخالفة التكليف الواقعي الفعلي.

بل عليه يمتنع ارتفاع التكليف لــو كان لكل من الخصوصيتين دخل 
فــي التكليف، كما لو اضطــر إلى أكل الميتة أو الــدم. لعدم الاضطرار إلى 
كل منهمــا بخصوصيته ليرتفع التكليف به، وليــس الجامع بينهما موضوعاً 

للتكليف، ليرتفع بالاضطرار إليه.

وأما مــا ذكره بعض الأعاظــم H من أن ما يختــاره المكلف يكون 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 330

مصداقــاً للمضطر إليه فيرتفــع التكليف به حين اختيــاره، لا حين حدوث 
الاضطرار للجامع.

فهــو كما ترى! لوضوح أنه لا دخل لاختيــار المكلف في تغيير نحو 
الاضطرار، فالاضطرار للجامع لا ينقلب اضطراراً للفرد بخصوصيته بمجرد 

اختياره.

وثانياً: أن مــا ذكره وإن كان هــو مقتضى الجمود على لســان دليل 
الاضطرار،  لأن مقتضى قوله F: »رفع عــن أمتي... ما اضطروا إليه«)))، 
وقوله A : »ليس شــيء مما حرم الله إلا وقد أحله الله لمن اضطر إليه«)))، 
هو ارتفاع حكم المضطر إليه، والمفروض في المقام عدم الاضطرار لمورد 
التكليف، إلا أنه لا مجال له في مثل دليل العســر والحرج، لأن ظاهره رفع 
الحكم الموجب لهما، ومن الظاهر أن التكليف في المقام بســبب اشــتباه 
مورده المســتلزم للاحتياط عقلًا موجب للعسر وإن كان لا يوجبه لو فرض 
العلــم التفصيلي، حيث لا يقتضي إلا موافقته فــي مورده والمفروض عدم 

لزوم العسر منها.

وكذا الحال في مثل المزاحمــة للتكليف الأهم، لأن التكليف المهم 
بســبب تردد متعلقه المقتضي للاحتياط يكون بنفسه مزاحماً للأهم، فيسقط 

وإن كان لا يزاحمه لو علم به تفصيلًا.

بل لما كان المســتفاد من دليل الاضطرار اهتمام الشارع بسد ضرورة 
المكلف ورفع اضطراره كان الاضطرار في المقــام منافياً للتكليف وإن لم 

)))	 تقدم في أدلة البراءة ص: 35.
)))	 الوسائل، ج: 16 باب: 12 من كتاب الإيمان، ح: 18.



الــثــالــث: مــا في 
H ًكلامه أيضا

331..................................................................... إذا تعذرت الموافقة القطعية 

ينطبق عنوان الاضطرار على مورده.

كيف! ومن الظاهر أن العسر ليس أهم من الاضطرار.

وممــا ذكرنا يظهر الفرق بين المقام وما إذا كان مورد التكليف معلوماً 
بالتفصيل، لأن الاضطــرار في المقامين وإن كان إلــى الجامع بين الحلال 
والحرام، لا إلى الحرام بخصوصه، إلا أن التكليف لما كان يقتضي الموافقة 
القطعية عقــاً، فالاضطــرار إن كان منافياً لها كان منافيــاً للتكليف عملًا، 
فيقتضــي رفعه، وإلا فلا وجه لرفعه له، لعدم التنافــي بينهما، ومن الواضح 

الفرق في ذلك بين صورتي العلم التفصيلي والإجمالي.

ومنه يظهر الوجه في إعماله بالإضافة إلى أحد التكليفين لو كان لكل 
من  الخصوصيتيــن دخل في التكليف بها، كما لو اضطر إلى الميتة أو الدم، 
فإنه لما كان الاضطرار منافيــاً للعمل بكلا التكليفين جمعاً بينهما تعين رفع 
اليد عن أحدهما فقــط تخييراً، ورجع ذلك إلى تقييــد كل منهما بما إذا لم 

يعمل على طبق الآخر، كما في تزاحم التكليفين. فتأمل جيداً.

الثالث: ما في كلامه أيضاً ونســب إليه أيضاً الجــزم به، واختاره غير 
واحد من تلامذته، وهو يبتني على ما تقدم في الوجه السابق من عدم صلوح 
الاضطرار لرفع التكليــف، إلا أنه يفترق عنه بأن مــا يختاره المكلف لرفع 
الاضطــرار لا يكون مرخصاً فيه واقعاً ـ كما فــي الوجه المذكور ـ بل حيث 
يشــك في انطباق التكليف عليه يكون مرخصاً فيــه ظاهراً مع بقاء التكليف 

الواقعي على ما هو عليه، لفرض عدم صلوح الاضطرار لرفعه.

وفيه: ـ مع ما تقدم من الإشــكال في المبنــى المذكور ـ أنه لا مجال 
للبناء على الترخيص الظاهري في المقام بعد كون الاضطرار معلوماً وكونه 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 332

H  ما ذكره النائيني 
ــوع  ــ ــن رجـ ــ مـ
في  الــتــرخــيــص 

المقام ظاهرياً

مـــنـــافـــشـــتـــه

موجباً للترخيص الواقعي، وليس كالشك موجباً للترخيص الظاهري.

وحينئذٍ إن فــرض صلوحه لرفع التكليف في المقــام لزم البناء على 
الرفع والترخيص الواقعي، وإلا لزم البنــاء على بقاء التكليف الواقعي على 

كل تقدير المستلزم لعدم جواز رفع الاضطرار، لما تقدم.

وأما ما ذكره بعض الأعاظم H مــن أن العلة الموجبة للترخيص لما 
كانت هي الجهل بمورد التكليف لا الاضطرار، ولذا لو علم بمورد التكليف 
تفصيــاً تعين رفع الاضطرار بغيــره، كان الترخيص فــي المقام ظاهرياً لا 

واقعياً.

ففيه: ـ مع ما تقدم في الوجه السابق ـ أن الجهل إنما يوجب الترخيص 
الظاهــري إذا رجع إلى الجهل بموضوع التكليف الواقعي أو ببعض حدوده 
وقيوده، المســتلزم للجهل بالتكليف نفســه، كما لو جهل بأصل الاضطرار 
لمــورد التكليف وكان مقتضى الأصل تحققه مثلًا، أو جهل مورده مع العلم 
بوجوده، كما  لو اشــتبه ماء الرمان بماء العنب واضطر المكلف لشرب ماء 
الرمان وقامت البينة ـ مثــاً ـ على تعيينه بينهما، أما في المقام فحيث فرض 
العلــم بالتكليف بأحد الأطــراف بخصوصه، وفرض العلــم بعدم صلوح 

الاضطرار إلى الجامع لرفعه، فلا معنى للترخيص الظاهري.

غاية الأمر أن المكلف يحتمل كون ما يختاره هو الحلال الواقعي مع 
قطع النظر عن الاضطرار.

لكن المفروض أن هذا الاحتمال لا أثر له مع العلم الإجمالي بالتكليف 
الفعلي، ولا يكون مصححاً لجريان الأصل الترخيصي في الطرف المذكور.

ومما ذكرنا يظهر الإشكال في ما ذكره بعض الأعيان المحققين H من 



من  المتحصل 
مجموع ما تقدم

333..................................................................... إذا تعذرت الموافقة القطعية 

أنه بناء على عدم علية العلم الإجمالي لوجــوب الموافقة القطعية لا يكون 
الترخيص الناشئ من الاضطرار منافياً للتكليف المعلوم بالإجمال، بل يكون 

ترخيصاً ظاهرياً، كسائر الأحكام الظاهرية غير المنافية للأحكام الواقعية.

وغاية ما يلزم رفع اليد به عن وجوب الموافقة القطعية لا غير، كما هو 
الحال فيما لو اختص بعض الأطراف بأصل ترخيصي.

وجه الإشــكال: أن الاضطــرار لا يقتضي الترخيــص الظاهري، بل 
الواقعي، فلا وجه لقياس المقام بمسألة اختلاف الأحكام الواقعية والظاهرية، 

ولا جريان الأصل الترخيصي في بعض الأطراف.

وقد تحصل من جميع ما ذكرنا: أنه بناء على ما يظهر منهم من المفروغية 
عن عدم جواز الترخيص الشــرعي في ترك الموافقة القطعية لوجوبها عقلًا 
فلا ينهض شــيء مما تقدم بدفع ما ذكره المحقق الخراســاني H من منافاة 
الترخيص الناشــئ من الاضطرار، للتكليف المعلوم بالإجمال، المســتلزم 
لارتفاعه قبل رفع الاضطرار وجواز رفــع الاضطرار بجميع الأطراف دفعة 

فضلًا عن ارتكابها تدريجاً.

غايته أنه مــع الارتكاب التدريجــي يحتمل حــدوث التكليف بعد 
ارتكاب  الطرف الأول وفعليته بعد رفع الاضطرار به، وهو مدفوع بالأصل.

نعم، لازم ذلك أنه لــو دار الأمر بين رفع الاضطرار بأطراف المعلوم 
بالإجمال ورفعه بما يعلم التكليف به تفصيــاً كان المكلف مخيراً بينهما، 
فلو علم المكلف بنجاســة أحد إنائيــن إجمالًا، وبنجاســة ثالث تفصيلًا، 
واضطر لشــرب أحدها، فكما يجوز له رفع اضطراره بأحد المشتبهين يجوز 
رفعه بالثالث، لعدم الفرق بين التكليفين في المنافاة للترخيص الناشــئ من 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 334

ــاص  ــصـ ــتـ اخـ
بما  الإشـــكـــال 
بامتناع  قيل  إذا 
الشارع  ترخيص 
الموافقة  ترك  في 

القطعية

قبل الاضطرار، المستلزم لرفع أحدهما تخييراً، كما لو اضطر لأحد الإنائين 
 النجســين، وهو ممــا تأباه المرتكــزات العقلائية جــداً، ولا يظن من أحد 

الالتزام به.

بل يلزم في كثير من الفروع ما يصعب الالتزام به جداً، مثلًا لو دار الأمر 
بين القصر والتمام، وضاق الوقت عن الجمع بينهما يجوز ترك المبادرة إلى 
كل منهما وانتظار خروج الوقت، لتعذر الموافقة القطعية بالإضافة إلى الأمر 

الأدائي، إلى غير ذلك.

ومن ثم كان الأمر في غاية الإشكال.

لكن الإشــكال مختص بما إذا قيل بامتناع ترخيص الشــارع في ترك 
الموافقة القطعية والتنزل للموافقة الاحتمالية.

أمــا بناء على ما تقدم منا في صدر الكلام فــي هذا الفصل من إمكان 
ذلك فلا مورد للإشــكال المذكور، إذ الترخيــص حينئذٍ في ارتكاب بعض 
الأطراف بنحو البدل لا ينافي التكليــف، كي يمنع من بقائه وتنجزه بالعلم، 
وإنما ينافي وجوب موافقته القطعية لا غير، فلا يقتضي إلا رفعها شــرعاً مع 
بقــاء التكليف بحاله، وإن لم يعاقب عليه على تقدير رفع الاضطرار به عملًا 

بمقتضى الترخيص.

فالترخيص الناشــئ من قبل الاضطرار واقعي لا ظاهري، إلا أنه ليس 
ترخيصاً في مورد التكليف بخصوصه، ليكون منافياً له مســتلزماً لرفعه، بل 
في  تــرك موافقته القطعية مع بقائــه بنحو يقتضي الموافقــة الاحتمالية في 

الطرف الآخر.

نعم، بعد رفع الاضطرار يحتمل ســقوط التكليف لارتفاع موضوعه 



335..................................................................... إذا تعذرت الموافقة القطعية 

بعد ثبوته وتنجزه، وهو يقتضي الاحتياط.

إن قلت: مقتضى أدلة الرفع ســقوط التكليــف الواقعي وحلية الفعل 
واقعاً، لإبقائه على الحرمة مع جواز مخالفته الاحتمالية وعدم العقاب عليها 

لا غير.

قلت: لا ملــزم بذلك، بل ظاهر الأدلة عدم جعل الأحكام الشــرعية 
بنحو تســتلزم الضرر والحرج وتنافي الاضطرار ونحوه، فهي لا تقتضي إلا 
اهتمام الشارع الأقدس برفع الأمور المذكورة وترخيصه في التخلص منها، 
وهو كما يكون برفع التكليف رأســاً ـ كما في الاضطرار إلى المعين ـ يكون 
برفع وجوب موافقته القطعية والاكتفاء بموافقته الاحتمالية في مثل المقام، 

لأنه نحو من التصرف الشرعي المحقق للغرض.

نعم، الجمود على لســان دليل الاضطرار ونحــوه قد يقتضي ذلك، 
لتضمنه تحليل الفعل المضطر إليه واقعاً المنافي لحرمته.

إلا أنــه لا ينفع في المقام الذي فرض فيه الاضطرار للجامع لا لمورد 
التكليــف بخصوصه، ولا مجــال لتعميمه له إلا بضميمة أن المســتفاد منه 
اهتمام الشــارع برفع الاضطرار على كل حال، كما تقدم في مناقشــة الوجه 

الثاني، ويكفي في ذلك رفع وجوب الموافقة القطعية في المقام.

هذا، في الروافع الشــرعية كالحرج والضرر، وأمــا العقلية كالتعذر، 
والمزاحمة لتكليف أهم فهي كذلك، لما أشرنا إليه في صدر الكلام في هذا 
الفصل من أن وجوب الموافقة القطعية عقلًا حكم طريقي في طول وجوب 
الإطاعــة الواقعية، فتعذرهــا لا يقتضي بحكم العقل إلا ســقوطها واكتفاء 
الشــارع بالموافقة الاحتمالية، لا ســقوط أصل وجوب الإطاعة المساوق 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 336

المقام  فــي  بقي 
أمران

الأول: عدم الفرق  
بين  الاحتياط  في 

سبقه ولحوقه

مراحل  الثاني: 
التكليف

لسقوط التكليف  رأساً، بل مقتضى إطلاق دليل التكليف ثبوته.

وكأن هذا هو مراد شيخنا الأعظم H، وهو الذي ارتكز في ذهن غيره 
ممن تقدم، إلا أنه لما لم يلائم مبانيهــم اضطربت كلماتهم في المقام، ولم 

تنهض بتوجيه مرادهم.

بقي في المقام أمران: 

الأول: أنه لا فرق في وجوب الاحتياط مع الاضطرار إلى غير المعين 
بين سبق الاضطرار على التكليف المعلوم بالإجمال أو على العلم الإجمالي 
نفســه ولحوقه لهمــا، لأن الترخيص الناشــئ من الاضطــرار لما لم يناف 
التكليف فهــو لا يمنع من تنجزه بالعلم وإن كان الاضطرار ســابقاً، فيجب 

لأجله الاحتياط في بقية الأطراف.

كمــا أنه بناء على عــدم وجوب الاحتياط لا يفرق أيضــاً بين الصور 
المذكورة، لابتنائه على منافاة الترخيــص المذكور للتكليف ورفعه له، ولا 

فرق بين سبق الاضطرار ولحوقه في كونه موجباً للترخيص المذكور.

غايته أن ســبقه مانع من حدوث التكليف ولحوقــه رافع له بعد ثبوته 
وتنجيــزه، ولا أثر لذلك في وجوب الاحتياط، إذ ليــس المحتمل بعد رفع 
الاضطــرار إلا رجوع التكليــف بعد ارتفاعه، ولا إشــكال في كونه مجرى 

البراءة.

الثاني: تقدم في صدر هذا الفصل أن للتكليف مراحل ثلاثاً مترتبة في 
نفسها: جعله، وتنجزه، ووجوب إطاعته.

ومرجع القول بعدم وجوب الاحتيــاط إلى كون الاضطرار مانعاً من 
جعل التكليف، فلا يبقى موضوع لتنجزه وإطاعته.



السابع:  التنبيه 
بعض  ملاقي  في 

الأطراف

337............................................................................ ملاقي أحد الأطراف 

أما القول بوجوب الاحتياط فهو يرجع إلى نحو من التصرف في بعض 
هذه المراحل حسب اختلاف الوجوه المتقدمة.

فمقتضــى الوجهين الأولين كون الاضطرار موجبــاً لثبوت التكليف 
في  حال دون حــال، لا في جميع الأحوال، وهو المعبر عنه بالتوســط في 
التكليف، غايته أنه على الوجه الأول يكون التوســط في التكليف من حين 
حدوث الاضطرار المقتضي للترخيص، أما على الوجه الثاني فالتوسط إنما 
يكون حين رفع الاضطرار والعمل بمقتضــى الترخيص، مع كون التكليف 

قبله ثابتاً مطلقاً وفي جميع الأحوال.

أما على الوجه الثالث فلا توســط في التكليف، بل هو ثابت على كل 
حال، والتوسط إنما هو في تنجيزه، حيث يكون الترخيص عليه ظاهرياً مانعاً 

من تنجز التكليف الواقعي في ظرف رفع الاضطرار به، لامن ثبوته واقعاً.

وأما على ما ذكرنا فلا توســط لا في التكليف ولا في التنجيز، بل في 
وجوب الإطاعة، حيث تجب الإطاعة الاحتمالية دون القطعية. والله سبحانه 

وتعالى العالم وهو ولي التوفيق والتسديد.

التنبيه السابع: في ملاقي بعض الأطراف

لزوم مراعاة احتمال التكليف..

تارة: يكون راجعاً إلى إحرازه تبعاً للتعبد بموضوعه.

وأخرى: يكــون لمحض وجوب الاحتياط شــرعاً أو عقــاً لتنجز 
التكليف معه. 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 338

البناء  مباني  في 
ــارة  ــه ــى ط ــل ع

الملاقي

ذكــره  مــا  الأول 
H الشيخ الأعظم

ففي الأول تترتب جميع آثار الموضوع مع إطلاق دليل التعبد به، كما 
قد يقال في البلل المشــتبه قبل الاستبراء، لأن المســتفاد من أدلة الاستبراء 
أن وجوب التطهر بدونه مبني على التعبد شــرعاً بكون الخارج منياً أو بولًا، 

فتترتب جميع آثارهما، لا خصوص التطهر الذي تضمنته النصوص.

نعم، لو فرض عدم إطلاق دليل التعبد واختصاصه ببعض الآثار تعين 
عدم التعدي لغيرها، إذ لا مانع من التفكيك بين الآثار في التعبد بالموضوع، 
نظير ما في بعض النصوص من أن المقر بالســرقة مرة واحدة لا يقطع)))، مع 

أنه يضمن المال إلزاماً له بإقراره.

أما في الثاني فلا مجال لترتيب الآثار الآخر، لعدم إحراز موضوعها.

وعليه يبتني ما لعله المشهور بينهم من عدم نجاسة ملاقي أحد أطراف 
العلم الإجمالي بالنجاسة وعدم وجوب الاجتناب عنه، لأن نجاسة الملاقي 
من آثار نجاســة ملاقيه، وهو غير ثابت بالعلم الإجمالي، وإن وجب اجتنابه 
احتياطاً بحكم العقل، بل مقتضى استصحاب طهارة الملاقى الحكم بطهارة 

الملاقي.

ومما ذكرنا يظهر حال ما عن الحدائق، حيث تعجب من حكمهم بعدم 
النجاســة في ما نحن فيه وحكمهم بها في البلل، مع كون كل منهما مشتبهاً 

حكم عليه ببعض أحكام النجاسة.

هذا، وقد أطال شيخنا الأعظم H وغيره ممن تأخر عنه في بيان مباني 
الكلام في ذلك، وينبغي التعرض لذلك في ضمن أمور..

الأمر الأول: قال شــيخنا الأعظم H: »وهــل يحكم بتنجس ملاقيه؟ 
)))	 راجع الوسائل، ج: 18 باب: 3 من أبواب حد السرقة.



339............................................................................ ملاقي أحد الأطراف 

وجهان، بــل قولان مبنيان علــى أن تنجس الملاقي إنمــا جاء من وجوب 
الاجتنــاب عن ذلك النجس، بناء على أن الاجتنــاب عن النجس يراد به ما 
يعم الاجتناب عن ملاقيه ولو بوســائط، ولذا استدل السيد أبو المكارم في 
الغنيــة على تنجس الماء القليل بملاقاة النجاســة بما دل على وجوب هجر 
جْزَ فَاهْجُرْ﴾))) ويــدل عليه أيضاً ما في  النجاســات في قوله تعالى: ﴿وَالرُّ
بعض الأخبار من اســتدلاله على حرمة الطعام الــذي مات فيه فأرة بأن الله 
حرم الميتة)))، فإذا حكم الشارع بوجوب  هجر كل واحد من المشتبهين فقد 
حكم بوجوب هجر ما لاقاه، وهذا معنى ما استدل به العلامة H في المنتهى 
على ذلك بأن الشــارع أعطاهما حكم النجس، وإلا فلم يقل أحد إن كلا من 

المشتبهين بحكم النجس في جميع آثاره.

أو أن الاجتناب عن النجس لا يراد به إلا الاجتناب عن العين وتنجس 
الملاقــي للنجس حكم وضعي ســببي يترتــب على العنــوان الواقعي من 
النجاسات، نظير وجوب الحد للخمر، فإذا شك في ثبوته للملاقي جرى فيه 

أصل الطهارة وأصل الإباحة. والأقوى هو الثاني...«.

هــذا، ولا يخفى أن البناء على أن الاجتناب عن النجس يراد به ما يعم 
الاجتناب عن ملاقيه إن رجع إلــى ظهور دليل الاجتناب في كونه كناية عن 
الانفعال، نظيــر ظهور بعض النصوص الناهية عن إدخال اليد النجســة في 

)))	 سورة المدثر: 5.
)))	 وهو خبر جابر عن أبي جعفر A : »أتاه رجل فقال: وقعت فأرة في خابية فيها سمن أو زيت، فما ترى 
في أكله؟ قال: فقال أبو جعفــر A : لا تأكله، فقال له الرجل: الفارة أهون علي من أن أترك طعامي 
من أجلها. فقال له أبو جعفر A : إنك لم تستخف بالفأرة، وإنما استخففت بدينك، إن الله حرم الميتة 

من كل شيء« الوسائل ج: 1 باب: 5 من أبواب الماء المضاف ح: 2.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 340

الإناء في تنجســه بها ـ كما لعله المناسب لما نقله عن الغنية من الاستدلال ـ 
فهولا ينفع في المقام، ضرورة أن وجوب الاجتناب عن الأطراف ـ مع عدم 
كونه مســتفاداً من خطاب شــرعي لفظي، بل هو ثابت بحكم العقل ـ ليس 
كناية عن نجاسة الملاقى فضلًا عن الملاقي، بل للاحتياط، ولذا يختص بما 
يصلح للتكليف، كالماء الذي يحرم شربه إذا كان نجساً، والثوب الذي تمتنع 

الصلاة به إذا كان كذلك، دون مثل القلنسوة والخاتم.

وإن رجع إلى دعوى: أن تحريم الشيء يستلزم تحريم ملاقيه عقلًا أو 
عرفاً أو شرعاً، كما لعله المناسب لوجه الاستدلال بالحديث المشار إليه.

 فهو ـ مع عدم صلوحه لإثبات النجاسة، بل لوجوب الاجتناب لا غير ـ 
لا ينفع أيضاً، لأن الملزوم هو وجوب الاجتناب الشــرعي الواقعي ـ كما في 

الميتة ـ لا العقلي الظاهري، كما في المقام.

وكذا الحال لو رجع إلى دعوى: ملازمة وجوب الاجتناب عن الشيء 
أو نجاسته لنجاسة ملاقيه، لعين ما ذكر.

وكأن ما ذكره المحقق الخراساني H في فوائده وحاشيته على الرسائل 
راجع إلى بعض ما ذكرنا. فراجع.

ومما ذكرنا يظهر الإشــكال في قوله H: »فإذا حكم الشارع بوجوب 
هجر كل واحد من المشــتبهين...« وفي ما حكاه عن المنتهى من أن الشارع 

أعطاهما حكم النجس.

بل ما يظهر منه H فــي صدر كلامه من وجود القول بتنجس الملاقي 
بعيد جداً، فإن العلم الإجمالي لا يقتضي نجاسة الملاقى فضلًا عن الملاقي، 
بل غاية ما يدعى في المقام هو وجوب الاحتياط باجتناب الملاقي كالملاقى 



ــر الــثــانــي:  الأمـ
في  ــمــتــصــور  ال
الملاقي  تنجس 

وجهان

341............................................................................ ملاقي أحد الأطراف 

من دون تعبدٍ بنجاســته، وإن كان لا يبعد عمــوم ذلك لملاقي الملاقي وإن 
تعدد الوسائط، لعين ما يذكر فيه مما تقدم ويأتي إن شاء الله تعالى.

نعم، لو أمكن دعوى: أن امتثــال الاجتناب عن الملاقى لا يكون إلا 
باجتناب ملاقيه، نظير إكرام زيد الذي لا يتم إلا بإكرام ولده، فيكون اجتناب 
الملاقي محققاً لامتثال التكليف بالملاقى، اتجه البناء على وجوبه في المقام، 
فإنه وإن لم يعلم بنجاســته ولا بملاقاته للنجــس، إلا أن احتمال ذلك كاف 
في لزومه بمقتضى لزوم الإطاعــة اليقينية للمعلوم بالإجمال، الذي يحتمل 

انطباقه على الملاقى الذي لا يتحقق الفراغ عنه إلا باجتناب الملاقي.

إلا أن ذلك ـ مع كونه بعيداً عن كلام شــيخنا الأعظم H جداً ـ مما لا 
يظن من أحد الالتزام بــه، لوضوح أن الملاقي النجس تكليفاً مبايناً لتكليف 
الملاقى، له إطاعته ومعصيته، فلابد من تنجزه بنفسه بعلم ونحوه، ولا يكفي 
تنجــز الملاقى في تنجيزه. على أنه لا يبعــد كون مقتضى أصالة عدم ملاقاة 
النجس الواقعي  للملاقي عدم توقــف اطاعته على اجتنابه، ولولا ذلك لزم 

البناء على اجتناب ما يحتمل ملاقاته للنجس.

ومجرد الفــرق بين ما نحن فيه وبينه بعدم العلــم بتحقق الملاقاة فيه 
بخلاف ما نحــن فيه ـ حيث يعلم بتحققها ـ ليس فارقاً بعد كون المعلوم في 

ما نحن فيه مطلق الملاقاة لا ملاقاة النجس. فتأمل.

الأمر الثاني: المتصور بدواً في تنجس الملاقي وجهان: 

الأول: أن يكون من باب الســراية والانبســاط في نجاســة الملاقى، 
بمعنى أن نجاســة الملاقى بنفسها تتسع بنحو تشمل الملاقي وتعرض عليه، 

نظير الحرارة الشديدة في الماء التي تسري إلى ما يختلط به.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 342

الثاني: أن يكون من باب التسبيب بحيث تكون للملاقي نجاسة أخرى 
غير نجاسة الملاقي ناشئة منها ومسببة عنها شرعاً.

وأما ما ذكــره بعض الأعيان المحققين H من فرض وجه ثالث، وهو 
محض التعبد من دون تسبيب ولا سراية، بأن يكون الملاقي موضوعاً مستقلًا 

في عرض الملاقى قد حكم الشارع عليه بالنجاسة بشرط الملاقاة.

فالظاهر رجوعه إلى الثاني، إذ لا يراد بالتســبيب إلا السببية الشرعية 
الراجعة إلى موضوعية الملاقاة للنجاسة.

إلا أن يفرق بينهما بابتناء الثاني على مقايســة الانفعال الشــرعي في 
المقــام بالانفعال العرفي في القــذارات العرفية، فكما أن العرف يســتقذر 
الملاقي ويرى حمله القذارة من الملاقى كذلك الشارع، وابتناء الثالث على 

إهمال ذلك ومحض التعبد نظير الحكم بنجاسة الكافر.

وكيف كان، فلا إشكال على الوجهين الأخيرين، وأما على الأول فقد 
يدعى أن اللازم اجتناب الملاقي، لأن نجاســته تكون عين نجاسة الملاقى 
التي هي طرف العلم الإجمالي ومن مراتبها، فيكون العلم الإجمالي منجزاً 

لهما معاً.

نظير: ما إذا علم إجمالًا بتكليف في طرف أو تكليفين في طرف آخر، 
حيث لاريب في لزوم الاحتياط بلحاظ كلا التكليفين، لا خصوص أحدهما، 

لعدم المرجح.

ومثله ما لو قســم أحد الإنائين قســمين، حيــث لاريب في وجوب 
الاجتناب عنهما معاً، لتنجزهما بالعلم الإجمالي السابق على القسمة.

وفيه: أن النجاسة بنفسها ليست موضوعاً للتنجيز، لعدم كونها حكماً 



ما  الثالث:  الأمر 
H ذكره النائيني

343............................................................................ ملاقي أحد الأطراف 

تكليفيــاً عملياً، وإنما يكون التنجيز للحكــم التكليفي المترتب عليها، ومن 
الظاهر أن سعة النجاســة الواحدة وســريانها من الملاقى للملاقي يوجب 
تجدد التكليف تبعاً لتجدد موضوعه، وهو المتنجس، وإن اتحدت النجاسة، 
والمفروض أن المنجز بالعلم الإجمالي هو التكليف المحتمل في الملاقى، 

دون التكليف المحتمل في الملاقي.

ومنه يظهــر الفرق بين ذلك وبين مورد التنظيــر، لأن المتنجز بالعلم 
سابقاً هو كلا التكليفين رأساً في الأول، ومتحداً مع كلًا القسمين في الثاني، 

من دون أن توجب القسمة احتمال حدوث تكليف جديد.

وقد أشار لذلك بعض الأعيان المحققين H على اضطراب في كلامه، 
حيث يظهر من صدره إقرار الوجه المذكور، ومن آخره الجواب عنه بذلك. 

فراجع.

أما بعض الأعاظــم H فقد بنى الكلام على الفرق بين الوجهين بنحو 
آخر يأتي التعرض له إن شاء الله تعالى.

الأمــر الثالث: ذكر بعض الأعاظمH أن كل ما للمعلوم بالإجمال من 
الآثار والأحكام يجب ترتيبه على كل طرف، سواء كان حكماً تكليفياً كحرمة 
الأكل والشــرب للنجس أم وضعياً، كمانعية الغصب مــن البيع، فإن العلم 
الإجمالــي بغصبية أحد المالين، كما يقتضــي تنجز احتمال حرمة التصرف 
تكليفاً في كل  منهما، كذلك يقتضي تنجز احتمال الحرمة الوضعية الراجعة 
إلى مانعية الغصب من البيع، ولا يعتبر في ذلك فعلية الابتلاء بالحكم في كل 
من الطرفين، فلو فرض تلف أحد المالين بعد العلم إجمالًا بغصبية أحدهما 
وقبل بيع كل منهما لم يجز بيع الثاني، لتنجز احتمال مانعية الغصب من البيع 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 344

فيه بالعلم الإجمالي السابق، وإن لم يكن مورداً للابتلاء حينه.

وقد رتب على ذلك وجــوب الاجتناب عما للأطــراف من المنافع 
والتوابــع المنفصلــة والمتصلة كالنمــاءات، فلو علــم بمغصوبيّة إحدى 
الشجرتين أو إحدى الدارين، فإنه كما يجب الاجتناب عن نفس الشجرتين 
والداريــن يجب الاجتناب عن ثمرة كلتا الشــجرتين ومنافــع كلتا الدارين 
المتجــددة بعد ذلك، وإن فرض تجدد الثمرة والمنفعة لإحدى الشــجرتين 
والدارين بعد تلف الأخرى منهما، لأن النهي عن التصرف في الشــجرة أو 

الدار بنفسه يقتضي النهي عن التصرف في الثمرة أو المنفعة.

إذا عرفت هذا، فإن قلنا بأن نجاســة الملاقي مباينة لنجاسة الملاقى، 
والملاقــي فرد آخر للنجس فــي عرض الملاقى فلا مجــال لتنجزه بالعلم 
الإجمالي المفروض في المقام، لقيام العلــم الإجمالي بالملاقى وصاحبه 

لاغير.

وأما لو قلنا بأن نجاســة الملاقي عين نجاسة الملاقى، لاتساع نجاسة 
الملاقى وسريانها للملاقي وانبساطها فيه ـ على ما تقدم الكلام فيه في الأمر 
الثاني ـ تعين تنجز الملاقي بالعلم الإجمالي المذكور، لأن نجاسة الملاقى 
تكون تمــام الموضوع لوجوب الاجتناب عن الملاقي، وقد ذكرنا أنه يجب 
ترتيــب جميع أحــكام المعلوم بالإجمــال على تمام الأطــراف، لتنجزها 
بالعلم الإجمالي، فكما يتنجز بالعلم الإجمالي حرمة شــرب الملاقى يتنجز 
حرمة أكل الطعام الملاقــي له، لأنهما معاً من أحكامه التي هي طرف للعلم 

الإجمالي، ويكون هو تمام الموضوع لها.

ب الوجه الأول ذكر أن رواية جابر المشــار إليها في  ثــم إنه بعد أن قرَّ



الأول الــوجــه 

الإشكال  ــوه  وج
H على ما ذكره

345............................................................................ ملاقي أحد الأطراف 

كلام شــيخنا الأعظم H السابق مشعرة بالوجه الثاني بدعوى: أنه A جعل 
أكل الطعام الذي وقعت فيه فأرة اســتخفافاً بالدين، وفســره بتحريم الميتة، 
ولولا كون نجاسة الميتة ووجوب الاجتناب عنها يقتضي وجوب الاجتناب 
عن الطعام الملاقي لها، لم يكن موقــع للجواب بذلك، إذ لو كان فرداً آخر 

من النجاسة لكان أكله استخفافاً بحرمته، لا بحرمة الميتة.

هذا حاصل ما ذكره.

ويشكل بوجوه..

الأول: أن ما ذكره أولًا من تنجز الحكم الوضعي بالعلم الإجمالي مما 
لم يتضح وجهه بعد عدم كون الحكم الوضعي بنفســه عملياً، ولا موضوعاً 
لحكم العقل بالطاعة والمعصية، فلا معنى لتنجزه إلا تنجز التكليف المترتب 

عليه، كحرمة شرب النجس وحرمة التصرف في المغصوب ونحو ذلك.

فمع فرض عدم فعلية الحكم التكليفي المترتب عليه، لعدم كونه تمام 
الموضوع له، بل جزءه لا وجه لمنجزية العلم الإجمالي، بل لابد في منجزيته 
من تمامية الموضوع الموجب للابتلاء بالتكليف بالإجمال، وما ذكره H من 

عدم اعتبار فعلية الابتلاء في غير محله جداً.

نعم، تقدم فــي التدريجيات الاكتفاء بالابتلاء الاســتقبالي في تنجز 
العلم الإجمالي، لكن بشرط العلم به، ولا يكفي احتماله.

وأما عدم نفوذ البيع ظاهراً في الفرض الذي ذكره فلأنه لا مجال لبقاء 
قاعدة السلطنة بالإضافة إلى كل من المالين، لاستلزامها المخالفة القطعية، 
لأنها تقتضي مشــروعية بيع كل من المالين وأكل ثمنهما، مع أنه يعلم بعدم 
جواز أكل ثمن أحد المالين تكليفاً، وسقوط قاعدة السلطنة فيهما راجع إلى 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 346

تنجز احتمال المانعية، إذ ليست المانعية إلا منتزعة من قصور قاعدة السلطنة.

ودعوى: أنه لا موضوع لذلك قبل البيع، إذ لا ثمن قبله.

مدفوعة: بــأن التصرف وإن لم يتحقق بعد، إلا أن الحكم بالســلطنة 
عليه، بحيث يترتب أثــره مناف ارتكازاً للعلم الإجمالــي المفروض، فهو 
نظير العلم بنجاسة أحد الثوبين المســتلزم لامتناع الصلاة فيه، حيث يكون 
جريان قاعدة الطهارة في كل منهما مســتلزماً لمشروعية الصلاة بكل منهما 

والاجتزاء بها في امتثال الأمر، وهو منافٍ للعلم الإجمالي بالنجاسة.

وهذا بخلاف مثل مســببية الإتلاف للضمان، فــإن الضمان وإن كان 
راجعاً إلى وجوب أداء الثمن تكليفاً، وهو مشــروط بكون المال التالف غير 
مملوك للمتلف، إلا أن العلم بخروج أحد المالين عن ملكه لا يستلزم فعلية 
التكليف قبل حصول الإتلاف، فاستصحاب الملكية في كل منهما لا يستلزم 
مخالفة عملية بالإضافة إلى الضمان قبل حصول الإتلاف، كي يتنجز احتمال 

سببية إتلاف كل منهما لضمانه.

نعــم، بعد حصول الإتلاف لأحدهما يحتمل ســببيته لضمانه، إلا أنه 
ليــس طرفاً لعلم إجمالي، بــل الأصل البراءة منه نظيــر ملاقاة أحد أطراف 
العلم الإجمالي، الذي هو محل الكلام، حيث لا مجال قبلها لتنجز احتمال 
التكليف، لعــدم تحقق موضوعه، كي يلزم من جريــان الأصل على خلافه 

مخالفة عملية، فلا موضوع للأصل بالإضافة إلى الأثر المذكور.

مضافاً إلى أن العلم بعدم ملكية أحــد المالين موجب لتنجز احتمال 
حرمة تسليمه بنحو يمنع من بيعه، لعدم القدرة معه على التسليم. فتأمل.

هذا كله مع ســبق ملكية كلا المالين أما مع عدمهما فاستصحاب عدم 



الثاني ــه  ــوج ال

347............................................................................ ملاقي أحد الأطراف 

الملكيــة في كل منهما ولو بنحو العدم الأزلــي كاف في امتناع بيعه مع قطع 
النظــر عن العلم الإجمالــي المذكور، فهو نظير ملاقــي أحد أطراف العلم 

الإجمالي مع سبق نجاسة كل منهما، حيث يتعين معه البناء على نجاسته.

بل لا أقل حينئذٍ من أصالة فساد البيع وعدم ترتب أثره. فلاحظ.

الثانــي: أن تنجز الأحكام الوضعية لو تم لا دخل له بما فرعه عليه من 
وجوب الاجتناب عــن المنافع والنماءات المتصلة والمنفصلة، لوضوح أن  
حرمة التصــرف في الأمور المذكورة ليس من أحكام غصبية الأصل الفعلية 
التكليفية أو الوضعيــة، بل هو حكم آخر وارد على موضوعه، ولذا لا يكون 
 ،Hفعلياً إلا تبعاً لفعلية موضوعه، وهو تحقق الأمور المذكورة كما اعترف به 
ولا موقع بعد ذلك لما ذكره من أن النهي عن التصرف في المغصوب بنفسه 
يقتضي النهي عن التصــرف في توابعه عند تحققها، فإنــه إن كان المراد به 
وحدة الحكم أو أن الثاني من شــؤون امتثال الأول، فلا مجال له مع فرض 
تعدد الموضوع المســتلزم لتعدد الحكم بحيث يختــص كل حكم بإطاعته 
ومعصيته، بل يمكــن التفكيك بين الحكمين في الإطاعــة والمعصية، فقد 

يكون الغصب للشجرة دون الثمرة، كما قد يكون العكس.

وإن كان المــراد التلازم بين الحكميــن فليس هو إلا لكون كل منهما 
فرداً من أفراد الغصب، كالسفينة والشجرة.

ومجرد الفرق بأن الثمرة من شــؤون الشجرة وتوابعها في الوجود أو 
الحكم، بخلاف الســفينة، ليس فارقاً بعد عدم التبعيــة بينهما في الامتثال، 
كي يكون تنجز حكم الشــجرة بالعلم الإجمالي كافياً في تنجز حكم الثمرة. 
ودعوى: أن ملك المنفعة والثمرة مترتب على ملك العين والأصل، فهو من 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 348

أحكامهمــا الوضعية ومرجع ذلك إلى أن من أحــكام المغصوب الوضعية 
غصبية منفعته وثمرته، كامتناع بيعه وحرمة التصرف فيه.

مدفوعة بأن غصبية المنفعة والثمرة من أحكام المنفعة والثمرة، لا من 
أحكام العين والأصل بأنفســهما، ونسبتهما للعين والأصل من باب وصف 
الشــيء بحال متعلقه، فلا يتنجز قبل تحقق المتعلــق، وليس هو من أحكام 
نفس المغصوب التي تكون نســبتها إليه من باب وصف الشيء بحال نفسه. 

فتأمل جيداً.

وعليه يلزم الرجوع فــي الثمرة والمنفعة إلى مقتضــى القواعد، فإن 
فــرض كونها طرفاً لعلم إجمالي آخر ـ كما لــو كان لكلا الأصلين منفعة أو 

ثمرة ـ كان منجزاً كالعلم الإجمالي بحرمة الأصل.

أما لو اختصت المنفعة أو الثمرة بأحد الطرفين، فإن علم بالابتلاء بها 
حين العلم الإجمالي بغصبية الأصلين كانت طرفاً للعلم الإجمالي، ويكون 

العلم الإجمالي تدريجياً بالإضافة إليها، فينجز تمام أطرافه، كما سبق.

وإلا فــإن كان الأصلان مســبوقين بالملكية ثم خــرج أحدهما عنها 
واشتبه، كان استصحاب ملكية الأصل المثمر محرزاً لملكية الثمرة.

وعدم ترتب العمل على الاستصحاب المذكور بالإضافة إلى الأصل  
لتنجزه بالعلم الإجمالي لا ينافي ترتب العمل عليه بالإضافة إلى الثمرة لعدم 

كونها طرفاً له.

كما أنه لو كانا مسبوقين بملكية الغير كان مقتضى استصحاب ملكيته 
للمثمر ملكيته للثمرة وعدم جواز تصرف غيره فيها.

وأما مع عدم الوجهين فمقتضى اســتصحاب عــدم ملكية الأصل أو 



الثالث ــه  ــوج ال

349............................................................................ ملاقي أحد الأطراف 

الثمــرة بنحو العدم الأزلي عدم ترتيب أحــكام الملك من البيع ونحوه على 
الثمرة، وأما التصرف الخارجي فهو مبني على الكلام في أن جوازه موقوف 
علــى إحراز ملك المتصرف، أو أن حرمته موقوفــة على إحراز ملك الغير، 
وتقــدم الكلام في ذلك عند الكلام في انقــاب الأصل في الدماء والفروج 

والأموال في التنبيه الأول من تنبيهات الفصل الأول في البراءة.

نعم، لو فرض توقف التصرف في الثمرة أو المنفعة على التصرف في 
الأصــل ـ كما هو الغالب أو اللازم في المنفعة ـ امتنع التصرف فيها، لفرض 

تنجز وجوب الاجتناب عن الأصل بالعلم الإجمالي المفروض.

لكن ذلك لا يســتلزم ضمانها، بل هو موقوف على إحراز ملكية الغير 
للأصل بالوجه المتقدم.

الثالث: أن ما ذكره في تفريــع حكم الملاقي لا ربط له بالمقدمة التي 
قدمها، فإن الســراية بالمعنى المذكور لا أثر لها في وحدة التكليف، لما هو 
الظاهر من أن الحكم الوضعي لو فرض تنجزه بالعلم الإجمالي بنفسه إلا أن 
تنجزه باعتبار إضافته لموضوعه، فتنجز النجاسة ليس إلا بمعنى تنجز نسبتها 
للنجس. لا تنجزها في نفســها مع قطع النظر عن معروضها، لعدم الأثر لها 
حينئذٍ أصلًا حتى بنحو التعليق، ومن الظاهر أن العلم الإجمالي إنما يقتضي 
تنجز النجاسة في كل من الطرفين، أما الملاقي فحيث كان موضوعاً آخر فلا 

مجال لتنجز نجاسته حتى لو كانت من مراتب نجاسة الملاقي.

نعم، لو تم ما ذكره من تنجز حكم المنفعة والثمرة تبعاً لحكم الأصل 
فقد يتجه تنجز حكم الملاقي حتى لو كانت نجاســته مباينة لنجاسة الملاقى 
مسببة عنها، إذ كما تكون ملكية الثمرة والمنفعة تابعة لملكية الأصل، كذلك 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 350

ــع ــراب ــه ال ــوج ال

ــع:  ــراب ــر ال الأمـ
الكلام في منجزية 
الإجمالي  العلم 
بسبب  ــي  ــان ــث ال

الملاقاة

تكون نجاسة الملاقي تابعة لنجاسة الملاقى، والتفريق بينهما بلا فارق.

الرابع: أن ما ذكره في وجه إشعار رواية جابر بالسراية غير ظاهر، إذ هي 
لم تتضمن تفسير الاستخفاف بالدين الحاصل من أكل الطعام بالاستخفاف 
بتحريم الميتة الراجع إلــى عصيانه، كيف! ولاريب في عدم كونه معصية له 
مع تعدد الموضوع المســتلزم لتعدد التكليف وتعدد الطاعة والمعصية، بل 
تضمنت تعليل الاســتخفاف بالدين بتحريم الميتة، ويكفي في ذلك التلازم 
بيــن تحريم الميتة وتحريم الملاقي، ولو لأجل الفــراغ عن أن حرمة الميتة 

راجعة إلى نجاستها المستلزمة لنجاسة الملاقي وحرمته.

على أنه لو فرض تمامية ما ذكره من التفســير فهو لا يقتضي الســراية 
بالمعنــى المذكور، لما عرفت من أن الســراية لا تقتضــي وحدة التكليف 
الموجب لتوقف إطاعة حكم الميتة على اجتنــاب ملاقيها، فالرواية أجنبية 

عما ذكره على كل حال.

وبالجملــة: ما ذكره من المقدمات غير تام في نفســه، ولا صالح لأن 
يبتني عليه القول بالتنجيز في المقام.

الأمر الرابــع: لاريب فــي أن الملاقي يكــون طرفاً لعلــم إجمالي 
كالملاقى، فإذا علم إجمالًا بنجاســة إحدى اليديــن، ولاقى الثوب اليمنى 
منهما، فكما يعلم بنجاســة إحدى اليدين يعلم أيضاً بنجاسة اليد اليسرى أو 

الثوب.

وحينئذٍ قد يدعى أن العلم الثاني منجز لأطرافه كالأول، فيلزم اجتناب 
الملاقي لذلك.

وقــد تصدى غير واحد للــكلام في حال العلــم الإجمالي المذكور 



الشيخ  ــره  ذك ما 
في   Hالأعظم

عدم المنجزية

351............................................................................ ملاقي أحد الأطراف 

وتوجيه  عدم منجزيته مطلقاً أو في بعض الصور.

وقد ذكر شــيخنا الأعظــم H أنه لا مجال للبناء علــى منجزية العلم 
الإجمالي بالإضافة إلــى الملاقي، لعدم المعارض لاســتصحاب الطهارة 
فيه بعد ســقوط الأصل في الملاقى وطرفه بالمعارضة في مرتبة سابقة على 
جريانــه فيه، إذ فــي مرتبة جريان الأصل في الملاقــى لا يجري الأصل في 
الملاقي، لأنه مســبب عنه، فيتعارض الأصل الجاري في الملاقى والأصل 
الجاري في طرفه بســبب العلم الإجمالي بكذب أحدهما ولزوم المخالفة 

القطعية منهما، وبعد سقوطهما يجري الأصل في الملاقي بلا معارض.

وأما ما أشار إليه بعض مشــايخنا من أن الأصل الجاري في الملاقي 
وإن كان متأخراً رتبة عن الأصــل الجاري في الملاقى، إلا أن كلا الأصلين 
فــي عرض الأصل الجاري في الطرف الآخر، بــا ترتب بينهما، لأن ملاك 
الترتــب بين الأصول الشــرعية هو التســبب وكون مؤدى أحــد الأصلين 
موضوعــاً لمؤدى الآخر، ولا تســبب هنا بين الأصل الجــاري في الطرف 
الآخــر وكلا الأصلين الجاريين في الملاقى والملاقي، وليس المراد باتحاد 
رتبة الأصلين إلا محض عدم المقتضي لتقدم أحدهما على الآخر، لا وجود 

المقتضي للاتحاد ليمتنع اتحاد الشيء رتبة مع كلا الأمرين المترتبين.

فهــو مندفع: بأن عدم الترتب بين الأصــل الجاري في الطرف الآخر 
والأصــل الجاري في الملاقي لا يقتضي التعارض بينهما، لتوقف التعارض 
على جريانهمــا في عرض واحد، والمفروض ســقوط الأصل الجاري في 
الطرف الآخــر بمعارضة الأصل الجاري في الملاقــى المفروض كونه في 
عرضه أيضــاً، وحيث كان الأصل في الملاقي متأخــراً رتبة عن الأصل في 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 352

الملاقــى تعين عدم المعارض لــه في مرتبة جريانه، لســقوط معارضه في 
المرتبة السابقة عليه وإن لم يكن متأخراً عنه رتبة.

وأشــكل من ذلك ما ذكره من أن الســبق والتأخر الرتبي إنما يترتب 
عليهما الأثر في الأحكام العقلية المترتبة على الرتبة، وأما الأحكام الشرعية 
فهي مترتبة على الموجودات الخارجية، ولا أثر فيها للتقدم والتأخر الرتبي، 
ولذا لو علم إما ببطــان صلاة الصبح لبطلان وضوئهــا، أو ببطلان صلاة 
الظهر لخلل فيها، وجب إعادة الصلاتين معاً، وإن كان بطلان الصبح متأخراً 

رتبة عن بطلان الوضوء الذي هو طرف العلم الإجمالي.

لاندفاعه: بأن ذلك إنما يتم في مــا إذا كان الترتب في أحد الأطراف 
لا يوجــب الترتب بين الأصول الجارية فيها، كما لــو علم إجمالًا إما بترك 
الوضوء لصلاة الصبح أو بترك السلام من صلاة الظهر، فإن الوضوء وإن كان 
سابقاً رتبة على صلاة الصبح، إلا أن الأصل الذي يرجع إليه في الشك فيه هو 
قاعدة الفراغ في الصبح، وهي في مرتبة قاعدة الفراغ في الظهر، فيتساقطان.

أمــا إذا كان الترتب في نفس الأصــول الجارية في الأطراف فالمتجه 
البناء على سقوط الأصول المتقدمة رتبة بالمعارضة، وانفراد الأصل المتأخر 

رتبة بالجريان في بعض الأطراف.

كما هو الحال في المقام.

ومثله مورد النقض، لأن قاعدة الفراغ من الوضوء للصبح سابقة رتبة 
على قاعدة الفراغ من الصبح نفسها، وبعد سقوط الأولى بالمعارضة لقاعدة 

الفراغ من الظهر تجري قاعدة الفراغ من الصبح بلا معارض.

ثم انه قد استثنى شــيخنا الأعظمH مما تقدم ما لو فرض حين العلم 



على  بناء  الكلام 
العلم  منجزية 
للزوم  الإجمالي 
القطعية  الموافقة 
ــارض  ــعـ تـ لا 

الأصول

353............................................................................ ملاقي أحد الأطراف 

الإجمالي عدم جريان الأصل في الملاقى لتلف ونحوه مما يوجب خروجه 
عــن الابتلاء، فذكر أنه يتعين حينئذٍ لســقوط الأصل الجــاري في الملاقي 
بالمعارضة بالأصل الجاري في الطرف الآخر، لعدم المســقط للأصل في 
الطرف المذكور في مرتبة سابقة على جريان الأصل في الملاقي، بل يجريان 

معاً ويسقطان بالمعارضة.

هذا حاصل ما اعتمده شــيخنا الأعظم H في المقام، وتابعه فيه بعض 
.H الأعاظم

لكنه لا يناســب ما تقدم منه عند الكلام في وجوب الموافقة القطعية 
وجريــان الأصول في الأطراف، من أنه لا أثر للترتب بين الأصول وحكومة 
بعضهــا على بعض في رفع التعارض، بل تســقط الأصول المترتبة جميعها 

بالمعارضة.

وكيف كان، فهو مبني على أن منشــأ وجــوب الاحتياط في أطراف 
العلم الإجمالي تعارض الأصول فيها بنحو لو اختص بعضها بالأصل لجاز 

ارتكابه.

أما بناء على ما تقدم من منجزيته ذاتاً بنحو يقتضي الموافقة القطعية فلا 
ينفع عدم المعارض للأصل في الملاقي في مرتبة جريانه في جواز ارتكابه.

علــى أن لازم ذلك جــواز ارتكاب الملاقي حتــى مع فرض خروج 
الملاقى عن الابتلاء حين العلم الإجمالي، ولا وجه لاســتثنائه، لأن الأصل 
فــي الملاقى وإن لم يترتب عليه الأثر بالإضافة إليه، إلا أنه يترتب عليه الأثر 
بالإضافة إلى الملاقي، فيجري بلحاظه ويعارض الأصل في الطرف الآخر، 
وبعد تســاقطهما يجري الأصل في الملاقي بلا معــارض، ويتعين اجتناب 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 354

العلم  ــم  ــقــدي ت
الأسبق  الإجمالي 

وتعيينه للمنجزية

الطرف الآخر وحده لسقوط الأصل فيه بالمعارضة في الرتبة السابقة.

بــل يلزم من ذلك عدم جواز ترتيب الطهارة على الملاقي في الفرض 
الأول، إذ في مرتبة جريان أصالة الطهارة فيه تجري أصالة الحل في الملاقى 
وطرفه، وبعد تساقط الأصول الثلاثة تجري أصالة الحل في الملاقي لا غير 
مــن دون أن يترتب عليــه آثار الطهارة، إلى غير ذلك ممــا يظهر بالتأمل في 

الموارد على اختلاف سنخ الأصول الجارية فيها.

ولا يظن منهم الالتزام بذلك.

وقد تقدمت الإشــارة إليه عند الكلام في وجــوب الموافقة القطعية. 
فراجع.

وعليــه يلزم الرجوع فــي المقام إلــى القواعد المدعية فــي العلوم 
الإجمالية المتداخلة من لزوم تقديم الأسبق منها وتعينه للمنجزية.

وتوضيح ذلك: أن في المقام علوماً إجمالية ثلاثة..

الأول: العلم بنجاسة الملاقى والملاقي أو نجاسة صاحب الملاقى.

الثاني: العلم بنجاسة الملاقى أو صاحبه.

الثالث: العلم بنجاسة الملاقي أو صاحب الملاقى.

والأخيران أخص أطرافاً من الأول، فمع عدم المرجح لأحدهما على 
الآخر يتعين منجزيتهما معاً، الراجعة إلى وجوب موافقة الأول، ومع ترجح 
أحدهما في المنجزية يتعين منجزيته وعدم الأثر للآخر، ولا للأول، لما تقدم 
في التنبيه الرابع من أن تنجز بعض أطراف العلم الإجمالي بعلم إجمالي آخر 

مانع من منجزيته في الأطراف الآخر.



الــــكــــام فــي 
الأول:  مقامين: 
في مقارنة الملاقاة 
النجاسة  لحدوث 
ثلاث صور   وله 

الكلام في الصورة 
الأولى

355............................................................................ ملاقي أحد الأطراف 

إذا عرفــت هذا، فاعلم: أن المعلومات في هــذه العلوم الثلاثة إما أن 
تتقارن، بأن تكون الملاقاة مقارنة لحدوث النجاسة المعلومة بالإجمال بين 
الملاقي وصاحبه. وإمــا أن يكون المعلوم بالعلم الثاني أســبق، بأن تتأخر 
الملاقاة عن حدوث النجاسة المعلومة، ولا يعقل العكس، لاستحالة تنجس 

الملاقي قبل الملاقى.

فالكلام في مقامين: 

الأول: في ما لو كانت الملاقاة مقارنة لحدوث النجاسة، وله صور..

إذ.. تارة: تكون العلوم الثلاثة متقارنة حدوثاً أيضاً، بأن يعلم بالنجاسة 
والملاقاة في وقت واحد، أو يسبق العلم بالملاقاة.

وأخرى: يكون العلم الثاني أسبق، بأن يعلم بنجاسة أحد الطرفين، ثم 
يعلم بسبق ملاقاة ثالث لأحدهما.

وثالثة: يكون العلم الثالث أسبق، بأن يعلم بنجاسة الملاقي أو صاحب  
الملاقى، ثم يعلم بنجاسة الملاقى أو صاحبه، وأنه لا منشأ لنجاسة الملاقي 

المحتملة التي هي طرف العلم الإجمالي السابق إلا الملاقاة.

أما الأولــى: فالظاهر فيها عــدم ترجح أحد العلميــن الأخيرين في 
المنجزية، بل يكون كل منهمــا منجزاً، لاتحادهما زماناً علماً ومعلوماً، فهو 
كما لو علم إجمالًا بوقوع النجاســة في الإناء النحاس أو الإنائين الخزف، 

حيث يجب اجتناب الجميع بلا إشكال.

لكــن ذكر بعض الأعاظم أن التنجيز يختص بالثاني، لأنه أســبق رتبة 
بلحاظ ســبق معلومه، لفرض أن نجاســة الملاقي متأخرة رتبة عن نجاسة 

الملاقى.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 356

الكلام في الصورة 
الثانية

ومن ثم بنى على عدم وجوب الاجتناب عن الملاقي مطلقاً.

ويشــكل: بأن التنجز ليس للنجاســتين المترتبتيــن، بل لأحكامهما 
التكليفية العملية، كوجوب الاجتناب، وترتب موضوعي التكليفين لا يوجب 
الترتب بين التكليفين نفســهما، بعد عدم كون أحدهما موضوعاً للآخر، لما 
تقدم من أن المترتب على أمرٍ مقارنٍ لشيءٍ لا يكون مترتباً على ذلك الشيء.

على أنه لو فرض الترتب بين الحكمين فلا يتضح مرجحيته في التنجيز 
بعد عدم الترتب بينهما زماناً لا بنفسيهما ولا بلحاظ العلم الإجمالي بهما.

نعم، لو كان الترتب موجباً للترتب في الأصول الجارية في الأطراف 
كان لــه الدخــل في التنجيــز، بناء علــى أن المعيار فيه تعــارض الأصول 

وتساقطها، كما تقدم.

لكنه خارج عن محل الكلام.

وأما الثانية: فظاهر المحقق الخراســاني H فيها اختصاص المنجزية 
بالعلم الثاني، لأنه أســبق حدوثاً، فينجز أطرافه، ويمنــع من منجزية العلم 

الثالث والأول المتأخرين عنه حدوثاً، وتابعه على ذلك غير واحد.

وربما يقــال))): إن العبرة في مرجحية أحــد العلمين المتداخلين في 
المنجزية، والمانعية من منجزية الآخر هو ســبق معلومه زماناً، والمفروض 
عدم ذلك في المقام، ولا أثر لســبق حدوث العلم بنفسه، لأن العلم اللاحق 
بالمعلوم السابق يوجب انقلاب العلم السابق وتبدله بالعلم الكبير، وهو العلم 

الأول، فيتعين منجزيته ولزوم إحراز الفراغ عنه باجتناب تمام الأطراف.

 )))	 ذكر ذلك بعض مشــايخنا. ثــم بعد ذلك ظهر عدوله عنــه وجوابه عنه بما ذكرنــاه في الجواب عنه.
 )منه عفي عنه(.



357............................................................................ ملاقي أحد الأطراف 

لكن لا يخفى أن انقلاب العلم الســابق إنمــا يوجب ارتفاع منجزيته 
إذا رجع إلى ارتفاعه، كما لو قطع المكلف بنجاســة أحد إنائين، ثم تردد في 
النجاســة بينهما وبين إناء ثالث، أما إذا رجع إلى زيادة المعلوم، كما لو علم 
بنجاسة أحد إنائين ثم علم بنجاسة إناء ثالث معه فلا وجه لارتفاع منجزيته، 
ومن الظاهر أن انقلاب العلم المدعــى في المقام من الثاني، فهو لا يوجب 

سقوط العلم الثاني عن المنجزية.

وإنما الإشكال في أن تنجيزه لطرفيه هل يمنع من منجزية العلم الثالث 
الحاصل حين العلم بالملاقاة، لاشتراكه معه في بعض الأطراف، أو لا؟ 

ومــن الظاهر أن الكلام لا يختص بالمقــام، بل يجري في كل علمين 
إجمالييــن بينهما عموم من وجه، تأخر أحدهما عــن الآخر حدوثاً، وقارنه 
معلوماً، فهل يكون تأخر العلم المذكور مستلزماً لعدم تنجيزه، لتنجز بعض 
أطرافه بالعلم الســابق، الموجب لعدم العلم بالتكليــف الذي يترتب عليه 
العمل على كل حال، أو لا؟ بل يكون ســبق معلومــه وصلوحه لأن يترتب 
عليه العمل حينئذٍ كافياً في منجزية العلم به وإن كان حدوث العلم متأخراً؟ 

لا يبعــد الثاني، لأن المنجز وإن كان هو العلم، إلا أن منجزيته باعتبار  
معلومه، فإذا كان المعلوم من شــأنه التنجز تنجز مطلقــاً، وإن كان العلم به 

متأخراً.

وحيث فرض أن كلًا من المعلومين يتنجز على ما هو عليه ولا يصلح 
كل منهما لأن يتقدم على الآخــر تعين تنجزهما معاً، وتأخر العلم بأحدهما 
لا أثــر له وبعبارة أخرى: حدوث العلــم الإجمالي لا يقتضي تنجز المعلوم 
مطلقاً، بــل في خصوص آن حدوثه، وليس المنجز في كل آن لاحق إلا بقاء 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 358

العلم فيه، ففي آن حدوث العلم اللاحق واجتماع العلمين لا وجه لاختصاص 
التنجيز بالعلم الأســبق حدوثاً بعد عدم المرجح لأحد المعلومين، إذ ليس 
العلم السابق باستمراره إلا كالعلم اللاحق بحدوثه فيشتركان في التنجيز في 
زمان اجتماعهما، وسبق الأول إنما يقتضي انفراده بالتنجيز في زمان انفراده 

لا غير.

ومنه يظهــر اندفاع ما في بعض كلماتهم مــن أن التكليف إنما يتنجز 
بوجوده العلمي المفروض تأخره في المقام، لا بوجوده الواقعي المفروض 

مقارنته لوجود التكليف الآخر.

وجه الاندفــاع: أن التأخر إنما يوجب قصور العلــم عن التنجيز في 
الزمان السابق، أما الزمان اللاحق فلا مرجح للعلم السابق فيه بعد كون تنجيز 
العلم فيه باستمراره المقارن لحدوث العلم المتأخر لا بحدوثه المتقدم عليه. 

فتأمل جيداً.

إن قلت: تقدم فــي التنبيه الرابع أنه لو حصل المانع من منجزية العلم 
الإجمالي في بعض الأطراف، ثم علــم إجمالًا بحدوث التكليف بينها قبل 
حدوث المانع اتجه عدم منجزية العلــم الإجمالي، فلو خرج أحد الإنائين 
عن ابتلاء المكلف يوم الجمعة، وعلم يوم الســبت بســبق النجاسة من يوم 
الخميس فيه أو في صاحبــه الذي هو محل الابتلاء، لم يكن العلم المذكور 
منجزاً للطــرف المبتلى به، لأن المتيقن من منجزيــة العلم الإجمالي العلم 
بترتب الأثر على العلم حين حدوثه، لا حين حدوث الأمر المعلوم، ولازمه 
عــدم منجزية العلم اللاحق، لعــدم العلم بترتب الأثر عليــه حين حدوثه، 
لاحتمال انطباق المعلــوم على الطرف  المتنجز بالعلم الســابق، وإن كان 



الــــكــــام فــي 
الثالثة الــصــورة 

359............................................................................ ملاقي أحد الأطراف 

يترتــب الأثر عليه لو فرض ســبقه أو مقارنته للعلم الآخــر، لعدم المرجح 
لأحدهما حينئذٍ.

قلت: ذلك يختص بما إذا كان المانع موجباً للخلل في المعلوم وعدم 
صلوحه للداعوية، كعــدم الابتلاء الخارجي والاضطــرار، إذ لا يعلم معه 

بصلوح التكليف لأن يترتب عليه العمل.

وأمــا في المقام فليــس المانع إلا تنجز بعض الأطراف الناشــئ من 
العلم بالتكليــف، وحيث كانت منجزية العلم في طــول منجزية التكليف، 
والمفــروض عدم المرجح للتكليف المذكور على التكليف المعلوم بالعلم 
اللاحق لتقارنهما فمجرد سبق العلم به لا يوجب تعينه للمرجحية، لما سبق.

وبعبارة أخرى: سبق العلم في أحد المعلومين لا يوجد تبدل المعلوم 
الآخــر وعدم صلوحه لأن يترتب عليه العمل، بل الجهة المقتضية للعمل به 
حين حدوثه باقية على ما هي عليــه، فيتعين تنجزهما معاً في ظرف حصول 

العلم بكل منهما وإن تأخر أحد العلمين.

كيــف! ولازم اختصاص التنجيــز بالمتقدم في المقــام أنه لو ارتفع 
العلمان بنســيان أو غفلة أو نوم، ثم رجعا معاً، لكانا سعا منجزين، إذ لا أثر 
للعلم السابق بعد ارتفاعه، بل لو فرض سبق رجوع اللاحق لاختص التنجيز 
به وهكذا، ولا مجال للبناء على ذلك ارتكازاً، بل لا يظن من أحد البناء عليه.

وأما الثالثة: فيظهر الكلام فيها مما تقدم، إذ لو كان تقدم أحد العلمين 
رتبة موجباً لاختصاص التنجز به ـ كمــا ذكره بعض الأعاظم H ـ اختصت 
المنجزيــة بالعلم الثاني وإن كان متأخراً حدوثــاً، وإن كان تقدمه حدوثاً هو 
 H الموجب لذلك اختصت بالعلم الثالث، كما هو ظاهر المحقق الخراساني 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 360

المقام الثاني: فيما 
الملاقاة  كانت  لو 

متأخرة

وغيره، وأما بناء على ما عرفت منا فالمتعين البناء على منجزية العلمين معاً، 
لفرض تقارن المعلومين.

وقد تحصــل من جميع ما ذكرنا: أن اللازم فــي الصور الثلاث البناء 
على منجزية العلمين معاً واجتناب جمع الأطراف.

 هذا، ولو فرض طروء بعض موانع فعلية التكليف في بعض الأطراف 
ـ كالاضطرار والخروج عن الابتــاء ـ فلاريب في جواز ارتكابه، بل يجوز 
ارتكاب بقية الأطراف لو كان طروء المانــع رافعاً للعلم الإجمالي ـ كما لو 
طرأ على صاحب الملاقى أو على المتلاقيين معاً ـ وكان قبل حصول العلم، 

بناء على ما تقدم الكلام فيه في التنبيه الرابع.

أما لو لم يرفع العلــم الإجمالي ـ كما لو اختص بأحد المتلاقيين ـ أو 
كان بعد حصول العلم، فــا مجال لارتكاب بقية الأطراف، لتنجزها بالعلم 

الفعلي أو السابق، كما تقدم في التنبيه المذكور.

ولــو ارتفع المانع منه بعد ذلك ـ كما لو لــم يرفع المكلف اضطراره 
حتــى فات الوقت ـ فله صور، وملخص الكلام فيها: أن المانع إن كان مانعاً 
من منجزية العلمين معاً ـ كما لو كان في صاحب الملاقى ـ لزم تنجزهما معاً 
بارتفاعه، وإن كان مانعاًمن منجزية أحدهما فليس المنجز إلا العلم الأســبق 
تنجزاً، إما لعدم حصول المانع في أطرافه، أو لســبق ارتفاعه عنها، أو لطروء 
المانع بعد تنجيزه، ولا يكون اللاحق منجزاً وإن ارتفع المانع من أطرافه بعد 

ذلك.

ولعل ذلك يتضح مما يأتي في المقام الثاني إن شاء الله تعالى.

المقــام الثاني: فيما لو كانت الملاقاة متأخرة عن النجاســة، وصوره 



361............................................................................ ملاقي أحد الأطراف 

أيضاً ثلاثة على النحو المتقدم في المقام الأول.

أما الأولــى: فمقتضى إطلاق من تقدم منــه أن المدار في اختصاص 
التنجيز بأحد العلمين الإجماليين سبق حدوثه هو منجزية كلا العلمين فيها، 

لعدم ترجح أحدهما.

لكن الظاهــر هنا منجزية العلم الثاني، لســبق المعلوم فيه، الموجب 
لتنجزه  بالعلم بــه، لرجوعه إلى العلم بحدوث تكليف صالح للتنجيز، وأما 
العلم الثالث فهو وإن كان علما بالنجاسة إجمالًا، إلا أنه لا يرجع إلى العلم 
بحدوث تكليف زائد على المعلوم بالعلم الثاني المفروض تنجزه، لإمكان 
انطباق المعلوم بالعلم المذكور على المعلوم بالعلم الثاني، فليس في المقام 
إلا العلم بحدوث التكليف الأول الموجب لانشــغال الذمة به، والشك في 

حدوث تكليف جديد مدفوع بالأصل.

وبعبارة أخــرى: إن أريد بتنجيز العلم الثالث منجزيته لمؤداه ســواء 
كان هو التكليف المعلوم بالعلم الثاني المنجز به أم غيره، فلا مجال لذلك، 
لاستحالة انشغال الذمة بما انشغلت به ســابقاً، وإن أريد به تنجيزه لتكليف 
آخر غير المتنجز بالعلم الثاني، فلا علم بحدوث التكليف المذكور، ليكون 

منجزاً له.

ومنه يظهــر الفرق بينه وبين المقام الأول الــذي فرضت فيه الملاقاة 
مقارنة للنجاسة الحادثة المعلومة إجمالًا، لأنه لا مجال هناك لدعوى اليقين 
بشيء معين والشك في ما عداه، بل المتيقن بالإجمال مردد رأساً بين تكليف 
واحد في طرف واحد وتكليفين فــي طرفين من دون مرجح لأحد الطرفين 

يقتضي تميزه في طرفية العلم الإجمالي وانشغال الذمة المفروض.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 362

وأما الثانية: فلا يتنجز فيها إلا العلم الثاني قطعاً، لأنه الأســبق حدوثاً 
ومعلوماً ورتبة، فيتعين للتنجيز على جميع مباني المسألة المتقدمة.

ولا يبعد كون ذلك هو مورد ما نســب للمشــهور مــن عدم وجوب 
اجتناب الملاقي لأحد المشتبهين.

بل المتيقن من محل كلامهم ما إذا وردت الملاقاة على المشــتبه بما 
هو مشتبه بنحو تكون متأخرة عن العلم الإجمالي بالنجاسة الموجب لصدق 

عنوان المشتبه على الملاقى، ولا يكفي تأخرها عن النجاسة ثبوتاً فقط.

وأما الثالثة: فــا يتنجز فيها إلا العلم الثاني أيضــاً، بناء على ما تقدم 
في  الصورة الثانية من المقام الأول، والأولى من الثاني، من أنه لا أثر لســبق 
حدوث العلم في التنجز، بل لسبق المعلوم، فإن العلم الثالث وإن كان أسبق 
حدوثــاً، إلا أنه بحدوث العلم الثاني قد تبدل إلى الشــك البدوي بحدوث 

تكليف زائد على التكليف المعلوم بالعلم الثاني المنجز به.

وإن شئت قلت: قبل حصول العلم الثاني كان المعلوم بالعلم الثالث 
هو التكليف المردد بين الملاقي وصاحب الملاقى، أما بعده فقد انكشــف 
سبق حدوث التكليف بالملاقى أو صاحبه وانشغال الذمة به، وانقلب العلم 
الثالث بســببه إلى الشــك في حدوث تكليف زائد على ذلك بالملاقاة، فإن 
العلم بوجــود التكليف بين الملاقي وصاحب الملاقــى وإن لم يرتفع، إلا 
أنه خرج عن كونه علماً بتكليف مســتقل صالح للتنجز، بل هو تكليف مردد 
بين ما انشــغلت به الذمة سابقاً وتنجز بالعلم الثاني، غير الصالح لأن تنشغل 
به الذمة بعد ذلك، وتكليف آخر مشــكوك الحــدوث، ومع ذلك لا مجال 

لمنجزية العلم المذكور.



بعض  ــروء  ــ طـ
التنجيز  مــوانــع 
ــي  ــاق ــم ــي ال فـ
كالاضطرا ونحوه 

وفيه صورتان

الــــكــــام فــي 
الأولــى الصورة 

363............................................................................ ملاقي أحد الأطراف 

وقد تقدم في الصــورة الثانية من المقام الأول مــا له نفع في المقام. 
فراجع.

وقــد تحصل أن اللازم في الصور الثلاث منجزية العلم الثاني لا غير، 
وعدم وجوب الاجتناب عن الملاقي.

والعمــدة فيه: ما هــو المرتكز من مرجحية تقــدم المعلوم في تنجيز 
العلم، وأن التنجيز وإن كان مســتنداً للعلم إلا أن منجزيته بلحاظ كشفه عن 

الواقع المعلوم وفي طول تنجزه. فلاحظ.

 هــذا، ولو فرض طروء بعــض موانع التنجز فــي الملاقى أو صاحبه 
ـ كالاضطرار والخروج عن الابتلاء ـ .

فتارةً: يكون بعد حصول العلم الثاني وتنجزه.

وأخرى: يكون قبله.

أما في الصورة الأولى فلا أثر لــه في ما تقدم، بل يبقى الطرف الآخر 
منجــزاً  بمقتضى العلم المذكــور، ويبقى الملاقي مجــرى للأصل، لعدم 
المنجز له بعــد فرض كون العلم الثالث لا يصلــح لتنجيز طرفه الآخر، إما 

لتنجزه بالعلم الثاني أو لطروء المانع من تنجزه.

ولو فرض ارتفاع المانع بعد ذلك رجع مورده طرفاً للعلم الإجمالي، إذ 
ينكشف بذلك أن طروء المانع لم يوجب خروجه عن حيز التكليف المعلوم 
بالإجمال مطلقــاً، بل في خصوص وقت وجود المانع، فيعلم بالتكليف في 
أحــد الطرفين مطلقاً، وفي الآخر بعد ارتفاع المانــع، نظير العلم الإجمالي 

التدريجي، الذي يجب معه الاحتياط.

ولو فرض الالتفات لارتفاع المانع حين وجوده فالأمر أظهر.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 364

يكون  أن   الأول: 
المانع في صاحب 

الملاقي

الكلام في الصورة 
والمتصور  الثانية 

وجهان..

يكون  أن  الثاني: 
المانع في الملاقي

وأما في الثانية فالمتصور وجهان: 

الأول: أن يكون المانع في صاحب الملاقى.

والظاهــر مانعيته من منجزيــة العلم الثاني بالإضافــة إلى الملاقى، 
والثالــث بالإضافة إلى الملاقي، لعدم العلم معه بالتكليف الفعلي، فلا مانع 
من الرجوع فيهما للأصل. وكذا الحال لو لم تكن نجاســة صاحب الملاقى 

مورداً لأثر تكليفي، كما لو كان خاتماً أو كتاباً أو نحوهما.

هذا، ولــو ارتفع المانع المذكور بعد ذلــك كان كلا العلمين منجزاً، 
نظيــر ما تقدم في المقام الأول، لتقارنهمــا معلوماً، لأن المعلوم المنجز هو 
التكليف الفعلــي المفروض توقف العلم بحصوله علــى ارتفاع المانع، لا 

النجاسة، ليكون العلم الثاني هو الأسبق معلوماً، كما سيأتي نظيره.

الثاني: أن يكون المانع في الملاقى.

ولا ينبغي الإشــكال في أنه يمنع من منجزية العلــم الثاني، والظاهر 
منجزية العلــم الثالث حينئذٍ، لعدم المانع من تنجيــزه. فإن ارتفع بعد ذلك 
من الملاقى لم يجب اجتنابه، كما ذكره المحقق الخراساني H، لأن منجزية 
العلم الثالث قبله  مانعة من منجزية العلم الثاني به، نظير ما تقدم في الصورة 
الثانية، إذ يكون العلم الثالث هو الأســبق معلومــاً، إذ ليس المعلوم المنجز 
هو حدوث النجاســة، ليكون العلم الثاني هو الأســبق معلوماً، بل التكليف 
الفعلي المســبب عنهما، وفي ظرف وجود المانع لا يرجع العلم الثاني إلى 
العلم بالتكليف الفعلي، بل العلم الثالث راجع إلى ذلك، فيكون هو الأسبق 
معلوماً، وبعد ارتفاع المانع لا يعلم بحدوث التكليف الفعلي، بل هو محتمل 

لا غير، فلا مجال لتنجيزه.



365............................................................................ ملاقي أحد الأطراف 

وما ذكره بعض الأعاظم H من إباء الذوق عن اجتناب الملاقي دون 
الملاقى، غير ظاهر بنحو يمكن الخروج به عما تقدم.

ومثله ما ذكره بعض مشــايخنا من أن عدم الابتلاء لا يمنع من جريان 
الأصل في الملاقى، لترتب الأثــر عليه في الملاقي، حيث يقتضي طهارته، 
فيعــارض الأصل الجاري في صاحب الملاقى، وبعد تســاقطهما لا مجال 

للرجوع إلى الأصل في الملاقى بعد رجوع الابتلاء به.

لاندفاعه: بأن منشأ التعارض بين الأصلين لما كان هو العلم الإجمالي 
الثالث القائــم بالملاقي وصاحب الملاقى فهو لا يقتضي ســقوط الأصل 
الجاري في الملاقى رأساً، بل سقوطه بالإضافة إلى خصوص ما يترتب عليه 
من العمل في الملاقي فلا مانع مــن الرجوع إليه في الملاقى بلحاظ العمل 

المتعلق به لو رجع الابتلاء به.

وأشكل منه ما ذكره من عدم وجوب الاجتناب عن الملاقي لو فرض 
تأخر العلم بالملاقاة عن العلم الإجمالي بالنجاسة، كما لو لم يكن الملاقى 

خارجاً عن الابتلاء.

لاندفاعه: بأن الملاقي طرف لعلم إجمالي لا قصور فيه، ولا مانع من 
تنجيزه، وإنما يلتزم بعدم منجزيته مــع الابتلاء بالملاقى لوجود المانع منه، 
وهو منجزية العلــم الإجمالي الثاني، القائم بالملاقي وبصاحبه، فمع فرض 
ارتفاع  المانع المذكور بســبب خروج الملاقى عن الابتلاء يتعين البناء على 

منجزية العلم المذكور.

هذا تمام الكلام في حــال العلم الإجمالي بالإضافــة إلى الملاقي، 
حسب ما تيسر لنا بعد النظر في كلمات مشايخنا. ومنه سبحانه نستمد العون 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 366

ــي أمــــور ــقـ بـ

لابدية  الــثــانــي: 
العلم  منجزية 
في  ــي  ــال ــم الإج

المقام

اشتباه  في  الأول: 
حال الملاقي

والتسديد.

بقي أمور: 

الأول: أن اشتباه حال الملاقي يكون..

تارةً: لاشتباه النجس مع العلم بالملاقى تفصيلًا.

وأخرى: لاشتباه الملاقى مع العلم بالنجس تفصيلًا.

وثالثة: لاشتباههما معاً.

وكلامهم مختص بالصورة الأولى.

وأما الصورة الثانية فلا مجــال لتوهم وجوب الاجتناب عن الملاقي 
فيهــا، إذ لا مجال لتصوير علم إجمالي قائم بأحد الطرفين بعينه مع الملاقي 
ليكون بينه وبين العلم الإجمالي الآخر عموم من وجه، وينظر في المرجحات 

السابقة.

وأما الصــورة الثالثة فهي كالصورة الأولى، للعلــم الإجمالي القائم 
بالملاقي وغير الملاقي مــن الطرفين على إجمالــه، المقتضي لاجتنابهما 
معاً، وبينه وبين العلم الإجمالي بنجاســة الملاقي وصاحبه عموم من وجه. 
وهما معاً أخص من العلم الإجمالي بنجاســة الملاقى والملاقي أو صاحب 
الملاقي، فيجري ما سبق. ومجرد إجمال الملاقى وتردده لا أثر له في كيفية 

التنجيز.

الثاني: لما كان منشأ اجتناب الملاقي العلم الإجمالي بالوجه المتقدم  
فلابد من كونه منجزاً في نفســه، لكون كلا طرفيه ـ وهما الملاقي وصاحب 
الملاقى ـ مما يترتب الأثر التكليفي على نجاسته، كالثوب والماء، فلو كانت 



جريان  الثالث: 
في  الملاقي  حكم 

كل تكليف

367............................................................................ ملاقي أحد الأطراف 

نجاسة أحدهما غير مستتبعة للتكليف ـ كما لو كان خاتماً أو كتاباً ـ فلا مجال 
لمنجزية العلم الإجمالي المذكور بل هو نظير الخروج عن الابتلاء.

نعم، بناء على أن منشأ اجتناب الملاقي هو البناء على السراية بالوجه 
المتقــدم اتجه وجوب اجتنــاب الملاقي بمقتضى العلــم الإجمالي القائم 
بالطرفيــن وإن لم يترتب الأثر التكليفي عليهمــا معاً، لأن عدم ترتبه عليهما 
لا ينافي التكليف بهما بلحاظ حكم الملاقي الذي قد يترتب عليه التكليف.

الثالث: ما ذكرنــاه في حكم الملاقي يجري فــي كل تكليف مترتب 
على الأمــر المعلوم بالإجمال، كالضمان المترتــب على الغصب المعلوم 

بالإجمال، فيتنجز إذا كان حكماً تكليفياً بالوجه الذي يتنجز به الملاقي.

كما أن ما سبق في الملاقي لما يتنجز حكم نجاسته يجري وإن لم يكن 
المعلوم بالإجمال هو النجاسة، بل مردداً بينها وبين غيرها، فلو علم إجمالًا 

بغصبية الإناء أو نجاسة الثوب جرى في ملاقي الثوب ما تقدم من الكلام.

وربما تكون هناك فروع أخرى قــد يظهر حكمها مما تقدم، لا مجال 
لإطالة الكلام فيها.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 368

الثامن:  التنبيه 
العلم  انحلال  في 

الإجمالي

تنجز  ــوه  ــ وجـ
المعلوم  التكليف 

بالإجمال

التنبيه الثامن: في الانحلال 

ومرادنا به ســقوط العلم الإجمالــي عن المنجزيــة بتنجز التكليف 
المعلوم بالإجمال بنفسه في خصوص بعض الأطراف.

وبه يفترق عما تقدم في التنبيه الرابع من سقوط العلم الإجمالي بتنجز 
التكليف في بعض أطرافه، إذ المراد هناك تنجز تكليف آخر مباين للتكليف 

المعلوم بالإجمال لا نفسه.

ثم إن تنجز التكليف المعلوم بالإجمال في خصوص بعض الأطراف..

تارة: يكون بنحو يقتضي تعيين المعلوم بالإجمال فيه، وخلو الأطراف 
الُأخَر عنه.

وأخرى: لا يقتضي ذلك، لتردد التكليف المعلوم بالإجمال بين الأقل 
والأكثر، على ما يأتي الكلام فيه.

أما الأول فكما لو علم تنجيس الدم لثوبين من بين عشــرة أثواب، ثم 
عثر على الثوبين بالفحص.

فإنه لا إشــكال هنا في ســقوط العلــم الإجمالي عــن المنجزية في 
الأطراف الأخر، وإن احتمــل ابتلاؤها بتكليف آخر غير التكليف الذي كان 
معلوماً بالإجمال، لارتفاعه حقيقة وتبدله بالعلم التفصيلي والشك البدوي، 
لأن مرجع العلم الإجمالي إلى قضية منفصلة لا مجال لها مع العلم التفصيلي 

المذكور.

نعــم، لو كان التنجز في بعض الأطراف بطريق تعبدي غير العلم اتجه 



369......................................................................... انحلال العلم الإجمالي 

عدم ارتفاع العلم الإجمالي حقيقة، بل حكماً، كما لو قامت البينة في الفرض 
على تعيين الثوبين الملاقيين للدم، فإن احتمال خطأ البينة مستلزم لبقاء العلم 
الإجمالي، إلا أن مقتضى حجيتها الاكتفاء بمتابعتها في الفراغ عن التكليف 

المعلوم بالإجمال، كما لا يخفى.

لكن هذا مختص بالأمارات والطرق التعبدية، حيث قد يكون لسانها 
تعييــن المعلوم بالإجمال، ولا مجال فيه في الأصــول التعبدية، لعدم النظر 

فيها للمعلوم بالإجمال، لتكون صالحة لتعيينه تعبداً.

وأمــا الثاني فكما لو علم بنجاســة بعض من عشــرة أثواب، ثم علم 
بالفحص بثوبين منها، ولم يعلم بأنها تمام المعلوم بالإجمال أو بعضه، لتردد 

المتنجس بين الأقل والأكثر.

إن قلت: لا معنى لتردد المعلوم بالإجمال بين الأقل والأكثر، لوضوح 
أن  المعلوم حينئذٍٍ خصوص الأقل، والزائد مشكوك لا غير مدفوع بالأصل، 

فيرجع إلى الوجه الأول.

قلت: هذا مسلم، إلا أن الأقل لما لم يكن محدوداً بحدود ذهنية خاصة 
منطبقة علــى المعلوم بالتفصيل، بل مبهماً مــردداً بين الأطراف، لم يصلح 
العلم التفصيلي لتعيين المعلوم بالإجمــال، ولذا لو فرض كون النجس في 
الواقع أربعة كان نســبة كل منها إلى العلم الإجمالي واحدة، لعدم المرجح، 
ولا مجال مع ذلك لتعييــن المعلوم بالإجمال بالمعلــوم بالتفصيل، وهذا 
بخلاف الوجه الأول، لأن المفروض فيــه كون المعلوم بالإجمال محدوداً 

بحدود ذهنية منطبقة على المعلوم بالتفصيل، كالمتنجس بالدم مثلًا.

والظاهر هنا عدم وجوب مراعاة احتمال التكليف في بقية الأطراف، 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 370

لارتفاع العلم الإجمالي حقيقة، كما في الوجه الأول، لما تقدم من أن مرجعه 
إلى قضية منفصلة لا مجال لها مع العلم التفصيلي المفروض.

إن قلت: لما كان العلم الإجمالــي منجزا للمعلوم بالإجمال على ما 
هــو عليه من الإبهام والترديــد فلا بد من إحراز الفراغ عنــه، وهو لا يحرز 
بمراعاة العلم التفصيلــي بعد فرض عدم إحراز التطابق بينهما، وأن نســبة 
العلم الإجمالي لتمام الأفراد الواقعية واحدة لو فرض زيادتها على المعلوم 

بالتفصيل.

قلت: وجوب إحراز الفراغ فرع انشــغال الذمــة بالمعلوم بالإجمال 
الموقوف على بقاء العلم الإجمالي، فمع فرض ارتفاعه لا مجال لانشــغال 
الذمــة ليجب إحراز الفراغ، لوضوح أن بقاء انشــغال الذمة مشــروط ببقاء 
العلم، ولا يكفي فيه حدوثه مع ارتفاعه. وإن شــئت قلت: العلم الإجمالي 
السابق بالمبهم انقلب بعد العثور على المقدار الصالح لانطباق المبهم عليه 

إلى علم تفصيلي وشك بدوي. 

وقد تقدم نظير هذا في التنبيه الرابع، عند الكلام في طروء بعض موانع 
التنجيــز في خصوص بعض الأطراف، كالاضطرار ونحوه، وذكرنا هناك أن 
وجه البناء على منجزيه العلم الإجمالي في بقية الأطراف منحصر بالمرتكزات  
العقلائية، التي لا مجال لهــا هنا، للفرق بين المقامين بأن المانع المفروض 
هناك من ســنخ الطوارئ الثبوتية الرافعة للتكليــف المعلوم بالإجمال، مع 
عدم التبدل في مقام الإثبات، لبقاء العلم الإجمالي على ما هو عليه، بخلاف 
العلم التفصيلي هنا، فإنه من سنخ الطوارئ الإثباتية، الموجبة لارتفاع العلم 
الإجمالــي الذي به قوام التنجيز، مع عدم تبــدل التكليف المعلوم ثبوتاً، بل 



371......................................................................... انحلال العلم الإجمالي 

عدم تبدل شيء في مقام الثبوت أصلًا، فقياس أحد المقامين بالآخر في غير 
محله، بل المرتكزات هنــا لا تمنع من الرجوع للأصول الترخيصية في بقية 

الأطراف.

هــذا، ولو فرض قياس أحد المقامين بالآخــر فحيث تقدم في التنبيه 
الســابق أن المعيار في ســقوط العلم الإجمالي عن المنجزية بطروء المانع 
علــى بعض الأطراف على مقارنــة المانع للتكليف المعلــوم بالإجمال أو 
تقدمــه عليه، وإن تأخر العلم به عن حصول العلم الإجمالي، وأن عدم تأثير 
المانع مشــروط بتأخره تعين في المقام البناء على ســقوط العلم الإجمالي 
عــن المنجزية، لأن المفروض كون المعلوم بالتفصيــل متحداً مع المعلوم 
بالإجمال غير مباين له، فهو في حكم المقارن، وإن تأخر العلم به عن العلم 

الإجمالي.

ومنه يظهر الحال فيما لو كان المنجز فــي بعض الأطراف التفصيلية 
طريقاً شــرعياً لا يوجب العلم، فإنه وإن لم يوجب ارتفاع العلم الإجمالي، 
لفرض احتمال الخطأ، كما لا يوجب الفراغ اليقيني عن المعلوم بالإجمال، 
لفرض عدم تضمنه تعيينه في ضمن الأطراف التفصيلية، إلا أنه لما كان مفاد 
الطريق المذكور ثبوت مؤداه من حيــن حصول المعلوم بالإجمال، لفرض 
كونه عينه أو منه، اتجه البناء على ســقوط العلم الإجمالي عن التنجيز بقيامه 

بالملاك المذكور هناك.

بــل لا يبعد إلحاق ذلك بما ذكرناه هنا فــي العلم التفصيلي من تبدل 
الحال في مقــام الإثبات، لأن العلم الإجمالي الراجع إلى القضية المنفصلة 
المشــار إليهــا وإن كان موجوداً حقيقــةً إلا أن قيام الطريــق يوجب إلغاءه 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 372

عملًا والتعبــد بقضية  حمليــة تعيينية في خصوص مــورد الطريق وإن لم 
تكن معلومــة حقيقة، وحيث لا يكون التعبد بالوجــه المذكور منافياً للعلم 
المفروض، لإمكان صدقهما معاً، فلا مانع منه، ويتعين لأجله رفع اليد عملًا 
عــن خصوصية الترديــد المقتضية عقلًا للاحتياط، والتــي هي خارجة عن 

الانكشاف الذي به قوام المنجزية في العلم الإجمالي.

وبعبارة أخرى: العلــم الإجمالي متقوم بانكشــاف تحقق المعلوم، 
وبإجماله وتردده، والأول هو المعيار فــي المنجزية ووجوب العمل عقلًا، 

والثاني منشأ لوجوب الاحتياط في مقام الامتثال.

ومن الظاهــر أن الأول لا ينافي التعبد بالطريق المفروض في المقام، 
ليكــون مانعاً منه، والثانــي وإن نافاه، إلا أن التعبد بالطريــق يقتضي إلغاءه 
عملًا، كإلغاء الطرق للجهل في سائر الموارد التي يكون فيها مورداً للأصول 

الترخيصية أو الإلزامية، فتلحق الطرق بالعلم التفصيلي في ذلك. فتأمل.

كما تلحق بــه الأصول الإحرازية التعبدية، كالاســتصحاب ونحوه، 
بخلاف أصــل الاحتياط، حيث لا مجــال لرافعيته للإجمــال تعبداً، لعدم 
تعرضه لإثبات التكليف في مورده بوجه، وينحصر الوجه في ســقوط العلم 
الإجمالــي معه عن المنجزية بما ذكرناه في الطــرق أولًا، من ابتنائه على ما 
تقدم في التنبيه الرابع في وجه ســقوط العلم الإجمالي عن المنجزية بطروء 

بعض موانع التنجيز في بعض الأطراف.

وقــد تحصل مما ذكرنا: أن العلم التفصيلــي في المقام موجب لرفع 
العلم الإجمالي حقيقةً، فلا موضوع معه للاحتياط في الأطراف الُأخَر. كما 

أن الطرق والأصول التعبدية رافعة له حكماً.



ــيء:  ــ بـــقـــي ش
التكليف  مباينة 
التفصيل للتكليف 

الإجمالي

373......................................................................... انحلال العلم الإجمالي 

وأما الأصــول غير الإحرازيــة ـ كالاحتياط ـ فهي لا تصلح لشــيء 
منهمــا، وإنما تكون مانعة من منجزية العلــم الإجمالي بملاك طروء بعض 

موانع التنجيز في  بعض الأطراف، الذي تقدم في التنبيه الرابع.

وعلــى ما ذكرنا يبتني الكلام في كثير من المباحث المتقدمة، كالعمل 
بالعــام قبل الفحص عــن المخصص، والدليل العقلي علــى حجية الخبر، 
ودليل الانســداد، والدليل العقلي للأخباريين علــى وجوب الاحتياط في 
الشبهة التحريمية، وربما تقدم منا خلاف ذلك، ويظهر حاله مما ذكرناه هنا. 

فراجع.

بقي في المقام شــيء، وهو أن المفروض في ما تقدم في التنبيه الرابع 
أن التكليف المعلوم بالتفصيل مباين للمعلوم بالإجمال، كما أن المفروض 
هنا عدم التباين بينهما، بل المعلوم بالتفصيل هنا عين المعلوم بالإجمال وإن 

لم يحرز أنه تمامه.

وهناك صــورة ثالثة ينبغي التعرض لها هنا إلحاقاً بهذا التنبيه، وهي ما 
إذا تردد المعلوم بالتفصيل بين الأمريــن، بأن يكون للمعلوم بالإجمال حد 
واقعــي، وعنوان ذهني، لا يعلم انطباقه على المعلوم بالتفصيل، كما لو علم 
إجمالًا بنجاســة ثوبين من عشرة ثياب، وأنهما ثوبا زيد مثلًا، وبعد الفحص 
علم تفصيلًا بنجاسة ثوبين لا يعلم أنهما ثوبا زيدٍ أو غيرهما قد تنجساً بنجاسة 

أخرى غير النجاسة المعلومة بالإجمال.

والظاهر أنــه لا مجال لما تقدم هنا، لبقاء العلــم الإجمالي بالمعلوم 
الخــاص على ما هو عليه من حــدود واقعية وذهنية لا يعلــم انطباقها على 
المعلــوم بالتفصيل، فتصدق بالإضافة إليه القضية المنفصلة المشــار إليها، 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 374

فثوبا زيد في المثال مرددان بين المعلوم بالتفصيل وغيره.

إن قلــت: مثل عنوان ثوب زيد لا أثر له فــي التكليف، بل هو معّرف 
محــض، فلا أثر للعلــم الإجمالي المتعلــق به، وليس موضــوع التكليف 
والتنجيز إلا المصاديق الخارجية على ما هي عليه من الحدود الواقعية، لأنها 
التي يتعلق بها العمل، وتكون مورداً للإطاعة والمعصية، ومن الظاهر أنه لا 
مجال لفرض العلم  الإجمالي فــي المصاديق المذكورة بما هي بعد فرض 

العلم التفصيلي المذكور، بل الحال كما تقدم في الصورة السابقة.

قلت: لما كان العنوان المذكور معرفاً كان دخيلًا في التنجيز، إذ ليس 
المنجز إلا المحكي به، وهو المصداق الخاص المحدود بحدوده الواقعية، 
المردد بين المعلوم بالتفصيل وغيــره، ولا وجه لارتفاع العلم الإجمالي به 
مع بقاء تردده، وهذا بخلاف مــا إذا كان المعلوم بالإجمال مردداً بين الأقل 
والأكثــر فإن الأقل مبهم في الأكثر، وليس له حــد واقعي يميزه فيه، ليمكن 

فرض الترديد فيه، كما تقدم.

فالظاهــر أن المقام مبني على مــا تقدم في التنبيــه الرابع من الكلام 
في ســقوط العلم الإجمالي عن المنجزية مع ابتــاء بعض أطرافه بتكليف 
تفصيلي، حيث يتعين حينئــذٍ التفصيل بين تأخر المعلوم التفصيلي وعدمه، 
فلا يمنع من منجزيــة العلم الإجمالي في الصورة الأولــى، على التفصيل 

والكلام المتقدمين هناك.

ومجرد الفرق بينه وبين ما ســبق بالعلم هناك بالتباين بين المعلومين 
الإجمالي والتفصيلي، والشــك فيه هنا، ليس فارقاً بعد بقاء العلم الإجمالي 

والشك في الفراغ عنه بامتثال المعلوم بالتفصيل.



التاسع:  التنبيه 
غير  الشبهة  في 

المحصورة

375.......................................................................... الشبهة غير المحصورة 

نعم، لا يبعد البناء على إلحاق صورة الشــك في التأخر بصورة العلم 
بعدمه في ســقوط العلم الإجمالي معه عن المنجزية، لعدم اليقين معه بكون 
المعلوم بالإجمال حين حدوثه تكليفاً فعلياً صالحاً لترتب العمل عليه، كما 
لعله يظهر بالتأمل فــي ما ذكرناه في التنبيه الرابع، والتنبيه الســابع في وجه 
كون المعيار في التقدم والتأخر على حال المعلوم، لا العلم. ولا يسع المقام 

تفصيل ذلك. فراجع وتأمل.

التنبيه التاسع: في الشبهة غير المحصورة 

وقد وقع الكلام بينهم في ضابطها.

ومن الظاهر أن ما يناســب المعنى اللغــوي لغير المحصور هو الذي 
لا يعلــم عدده))) ولو لتــردده بين عددين، ولا يبعــد أن يختص عرفاً بما إذا 
كانت أطراف الترديد بحد لا يســهل تشــخيصها دقة، بحيث لا تشخص في 
طرف القلة إلا بما يعلم بوجود ما زاد عليه، ولا في طرف الكثرة إلا بما يعلم 
بنقــص الموجود عنه، فلو تردد أهل البلد بين الألف والتســعمائة يكون من 
المحصور عرفاً، وإن كان من غيــره لغة، ولا يكون من غير المحصور عرفاً 

إلا إذا لم يسهل تشخيص الحد بين الشك واليقين.

بل لا يبعد مع ذلك اعتبار البعد بين الحدين.

هذا، ولكن لا أثر لتشخيص المعنى اللغوي أو العرفي لغير المحصور، 
لعــدم وروده في النصوص ـ كما ذ كره فــي الجواهر ـ ولا غيرها من الأدلة 

)))	 هذا بناء على أن عدم الحصر بلحاظ العدد، أما لو كان بحســب المكان فالمعيار فيه تردد المكان بالوجه 
المذكور في العدد. »منه عفي عنه«.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 376

مع  الاســتــدلال 
ــوب  ــدم وجـ ــ ع
الشبهة  اجتناب 
المحصورة  غير 

بوجوه

الإجماع الأول: 

الشرعية اللفظية، وإنما ورد في كلمات بعض الأصحاب، ومن القريب جداً 
أن لا يكــون مرادهم دخله في موضوع الحكم تعبداً، بل ســيق في كلامهم 
لمحض الإشارة لمصاديقه، بلحاظ ما اشتملت عليه من خصوصيات دخيلة 
في الحكم، كالحرج ونحوه، كما قد يناســبه تعليلهم بها، فالعنوان المذكور 
منتزع من الأفراد التي ثبت لها الحكم بحسب الأدلة، فيكون تحديده متفرعاً 
على تحديد تلك الأفــراد، وهو متفرع على تعيين دليــل الحكم، لينظر في 

سعته وضيقه.

نعــم، المتيقن مــن أفرادها التكاليــف الإجمالية في الأمــور العامة 
المنتشــرة الأفراد، كالعلم بوجــود متنجس في الماء أو الخبــز أو الجبن، 

ووجود المغصوب في الأسواق والبيوت. 

إذا عرفت هذا، فاعلم أنه قد استدل على عدم وجوب اجتناب أطراف 
الشبهة غير المحصورة بأمور..

الأول: الإجمــاع، ففي جامــع المقاصد: »الظاهر أنــه اتفاقي« وعن 
الــروض التصريح به، وعــن الوحيد في فوائده: »عــدم وجوب الاجتناب 
عن غيــر المحصور مجمع عليه بين الكل، ولاريب فيه، ومدار المســلمين 
في الأعصار والأمصار كان على ذلك«. وفي الجواهر: »للإجماع بقســميه، 

وللسيرة المستقيمة«، بل عن بعضهم دعوى الضرورة عليه في الجملة.

وكأن ذلك بلحاظ السيرة التي أشير إليها في كلام الوحيد والجواهر، 
حيث لا مجــال لإنكارها، لوضوحهــا، كما لا مجــال لتخطئتها لعمومها 
للمتدينين، بل ينسب مخالفها للوسواس، بل لولا ذلك لاختل نظام المعاش 

والمعاد.



377.......................................................................... الشبهة غير المحصورة 

ولعل دعــوى الإجماع مبنيــة على الســيرة المذكورة أيضــاً، لقلة 
المتعرضين للعنوان المذكور وتأخــر عصورهم، كما يظهر بمراجعة مفتاح 

الكرامة. فكأن الإجماع المدعى ارتكازي مستند للسيرة المشار إليها.

ومنه يظهر أنه لا مجال للإشــكال في الاستدلال المذكور بعدم كون 
الإجماع تعبدياً، لقرب اســتناده لأحد الوجوه الآتيــة أو غيرها، فيلزم النظر 

في دليله.

لاندفاعه: بأن اســتناد الإجماع والســيرة والضــرورة لأحد الوجوه 
المذكــورة وإن كان قريباً، إلا أنه لا مجال لاحتمــال خطئها لو فرض عدم 
تمامية الوجــوه المذكورة عندنا، لوضوحها وارتكازيتها، حيث لا إشــكال 
في اتصالها بعصر المعصومين B، لما هو المعلوم لكل أحد في العصور 
المذكــورة من كثــرة ابتلاء النــاس بالمحرمات الواقعيــة ووجودها في ما 
يتعرضــون له من حوائجهم وأعمالهم، بنحو يســتلزم العلم الإجمالي لكل 
أحــد غالباً، فلو كان الاحتياط واجباً لحصل التنبــه له، أو التنبيه عليه، بنحو 

يمنع من وقوع السيرة وجري النظام عليها.

ومثله الإشــكال: بأن وجوب الاحتياط مــع العلم الإجمالي لما كان 
عقلياً فلا مجال لرفع اليد عنه بالأدلة الشــرعية التعبدية، كالإجماع ونحوه، 

بل لابد من النظر في الوجوه العقلية الموجبة لذلك.

لاندفاعه أيضاً بما ذكرناه في أول الكلام في العلم الإجمالي من إمكان 
رفع الشارع لموضوع حكم العقل المذكور بالتصرف في بعض الجهات التي 
يبتني عليها، فلو فرض عدم تمامية الأدلة المستدل بها كان الإجماع والسيرة 

والضرورة وافية بإثبات مقتضاها، لكشفها عن التصرف الشرعي المذكور.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 378

النصوص الثاني: 

ــث: دفــع  ــال ــث ال
المشقة

نعم، لمــا كانت هي أدلة لبيــة لم تنهض بتحديــد موضوعها، فيلزم 
الاقتصار على المتيقن من موردها، وضبطه في غاية الإشــكال، فيلزم النظر 
في بقية الوجــوه، ليعول عليها في التحديد، بل قد يظهر بها مورد الســيرة، 

لقرب استنادها إليها، كما ذكرنا.

الثانــي: النصوص الظاهرة في عــدم وجوب الاحتياط في الشــبهة 
المحصورة فضلًا عن غيرها من مــوارد العلم الإجمالي، كصحيح عبد الله 
بن ســنان وغيره مما تقدم التعرض له في أدلة البراءة، وعند الكلام في حرمة 
المخالفة القطعية الإجمالية، حيث ذكرنا هناك لزوم حمله على الشــبهة غير 

المحصورة، خروجاً عن محذور مخالفة العلم الإجمالي المنجز.

لكن لا يخفى أن تخصيص النصــوص المذكورة بغير المحصور لما 
لم يكن مســتفاداً من دليل لفظي، بل من حكم العقــل بامتناع مخالفة العلم 
الإجمالــي مع فرض فعليــة التكليف المعلوم بالإجمــال، فهو متفرع على 

تشخيص موارد عدم حكم العقل بالاحتياط مع العلم الإجمالي.

فالنصوص المذكورة لا تكون دليلًا على جواز ارتكاب الشــبهة غير 
المحصورة، بل شمولها لها متفرع على قيام دليل غيرها فيها.

الثالث: ما أشار إليه في الشــرايع، ونسبه في مفتاح الكرامة إليهم من  
التعليل بدفع المشقة.

وفيه ـ كما أشــار إليه شــيخنا الأعظم H ـ : أن المــراد بذلك إن كان 
 هو المشقة الشــخصية، ليكون مرجعه إلى الاســتدلال بقاعدة نفي الحرج 
ـ بناء على ما هو الظاهر من جريانها في المقام بلحاظ لزوم الحرج من امتثال 
التكليف بسبب الاشتباه المستلزم للاحتياط الحرجي وإن لم يكن التكليف 



379.......................................................................... الشبهة غير المحصورة 

بنفسه حرجياً ـ فمن الظاهر أن بينه وبين المدعى عموماً من وجه.

وإن كان هــو المشــقة النوعية بمعنى لزوم الحــرج من الاحتياط في 
الشــبهة غير المحصورة نوعاً على نوع المكلفين، بأن يكون الحرج حكمة 
لا علة، فهو ـ مع عدم الضابط له ـ لا ينهض بالاستدلال، لأن ظاهر أدلة رفع 

الحرج هو الحرج الشخصي، لا النوعي.

وأما ما دل من النصوص على أن التشــريع لا يتضمن حكما يســتلزم 
الحرج نوعاً، مثل ما ورد في تعليل عدم وجوب الغسل من البول وغيره))).

فالمراد به ـ لو تم عمومه ـ عدم تشريع كبرى شرعية مستلزمة للحرج 
نوعاً ـ كالمثال المذكور ـ ولا يمنع من فرض كبرى انتزاعية يلزم منها الحرج 
نوعــاً، متفرعة على كبرى، أو كبريات، شــرعية لا يلزم الحرج نوعاً من كل 
منها، كلزوم القيــام بالواجبات البدنية الأولية علــى المريض، المنتزع من 
إطلاق أدلة الأحكام الأولية الشــاملة للمريض وغيره، المتضمنة للكبريات 
الشــرعية التي لا يلزم الحرج نوعاً من كل منها، كوجوب الصلاة، والصوم، 
والحج، وتطهير المسجد، وتغســيل الميت وغيرها، بل غاية ما يلتزم به هو 
ارتفاع الأحكام المذكورة في مورد الحرج الشــخصي، تحكيما لقاعدة نفي 

الحرج على الكبريات المشار إليها، لا على الكبرى الانتزاعية المذكورة.

ومن الظاهر أن وجوب الاحتياط في الشــبهة غيــر المحصورة ليس 
مفاد كبرى شــرعية، بل هو منتزع من الكبريات الشــرعية التي لا يلزم منها 
الحــرج نوعاً،  كحرمة أكل النجس وشــربه، واعتبار الطهــارة في الوضوء 

))) وســائل الشــيعة، ج: 1 باب: 9 من أبواب الماء المضاف، حديث: 1، 5 وباب: 2 من أبواب الجنابة، 
حديث:1، 4.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 380

يستفاد  ما  الرابع: 
ــخ  ــي ــش مــــن ال
H الأعــــظــــم 

والصلاة، وحرمة الغصب ونحوها من الأحكام التي تعم موارد الشــبهة غير 
المحصورة وغيرها، فإن عموم تلك الأحكام لموارد الشبهة غير المحصورة 
مقتضى لحكم العقل بوجوب الاحتياط فيها، الذي ينتزع منه كبرى وجوب 
الاحتياط في الشــبهة غير المحصورة، من دون أن يكون ذلك كبرى شرعية، 

ليلزم محذور تشريع حكم يلزم منه الحرج نوعاً.

هذا، ولعل من ذكر المشقة في المقام لا يريد الاستدلال بأحد الوجهين 
المذكورين، بل التنبيه على أن الاحتياط في الشــبهة غير المحصورة لما كان 
يستلزم الحرج نوعاً فلو كان لازماً لحصل الحرج المذكور، ولاضطرب أمر 
الناس، وحيث لم يحصل ذلك كشف عن وضوح عدم لزومه، فهو مشير إلى 

السيرة والارتكاز المشار إليهما آنفاً. فلاحظ.

الرابع: ما قد يســتفاد من شــيخنا الأعظم H مــن أن كثرة الأطراف 
توجب ضعــف احتمال التكليف في كل منها بنحــو لا يعتني به العقلاء في 

مقام العمل، ولا يصلح للتنجيز بملاك دفع الضرر المحتمل.

قال: »ألا ترى الفرق الواضح بين العلم بوجود السم في أحد الإنائين 
أو واحد من ألفي إناء«.

وفيه: ـ مع أن الظاهر عدم اختصاص جواز الإرتكاب في الشــبهة غير 
المحصــورة عندهم بما إذا ضعف احتمال الحرام، بل يعم ما إذا قوي لكون 
التكليف المشــتبه من الكثير في الكثير، أو لقرائــن خارجية تقتضي انطباق 
المعلوم بالإجمال على خصوص بعض الأطراف ـ أنه لاريب في أن ضعف 
الإحتمــال في خصوص بعض أطراف العلــم الإجمالي المنجز لا يصحح 
ارتكابه والخروج عــن احتمال التكليف، ولذا يجــب الاحتياط مع حصر 



Hما ذكره العراقي 
ضعف  أن  ــن  م
في  الــتــكــلــيــف 
مستلزم  طــرف 

لقوته في الآخر

381.......................................................................... الشبهة غير المحصورة 

الشبهة مطلقاً.

وذلك لأن قاعدة دفع الضرر المحتمــل تجري مع ضعف الإحتمال 
إذا كان مهمــاً، كضرر العقاب وعدم الاحتياط فــي المثال المتقدم ـ لو تم ـ 
إنما هو  لمزاحمة محذور الاحتياط للضرر المعلوم بالإجمال، حيث يكون 
الاحتياط مع كثرة الأطراف مســتلزماً لنحو من المشقة والمشاكل التي هي 
محذور يزاحم بهــا الضرر المعلوم بالإجمال، ولا مجــال لذلك في ضرر 

العقاب، لأهميته.

على أن فرض تجويز العقل الإقدام على الضرر لا يقتضي الأمان منه 
بنحــو لا يقع في العقاب لو صادف التكليف الواقعي في المقام، نظير الحال 
في الأضرار التكوينية في مثل المثال المتقدم، ومثله التزاحم بين المحذورين 
بسوء اختيار المكلف، حيث يلزم العقل باختيار المحذور الأقل والوقوع في 

ضرر عقابه من دون أن يحكم بالأمان منه.

وليــس في الوجــه المذكور ما يقتضــي حكم العقل بقبــح العقاب 
المستلزم للأمان منه.

وأما ما ذكــره بعض الأعيــان المحققين H مــن أن ضعف احتمال 
التكليف في كل طرف بنفسه مســتلزم لقوة احتماله في بقية الأطراف بنحو 
البدليــة، بحيث يظن بوجوده فيها، ومرجع بنــاء العقلاء المدعى على عدم 
الاعتناء بالإحتمال الضعيف إلى أخذهم بالظن المذكور، فيرتفع به الإجمال 
تعبداً، كما في ســائر موارد قيام الطريق على تعييــن المعلوم بالإجمال في 
بعض الأطــراف، فلا موضوع لقاعــدة دفع الضرر المحتمــل، للأمان من 

العقاب بسبب الطريق المذكور، لأنه يوجب حكم العقل بقبحه.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 382

ما  ــس:  ــام ــخ ال
كلام  عليه  يحمل 
 H الشيخ الأعظم
الوجه  عن  ــدلًا  ب

الرابع

السادس: ما ذكره 
H النائيني

ففيه.. أولًا: أن لازمه تبعيض الاحتياط في الشــبهة غير المحصورة، 
بالاقتصار في مخالفته على المقدار الذي يكون احتمال التكليف فيه ضعيفاً 
جــداً لا يعتني به العقلاء، لأن العمل بظن التكليــف في الباقي يجعله حجة 
تعيينــاً، فينجز جميع أطرافه، ولا يظن من أحد الالتزام به، إذ غاية ما قيل في 

المقام هو لزوم ترك ماعدا مقدار الحرام وحرمة المخالفة القطعية. 

وثانياً: أن الحجية التخييرية بعيدة عن بناء العقلاء، بل المرتكز عندهم 
تســاقط الحجج المتعارضة مع ثبوت  مقتضي الحجية فيها، كخبر الواحد، 

فضلًا عن مثل هذا الظن الذي لم يتضح ثبوت مقتضي الحجية فيه.

فالظاهر أن عدم التزام العقلاء بالاحتياط مع الكثرة ناشــئ من إهمال 
احتمال التكليف في الطرف، لما أشــرنا إليه من المزاحمة التي لا مجال لها 
في ضرر العقاب، من دون بناء على حجية شــيء ينحل به العلم الإجمالي، 

ليكون مؤمّناً من الضرر المفروض في المقام.

الخامس: ما ربما يحمل عليه كلام شيخنا الأعظم H بدلًا عن الوجه 
الســابق، من أن كثرة الأطراف مانعة من منجزية العلم الإجمالي بنحو يكون 

بياناً على التكليف ليرتفع به موضوع قاعدة قبح العقاب بلا بيان.

وفيــه: أنه لا يفرق في منجزية العلم الذاتية بين كثرة الأطراف وقلتها، 
كما يتضح مما تقدم في وجهها، وعدم المحركية في بعض الموارد ناشئ من 

المزاحمة، كما تقدم.

الســادس: ما ذكره بعض الأعاظم H ويبتني علــى كون الضابط في 
الشــبهة غير المحصورة أن تكون كثرة الأطراف بنحو لا يمكن عادة جمعها 
فــي الارتكاب، كالعلم بتنجــس بعض خبز البلد أو غصبيتــه، أما لو أمكن 



383.......................................................................... الشبهة غير المحصورة 

جمعهــا في الارتكاب ـ كما لو علم بتنجــس حبة حنطة بين ألف حبة ـ فهي 
من الشبهة المحصورة.

وعليــه لا يكون العلم منجــزاً، لا بالإضافة إلــى المخالفة القطعية، 
لفرض تعذرهــا، ولا بالإضافة إلى الموافقة القطعيــة، لتفرع وجوبها على 
حرمــة المخالفة، لأنها الأصل في منجزية العلــم الإجمالي، لتفرع وجوب 
الموافقة ـ كما سبق منه H ـ على تعارض الأصول وتساقطها في الأطراف، 
وهو يتوقف على حرمة المخالفة القطعيــة، اللازمة من جريان الأصول في 
تمام الأطراف بعد فرض عدم المرجــح لبعضها في جريان الأصل، فإذا لم 
تحرم المخالفة القطعية لم يقــع  التعارض بين الأصول، فلا تجب الموافقة 

القطعية المتفرعة عليه.

وفيه: أن جريــان الأصول في جميــع الأطــراف وتعارضها الملزم 
بالموافقة القطعية غير مشروط بالقدرة على الجمع بينها، بل يكفي فيه القدرة 
علــى كل منها ولو بدلًا، لكفاية ذلك في فعليــة التكليف المعلوم بالإجمال 
على تقدير انطباقه على كل منها، فيصلح العلم الإجمالي لتنجيزه بنحو يمنع 

من جريان الأصول في كل طرف بنفسه.

ولــذا لا ريب فــي منجزيــة العلم الإجمالــي مع ذلك في الشــبهة 
المحصورة، كما لو علم المكلف بحرمة الســفر عليه عصر الجمعة إما إلى 
الموصل أو إلى البصرة، أو نذر أن لا يصلي الظهر في دار زيد واشتبهت بين 

دارين أو نحوهما.

نعم، لو كان تعــذر الجمع بين الأطراف راجعاً إلى تعذر بعضها معيناً 
كان مانعــاً من منجزية العلــم الإجمالي، لعدم العلم معــه بفعلية التكليف 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 384

ما  ــع:  ــابـ ــسـ الـ
رضا  ــا  آغ ذكــره 
H ــي ــدان ــم ــه  ال

المعلــوم بالإجمال، لاحتمال انطباقه على المتعــذر، كما لا يجري الأصل 
حينئذٍٍ في المتعذر، لعدم الأثر، فلا معارض للأصل الجاري في غير المتعذر.

وليــس هذا نظيراً لمحل الــكلام، لأن منع كثرة الأطــراف من تعذر 
الجمع في الشبهة غير المحصورة إنما يكون بالوجه الأول.

وكأن مــا ذكره H مبني على اختلاط ذلك بما نحن فيه، حيث مثل به. 
مضافاً إلى أن المراد من تعذر الجمع بين الأطراف في الارتكاب إن كان هو 
تعذر الجمع ولو تدريجاً بمدة طويلة خرجت عن ذلك كثير من الشبهات غير 

المحصورة عندهم.

وإن كان هو تعذره في زمان قصير فهو ـ مع عدم الضابط له ـ يســتلزم 
عدم المنجزية في كثير من الشبهات المحصورة ـ خصوصاً التدريجية منها ـ 

التي لا مجال للبناء على عدم التنجيز فيها.

وقد أشار إلى بعض ذلك بعض الأعيان المحققين H. فراجع.

الســابع: ما ذكره الفقيه الهمداني H من أن المعيار في عدم الانحصار 
ليــس كثرة أطراف الشــبهة، بل عدم الإحاطة بتمــام أطرافها، بحيث كل ما 
يفرض طرفاً لها يحتمل وجود غيره، ســواء قلت الأطراف أم كثرت، كما لو 
علم بوقوع قطرة بول وإصابتها لبعض الأواني الموضوعة في الدار، لكن كل 
ما يحيط به المكلف من أواني الدار يحتمل وجود غيره وإصابته بالنجاســة 

دونه.

وحينئذٍ يكون الوجه في عدم وجوب الاحتياط في الأطراف المعلومة 
عدم معارضة الأصول الجارية فيهــا بأصول أخر، لعدم جريان الأصول في 
الأطراف المحتملة الوجود التي لا يحيط بها المكلف، لعدم الأثر للأصل ما 



385.......................................................................... الشبهة غير المحصورة 

لم يحرز كون موضوعه مما يعلمه المكلف ويبتلي به.

وفيه: أن الشك في وجود فرد آخر لا يحيط به المكلف لا ينافي الشك 
في التكليف الذي هــو موضوع الأصل، لعدم أخذ العلــم بوجود المتعلق 
بشــخصه في موضوع التكليف زائداً على الشك في التكليف، فدليل أصل 

الطهارة مثلًا يشمل بدواً جميع ما في الدار على ما هو عليه من العدد.

نعم، عدم الإحاطة بالطرف إن رجع إلــى عدم الابتلاء به على تقدير 
وجوده أو الشــك فيه، أو نحوهما مما يمنع مــن منجزية العلم وترتب الأثر 
علــى الأصل، اتجه عدم منجزية العلم الإجمالــي وعدم جريان الأصل في 

الطرف المذكور، لذلك، لا لعدم الانحصار.

وإن لم يرجــع إلى ذلك، بل علم بالابتلاء بتمام الأطراف على ما هي 
عليه من التردد بين الأقل والأكثر، كان العلم الإجمالي منجزاً، للعلم بتحقق 
التكليف الصالح لترتب العمل عليه، كما لو فرض العلم في المثال الســابق 
بأن الإناء المشكوك يعثر عليه لو كان موجوداً عند ارتفاع ضوء النهار ويكون 
فعلًا مورداً للابتلاء المصحــح للتكليف، وحينئذٍ يمتنع جريان الأصول في 
تمام الأطراف، لاســتلزامه المخالفة القطعية للتكليف المنجز بالعلم، كما 
لا تجري في بعضها  لعدم المرجح، وهو معنى تعارض الأصول في المقام.

وكأن نظــره H إلى الصورة الأولى، مع تخيــل أن المانع من جريان 
الأصل فيها عدم الانحصار، لا ما ذكرنا.

هذه عمدة الوجوه المذكــورة في كلماتهم، وقد عرفت عدم نهوضها 
بتحديد غير المحصور بنحو يتجه جواز الارتكاب فيه.

فالظاهــر أنه لا أثــر لعدم الانحصار بنفســه في رفــع منجزية العلم 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 386

المختار الوجه 

بقي أمور: 

ــواز  ج الأول: 
القطعية  المخالفة 
غير  الشيهة  في 
ــورة  ــص ــح ــم ال

وعدمه

الإجمالي.

نعم، كثرة الأطــراف وعدم الإحاطة بها مســتلزم غالباً لابتلاء العلم 
الإجمالي بما يســقطه عن المنجزية، كتعذر بعض الأطراف أو خروجه عن 
الابتــاء أو نحوهما، فيتجــه البناء على عدم وجوب الاحتياط في الشــبهة 

المذكورة لأجل ذلك، لا لخصوصية في عدم الانحصار.

ولعل هذا هو مرجــع الإجماع والنصوص المتقدمة إليها الإشــارة، 
لمــا عرفت من عدم أخذ عدم الانحصار في النصوص، وأن أخذه في بعض 
كلماتهم لا يستلزم دخل عنوانه في الحكم، ولاسيما بعد اختصاص الأمثلة 
التي يذكرونها والتي هي مورد السيرة الارتكازية الشاهدة للإجماع بما ذكرنا.

ومنه يظهر الإشــكال في ما ذكره بعض الأعيان المحققين H من قيام 
الإجماع على عدم وجوب الاحتياط في الشبهة غير المحصورة، وأن محل 
الكلام فيها مــا إذا لم يبتل العلم الإجمالي بمانع آخر من المنجزية غير عدم 

الانحصار.

إذ فيه: أن تخصيص محل كلامه هو بذلك تابع له، ولا ضير فيه، إلا أنه 
لا مجال لجعل ذلك محل كلامهم، فضلًا عن حمل الإجماع عليه.

بقي في المقام أمور..

الأول: الظاهــر جواز المخالفة القطعية في الشــبهة غير المحصورة، 
لو فرض الابتلاء التدريجي بالأطراف، لعــدم منجزية العلم الإجمالي عند 
ارتكاب  كل طــرف بعد فرض عدم الابتلاء ببقية الأطــراف ولو لارتكابها 

سابقاً، فالمخالفة في أي طرف فرض مورد للعذر الظاهري.

والعلم بحصول الحرام بعد ارتكاب تمام الأطراف ليس محذوراً بعد 



بين  الفرق  عــدم 
الترك  على  العزم 
الأمــر  ل  أو  مــن 

وعدمه

387.......................................................................... الشبهة غير المحصورة 

فرض عدم المنجز حينه.

وهو لا يســتلزم طرح دليل التكليف الواقعــي، لأن مخالفة التكليف 
مــع وجود المؤمن ظاهراً لا تكون طرحاً لــه، كما تقدم في وجه الجمع بين 

الأحكام الواقعية والظاهرية.

ولا يفرق في ذلك بين العزم عليه من أول الأمر وعدمه.

وما ذكره شــيخنا الأعظم H من صدق المعصية عند مصادفة الحرام 
الواقعي مع العزم المذكور.

غير ظاهر، لتوقف المعصية علــى تنجز التكليف والمفروض عدمه، 
وأن العزم إنما هو على الأطراف لو فرض تحقق الابتلاء بها تدريجاً بنحو لا 

يوجب التنجز.

بــل لا ضير في الارتكاب برجاء تحصيــل الحرام، كما هو الحال في 
ســائر موارد احتمال الحرام عند المؤمن منه، إذ لا محــذور في الرغبة في 

مخالفة الواقع بالنحو المرخص به شرعاً أو عقلًا.

واختصاص الترخيص الشرعي أو العقلي بصورة عدم العزم، لا دليل 
عليه، بل الدليل على عدمه.

فما يظهر من شيخنا الأعظم H من صدق التجري حينئذٍ في ارتكاب 
أول الأطراف وإن لم يصادف الحرام الواقعي، غير ظاهر.

نعم، لو لم يستند الإقدام للعذر للجهل بكونه عذراً، أو لعدم الاهتمام 
بالتكليــف وتحصيل العذر فيه لم يبعد صــدق التجري، كما تقدم في التنبيه 

الثاني من تنبيهات مبحث التجري من مباحث القطع.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 388

الثاني: عدم الفرق 
بين  الشبهة  فــي 
احتمال  ضعف 

الحرام وقوته

ولا فــرق في ما ذكرنا بيــن جميع الوجوه المتقدمــة حتى الإجماع، 
لظهور كلامهم تبعاً للارتكاز المشــار إليه في عدم منجزية العلم الإجمالي 

مع عدم الانحصار.

نعم، تقدم أن مقتضى الوجه الخامس بناء على ما ذكره بعض الأعيان 
المحققين من ابتنائه على جعل البدل عدم جواز ارتكاب ما يعتد معه باحتمال 

الحرام، فضلًا عن المخالفة القطعية.

ثم إن الكلام هنا في ارتكاب تمام الأطراف من حيثية التكليف المعلوم 
بالإجمال.

وأمــا ما قد يترتب على ذلك من حدوث تكليف تفصيلي أو إجمالي، 
كالضمان المترتب على استعمال المغصوب.

فهو خارج عن محل الكلام.

والمرجع فيه القواعد المقررة لمثله.

الثاني: لا يفرق في حكم الشــبهة غير المحصورة بين ضعف احتمال 
الحرام في الطرف وقوته، إما لاشتباه الكثير في الكثير ـ لفرض كثرة التكاليف 
المعلومة بالإجمال ـ أو لقرائن خاصــة توجب قوة احتمال انطباق المعلوم 
بالإجمال على الطرف، وهو ظاهر علــى الوجه الذي ذكرناه وماعدا الوجه 
الرابع والخامس من الوجوه المتقدمة حتى الإجماع، فإنه وإن كان دليلًا لبياً، 
إلا أنه لا مجال لاخراج هذه الصورة عنه مع كثرة الابتلاء بها الكاشــف عن 

عموم السيرة الارتكازية لها.

وأمــا ما ذكره شــيخنا الأعظم H مــن إلحاق صورة اشــتباه الكثير 
في الكثير بالمحصور، لمشــابهته له في نســبة مجموع التكاليف المعلومة 



ــزوم  ــالــث: ل ــث ال
على  الاقــتــصــار 
المتيقن في الشبهة 

غير المحصورة

شك  لو  الــرابــع: 
في منجزية الشبهة 
الشبهة  بنحو 

الموضوعية

389.......................................................................... الشبهة غير المحصورة 

بالإجمال لمجموع الأطراف، فإذا علم بوجود خمســمائة شاة موطوءة في 
ضمن ألف وخمســمائة كانت نســبة المعلوم بالإجمال إلى الأطراف نسبة 
الواحــد إلى الثلاثة، لأن الأمر متعلق بالاجتناب عن مجموع الخمســمائة، 

ومحتملاته ثلاثة، وماعداها لا ينفك عن الاشتمال على الحرام.

فهو إنمــا يتم مع الارتباطيــة بين مجموعات الأطــراف في احتمال 
انطباق المعلوم بالإجمال عليها، كما لو كان كل خمســمائة منها بلون وعلم 
أن الخمسمائة الحرام بلون واحد، حيث يكون أطراف الترديد ثلاثة لا غير، 

أما مع عدم الارتباطية بينها فأطراف الترديد تمام الألف والخمسمائة.

نعــم، بناء على الوجه الرابع يتجه البنــاء على وجوب الاحتياط، كما 
تقدم التعرض له هناك.

كما لا يبعد ذلك أيضاً بناء على الوجه الخامس، وإن كان لا يخلو عن 
كلام.

الثالث: ضابط الشــبهة غير المحصورة يبتني على الوجوه المتقدمة، 
ويختلف باختلافها، بنحو يظهر بالتأمل فيها.

نعم، لا يصلح بعضها لتحديده، لابتنائه على الإجمال، فيلزم الاقتصار 
فيه على المتيقن، كما تقدم في الإجماع، والاخبار، ودليل العســر ولو أريد 

به النوعي.

الرابع: لو شك في منجزية الشــبهة للشك في تحقق الضابط المتقدم 
لغير المحصورة فيها بنحو الشبهة الموضوعية ابتنى الكلام فيها على الكلام 
في حكم الشــك في تحقق موانع التنجيز، وقد تقدم أن الشــك في الابتلاء 
كالعلــم بعدمه في عدم التنجيز، كما أن الشــك في تعــذر الامتثال أو لزوم 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 390

العسر منه ونحوهما كالعلم بعدمها في التنجيز.

ومنــه يظهر أنــه بناء على الوجــه الثالث في الاســتدلال على جواز 
ارتكاب الشــبهة غير المحصورة يتعين البناء على وجوب الاحتياط لو شك 

في تحقق ضابطها.

وأما علــى الوجه الأول والثاني فحيث كان الاســتدلال بهما موقوفاً 
على كشــفهما عن جعل البدل أو رفع التكليف الواقعي، فعلى الأول يجب 

الاحتياط  مع الشك، وعلى الثاني لا يجب، ولا يبعد ترجح الأول. فتأمل.

كمــا أنه لا يبعد البناء على جواز الارتكاب على الوجه الســابع لعدم 
إحراز سقوط الأصل بالمعارضة.

وكذا على السادس، لكونه حينئذٍٍ نظير الشك في الابتلاء الذي عرفت 
عدم وجوب الاحتياط معه.

وأما الشــك في القدرة على المخالفة، الذي يجب الاحتياط معه فهو 
الشك في القدرة على الامتثال، لا الشك في القدرة على المخالفة، الذي هو 
مبنى الوجه الســادس المذكور، كما ذكرناه في التنبيه الرابع عند الكلام في 

عدم الابتلاء.

وأما على الوجه الرابع والخامس فيشكل تحقق الشك المذكور، لأن 
أطراف الشك ومرتبته من الأمور الوجدانية غير القابلة للشك.

وإن كان صريح بعض الأعيان المحققين إمكان الشك على الوجهين 
المذكورين، وأنه على الرابع يتعين إلحاقه بالمحصور، لرجوعه إلى الشــك 
في جعل البدل، كما تقدم منه، وعلى الخامس يلحق بغير المحصور للشك 

في بيانية العلم، ومع عدم إحراز البيان فالمرجع البراءة. فتأمل جيداً.



اقتضاء  الخامس: 
عدم منجزية العلم 
لعدم  الإجمالي 

وجوب الاحتياط

391.......................................................................... الشبهة غير المحصورة 

الخامــس: عدم منجزية العلم الإجمالي في الشــبهة غير المحصورة 
إنما يقتضي عدم وجوب الاحتياط في الأطراف من حيثية العلم المفروض.

ولا ينافي وجوب الاحتياط في الأطراف لأجل الشك لو فرض كونه 
مجرى للاحتياط في نفسه، لانقلاب الأصل أو نحوه، لأن الوجه المصحح 

لترك الاحتياط لا يقتضي إلغاء الشك.

فما يظهر من بعض الأعاظم H من التشــكيك في ذلك، أو الميل إلى 
إلغاء الشك، غير ظاهر.

نعم، بناء على الوجه الرابع قد يدعى أن عدم اعتداد العقلاء بالاحتمال 
الضعيف في كل طرف لا يختص بحيثية العلم الإجمالي، خصوصاً بناء على  

رجوعه إلى جعل البدل.

إلا أن الالتزام بلوازم ذلك صعب جداً.

إلا أن يلحق الشك بالوسواس الذي لاريب في عدم اعتداد العقلاء به، 
وخروجه عن عموم الشك الذي هو موضوع الأصول.

هذا تمام الكلام في الشبهة غير المحصورة.

والحمد لله على ما سهل ويسر، ونسأله العون والتسديد، وهو حسبنا 
ونعم الوكيل.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 392

العاشر: في  التنبيه 
الشبهة الوجوبية

الــــكــــام فــي 
أمـــــور: الأمـــر 
ــوى  دع الأول: 
الموافقة  وجوب 

بالاستصحاب

بوجوه  عليه  أورد 
أولها: ما أشار إليه 
H شيخنا الأعظم

التنبيه العاشر: في الشبهة الوجوبية 

لا فرق في ما تقدم في العلم الإجمالي بالتكليف بين الشبهة الوجوبية 
والتحريمية، كما يظهر بالتأمل فيه.

إلا أنــه ينبغي الكلام تبعاً لهم في أمور ذكروها في خصوص الشــبهة 
الوجوبية..

الأول: قــد يدعى التمســك لوجــوب الموافقة القطعية في الشــبهة 
الوجوبية بالاســتصحاب، فإنه بعد الإتيان ببعــض الأطراف يكون مقتضى 
الاســتصحاب الموضوعي ـ وهو اســتصحاب عدم الإتيان بالواجب ـ أو 
الحكمي ـ وهو اســتصحاب بقاء وجوب الواجب ـ لزوم الخروج عن عهدة 

التكليف بالإتيان ببقية الأطراف.

وقد يورد عليه بوجوه..

أولها: ما أشار إليه شيخنا الأعظم H من أن الغرض من الاستصحاب 
المذكور إن كان هو إثبات وجوب الباقي شرعاً فهو من الأصل المثبت، وإن 
كان هو إثبات وجوبه عقلًا تحصيــاً للفراغ اليقيني عن التكليف الإجمالي 
المســتصحب، فهو مبني على حكم العقل بوجوب تحصيل الفراغ اليقيني، 
وهو  لو تم يغني عن الاســتصحاب، لفرض اليقين بالاشــتغال وجداناً قبل 

الإتيان بشيء من المحتملين.

ولا مجال لتوهم ورود الاستصحاب على قاعدة الاشتغال في المقام.

لأن المعتبر في ورود الاســتصحاب على القاعــدة أن يتضمن التعبد 
بالتكليــف في موردها، كاســتصحاب نجاســة الثوب الــوارد على قاعدة 



الشبهة الوجوبية .................................................................................393

الاشتغال بالصلاة لمن صلى به، والاستصحاب لا ينهض بالتعبد بالتكليف 
بالباقــي، لابتنائــه على الأصل المثبــت، كما ذكرنا، وإنمــا يتضمن التعبد 
بالتكليــف الإجمالــي، وهو لا يصلــح للعمل إلا بلحاظ الطــرف الباقي، 
لاحتمال انطباق التكليف المعلــوم بالإجمال عليه، وهو متفرع على قاعدة 
الاشــتغال، والمفروض تحقق موضوعها مع قطع النظر عن الاستصحاب، 

فلا يبقى له أثر معها.

وفيه: أن أثر الاســتصحاب المذكور هو جعل مخالفة الطرف الباقي 
مخالفة قطعية بعد أن كانت بدونه مخالفة احتمالية، فإن مقتضى الاستصحاب 
التعبد بالتكليف ووجوب العمل على طبقه بموافقة الطرف الباقي، أو بوجه 
آخــر يقطع أو يحتمل معــه بالموافقة، فعدم العمــل بمقتضى ذلك مخالفة 
قطعية لمؤدى الاستصحاب، وإن كانت مخالفة احتمالية للواقع، ولا إشكال 
فــي عدم جواز المخالفة القطعية لدليل التعبــد، كما لا تجوز لدليل الواقع، 

وإن فرض جواز المخالفة الاحتمالية لهما.

نعم، الموافقة الاحتمالية للتكليف المســتصحب في باقي الأطراف 
قد تســتلزم الموافقة القطعية للتكليف المعلوم بالإجمال، كما لو فرض بقاء 

طرف واحد.

وهو أجنبي عما ذكره من ابتناء العمل بالاســتصحاب في المقام على 
وجوب الموافقة القطعية.

فهو نظير ما لــو علم المكلف إجمالًا بإضافة أحــد المائين وإطلاق 
الآخر،  ثــم توضأ بأحدهما، فإن مقتضى اســتصحاب الحدث هو وجوب 
الوضوء بغيره، وترك الوضوء حينئذٍ مخالفة قطعية لمؤدى الاســتصحاب، 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 394

أن  ثـــانـــيـــهـــا: 
الاســتــصــحــاب 
للفرد  استصحاب 

الإجمالي

والوضوء بالآخر وإن كان موافقة احتمالية له، إلا أنه موجب للقطع بموافقة 
التكليف الواقعي.

فالتحقيق: أن ما ذكره H من عدم الأثر للاستصحاب لا يتم بناء على 
عدم وجوب الموافقة القطعية عقلًا ـ الذي هو محل الكلام في المقام ـ وإنما 
يتم بناء على وجوبها عقلًا ـ كما هو التحقيق ـ لأن حكم العقل بوجوبها ملزم 
بالإتيان بالطرف الباقي مع قطع النظر عن الاســتصحاب، وحيث لم ينهض 

الاستصحاب بالورود على القاعدة ـ لما تقدم ـ كان التعبد به لاغياً.

ومنه يظهر الفرق بين الاستصحاب في ما نحن فيه واستصحاب عدم 
الإتيان بالظهر لمن شــك في الإتيان بها، لأن الاستصحاب هناك بيان على 
بقاء التكليف بالظهر، بنحو يكون الإتيان بها امتثالًا قطعياً، فيكون وارداً على 
قاعدة الاشتغال، أما في المقام فالمفروض عدم إحراز انطباق المستصحب 
على الطرف الباقي، ليحرز كونه امتثالًا له بمقتضى الاســتصحاب، بل ليس 

الإتيان به إلا لاحتمال انطباقه عليه، الذي هو مفاد القاعدة.

نعم، لــو كان لعدم الإتيان بالواجب أثر آخــر غير الامتثال لا تقتضيه 
قاعدة الاشتغال ـ كوجوب القضاء أو الكفارة ـ كان جريان الاستصحاب في 

محله، لترتب العمل عليه. فتأمل.

ثانيها: أن الاستصحاب المذكور استصحاب للفرد الإجمالي المردد 
بين معلــوم الارتفاع ومشــكوك الحدوث، وهو لا يجــري على التحقيق، 
لوجوه وقــع الكلام فيها من غير واحد، عمدتها منافاة إطلاق لســان التعبد 
بالاســتصحاب في المردد للعلــم التفصيلي في الفرد المعلــوم الارتفاع، 
بالوجــه الذي تقدم في الصورة الثانية من صــور عروض المانع من منجزية 



الشبهة الوجوبية .................................................................................395

العلم الإجمالي، التي ســبق الكلام فيها في التنبيه الرابع، ويأتي في مبحث 
الاستصحاب إن شاء الله تعالى.

نعم، ذلــك مختــص بالشــبهة الحكميــة، ولا يجري في الشــبهة 
الموضوعيــة، كما لــو صلى المكلف بأحــد ثوبين يعلم نجاســة أحدهما 
إجمالًا، فإن استصحاب عدم الإتيان بالصلاة بالثوب الطاهر، أو استصحاب 
وجوب الصلاة فيه ليس من اســتصحاب الفرد الإجمالي المردد، وإنما هو 
اســتصحاب للأمر المعين في نفســه، المترتب عليه العمل، الواجد لركني 
الاستصحاب من اليقين بالحدوث والشك في البقاء، وإنما التردد في امتثاله 

وهو لا يجعله من استصحاب الفرد المردد.

لكنه مثله في الجهة المتقدمة المانعة من جريان الاســتصحاب، فإن 
التعبد في المثــال بعدم الصلاة في الثوب الطاهــر أو ببقاء وجوبها يقتضي 
بإطلاقه تنجيز الصــاة المذكورة ولو في ضمن الثــوب الذي صلى فيه لو 
فرض كونــه الطاهر واقعاً، مــع العلم التفصيلي بعــدم وجوب الصلاة في 
الثوب المذكور، إما لنجاســته أو لصحة الصــاة الواقعة به أولًا، فلا مجال 
حينئذٍ للتعبد بوجوب الصلاة المذكورة مطلقاً وعلى كل حال، الذي هو مفاد 

الاستصحاب، لمنافاة الإطلاق المذكور للعلم التفصيلي المذكور.

وغاية ما يمكن هو التعبد بوجوبها معلقاً على بطلان الصلاة المذكورة 
لنجاســة الثوب المذكور، أو الأمر فعلًا في غير الثــوب المذكور احتياطاً، 
لاحتمال بطلان الصــاة الواقعة به، أو التعبد بوجوبها في ضمن غير الثوب 

المذكور.

والجميع أجنبي عن مؤدى الاســتصحاب الذي هو عبارة عن التعبد 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 396

بالكبرى الشــرعية الواقعية ابتداءً، أو بتوســط التعبد بالموضوع المقتضي 
للعمل بها مطلقاً وعلى كل حال.

بــل الأول مفاد الجعل الواقعــي غير الصالح للتنجيــز، لعدم إحراز 
موضوعه، وهو بطلان الصلاة الأولى.

والثاني مفاد دليل الاحتياط، لا الاستصحاب.

والثالث مفــاد قضية أخرى غير المتيقنة ســابقاً، لوضوح أن المتيقن 
ســابقاً  هو وجوب الصلاة بمطلق الثوب الطاهر الشــامل للثوب المذكور، 

فالتعبد بوجوبها في غيره لا يكون إبقاء ظاهرياً للمتيقن.

ودعــوى: أن امتناع الإطلاق فــي القضية عقلًا يقتضــي تقييدها، لا 
إلغاءها رأساً.

مدفوعة: بأن ذلك إنما يتم في تقييد عموم الدليل وإخراج بعض أفراده، 
وحيث كان العموم في المقام هو عموم دليل الاستصحاب ففرده الذي يمتنع 
شموله له هو اســتصحاب الموضوع أو الحكم في محل الكلام، لا الثوب 
المذكور، بل الثوب المذكور فرد لمتعلق القضية المســتصحبة، التي يكون 
تقييدها مستلزماً لمباينة المستصحب للمتيقن وفقده لركن الاستصحاب، لا 

لتقييد دليل الاستصحاب. فلاحظ.

بــل لو فرض انحصار طريــق الامتثال بالطرف الباقــي ـ بأن لم يكن 
عنــد المكلف في المثال إلا الثوب الذي لم يصل فيه من الثوبين المعلومين 
بالإجمــال ـ كان امتناع التعبد بمقتضى الاســتصحاب من جهة عدم إحراز 
متعلق الامتثال الموجب لامتنــاع إطلاق التعبد به بنحو يقتضي العمل عليه 

على كل حال.



الشبهة الوجوبية .................................................................................397

وما قيل: من عدم الاعتناء باحتمال التعذر ولزوم ترتيب أثر القدرة معه.

مختص بما إذا شك في مقدار القدرة، لا في حال المقدور، كما أشرنا 
إليه في أول التنبيه الرابع. فراجع.

نعــم، لا يبعد جريان الاســتصحاب لو فرض خــروج الطرف الذي 
احتــاط به المكلف أولًا عن الابتلاء ـ بتلف أو نحوه ـ بنحو لا يكون إطلاق 
القضية المســتصحبة عمليــاً بالإضافة إليه، وكان لمتعلقهــا فرد متيقن غير 
الطــرف الآخر، إذ لا محذور حينئذٍ في التعبد بالقضية المتيقنة على إطلاقها 
بعد فرض إحراز متعلقها وعدم ترتب العمل المنافي للعلم التفصيلي عليها، 
كما لو كان للمكلف ثوب طاهر تفصيلًا من الصوف، وآخر مردد بين ثوبين 
من القطن، فصلى  المكلف في أحد ثوبي القطن، ثم تلف وبقي الآخر منهما 
مع الثوب الصوف، فإن مقتضى الاستصحاب هو الصلاة في الثوب الطاهر 
الصالح للانطباق عليهما، غاية الأمر أنه إن صلى بالقطن أجزأه وإن لم تحرز 

طهارته، للعلم بامتثال الأمر الواقعي حينئذٍ الرافع لموضوع الاستصحاب.

هذا، وربما يستشكل في خصوص الاستصحاب الموضوعي: ـ وهو 
اســتصحاب عدم الإتيان بالواجب ـ بأن الغرض من ذلك إن كان هو إثبات 
بقاء التكليف ووجوب الفراغ عنه، فليس ذلك أثراً شرعياً له، بل هو أثر عقلي 

راجع إلى مقام الامتثال.

وإن كان أمراً آخر، كوجوب القضاء أو الكفارة أو نحوهما مما يترتب 
شرعاً، فهو خارج عن محل الكلام.

ويندفع: بأنه لما كان ارتفــاع التكليف عقلًا بامتثاله، وبقاؤه مع عدمه 
من شؤون داعويته ومما يترتب عليه من العمل بلا واسطة صح الاستصحاب 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 398

ــر الــثــانــي:  الأمـ
عــــدم الــفــرق 
الــعــبــادات  بين 

والتوصليات

تمكن  لو  الأول: 
لم  الفحص  من 
الاكتفاء  له  يجز 

بالإجمالي

الامتثال  مراتب 
الشيخ  ذكره  وما 

H الأعظم

عليه  ــرتــب  ــت وي
أمران

وغيــره من أنحاء التعبد المولوي بلحاظها وجــوداً وعدماً، ولذا لاريب في 
إمكان التعبد بالامتثال بالاستصحاب وغيره، كأصالة الطهارة أو استصحابها 

في الثوب المحرزة لصحة الصلاة فيه، وحصول الفراغ من التكليف بها.

بل لا إشكال في جواز الرجوع للأصول المحرزة لحصول الموانع أو 
فقد الشــروط للمكلف به، الراجعة للتعبد بعدم الامتثال في مواردها، الذي 

هو نظير المقام.

الأمــر الثاني: لا فرق فــي ما ذكرنا من وجوب الاحتياط في الشــبهة 
الوجوبية والاكتفاء به بين العباديات والتوصليات.

لكن قد يشــكل الأمر في العباديات بتعذر التقرب المعتبر فيها في كل 
طرف، لعدم إحراز انطباق المأمور به عليه.

وعلى ذلك ذكر شــيخنا الأعظم H ـ على اضطــراب في كلامه ـ أن 
مراتب الامتثال أربعة: التفصيلي، ثــم الإجمالي، ثم الظني، ثم الاحتمالي، 

ولا يجوز التنزل  للمرتبة اللاحقة مع التمكن من السابقة.

ويترتب على ذلك أمران: 

الأول: أنه لو تمكن المكلف من الامتثال التفصيلي بالفحص أو غيره 
لــم يجز له الاكتفاء بالإجمالي. بل قد يجــب عليه تقليل الإجمال لو فرض 
تعذر رفعه كلية، فلا يجوز لمن قــدر على الثوب الطاهر تفصيلًا وعجز عن 

تعيين القبلة، الصلاة في الثوبين المشتبهين إلى أربع جهات.

بــل قد يلتزم بأنــه لو كان المشــتبه واجبين مترتبين شــرعاً، كالظهر 
والعصر المتردديــن بين القصر والتمــام لم يجز الدخــول في محتملات 
اللاحق إلا بعد الفراغ من محتملات السابق، محافظة على المقدار الممكن 



تعذر  لو  الثاني: 
الامتثال التفصيلي 
للامتثال  مجال  لا 

الاحتمالي

الشبهة الوجوبية .................................................................................399

من مراتب الجزم بالامتثال، ولا يجــوز في مثل ذلك الإتيان بالصلاتين معاً 
قصراً ثــم تماماً، لأن الدخول فــي العصر قصراً قبل الإتيــان بالظهر تماما 
موجب لاحتمال عدم مشــروعيتها لكونها قصراً، ولعدم تحقق الظهر قبلها، 
وإن كانت الجهتان متلازمتين خارجاً ولــم توجب الثانية زيادة التكرار، أما 
الدخول في العصر بعد الفراغ من محتملات الظهر فهو موجب لعدم إحراز 

مشروعيتها من الجهة الأولى لا غير.

الثاني: أنــه لو تعذر الامتثال التفصيلي فلا مجــال للاكتفاء بالامتثال 
الاحتمالي، بــل يتعين التنزل للامتثال الإجمالــي، الراجع إلى قصد امتثال 
الأمر الإجمالي بكل من الأطراف علــى أن يكون الداعي في كل طرف هو 

امتثال الأمر الإجمالي به أو بصاحبه.

ولازم ذلك هو العزم على اســتيفاء تمام الأطــراف، إذ لو عزم على 
الاقتصار على بعضها لم يتحقق منه الجزم بامتثال الأمر الإجمالي، فلا يصح 

العمل حتى لو صادف الواقع، للإخلال بالتقرب المعتبر.

لكن لا وقع للإشكال من أصله بعد ما تقدم في مبحث العلم الإجمالي 
من  مباحث القطع وغيره من الاكتفاء في التقرب المعتبر في العبادة بالاندفاع 
عن الأمر المحتمل حتى مــع التمكن من الامتثال التفصيلي، فلا يجب رفع 
الإجمال، فضلًا عن تقليله، كما يصح العمل مع الإجمال لو فرض مصادفته 

للواقع حتى مع عدم العزم على استيفاء الأطراف.

ومبنى المســألة أنه لو كان العمل في التقرب وفروعه مع الشك على 
 السعة ـ كما هو الظاهر، عملًا بالاطلاق اللفظي، أو المقامي، أو أصل البراءة ـ 

كان الالتزام بكل قيد محتاجاً إلى الدليل.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 400

الأمر الثالث: عدم 
بين  فيها  الفرق 
أصل  في  الاشتباه 
في  أو  الــواجــب 

بعض  قيوده

وإن كان العمل على الاحتياط ـ لقاعدة الاشــتغال ـ كان نفي كل قيد 
محتمل هو المحتاج إلى الدليل.

الأمر الثالــث: لا فرق في وجــوب الاحتياط في الشــبهة الوجوبية 
المحصورة بين أن يكون الاشتباه في أصل الواجب ـ كالظهر والجمعة ـ وأن 
يكون في بعض ما يعتبر فيه ـ كاشــتباه القبلة بين جهتين، والتردد بين الجهر 

والاخفات ـ لعموم ما تقدم من الوجه لذلك.

ودعــوى: أنه لابد من رفع اليــد في الثاني عن اعتبار الأمر المشــتبه 
محافظة على الجزم بالامتثال حين العمل في العبادة.

مدفوعة: بما أشرنا إليه آنفاً من عدم اعتبار الجزم المذكور.

على أنه لو تم اعتباره جرى في الاشــتباه في أصــل المركب، حيث 
يمكــن فيه المحافظة على الجزم المذكور بالبنــاء على التخيير بين الأمرين 
المشــتبهين، ففــرض وجوب الاحتياط فيــه مبني على التنــزل عن الجزم 
المذكور محافظة على الواجب الأولي المعلوم بالإجمال، وذلك يجري في 

المقام أيضاً، لعدم الفرق بينهما ارتكازاً.

نعم، قد يــدل الدليل الخاص على ســقوط الأمــر المعتبر في حال 
الاشــتباه، فيرتفع موضــوع وجوب الاحتياط، كما هو الحــال بناء على أن 
المتحير يصلي إلى أي جهة شــاء صلاة واحدة، المســتلزم لسقوط شرطية 

الاستقبال في حقه.

كمــا قد يدل الدليل على الترخيص فــي المخالفة الاحتمالية مع بقاء 
أصل الاشــتراط فيه، كما لا يبعد البناء على ذلك في من يعسر عليه الصلاة 
إلى جهتين عند اشــتباه القبلة بينهما، حيث لا يبعد البناء على التخيير بينهما 



ــع:  ــراب ــر ال الأمـ
غير  الشبهة  فرض 

محصورة

الشبهة الوجوبية .................................................................................401

من دون أن يســقط أصل الاســتقبال في حقه، فلا يجوز له الصلاة إلى جهة 
غيرهما.

وتمام الكلام في الفقه.

الأمر الرابع: لو فرض كون الشــبهة الوجوبية غير محصورة فالظاهر 
جريان ما تقدم فيها من أن رافعية عدم الانحصار فيها لتنجيز العلم الإجمالي 
ليــس لخصوصيته في ذلك، بل بلحــاظ ما قد يصاحبه مــن حرج أو تعذر 
أو نحوهما، وحينئذٍ فــإن كان المانع المفروض مختصــاً ببعض الأطراف 
معينــاً كان مانعاً من تنجز التكليف الإجمالي مطلقــاً حتى بلحاظ الموافقة 

الاحتمالية، فيجوز المخالفة القطعية.

وإن لــم يختص ببعض الأطراف معيناً بل مخيراً جرى فيه ما تقدم في 
التنبيه الســادس، وكان نظير الاضطرار إلى بعــض غير معين من الأطراف، 
الذي تقدم أن الظاهر فيه ســقوط العلم الإجمالــي فيه عن المنجزية بلحاظ 
وجوب الموافقة القطعيــة لا غير، فيجب الاقتصار فيــه على مالا يلزم منه 

المحذور المانع من حرج ونحوه.

والله سبحانه وتعالى العالم العاصم.

هذا تمام الكلام في مباحث العلم الإجمالي، ونسأله سبحانه وتعالى 
التوفيق والتسديد، وهو حسبنا ونعم الوكيل، والحمد لله رب العالمين.





تقديم  مــن  ــد  لاب
الأول:  ــور  ــ أم
ــوه الـــدوران  وج
بين الأقل والأكثر

الفصل الرابع

في الدوران بين الأقل والأكثر الارتباطيين 

أشــرنا في أول الكلام في الأصول العملية إلى أن النزاع هنا ليس في 
حكم هذه المســألة كبروياً ـ كما هو الحال في الفصول السابقة ـ بل هو نزاع 
صغروي راجع إلى أن محل الكلام من صغريات مســألة الشــك في أصل 
التكليف، التي عقدنا لهــا الفصل الأول، والتي كان التحقيق فيها البراءة، أو 
من صغريات مسألة الشك في تعيين التكليف، التي عقدنا لها الفصل الثالث، 
والتي كان التحقيق فيها وجوب الاحتياط، فالكلام فيها مبني على الفراغ عن 

حكم المسألتين المذكورتين.

ولو فــرض وقوع الكلام في بعض الجهــات الُأخر فهو غير مقصود 
بالأصل.

ومن هنا ينبغي تقديم أمور تمهيداً للكلام في المقام..

الأول: أن دوران التكليف بين الأقل والأكثر يكون..

تارة: مع فرض أن الزائد المحتمل مورد لتكليف مستقل غير التكليف 
المتيقن، ناشــئ عن غرض آخر في قباله، بحيــث يمكن التفكيك بينهما في 
الإطاعة والمعصية، سواء كان أمراً مقابلًا للمتيقن ومورداً للعمل في عرضه، 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 404

ــوه  ــانــي: وج ــث ال
ــمــال دخــل  احــت
شيء في الواجب

كما لو دار في الدين الأمر بين الدرهم والدرهمين، أم من شؤونه القائمة به، 
كما لو احتمل وجوب إيقاع الفريضة في المسجد، لتعلق النذر به.

وأخرى: يكون مع فرض وحدة التكليف للارتباطية بين أجزاء متعلقه،  
بحيث لا تكون له إلا إطاعة أو معصية واحدة.

والأول خارج عن محل الكلام داخل في الشــك في أصل التكليف، 
ولا وجه لتوهم دخوله في الشك في تعيين التكليف بعد فرض امتياز المتيقن 

عن المشكوك عملًا، وكون إطاعة المتيقن غير متوقفة على المشكوك.

وليــس الكلام إلا في الثاني، لأن الارتباطيــة المفروضة فيه قد توهم 
كون الشــك فيه راجعاً إلى الشــك في تعيين التكليــف المعلوم، المقتضي 

لوجوب إحراز الفراغ عنه بالاحتياط.

الثاني: أن احتمال دخل شيءٍ في الواجب يكون..

تارة: مع التردد بين دخله فيه وعدمه من دون أن يحتمل قادحيته فيه.

وأخرى: مع التردد بين دخله فيه وقادحيته فيه.

وثالثة: مع التردد بين دخله فيه وقادحيته فيه وعدمهما. ومحل الكلام 
في المقام هو الصورة الأولى.

أما الثانية فهــي راجعة إلى الدوران بين المتباينيــن، للتباين بين مفاد 
بشرط شيء وبشرط لا، فيجري حكمه بلا كلام.

وأما الثالثة فالكلام فيها يبتني على الكلام في الصورة الأولى، فإن قيل 
فيها بوجوب الاحتياط للشــك في تعيين الواجب وجب الاحتياط في هذه 
الصورة بالجمع بين الواجد والفاقد، وإن قيل بجريان البراءة فيها للشك في 



المعيار  الثالث: 
في الارتباطية

405....................................................................... الأقل والأكثر الارتباطيان 

زيادة التكليف كانت هي المرجع في هذه الصورة أيضاً.

الثالث: الظاهر أن المعيار في الارتباطية بين المشكوك والمتيقن ـ التي 
عرفت في الأمــر الأول اعتبارها في محل الكلام ـ على وحدة التكليف لباً، 
وعدم انحلاله إلى تكاليف متعددة بعدد أفراد الماهية، بأن ينشــأ من غرض 
واحــد وله إطاعة ومعصية واحدة، كي يكون تردده بين الأقل والأكثر موجباً 

لتردد إطاعته بينهما.

أما لو كان انحلالياً مســتغرقاً لتمام أفراد الماهية، بأن يكون لكل منها 
غرض وإطاعة ومعصية مختصة به، مع قطع النظر عن بقية الأفراد، فلا مجال 
لفــرض الارتباطية فيه مع تــردده بين الأقل والأكثــر، إذ يكون للمتيقن من 
الأفراد تكاليف مســتقلة مباينة للتكاليف بالأفراد المشكوكة ذاتاً، وغرضاً، 

وطاعة، ومعصية.

ومنه يظهر أن فرض الارتباطية في الشبهة الوجوبية يختص بما إذا كان 
التــردد بين الأقل والأكثر في العموم البدلي، دون الاســتغراقي، فإذا وجب 
إكــرام علماء البلد يوم الجمعة فالشــك في إطلاق الإكــرام مما نحن فيه، 

والشك في عموم العلماء خارج عنه.

كمــا أن فرض الارتباطية في الشــبهة التحريمية يختــص بما إذا كان 
ورود النهي علــى الماهية بلحاظ مجموع أفرادها، فــا يكون له إلا إطاعة 
واحدة بتــرك تمام الأفراد، كما لو حرم قتل الحيوان وتردد بين مطلق القتل، 

وخصوص ما يحرم اللحم بنحو لا يشمل التذكية.

أما لو كان النهــي انحلالياً بلحاظ كل فرد فــرد ـ كما هو الغالب في 
النواهي الشرعية ـ فلا مجال لفرض الارتباطية فيه.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 406

 H ولعل الغلبــة المذكورة هي الوجه في تخصيص شــيخنا الأعظم
الكلام في المقام بالشبهة الوجوبية، وإلا فهو غير مختص بها.

غايته أن الاحتياط في الشبهة التحريمية بالبناء على حرمة الأقل الذي 
هو المطلق عكس الشبهة الوجوبية.

هذا، وأما احتمال أخذ خصوصية في الترك المطلوب بحيث لا يمتثل 
التكليف إلا بهــا ـ كالطهارة والتقرب ـ فهو راجع إلــى الدوران بين الأقل 
والأكثر في الواجب، لرجوعه إلى احتمال طلب الترك المقيد، فيكون القيد 
كالترك مطلــوب الحصول، لا محرماً ليكون مــن دوران الحرام بين الأقل 

والأكثر أو  المطلق والمقيد.

ومما ســبق يظهر حال ما ذكره بعض الأعاظم H من التمثيل للشبهة 
التحريميــة بما إذا تــردد التصوير المحرم بين أن يعم بعــض الصورة، وأن 
يختص بتمامها لكن بحيث يحرم الشروع في الصورة في ظرف الإتمام، بأن 
يكون للبعض حظ من الحرمة النفسية الواردة على التام، لأن قوام الارتباطية 

انبساط الحرمة على تمام الاجزاء، كما هو الحال في الواجب الارتباطي.

لاندفاعه: بأن عموم تحريم التصوير حيث كان اســتغراقياً انحلالياً لا 
مجموعيــاً لم يكن مما نحن فيه، بل التصوير التــام متيقن الحرمة، وتصوير 

البعض مشكوكها.

وحديث انبســاط الحرمة على الأجزاء لا دخل له في الارتباطية بين 
الأقل والأكثر الذي هو محل لكلام، بل هو لازم للارتباطية بين أجزاء الأكثر 
علــى تقدير حرمته، فالحرام هو الأجزاء بمجموعها، لا كل جزء، ولا عنوان 

الا الإتمام الذي تكون الاجزاء مقدمة له.



ــوه  ــع: وج ــراب ال
الدوران بين الأقل 

والأكثر

لزوم  الخامس: 
في  المتيقن  وجوه 

مقام الامتثال

407....................................................................... الأقل والأكثر الارتباطيان 

الرابع: الدوران بين الأقل والأكثر..

تارة: يكون في نفس المكلف به، كما لو احتمل اعتبار الاســتعاذة في 
الصلاة.

وأخرى: يكون في سببه المحصل له من دون أن يستلزم الإجمال فيه، 
كما لو وجب تطهير المسجد واحتمل اعتبار تعدد الغسلة فيه.

ومحل الكلام هنا الأول.

وأما الثاني فقد تعرض له غير واحد هنا، وتقدم منا تفصيل الكلام فيه 
في التنبيه الثاني من تنبيهات الفصل الأول، وربما يأتي هنا ما ينفع فيه.

الخامس: بعد مــا تقدم في الأمر الثاني اختصــاص محل الكلام بما 
إذا احتمل اعتبار شــيء في الواجب من دون احتمــال قادحيته فلازم ذلك 
وجود  المتيقن في مقام الامتثال الذي يقطــع بالفراغ عن التكليف الواقعي 
على تقدير ســلوكه وإن لم يعلم بالتكليف به، وذلك بالمحافظة على الأمر 

المحتمل اعتباره المفروض عدم قادحيته.

ولا يخفى أن وجــود القدر المتيقن في مقــام الامتثال كما يكون مع 
الشــك في حال متعلق التكليف مع العلم بنحــو تعلقه ـ كما هو المفروض 
في محل الكلام ـ كذلك يكون مع الشــك في نحو التكليف نفسه بأن يتردد 
التكليف بيــن التعييني والتخييري، كمــا لو ترددت الكفــارة بين المخيرة 

والمرتبة.

وعمدة كلام شــيخنا الأعظم H ومن بعده في الأول، وربما تعرض 
بعضهم للثاني استطراداً.

وحيث كان الكلام فيه مهماً كان المناسب التعرض له هنا.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 408

كما أنــه حيث كان مختصــاً ببعض الفروع والتنبيهــات المهمة كان 
المناســب تخصيص بحث له وفصلــه عن الأول، فيكون الــكلام في هذا 
الفصل في مقامين، ليختص كل منهما بما يناســبه مــن الفروع والتنبيهات. 

ومنه سبحانه نستمد العون والتوفيق.



المقام الأول 

في الشك في دخل شيء في المكلف به 

وقد ذكروا له صوراً ثلاثة، لأن الشيء المشكوك..

تارة: يكون جزءاً خارجياً متحداً مع الواجب، كالاستعاذة في الصلاة.

وأخرى: يكون جــزءاً ذهنياً منتزعاً من خصوصية زائدة على الواجب 
كالطمأنينة في الصلاة، والإيمان في الرقبة.

وثالثة: يكــون جزءاً ذهنياً منتزعاً من خصوصيــة متحدة مع الواجب 
عقلًا، كما لو تردد الأمر بين الجنس والنوع أو الطبيعي والفرد.

ويعبر عن الشك في الأول بالشك في الجزئية، وفي الثاني بالشك في 
الشرطية أو القيدية، وفي الثالث بالدوران بين التعيين والتخيير العقليين.

لكن الشك في الجزئية يرجع إلى الشك في الشرطية في الجهة المهمة 
في محــل الكلام، لأن اعتبار الجزء في المركب الارتباطي راجع إلى تقييده 
به لباً، كتقييده بالشــرط الخارج عنه، والفاقد للجزء كالفاقد للشــرط مباين 
للواجب خارجاً، لا بعض منه، وإنما يكون الجزء بعضاً من المركب الواجب 

في ظرف تماميته.

غايته أن الجزء ليس قيداً في تمام المركب كالشرط، بل في ماعداه من 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 410

الأجزاء كما أن أخذه فيها ليس بصريح التقييد، بل بنتيجة التقييد.

كما أنه فــي ظرف أخذه داخل فــي المركب ومتحــد معه، بخلاف 
الشرط، فإنه خارج عنه.

لكن لا أثر لهذه الفروق في الجهة المبحوث عنها في محل الكلام.

ومــن هنا لا وجه لفصل الكلام في أحدهما عن الكلام في الآخر، بل 
المناسب الجمع بينهما في كلام واحد.

ومنه يظهر أنه لا مجال للفرق في الشــرط بين ما إذا كان المشــروط 
أمــراً متعلقاً لفعل المكلف، كالطهارة في الصــاة، وما إذا كان عرضاً قائماً 

بالموضوع، كالإيمان في الرقبة.

بدعــوى: ان الأول لما كان فعــاً خارجياً كان مــورداً لتكليف زائد 
مدفوع بالأصل، بخلاف الثاني.

لاندفاعها: بأن المعيار لما كان على التقييد، فهو مشــترك فيهما، ولا 
أثــر معه لاختصاص الأول بكونه عملًا خارجياً، لأن وجوبه مقدمي ناشــئ 
مــن التقييد. على أن الثاني قد يكون مورداً للعمل، كما لو انحصر العبد بمن 
يمكن هدايته من غير المؤمنين، فإنه يجب هدايته تحصيلًا للقيد المعتبر في 

الواجب.

نعم، لو كان ملازماً لا يمكن اتصاف كل فرد به كالهاشــمية والرجولة 
فقد يدعى إلحاقه بالدوران بين التعيين والتخيير العقلي، على ما يأتي الكلام 

فيه إن شاء الله تعالى.

نعم، الشــك في أخذ الجزء الذهني المنتزع من الخصوصية المتحدة 
مع الذات يختص بجهات ينبغي الكلام فيها مســتقلًا. ولا وجه لما صرح به 



الــــكــــام فــي 
مسألتين

الأولى:  المسألة 
في  ــك  ــش ال ــي  ف
جزءاً  شيء  أخذ 
في  ــاً  ــرط ش أو 

المكلف به

أخذ شيء في المكلف به ........................................................................411

بعض الأعيان المحققين فــي صدر كلامه من خروجه عن محل النزاع، بعد 
ترتب غرض النزاع عليه وعموم بعض كلماتهم له، ولعله لذا تعرض له عند 

الكلام في تحقيق المختار والاستدلال عليه. ومن ثم كان كلامه مضطرباً.

وكيف كان، فيقع الكلام في مسألتين..

المســألة الأولى: في الشك في أخذ شيء في المكلف به جزءاً كان أو 
شرطاً.

قال شيخنا الأعظم H: »وقد اختلف في وجوب الاحتياط هنا، فصرح  
بعض متأخــري المتأخرين بوجوبه، وربما يظهر مــن كلام بعض القدماء، 

كالسيد والشيخ.

لكن لم يعلم كونه مذهباً لهما، بل ظاهر كلماتهم الأخر خلافه.

وصريح جماعة إجراء أصالة البراءة وعدم وجوب الاحتياط، والظاهر 
أنه المشهور بين العامة والخاصة المتقدمين منهم والمتأخرين، كما يظهر من 
تتبع كتب القوم، كالخلاف والسرائر وكتب الفاضلين والشهيدين والمحقق 

الثاني ومن تأخر عنهم.

بل الإنصاف: أنه لم أعثر في كلمات من تقدم على المحقق السبزواري 
على من يلتزم بوجوب الاحتياط في الأجزاء والشــرائط، وإن كان فيهم من 

.»J يختلف كلامه في ذلك، كالسيد والشيخ بل الشهيدين

وهو وإن ذكر ذلك في الشــك في الجزئية، إلا أن الظاهر عدم الفرق 
بينه وبين الشك في الشرطية عندهم، كما قد يظهر منه H ذلك.

وكيف كان، فيقع الكلام..



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 412

الأصل  مقتضى 
العقلي في المقام

تارة: في مقتضى الأصل العقلي الأولي.

وأخرى: في مقتضى الأصل الثانوي المســتفاد من الأدلة الشــرعية 
الــواردة  لبيان حكــم الجهل بالتكليــف، فقد اختلفت كلمــات القوم في 

المقامين.

أما الأول، فالظاهر حكم العقل بالبراءة في المقام من الزائد المشكوك، 
بملاك قبح العقاب بلا بيان الذي تقدم تقريبه في الشــك في أصل التكليف، 
لعدم الفرق فــي الملاك المذكور بين التكليف الاســتقلالي والضمني بعد 
الرجــوع للمرتكــزات العقلائية في بــاب التعذير والتنجيــز المبنيين على 
المســؤولية بالتكليف والعقاب عليه الذي هو المهم في المقام والدائر مدار 

البيان بلا كلام.

نعم، لو تعلق الغرض بتحصيل الواقــع على ما هو عليه إما للاهتمام 
بأثره الوضعي ـ كما في الأوامر الإرشــادية ـ أو لتنجزه من جهة أخرى ـ كما 
في موارد التقصير في الفحــص ـ أو للاهتمام بتحصيل غرض المولى قياماً 
ببعض حقوقه،  أو مداراة له في دفع شــره وجــوره ـ كما في بعض الموالي 
العرفييــن ـ زائــداً على ما تقتضيه المســؤولية التابعة للتنجيــز عقلًا، تعين 
الاحتياط فيه ولو مع عدم البيان الواصل، كما هو الحال في الشــك في أصل 

الواجب أيضاً.

إلا أنه خارج عن محل الكلام، إذ المفروض عدم المنجز الخارجي، 
وأن الغرض لم يتعلق إلا بالخروج عن تبعة التكليف والمســؤولية به عقلًا، 

التي هي منوطة بالبيان المفروض عدمه بالإضافة إلى المشكوك.

ولاريب في ما ذكرناه بعد التأمل في المرتكزات العقلائية وفي ســيرة 



الرجوع  إشكال 
للبراءة من وجوه 

تنجز  أن  الأول: 
الواقعي  التكليف 

ملزم بالاحتياط

أخذ شيء في المكلف به ........................................................................413

أهل الاســتدلال الارتكازية، فإن المرتكز أن خصوصيات التكليف كأصله 
هي المحتاجة إلى البيان.

هذا، وربما يستشكل في الرجوع للبراءة بوجوه..

الأول: دعوى تنجز التكليف الواقعي على ما هو عليه من الحد الواقعي 
المــردد بين الأقل والأكثر الملزم بإحراز الفــراغ عنه بالاحتياط، وذلك من 
جهة العلم الإجمالي بالتكليف المردد بيــن الوجهين المنجز لاحتمال كل 

منهما، والملزم بالقطع بالفراغ عنه على ما هو عليه من الترديد والإجمال.

وقد يظهر من شــيخنا الأعظــم H دعوى انحــال العلم الإجمالي 
المذكور بالعلم التفصيلي بوجوب الأقل إما لنفســه أو مقدمة للأكثر، بنحو 

يقتضي تنجزه على كل حال.

لكن يظهر من المحقق الخراســاني H استحالة الانحلال في المقام، 
لأن تنجز التكليف المقدمي موقوف على تنجز التكليف النفسي لأن داعويته 

في طول داعويته، فلا مجال لتنجيزه دونه.

وعليــه يكون تنجز التكليف بالأقل على كل حال حتى لو كان مقدمياً 
موقوفاً على تنجز التكليف النفسي بالأكثر، ولا منجز له إلا العلم الإجمالي 
المفــروض، فكيف يكون تنجز الأقل على كل حــال موجباً لانحلال العلم  

الإجمالي ومانعاً من تنجز الأكثر على تقدير وجوبه.

هــذا، ومن الظاهر أن ما ذكراه I مبني على مقدمية الجزء للمركب، 
وعلى تعلق التكليف المقدمي الغيري به تبعاً له.

والتحقيق ـ تبعاً لبعضهم ـ منع كلا الأمرين، كما أوضحناه في مســألة 
مقدمة الواجب.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 414

التنجز  انــحــال 
المذكور

بل صرح المحقق الخراساني H في المســألة المذكورة بمنع الثاني 
منهما، وربما نسب ذلك لشيخنا الأعظم H أيضاً وإن لم أتحققه.

على أنه لاريب ظاهراً في انبســاط الوجوب النفســي على الأجزاء، 
وجبــت بالوجوب الغيري أيضاً، أم لم تجــب، فيكفي في تقريب الانحلال 

وجوب الأجزاء نفسياً على كل حال، كما ذكره بعض مشايخنا.

ولعله لذا جزم بعض الأعاظم H بعدم إرادة شيخنا الأعظم H لظاهر 
كلامه، وأن مراده من وجوب الأقل تفصيلًا هو وجوبه النفسي.

بل لا يبعد كون ذلك هو مراد المحقق الخراســاني H أيضا، فيرجع 
ما تقدم منه في منع الانحلال إلى دعوى الملازمة بين التكليف الاســتقلالي 
والتكاليف الضمنية في مقام التنجز، كمــا هي متلازمة في الملاك والجعل 
والامتثال، فلا يعقل تنجز الأقل على كل حال إلا مع تنجز الأكثر، فلا يكون 

تنجزه مانعاً من تنجزه وموجباً لحل العلم الإجمالي المفروض.

لكنه يندفع: بأن التكليف الاســتقلالي بالمركب متحد مع التكاليف 
الضمنيــة بأجزائه، فداعويته عين داعويتها، وتنجــزه عين تنجزها، لأنها من 

حدوده، ولا موضوع للملازمة بينه وبينها.

وعليه لا يلزم في المقام التفكيك بين التكليف الاستقلالي والتكاليف 
الضمنية في التنجز، بــل اختصاص التنجز للتكليف الاســتقلالي بحدوده 
التي صارت مــورداً للبيان وعدم التنجز له بحده الذي لــم يتعلق به البيان، 
وهــو عبارة  أخرى عما تقدم منا من جريان قاعــدة قبح العقاب بلا بيان في 

التكاليف الضمنية.

نعم، استشكل بعض الأعاظم H في الانحلال في المقام: بأن وجوب 



يظهر  ما  الثاني: 
من الفصول

أخذ شيء في المكلف به ........................................................................415

الأقل المعلوم في البين ليس هو وجوبه على نحو الإطلاق واللابشــرط، بل 
وجوبه المردد بين كونه بشــرط شيء وكونه لا بشرط، وهو عبارة أخرى عن 
العلم الإجمالي المفروض في البين، وليس علماً آخر ملازماً له صالحاً لحله، 
فدعوى انحلال العلم الإجمالي بالعلم بوجوب الأقل بالنحو المذكور ترجع 
إلى دعوى حل العلم الإجمالي لنفســه، وهو غير معقول، بل مقتضى لزوم 

إحراز الفراغ عن المعلوم بالإجمال وجوب الاحتياط فيه بالإتيان بالأكثر.

فلعل الأولى أن يقال: إن كان المراد بالعلم الإجمالي هو العلم بالأقل 
أو الأكثر، فليس هذا علماً إجمالياً، إذ لابد في العلم الإجمالي من أن ينحل 
إلى قضية منفصلــة يتباين طرفاها، وحيث كان التكليــف بالأقل داخلًا في 
التكليف بالأكثر لا مبايناً له لم تصدق القضية المنفصلة المذكورة، بل مرجع 
العلم المذكور إلى العلم التفصيلي بوجوب الأقل والشك في وجوب الزائد، 

كما نبه له سيدنا الأعظم H، فلا علم إجمالي حتى يحتاج إلى الانحلال.

وإن كان المراد به أنه بعد العلم بوجوب الأقل تفصيلًا فهو مردد بين أن 
يكون بنحو اللابشرط وأن يكون بشرط شيء، لوضوح التباين بين المفادين، 
فليس هذا العلم الإجمالي منجزاً، لعدم كونه علما بالتكليف، لوضوح كون 
أحد طرفيه الســعة، ولا يقتضي الإلزام على كل حال، نظير دوران الأمر بين 

.H وجوب شيء وإباحته، كما نبه له شيخنا الأستاذ

الثاني: مــا قد يظهر من الفصول من أن المنجز وإن كان هو خصوص 
الأقل، إلا أن مقتضى لزوم الفراغ اليقيني عنه هو الإتيان بالأكثر، لعدم إحراز 
الفــراغ عنه إلا بذلك بعد فرض الارتباطية علــى تقدير وجوب الأكثر، لأن 

سقوط التكليف منوط بتمامية المركب.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 416

بناء  أنه  الثالث: 
يكون  البقية  على 
مورداً  به  المكلف 

لغرض المولى

نعم، لو أحرز كون الأقل تمام الواجب اتجه الاكتفاء به في الفراغ عنه.

لكن الأصل لا ينهض بشرح المعلوم بالإجمال، إلا أن يكون مثبتاً.

ويندفع: بأن اليقين بالفراغ لا يجب في مثل ذلك مما كان الشــك فيه 
ناشــئاً من عدم البيان مع العلم بحال المأتي به ومطابقته لما ورد البيان على 
التكليف به، وإنما يجب اليقين بالفراغ في ما إذا كان الشــك فيه ناشــئاً من 
الشك في حال المأتي به وفي مطابقته لما ورد البيان بالتكليف به، وهو مورد 

قاعدة الاشتغال.

الثالث: أنه بناء على ما هو المشــهور عنــد العدلية من تبعية الأحكام 
للمصالح والمفاســد في متعلقاتها يكون المكلف به مورداً لغرض المولى، 
وحيث لا يحرز حصول غرضه بالاقتصار على الأقل تعين الاحتياط بالأكثر، 

لوجوب إحراز غرض المولى.

نعم، بناء علــى تبعية الأحكام لمصالح فيها لا في متعلقاتها ـ كما عن 
بعض العدلية ـ لا يجب الاحتياط، لاستيفاء المولى غرضه بنفس التكليف، 

وتعلق غرض آخر له بنفس الفعل غير معلوم، ليجب إحرازه.

وكذا بناء على عدم تبعية الأحكام للمصالح والمفاسد أصلًا.

وأما ما ذكره شــيخنا الأعظم H في الجواب عن ذلك من تعذر العلم 
بحصول غرض المولى حتى مع الإتيان بالأكثر، لاحتمال توقفه على معرفة 

الأجزاء تفصيلًا غير المتيسرة في المقام.

فهو ـ مع اختصاصــه بالعبادات ـ مدفوع: بــأن التأمل في مرتكزات 
العقلاء والمتشــرعة قاض بعدم دخــل ذلك، كما تقدم فــي مبحث العلم 

الإجمالي من مباحث القطع.



أخذ شيء في المكلف به ........................................................................417

 ولاســيما مع تعذره لانســداد باب العلــم ـ كما فــي المقام ـ حيث 
اعترف H غير مرة بإمكان الاحتياط وعدم اعتبار المعرفة التفصيلية حينئذٍ.

ومثله ما قد يقال من عدم وجوب إحــراز الغرض إلا مع قيام الحجة 
عليه،  ولا يكون التكليف في المقام حجة إلا على تعلق الغرض بالأقل.

لاندفاعه: بــأن التكليف إنما يكون حجة على وجود الغرض وتوقف 
حصوله علــى الأقل، لا على تعلــق الغرض به بنحو يعلــم بحصوله معه، 
بل لا يعلم بحصول الغرض المستكشــف بالتكليــف في المقام بعد فرض 
الارتباطية إلا بالإتيان بالأكثر، لأن الملاك أمر بســيط مترتب على مجموع 

أجزاء المركب، فلا يحرز حصول شيء منه إلا بتمامية المركب.

وأشــكل من ذلك إنكار وجوب تحصيل غرض المولى ثبوتاً وقصر 
موضوع وجوب الإطاعة عقلًا على خصوص تكليف المولى المتقوم بجعل 

السبيل من قبله.

فإنه مناف للمرتكزات العقلائية جداً، إذ لا فرق بنظرهم بين التكليف 
بالشيء وتعلق الغرض به بالنحو الذي يبلغ مرتبة التكليف، فيلزمون بتحصيل 
الغرض المذكور في مورد تعذر التكليف على طبقه لعجز المولى عن جعله، 
لموانع خارجية من خرس أو خوف أو بعد مانع من توجيه الخطاب أو نحوها 
ـ وإن استحال ذلك في حق الشارع الأقدس ـ بل يكتفون في الإلزام بالعمل 
بوجود مقتضي الغرض ولو مع غفلة المولى عنه للجهل بموضوعه، كما لو 
تعرض المولى للخطر الذي من شأنه الاهتمام بدفعه، وكان غافلًا عنه أو عن 
تمكن المكلف من دفعه، مع تمكن المكلف منه والتفاته، فلا يصح للمكلف 
حينئذٍٍ الاعتذار عن العمل بما يناسب الغرض المذكور بعدم صدور التكليف 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 418

في  ــدة  ــمـ ــعـ الـ
الجواب

من المولى على طبقه.

بل الظاهر أن وجوب إطاعة التكليف في طول وجوب موافقة الغرض 
بلحاظ كشفه عنه وملازمته له، ولا دخل للتكليف بنفسه في ذلك.

ولــذا لو علم بغرض المولى، وبعدم وفاء تكليفه به لغفلته، كان حفظ 
غرضــه منجزاً بنحو يحســن العقــاب بتعمد تخلفه بالاقتصــار على مورد 

التكليف.

وهــذا لا ينافي ما تقدم غير مرة من تقوم التكليف بجعل الســبيل، لا 
بالإرادة والكراهــة، والمحبوبية والمبغوضية، لأن المــراد بالغرض هنا ما 
يكون من شأنه جعل السبيل الذي هو منشأ انتزاع التكليف، لا ما يكون منشأ 

للإرادة والكراهة.

ودعوى: أن مقتضى ذلك الاستغناء عن مسألة الملازمة بين الأحكام 
العقلية والشــرعية، إذ لو فرض وجوب تحصيل المــاكات على المكلف 
عقلًا، بنحو يقتضي العمل ويســتحق معه العقاب من دون حاجة إلى الحكم 

الشرعي لم تكن للملازمة المذكورة أثر عملي يصحح الاهتمام بها.

مدفوعــة: بأن وجوب تحصيل غرض المولــى لا يرجع إلى وجوب 
تحصيل المــاكات الواقعية بمجرد إدراك العقل لهــا، بل بعد تعلق غرض 
المولــى بها بحيث تكــون مضافة له بالنحو المقتضي لجعــل الحكم، فأثر 
الملازمــة المذكــورة هو استكشــاف تعلق غــرض المولى بهــا الذي هو 
الموضوع لوجوب الإطاعة، ولا طريــق بدونها لإحراز كون الملاك مضافاً 

للمولى ومورداً لغرضه ليجب تحصيله.

فالعمــدة في الجواب عن الوجه المذكــور: أن تنجز الغرض إنما هو 



أخذ شيء في المكلف به ........................................................................419

بمقــدار وصوله، فكما كان بيان خصوصيــات التكليف من وظيفة المولى، 
وبدونه فالمكلف في ســعة منها، ولا يعتنى باحتمال دخل شيء فيه وإن كان 
واحــداً ارتباطياً، كذلك بيان ما هو الدخيل فــي الغرض من وظيفة المولى، 
وليس على المكلف الاهتمام بتحصيل ما يحتمل دخله فيه، فلو فرض فوت 
الغرض بســبب قصور بيان المولى فالمكلف آمــن منه، كما يأمن من فوت 

التكليف لذلك.

نعــم، لو لم يتصد المولــى لتحصيل الغرض ـ لغفلتــه أو عجزه عن 
التكليف، وإن امتنع ذلك في حق الشــارع ـ وعلم به المكلف لم يبعد البناء 
على وجوب إحــرازه، بخلاف ما إذا تصدى لذلك وشــك فــي وفاء بيانه 

بغرضه، كما هو محل الكلام في المقام.

كما أنه لو كان الأثر المترتب على الفعل مورداً للتكليف المولوي، لا 
غاية وغرضاً منه اتجه لزوم إحرازه وكان من الشك في المحصل.

لكنه خروج عن محــل الكلام، إذ الكلام في ما لــو كان المكلف به 
مردداً بين الأقل والأكثر بنفسه، لا بمحصله مع عدم الإجمال فيه.

هذا، ولا يخفى أن منشــأ هذه الوجوه الثلاثــة المفروضة للاحتياط 
هو ملاحظــة الارتباطية المفروضة في المقــام، والموجبة لوحدة التكليف 
والغرض، وإنا وإن أطلنا الكلام في دفعها تبعاً للأصحاب، إلا أنا في غنى عن 
ذلك، لأن ما سبق آنفاً في توجيه جريان البراءة من عدم الفرق في جريانها بين 
التكليف الضمني والاســتقلالي إن تم ارتكازاً فهو واف بدفعها، لأن فرض 
كون المشــكوك تكليفاً ضمنياً مســتلزم لفرض العلم الإجمالي ـ بالصورة 
المتقدمة ـ ولفرض الشك في امتثال التكليف المتيقن، وفي حصول الغرض.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 420

ومرجع تسليم البراءة إلى عدم تمامية الوجوه المذكورة بنحو يكشف 
عن خلل فــي تصويرها إجمالا أو تفصيلًا، لوضــوح أن كبرياتها لما كانت 

ارتكازية لم يمكن عمومها للمقام مع التسليم بجريان البراءة ارتكازاً.

وإن لم يتم لم ينفع دفع هذه الوجوه في عدم وجوب الاحتياط والأمان 
من العقاب بدونه، كما لعله ظاهر.

ثم إنه قد يســتثنى مما ذكرنا ما لو كان التردد ناشــئاً من إجمال عنوان 
المكلف، بنحو لا يعلم بصدقه على الأقــل، لدعوى: أن التكليف بالعنوان 
يقتضي تنجيزه في ذمة المكلف، فيجب إحرازه في مقام الامتثال، بخلاف ما 
إذا شــك في مقدار المكلف به من دون أن يتنجز بعنوان يخصه، فإن المتيقن 

منه خصوص الأقل، فهو المتنجز لا غير، كما تقدم.

لكن تقدم في التنبيه الثاني من تنبيهات الفصل الأول أن ذلك إنما يتم 
فيما إذا كان العنوان حاكياً عن المركب بلحاظ خصوصية زائدة عليه، مترتبة 
عليه ـ  كعنوان الدواء الصادق على المركب بلحاظ ترتب الشــفاء عليه فعلًا 
أو اقتضاء ـ أو قائمة به ـ كعنوان الأكبر والمطلوب ـ لرجوع التكليف بالعنوان 
حينئذٍ إلى التكليف بمنشــأ انتزاعه، المفروض عدم الإجمال فيه والشك في 

حصوله، فيتنجز ويجب إحرازه، نظير حال الشك في المحصل.

أما إذا كان حاكياً عن المركب بنفســه ـ كعنوان الســكنجبين الصادق 
على الخل والســكر بشــرط الغليان أو مطلق الامتزاج ـ فلا مجال لوجوب 
الاحتياط فيه، لأن التكليف بالعنوان إنمــا هو بلحاظ حكايته عن المعنون، 
والمفروض التردد فيه بين الأقل والأكثر، فلا يكون بياناً على الأكثر. فراجع 

ما تقدم هناك وتأمل.



الثاني: في الأصل 
الثانوي  الشرعي 
من  فيه  والكلام 

وجوه

أخذ شيء في المكلف به ........................................................................421

هذا تمام الكلام في الأصل العقلي.

وأما الثاني، وهو الأصل الشــرعي الثانوي فقد اختلف فيه كما تقدم، 
والكلام فيه..

تارةً: بناء على المختار من جريان البراءة العقلية.

وأخرى: بناء على عدمه، وأن الأصل الأولي الاحتياط.

أما علــى الأول، فلا مانع مــن جريان البراءة مــن التكليف بالأكثر، 
لتحقق موضوع الأصل فيه، وهو الشــك، ولا يعارض بأصالة عدم وجوب 

الأقل، للعلم بوجوبه على كل حال، المقتضي للإتيان به ولزوم امتثاله.

وربما يدعى جريان البراءة أيضاً بالإضافة إلى خصوص الزائد للشك 
في التكليف به ضمناً، فيرفع بالأصل.

وهو لا يخلو عن إشكال، لانصراف الأدلة إلى التكليف الاستقلالي، 
دون التكليــف الضمني، لعدم كونه في الحقيقــة تكليفاً مجعولًا، وانحلال 
التكليف الاســتقلالي إليه ليــس حقيقياً، بل هو من بــاب التحليل العقلي، 

فينصرف عنه إطلاق الرفع.

ولــذا كان الظاهر قصور حديــث الرفع عنه في بقيــة الفقرات، فمن 
اســتكره  على ترك بعض أجزاء الواجب الارتباطي كان المرتكز في تطبيق 
الحديث في حقه هو تطبيقه في التكليف بتمام الواجب المقتضي لســقوطه 
ابتداء، لا سقوط خصوص أمر الجزء المكره عليه وسقوط غيره بتبعه بسبب 

الملازمة.

ومن ثَمَّ كان المرتكز مع الشــك في أصل التكليف ـ كوجوب ركعتي 
الوتيرة ـ تطبيق الحديث على التكليف التام، لا التكاليف الضمنية التي ينحل 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 422

ــك  ــسـ ــمـ ــتـ الـ
عدم  باستصحاب 

الأكثر

إليها.

نعم، لو كان في أدلة البراءة ما يختص بالأقل والأكثر لم يبعد انصرافه 
إلى خصوص الزيادة، لانصراف الشك إليها والغفلة عن فرضه بالإضافة إلى 
المركب الواجد لها، كما هو الحال في البراءة العقلية أيضاً لأنها ليســت من 
ســنخ العام العنواني، ليتوجه دعوى انصرافه، بل هي دليل لبي وارد في كل 

مصداق بنفسه.

ولا يهم مــع ذلك عدم كون التكليف الضمنــي مجعولًا، لأن المراد 
بالرفع في أدلة البراءة محض السعة في مقام العمل من حيثية المشكوك، ولا 
مانع من جعلها شرعاً بالإضافة إلى الجزء وإن لم يكن التكليف به مجعولًا.

لكن لا مجال لذلك فــي الأدلة العامة لما عرفــت من انصرافها عن 
الجزء.

هذا، وقد يتمسك في المقام بالاستصحاب، لأن مقتضاه عدم وجوب 
الأكثر، لأنه حادث مسبوق بالعدم، كما تقدم نظيره في أدلة البراءة.

وهذا هو العمدة من وجوه الاســتصحاب، دون مثل استصحاب عدم 
وجوب الزائد، أو عدم جزئيته.

للإشــكال في الأول بما عرفت من عدم كون وجوب الجزء مجعولًا 
بنفسه، ليصح نفيه بالاستصحاب، بل هو هنا أظهر، إذ لا إشكال في اختصاص 

الاستصحاب بالمجعول الشرعي وموضوعه.

وفــي الثاني بأن جزئية الجزء منتزعة من وجوب المركب المشــتمل 
عليه، فلا مجال لجريان الاســتصحاب إلا في منشأ انتزاعها، وهو يرجع إلى 

الوجه الذي  ذكرناه.



ــراءة  ــب ال امتناع 
على  الــشــرعــيــة 

جميع الوجوه

مــــــا ذكــــــره 
Hالخراساني

H ما ذكره النائيني 

أخذ شيء في المكلف به ........................................................................423

وهنــاك بعض الوجوه الأخرى للاســتصحاب لا ينبغي إطالة الكلام 
فيها بعد وضوح إشكالها.

وأما على الثانــي ـ وهو القول بعــدم جريان البــراءة العقلية ولزوم 
الاحتيــاط ـ فقد عرفت أن منشــأه إما العلم الإجمالــي المدعى، أو قاعدة 
الاشــتغال بالأقل المتيقن، للشك في الفراغ عنه بدون الزائد، أو لزوم إحراز 

غرض المولى.

والظاهر امتناع جريان البراءة الشرعية على جميع الوجوه المذكورة.

أما على الأول، فــأن مبنى منجزية العلم الإجمالــي المذكور أحد 
أمرين..

الأول: ما ذكره المحقق الخراســاني H مــن أن العلم بوجوب الأقل 
لنفســه أو في ضمن الأكثر لا يصلح لحل العلم الإجمالي، لتوقف منجزيته 

على كل حال على تنجز الأكثر، فلا تكون مانعة من تنجزه.

الثاني: ما ذكره بعض الأعاظم H من أن العلم بوجوب الأقل لما كان 
بنحو الإهمال مردداً بين لا بشــرط وبشرط شيء فهو عين العلم الإجمالي، 

وليس علما آخر صالحاً لحله.

ولا يخفى أن أدلة البراءة من الأكثر لما لم تنهض بتعيين حال وجوب 
الأقل المعلوم، وأنه لنفســه وبنحو اللابشــرط، لا في ضمن الأكثر وبشرط 

شيء، فهي لا تنفع في سقوط العلم الإجمالي عن المنجزية.

من دون فرق بين القول بوجوب موافقة العلم الإجمالي القطعية لذاته 
والقول بوجوبها لتعارض الأصول.

لأن أصالة البراءة من وجوب الأقل إنما لا تجري ولا تعارض أصالة 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 424

H ما ذكره النائيني 
من رفع القيدية

البراءة من وجوب الأكثر إذا كان وجوب الأقل المردد بين الوجهين صالحاً 
للعمل بنفسه، ليكون العلم به صالحاً لتنجيزه على كل حال ورافعاً لموضوع 

الأصل فيه.

أما بناء على أن الصالح للعمل والتنجيز هو العلم بوجوبه لنفسه بنحو 
اللّبشــرط، فحيث لم يكن ذلك معلوماً كان الأقل مشمولًا لأدلة الأصول، 

فيكون الأصل فيه معارضاً للأصل الجاري في الأكثر.

لكن ذكــر بعض الأعاظم H أن أدلة البراءة ـ كحديث الرفع ـ تقتضي 
رفع القيدية برفع منشــأ انتزاعها وهو وجــوب الأكثر الواجد للقيد، فتصلح 
لرفع الإجمال عن الأقل ويثبت بهــا إطلاقه، إذ ليس الإطلاق إلا عبارة عن 

عدم لحاظ القيد وعدم أخذه.

وهــو لا يخلو عن غمــوض، إذ بعد الاعتراف بــأن القيدية لا ترتفع 
بنفســها، بل بمنشــأ انتزاعها ـ وهو التكليف بالأكثر ـ كيــف يمكن إثبات 
الإطلاق، مع وضوح أن الإطلاق عبــارة عن عدم لحاظ القيد في الأقل في 

فرض الأمر به، وهو أمر مباين لعدم وجوب الأكثر.

بــل لو فرض تطبيق دليــل البراءة بالإضافة إلــى خصوص التكليف 
الضمنــي بالزيادة ـ وغض النظر عما تقدم منــا ـ لم ينفع في إثبات الإطلاق 
أيضــاً، فإن الإطلاق غيــر متقوم بعدم وجوب الزيادة، بــل بعدم أخذها في 
الواجب، الــذي هو عبارة عن عدم التقييد بها، ولا مجال لتطبيق أدلة البراءة 
عليه بعد عدم كونه مجعولًا بنفســه، ولا مورداً للعمل، بل هو أمر انتزاعي لا 

.H مجال لتطبيق أدلة البراءة إلا على منشأ انتزاعه، كما اعترف به

ونظيره ما ذكره المحقق الخراساني H في الكفاية، فإنه بعد الاعتراف 



أخذ شيء في المكلف به ........................................................................425

بــان الجزئية منتزعة مــن وجوب الأكثر ورفعها يكون برفعه، ذكر أن نســبة 
حديث الرفع الناظر إلى أدلة الاجزاء نســبة الاستثناء من تلك الأدلة، فيكون 
مفاد تلك الأدلة معــه جزئية الجزء إلا مع الجهــل، ولازم ذلك اختصاص 

الأمر بالأجزاء المعلومة، وهي الأقل.

إذ فيــه: أن ذلك موقــوف على تطبيــق الحديث علــى نفس جزئية  
المشكوك، لا على منشأ انتزاعها وهو وجوب الأكثر، إذ رفع وجوب الأكثر 
ظاهراً لا يقتضي الأمر بماعداه إلا بالملازمــة، الموجبة لكون الأصل مثبتاً 

غير حجة.

نعم، لو كان رفعه واقعياً كان حجة في لوازمه، كسائر الأدلة الاجتهادية.

لكن لا يظن منه البناء على ذلــك وإن أوهمته بعض كلماته في نظائر 
المقام.

على أنه بعد فرض كون الوجوب الصالح للتنجيز والعمل هو خصوص 
الوجوب النفسي الاستقلالي فتطبيق دليل البراءة على الأكثر معارض بمثله 

في الأقل.

وبالجملــة: لا مجال للجمع بين كون الجزئية أمــراً انتزاعياً لا يرتفع 
بنفسه، بل بمنشأ انتزاعه، وكون رفعها محرزاً لوجوب الأقل.

نعم، يظهر منه H في حاشــية الرسائل أن الجزئية مجعولة حقيقة تبعاً 
لمنشــأ انتزاعها، وينالها الرفع كذلك تبعاً له، وليس الجعل والرفع مختصاً 

بمنشأ الانتزاع.

وعليه يكون رفع الأكثر المشكوك مستلزماً لرفع الجزئية المشكوكة، 
دون الجزئية المعلومة لامتناع شــمول الحكم الظاهري للمعلوم، ومقتضى 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 426

الجمع بين وجوب الأقــل المعلوم على كل حال ورفع جزئية المشــكوك 
التعبد بكون الأقل تمام الواجب وكونه بنحو اللّبشرط مورداً للتكليف.

لكن هذا رجوع عن كون الجزئيــة أمراً منتزعاً من التكليف بالمركب 
إلى كونها أمراً حقيقياً مسبباً عنه مجعولًا مثله بتبعه.

ولا مجال للبناء عليه، كما حقق في محله.

ولعله لــذا عدل في هامــش الكفاية عــن جريان البراءة الشــرعية، 
حيــث قال: »لكنه لا يخفى أنه لا مجال للنقل فــي ما هو مورد حكم العقل 
بالاحتيــاط، وهو ما إذا علم إجمالًا بالتكليــف الفعلي الأمر الواقعي، وهو 

واضح البطلان«.

ومما ذكرنا يظهر عدم جريان الاستصحاب في المقام، لأن استصحاب 
عدم وجوب الأكثــر أو الزيادة لو تم لا يحرز إطــاق الأمر بالأقل، وكون 
التكليف به استقلالياً، واستصحاب عدم قيدية الزائد أو جزئيته لا يجري في 

نفسه بعد عدم كونهما مجعولتين، بل منتزعتان من وجوب الأكثر.

وأما على الثاني، فعن الفصول توجيه عدم جريان البراءة الشرعية بأن 
أصالة الاشتغال في الأكثر رافعة لموضوع الأصل، لعدم صدق حجب العلم 

معها، نظير الأدلة الظنية، كخبر الواحد والبينة.

لكن يشــكل: بأن موضوع أدلة البراءة الشرعية هو الشك في التكليف 
الشرعي، وأصالة الاشتغال ليست كالأدلة الظنية بياناً على التكليف الشرعي، 
بل هــي عبارة عن حكم عقلي طريقي وارد في مــورد الجهل، فهي لا ترفع 

موضوع أصل البراءة.

فالعمدة في ذلك: أن دليل البراءة أو الاســتصحاب إنما يقتضي عدم 



مما  المتحصل 
تقدم

أخذ شيء في المكلف به ........................................................................427

التكليف شرعاً بالأكثر من حيثية  كونه محتمل التكليف، وهو لا ينافي لزوم 
الإتيان به عقلًا لإحراز الفراغ عن الأقل المتيقن التكليف.

ومنه يظهر الحال على الثالث، لوضوح أن عدم التكليف بالأكثر شرعاً 
بأدلة البراءة أو الاستصحاب من حيثية كونه مشكوكاً لا يفي بتعيين الغرض، 

ولا يحرز حصوله بفعل الأقل، كما لا ينافي لزوم الإتيان به عقلًا لذلك.

نعم، لو كان مفاد أدلة البراءة أو الاســتصحاب رفع القيدية أو الجزئية 
كانت رافعة لموضوع قاعدة الاشتغال على الثاني ومحرزة لحصول الغرض 
على الثالث، لصلوحها لشرح التكليف المجمل وإحراز الفراغ عنه وحصول 

غرضه بالاقتصار على الأقل.

ولذا حكي عن الفصول سلوك ذلك في تقريب جريان البراءة.

لكن ذكرنا عدم تماميته لعدم جعل الجزئية والقيدية.

والمتحصــل: أنه لمــا كان مبنى القــول بوجــوب الاحتياط وعدم 
جريــان البراءة العقلية عــدم كفاية العلم بوجوب الأقــل على كل حال في 
تنجيزه والاكتفــاء به في مقام الفراغ، ولم تكن الأصول الشــرعية من براءة 
واستصحاب وافية بشرح حال التكليف المعلوم، ولا محرزة لوجوب الأقل 
لا بشــرط بنحو يكون تمام الواجب، ليكون الاقتصــار عليه محرزاً للفراغ 
والغرض، لم تنهــض برفع اليد عن مقتضى الأصــل العقلي المذكور، ولا 

تصلح لرفع موضوعه، كما هو الحال في المتباينين.

هذا، وقد يدعى أن مقتضى الاستصحاب الإتيان بالأكثر، لاستصحاب 
بقاء التكليف بعد الإتيان بالأقل، فيلزم العقل بالإتيان بالأكثر تحصيلًا للفراغ 

اليقيني، لا لإحراز وجوبه بالاستصحاب، ليدعى أنه مثبت.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 428

والاســتصحاب المذكــور له نحو حكومــة على البــراءة العقلية أو 
الشرعية، لا من جهة كونه بياناً رافعاً لموضوعها، بل لكونه حكماً ثابتاً لجهة 
اقتضائيــة مقدماً عملًا علــى الحكم الأولى الثابت من جهــة غير اقتضائية، 
إذ البراءة إنمــا تقتضي عدم لزوم الإتيان بالأكثر من حيثية الشــك في تعلق 
التكليف به، والاســتصحاب يقتضي لزوم الإتيــان به من حيثية كونه محرزاً 

للفراغ عن التكليف المستصحب.

وقد جعل بعض مشايخنا الاستصحاب المذكور من القسم الثاني من 
استصحاب الكلي، لتردد التكليف المستصحب بين مقطوع البقاء ومقطوع 

الارتفاع.

وأورد عليه.. تارةً: بأن الرجوع لاســتصحاب الكلي في القسم الثاني 
موقوف على عــدم إحراز حال الفرد ولو بضم الأصــل إلى الوجدان، وإلا 
كان الأصــل المحرز لحــال الفرد حاكماً على اســتصحاب الكلي، كما لو 
علم المكلف بالحدث الأصغر واحتمل حدوث الجنابة، فإن اســتصحاب 
عدم الجنابة حاكم على اســتصحاب كلي الحــدث، وفي المقام حيث كان 
الأقل متيقناً والأكثر  مشــكوكاً فاستصحاب عدم وجوب الأكثر حاكم على 

استصحاب الكلي بالإضافة إلى التكليف.

وأخرى: بمعارضته باستصحاب عدم تعلق جعل التكليف بالأكثر لو 
لم نقل بكونه محكوماً له.

لكن يندفع الأول: بأنه لو تم ما ذكره من الشرط في استصحاب الكلي 
وفي مثال الحدث فالمقام ليس نظيراً لذلك، لمنع ما ذكره من أن الأقل متيقن 
سابقاً والأكثر مشــكوك، بل المتيقن هو التكليف بالأقل في الجملة ولو في 



كــــــــــــــون 
الاســتــصــحــاب 
من  ــور  ــذك ــم ال
الفرد  استصحاب 

المردد

أخذ شيء في المكلف به ........................................................................429

ضمن الأكثر، وهو لا يقتضي ســقوطه بفعل الأقل، كما في الحدث الأصغر 
الذي يعلم بارتفاعه بالوضوء، بل ذلك من لوازم التكليف بالأقل اســتقلالًا 
بنحو اللابشرط، ومن المعلوم عدم إحرازه، غاية الأمر أن اليقين المذكور لا 

يصلح إلا لتنجيز الأقل.

نعــم، لو علم ســابقاً بالتكليف بالأقل اســتقلالًا، ثــم احتمل تبدله 
بالتكليف بالأكثر، كان نظيراً لمثال الحدث.

وأما اســتصحاب عدم كون التكليف المتيقن تكليفاً بالأكثر، فهو ـ لو 
جرى في نفسه ـ معارض بمثله.

ويندفــع الثاني: بعــدم التعارض بيــن الأصليــن المذكورين، لعدم 
التناقض بين مؤدييهما، فإن عدم التكليف بالأكثر شــرعاً بعنوانه الخاص لا 
يناقــض بقاء التكليف الكلي، وإنما يلازم عدمه، والتفكيك بين المتلازمات 

بسبب الاستصحاب غير عزيز.

كما لا تنافي بين الأصلين عملًا، لأن استصحاب عدم التكليف بالأكثر 
إنما يقتضي عدم الإتيان به امتثالًا للتكليف به شرعاً، وهو لا ينافي الإتيان به 

لإحراز الفراغ عن التكليف الكلي المستصحب.

فالعمدة في المقام: أن الاســتصحاب المذكور ليس من استصحاب 
الكلــي، لعدم الأثــر العملي لكلــي التكليف، بل العمــل مترتب على كل 
تكليف بشــخصه،  حيث يلزم موافقته عقلًا، والموافقة الإجمالية عند العلم 
الإجمالي إنما هي لكون العمل قائماً بالفــرد المردد بين الفردين، لا لقيامه 

بالكلي الجامع بينهما.

فالاســتصحاب في المقام من اســتصحاب الفرد المردد بين مقطوع 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 430

الثانية:  المسألة 
بين  ــدوران  ال في 
والتخيير  التعيين 

العقليين

البقاء ومقطوع الارتفــاع، وقد تقدم في التنبيه العاشــر من تنبيهات الفصل 
السابق أنه لا مجال لجريانه.

بــل يزيد هنا أنه إذا كان العلم بالتكليــف المردد بين الأقل والأكثر لا 
يقتضي إلا تنجز الأقل ـ كما تقدم ـ فاســتصحاب التكليف المذكور لا يزيد 
علــى ذلك وحيث يمتنع تنجيز الأقل بعد فــرض الإتيان به للعلم التفصيلي 

بعدم وجوبه يمتنع الاستصحاب.

وحاصل محذور الاستصحاب هنا: أنه بنفسه ينافي العلم التفصيلي، 
بخلافه هناك، فإنه لا ينافيه بنفسه، بل بإطلاقه.

نعــم، لو فرض ترتب الأثر على كلــي التكليف، كما لو نذر المكلف 
أن يتصدق بدرهم إن بقيت ذمته مشــغولة ســاعة مثلًا، جرى الاستصحاب 
المذكور، وكان من القســم الثاني من اســتصحاب الكلي، لــو كان مراده 
الانشغال الواقعي. وإن كان مراده الانشغال العقلي المتفرع على التنجز فلا 
مجال للاستصحاب، لورود أصالة البراءة الشرعية، بل العقلية عليه، لارتفاع 

الشك معها حقيقةً.

المسألة الثانية: في الدوران بين التعيين والتخيير العقليين.

لا يخفى أن مرادهــم بالتخيير العقلي هو التخيير فــي مقام الامتثال 
عقلًا بين أفراد الماهية التي تكون مورداً للتكليف التعييني الشــرعي، فكلما 
كان المكلــف به مردداً بين الماهية المطلقة ـ التي هي مورد التخيير العقلي ـ 
والمقيدة بالخصوصية ـ الملــزم بتعينها في مقام الامتثال ـ كان من الدوران 
بين التعيين والتخيير العقليين، سواء كانت الخصوصية جزءاً خارجياً متحداً 
مع الواجب مأخوذاً فيه ـ كالاستعاذة في الصلاة ـ أم قيداً مبايناً للماهية مورداً 



في  الكلام  ويقع 
موردين

431........................................................... الدوران بين التعيين والتخيير العقليين 

لفعل المكلف  في مقابلها ـ كالطمأنينة والطهارة في الصلاة ـ أم عرضاً قائماً 
بالموضوع قابلًا للزوال عنه ـ كالإيمان في الرقبة ـ أم عرضاً ليس من شــأنه 
الارتفاع عن الموضوع ـ كالرجولية والهاشــمية في الإنسان ـ أم خصوصية 
مقومة للــذات والماهية ـ كالإنســانية في الحيــوان ـ أم خصوصية مقومة 
للفرد ـ كخصوصية زيد في الإنسان ـ لعدم الفرق بين هذه الصور في الجهة 

المذكورة.

لكن الموضوع في هذه المســألة ليس ذلك على إطلاقه، وإلا دخلت 
فيها المسألة الأولى، ولم تكن مقابلة لها، بل المراد خصوص قسم منه يمتاز 
عن موضوع تلك المسألة، وإنما أطلقنا العنوان المذكور عليه لضيق التعبير، 

لعدم عنوان يخصه.

والملاك في التمايز بين الموضوعين اشتمال أحدهما على خصوصية 
تقتضي أولويته بجريان الاحتياط.

وقد ســبق منا عدم الفارق بين الأقسام الثلاثة الأولى، وأن تخيل تميز 
الأول عن الثاني والثالث في غير محله، كتخيل الفرق بين الثاني والثالث بعد 

اشتراكها في احتمال التقييد وأخذ خصوصية زائدة في المتيقن.

ومن ثَمَّ كان موضوع المسألة الأولى شاملًا للأقسام الثلاثة المذكورة، 
كما يقتضيه عموم عنوانه.

وأما موضوع هذه المســألة فالمتيقن منه القســمان الأخيران، وربما 
يعمم إلى القسم الرابع، على كلام يأتي التعرض له إن شاء الله تعالى.

إذا عرفت هذا فيقع الكلام..

تارة: في مقتضى الأصل العقلي.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 432

الكلام في مقتضى 
الأصل العقلي

Hمخالفة العراقي 
بالتزام الاحتياط

وأخرى: في مقتضى الأصل الشرعي.

أما الأصل العقلي فلا ريب في أن مقتضاه الاحتياط، بناء على أن ذلك 
مقتضاه في المســألة الأولى، لاشــتراكهما في الجهة المقتضية لذلك، من 

فرض  العلم الإجمالي، أو الشك في الفراغ، أو في حصول الغرض.

أما بناء على أن مقتضاه هناك البراءة فقد صرح غير واحد بجريانها هنا 
أيضاً، لعين الوجه المتقدم هناك مــن أن الخصوصية كلفة زائدة، والمرجع 
فيهــا البراءة عقلًا بمــاك قبح العقاب بلا بيان، لعــدم الفرق فيها بين أصل 

التكليف وخصوصياته.

وما تقدم هناك من دفع شبهة العلم الإجمالي والشك في الامتثال وفي 
حصول الغرض جار هنا.

وقد خالف في ذلك بعض الأعيــان المحققين H فالتزم بالاحتياط، 
مدعيــاً عدم تحقق ملاك الأقــل والأكثر حتى بحســب التحليل العقلي، إذ 
الملاك في ذلك أن يكون الأقــل بذاته ـ لا بحده ـ محفوظاً في الأكثر، نظير 
الكليات المشــككة المحفــوظ ضعيفها بذاته ـ لا بحــد ضعفه ـ في ضمن 

شديدها.

ولا مجــال لذلك في المقام، لأن الأقل ـ وهو الماهية المعراة عن قيد 
الخصوصية ـ كسائر الكليات المتواطئة تتحصص إلى حصص متعددة متباينة 
في ضمن أفرادها المتباينة بحيث تكون الحصة المتحققة منها في ضمن كل 
فرد مباينة للحصة المتحققة في ضمن الفرد الآخر، فالحيوانية المتحققة في 
ضمن الإنسان مباينة للحيوانية الموجودة في ضمن غيره من الأنواع، كما أن 
الإنســانية المتحققة في ضمن زيد مباينة للإنسانية المتحققة في ضمن غيره 



433........................................................... الدوران بين التعيين والتخيير العقليين 

من الأفراد.

وعليه لا تكون الماهية المطلقــة الجامعة بين الحصص محفوظة في 
ضمن الخصوصيــة، ليمكن دعوى وجوبها على كل حال، وينحل بها العلم 
الإجمالي، بل المحفوظ في ضمنها هو الحصة الخاصة من الماهية المباينة 
للحصــص الأخرى، فلا يمكن دعوى اندراج ما نحن فيه في الأقل والأكثر، 
بل ليس في المقــام إلا العلم الإجمالي بتعلق التكليف إما بالحصة الخاصة 
أو الجامــع المطلق بين الحصص المنطبق عليها وعلى غيرها، ومرجعه إلى 
العلم إما بوجوب  الحصة الخاصــة وحرمة تركها مطلقاً، أو وجوب غيرها 

في ظرف تركها.

وبعد عدم انطباق أحد التركين على الآخر، وعدم قدر متيقن في البين 
مشمول للتكليف النفسي الأعم من الضمني والاستقلالي، يرجع الأمر إلى 
المتباينين، ويجــب الاحتياط بالإتيان بالخصوصيــة، للقطع بالخروج عن 

عهدة التكليف المعلوم في البين.

هذا ما ذكره فيما إذا كانت الخصوصية المحتملة منوعة أو مشخصة.

وقد ألحق بذلك ما إذا كانت عرضية ولم يكن كل فرد قابلًا للاتصاف 
بهــا، بحيث يمكن تعاقبها، وجوداً وعدماً على الفرد الواحد ـ وهي القســم 

الرابع من الأقسام الستة المتقدمة ـ كالهاشمية في الإنسان.

بدعوى: رجوع الشــك فيها إلى الشك في كون المكلف به خصوص 
الحصــة الواجدة للخصوصيــة، أو المطلق الجامع بينها وبيــن الفاقد لها، 
بخــاف ما إذا كانت الخصوصية العرضية ممــا يمكن اتصاف كل فرد بها، 
كالقيام والقعود، حيث يرجع الشك حينئذٍ إلى الشك في اعتبار الخصوصية 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 434

من  ــاقــشــتــه  مــن
وجـــهـــيـــن..

زائداً على الحصة، مع اليقين بالتكليف بأصل الحصة إما ضمناً أو استقلالًا.

هذا حاصل مــا ذكره في المقــام، وقد أطلنا في بيانــه محافظة على 
الخصوصيات والنكات التي اعتمدها في استدلاله.

لكنه يشكل..

أولًا: بأنه لما كان المــاك في الأقل والأكثر أن يكون الأقل محفوظاً 
في الأكثــر بذاته لا بحده، فلا مجال لتوجيه إخــراج محل الكلام عنه بعدم 
كون واجد الخصوصية واجداً للماهية المطلقة، ضرورة أن الماهية المطلقة 
هي الأقل بحده، ولاريب في عدم اعتبار حفظها في الأكثر في جميع الأقسام 
المذكورة في المقام، بــل ليس المحفوظ فيه إلا حصــة منها وهي الماهية 

الخاصة، المحفوظة في المقام أيضاً في ضمن الأكثر الواجد للخصوصية.

وليس المراد بالقدر المتيقن الذي هو مورد التكليف النفســي ـ الأعم 
من  الاســتقلالي والضمني ـ إلا الماهية المهملــة الصالحة للانطباق على 
المطلقــة والمقيدة، وهــو موجود في المقام، ضــرورة أن التكليف بالأكثر 
الواجــد للخصوصية ـ في محل الكلام ـ راجع إلى وجوب الماهية الخاصة 
في ضمنه، والتكليف بالأقــل راجع إلى التكليف بالماهيــة المطلقة، ومع 
التردد بينهمــا يعلم بالتكليف الضمني أو الاســتقلالي بالماهية في الجملة 

الصالحة للانطباق عليهما.

وغاية ما يتصور من الفرق بين محل الكلام وما إذا كانت الخصوصية 
قابلة للارتفاع عن الفرد أمران..

الأول: مباينة الذات الواجدة للخصوصية للذات الفاقدة لها في محل 
الكلام، والاتحاد بينهما فيما إذا كانت الخصوصية قابلة للارتفاع.



435........................................................... الدوران بين التعيين والتخيير العقليين 

الثاني: غلبة بســاطة مفهــوم الواجد للخصوصية فــي محل الكلام، 
بســبب كون العنوان الحاكي جامــداً، وتركبه من الــذات بمفهومها العام 
والخصوصية، في ما إذا كانت الخصوصية قابلة للارتفاع، لإفادتهما بعنوان 
اشتقاقي مركب من مفاد الهيئة والمادة، أو بطريق التقييد الذي هو نحو نسبة 

قائمة بين القيد والمقيد.

لكن الأول ممنوع، فإن الاتحاد مــع قابلية الخصوصية للارتفاع إنما 
هو بين القابل للخصوصية والقابل لعدمهــا، ولا أثر له، لعدم دخل القابلية 
قطعاً، وإنما يحتمل أخذ فعلية الخصوصية، والتباين بين واجد الخصوصية 
وفاقدها فعلًا حين فعلية التكليــف ظاهر، فلا يكون الإتيان بالفاقد محصلًا 

لشيء من المكلف به على تقدير أخذ الخصوصية فيه.

غايته أن منشــأ التباين ليس هو الخصوصية، بل مــا يقارنها مما يقوم 
الذات، بخلاف ما لو كانت الخصوصية نوعية أو شــخصية، فإنها بنفســها 
 تكون منشــأ للتباين بين الحصتيــن، ولا أثر لذلك في حكــم العقل، ولذا 
التزم H بالاحتياط في الخصوصية العرضية غيــر القابلة للارتفاع، مع أنها 

ليست بنفسها منشأ للتباين بين الحصص.

وأما الثاني فلا أثر له، لأن إفادة الذات بعنوانها العام بعد فرض تقييدها 
راجع إلى كون الموضوع خصوص الحصة المصاحبة للقيد، كما هو الحال 
في ما لو أريدت الحصة بعنوان جامد يختص بها، وليس الفرق بينهما إلا في 
طريق البيان، ولا أثر له فــي حكم العقل الصرف، وإن كان قد يحتمل دخله 
في الأمور العرفية المبنية على الاستظهار من الإطلاق ونحوه، على ما يأتي 

الكلام فيه عند الكلام في الأصل الشرعي إن شاء الله تعالى.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 436

العقلي  التحليل 
أخفى من التحليل 
في  ــك  ــش ال ــي  ف

الشرطية

وثانيــاً: بأنه حيث كان المكلف به هو فعــل المكلف المتعلق بواجد 
الخصوصيــة وفاقدها فهو في جميع فروض المســألة من القســم الرابع، 
لامتناع اتصاف كل فرد بالخصوصية، بل الفرد الواجد للخصوصية لا ينفك 
عنها، لاستحالة انقلاب الشيء عما يقع عليه، فالعتق المتعلق بالرقبة المؤمنة 
لا يتعلق بغيرها، كما أن الصلاة الواجدة للطهارة أو الاستعاذة يمتنع خلوها 

عنهما، كما يمتنع اتصاف غير الهاشمي بالهاشمية.

والفرق الذي ذكره إنما يتصور في المتعلق نفســه، كالإنسان المعتق، 
فإن الخصوصية المأخــوذة فيه قد تقبل الارتفاع كالإيمــان، وقد لا تقبله، 
كالذكــورة، ولا أثــر لذلك بعد عدم كونه بنفســه مكلفاً به، بــل هو متعلق 

للمكلف به.

وبالجملة: ما ذكره H لا ينهض بإخراج ما نحن فيه عن مســألة الأقل 
والأكثر، بل التحليل العقلي قاض بدخوله فيه.

نعم، التحليل المذكور أخفى من التحليل في الشك في الشرطية، لما 
عرفت من غلبة التركيب في المفهوم هناك والبســاطة هنا، كما أن التركيب 
في الشــك في الجزئية أظهر منه في الشك في الشــرطية، لمقارنته للتركب 
الخارجي بين الأجــزاء، وإن كان بعضها قيداً في الآخر بمقتضي الارتباطية 

المفروضة، كما في الشرط.

إلا أن هــذا لا ينافــي جريان البــراءة العقلية فــي الجميع بعد فرض 
وجود  القدر المتيقن بحسب التحليل العقلي، وبعد أن كان ملاك قاعدة قبح 
العقاب بلا بيان يعم الخصوصيات المأخوذة في التكليف الواحد، بمقتضى 
الارتباطية المفروضة، كما تقدم في المســألة الأولى. هــذا كله فيما يرتبط 



الكلام في الأصل 
الشرعي

 Hالنــائيني منـع 
البراءة  جريان  من 

الشرعية

437........................................................... الدوران بين التعيين والتخيير العقليين 

بالأصل العقلي.

وأما الأصل الشرعي فإنما يتوقف الاستدلال عليه إذا قيل بعدم جريان 
البراءة العقلية ولزوم الاحتياط، كما هو مختار المحقق الخراســاني وبعض 
الأعاظمI في جميع صور الدوران بين الأقل والأكثر الارتباطيين، ومختار 

بعض الأعيان المحققين H في خصوص هذه المسألة.

وقد منع بعض الأعاظم H من جريان البراءة الشــرعية هنا مع التزامه 
بجريانها في المســألة الأولى، وســبقه إلى ذلك المحقق الخراساني، وإن 
أشرنا إلى اضطراب كلامه هناك.. لإلحاق الشك هنا بالمتباينين، فقد ادعى 
بعض الأعاظمH للتباين عرفاً بين العــام والخاص في المقام، بنحو تكون 

نسبة أدلة البراءة الشرعية إلى كل منهما سواء، فتسقط بالمعارضة.

وما ذكره H قريب جداً بناء على مســلكه في تلك المســألة من عدم 
كفاية العلم بالتكليف بالأقل في تنجيزه بنفســه، بــل لابد من إثبات إطلاق 
الأمر به، وأنــه يتم برفع التكليف بالأكثر بالأصــل، لرجوعه إلى رفع قيدية 

الزائد وإطلاق الأمر بالأقل.

فإنّ إحراز إطــاق الأقل من نفي التكليف بالأكثــر بالأصل بالوجه 
المتقــدم موقوف على كون الخصوصية من ســنخ القيــد الزائد المعتبر في 
الأقل، ولا يجري في مثــل المقام مما كانت الخصوصية متحدة مع الذات، 

بنحو تكون مباينة للماهية مفهوما، لا أمراً زائداً معتبراً فيه.

وبالجملة: لما كان مبنى البراءة الشــرعية على الظهورات التي يكون 
المرجع في تطبيقها العرف أشــكل نفي اعتبار الخصوصية في المقام بعد أن 
لم تكن من ســنخ القيد الزائد عرفاً، بل مقوماً لأحد طرفي الترديد مع بساطة  



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 438

من  يــظــهــر  ــا  مـ
من   H العراقي 
جــريــان الــبــراءة 

الشرعية

مفهومه، ولا يكفي فــي ذلك التحليل العقلي المغفول عنه عرفاً، لعدم ابتناء 
الأدلة الشــرعية عليه، بل على التطبيق العرفي، وإنما ينفع في الحكم العقلي 

المحض.

وعلى هذا لا يفرق بين القول بلزوم الموافقة القطعية للعلم الإجمالي 
بنحو يمتنع جريان الأصل في بعض الأطراف لو فرض اختصاص موضوعه 
به وعدم ســقوطه بالمعارضة، والقــول بإمكان جريــان الأصل في بعض 

الأطراف، للاكتفاء بعدم لزوم المخالفة القطعية.

أما على الأول فظاهــر، وأما على الثاني فلمعارضة الأصل في الأكثر 
بالأصــل في الأقل بعد فرض التباين بينهمــا وعدم انحلال العلم الإجمالي 

بالعلم بوجوب الأقل على كل حال، لفرض عدم جريان البراءة العقلية.

وأمــا ما يظهر مــن بعض الأعيــان المحققين H من جريــان البراءة 
الشرعية على القول الثاني في الأكثر، لعدم لزوم المخالفة القطعية بتركه في 

ظرف الإتيان بالأقل بفرد آخر.

فهو مبني على إغفــال تحقق موضوع الأصل فــي الأقل ومعارضته 
للأصل في الأكثر المستلزم للمخالفة القطعية.

هــذا، كله بناء علــى أن مقتضى الأصل العقلي الاحتيــاط، وأما بناء 
علــى أن مقتضاه البراءة من الأكثر، ولــزوم الإتيان بالأقل، بعد فرض العلم 
بالتكليف به على كل حال إما ضمناً أو استقلالًا، فلا مانع من جريان البراءة 
الشــرعية من الأكثر، وإن لم يحرز بها إطــاق الأمر بالأقل، لعدم معارضته 
بمثلــه في طرف الأقل بعد فرض العلم بالتكليف بــه في الجملة، كما تقدم 

نظيره في المسألة الأولى.



التنبيه  تنبيهات: 
الشبهة  في  الأول 

التحريمية

الثاني:  التنبيه 
ــهــة  ــشــب ــي ال ــ ف

الموضوعية

439.............................................................................. الشبهة الموضوعية 

تنبيهات..
التنبيه الأول: في الشبهة التحريمية.

تقدم أن الشــبهة التحريمية يمكن فيها فرض التردد بين الأقل والأكثر 
الارتباطيين، وأنه مختص بما إذا كان عموم النهي لافراد الماهية مجموعياً، 
فــا يكون له إلا إطاعة واحدة بترك جميع الأفــراد، أو معصية واحدة بفعل 
بعضهــا، فإنه إذا احتمل أخذ شــيء فــي الحرام كان مما نحــن فيه، وكان 
الضيق بالبناء على الأقل وهو الإطلاق، والســعة بالبناء على الأكثر وهو ذو 

الخصوصية، عكس الشبهة الوجوبية.

وحيث لم يكن الضيق ناشئاً من أخذ الخصوصية في المنهي عنه، فلا 
مجال فيه لفرض الأقســام السابقة، التي عرفت اختلاف الحال فيها وضوحاً 

وخفاء لاختلاف سنخ الخصوصية المحتملة.

بل حيث كان ناشئاً من أخذ الأفراد الفاقدة للخصوصية منضمة للأفراد 
الواجدة لها في المنهي عنه، فلابد أن يكون انبساط التكليف عليها من سنخ 
انبساطه على الأجزاء المتباينة في أنفســها، ويتعين رجوع الشك في المقام 
إلى الشــك في الجزئية، الذي تقدم أن جريان البراءة فيه متيقن بالإضافة إلى 

بقية الأقسام.

التنبيه الثاني: في الشبهة الموضوعية.

تقدم في أول الكلام في الأصول العملية خروج الشــبهة الموضوعية 
عن الغرض المهم في المقام، وإن حســن التعرض لها استطراداً لو اختصت 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 440

وجـــوه الــكــام 
ــهــة  ــشــب ــي ال ــ ف

الموضوعية

تحقق  لعدم  تارة: 
عنوان المكلف به

لعدم  وأخـــرى: 
انطباق  ــراز  إحـ

عنوان التكيلف

ببعض الجهات في تنبيه مستقل.

ومن ثم عقدنا هذا التنبيه.

وحيث كان المعيار في الشبهة الموضوعية هو اشتباه الأمور الخارجية  
والمصاديق مع تحديد الكبرى الشرعية وعدم الإجمال فيها، لوضوح عنوان 

المكلف به، فالشك في المقام في دخل شيء في المكلف به..

تارة: يكــون لعدم إحراز تحقق عنوان المكلف بــه بدونه، بأن يكون 
للمكلــف به عنوان منتزع من جهة زائدة على ذاته احتمل، توقفها على الأمر 
المحتمل، كما لو وجب تهيئة الحطب الذي يغلي به الماء، وشك في كميته، 
أو وجب تهيئة سكين يصلح للذبح، وشك في توقف صلوح السكين له على 

صقلها.

وأخرى: يكون لعدم إحراز انطباق عنــوان التكليف عليه، بأن يؤخذ 
العنوان فيه بماله من الأفراد على نحو العموم المجموعي، ويشك في مقدار 
تلك الأفراد، كما لو وجب إكرام كل عالم في البلد وشك في كون زيد منهم.

أما لو كان بنحو العموم الاســتغراقي كان مرجع الشك المذكور إلى 
الدوران بين الأقل والأكثر الاســتقلاليين، الذي لا إشكال في جريان البراءة 

فيه.

كما أنــه لو كان بنحو العموم البدلي كان مرجع الشــك المذكور إلى 
الشــك في تحقق المكلف به من دون إجمال فيه، الذي لا إشكال في لزوم 

الاحتياط فيه.

ومثله ما لو علم مقدار المكلف به وشــك في مقدار المأتي به، كما لو 
وجب إكرام عشرة، وشك في بلوغ الجماعة الذين أكرمهم العدد المذكور.



441.............................................................................. الشبهة الموضوعية 

فمحل الكلام مختص بالصورتين الأوليين.

أما الصورة الأولى، فقــد تقدم في التنبيه الثاني مــن تنبيهات البراءة 
أن المرجع فيها الاشــتغال، لصلوح العنوان المذكور لتنجيز منشــأ انتزاعه 
المفروض عــدم إجماله، فيجب إحراز الفراغ عنه، فهو ملحق بالشــك في 
المحصل حكماً، وإن اختلفا موضوعاً، بلزوم كون مورد التكليف في الشك 
في المحصل هو المســبب المترتب على فعــل المكلف، كالتذكية، وفي ما 

نحن فيه هو نفس فعل المكلف المردد بين الأقل والأكثر.

وأمــا الصورة الثانية، فالظاهر جريان البــراءة فيها،لأن تحقق العنوان 
وسعة انطباقه مأخوذ في موضوع التكليف، لا في المكلف به، ولذا لا يجب 
الســعي لتحقيق العنوان لو كان ممكناً، فلا يصلح الجعل الشــرعي لفعلية 
التكليف إلا بضميمة انطباق العنوان، فالشــك في مقدار المعنون مســتلزم 
لإجمال التكليف الفعلي وتردده بين الأقل والأكثر، كســائر موارد الدوران 
بينهمــا، التي عرفت أنه لا مجال فيها لتنجــز التكليف بحده الواقعي، بل لا 

يتنجز منه الا المتيقن، وإن كان ارتباطياً.

فلا فرق بين هذه الصورة وما لو كان العموم اســتغراقياً إلا الارتباطية 
التي عرفت أنها لا تكون فارقاً في جريان البراءة.

بخلاف الصــورة الأولى، لأن التكليف فيها بنفســه يقتضي تحصيل 
العنــوان، فهو صالح لتنجيــزه بحده الواقعي بعد فرض عــدم الإجمال فيه 
وصلوحــه للبيان، نظير: ما لــو علم بمقدار المكلف به، وشــك في مقدار 

المأتي به، الذي تقدم أنه لا إشكال في لزوم الاحتياط فيه.

ولا يفرق في ما ذكرنا بين الشــبهة الوجوبيــة والتحريمية، فلو فرض 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 442

الشيخ  به  مثل  ما 
 H الأعــــظــــم 
ــة  ــهـ ــبـ ــلـــشـ لـ

الموضوعية

مثاله  رجــــوع 
الــشــك في  ــى  إل

المحصل

ورود النهــي عن الطبيعة بنحــو يقتضي ترك مجموع الأفــراد، ولو ارتكب 
بعضها فلا إطاعة له أصلًا جرت البراءة في فردية شــيء لها، للشك في فعلية 
التكليف وسعته بالإضافة إليه، خلافاً للمحقق الخراساني H حيث ذكر في 

بعض تنبيهات البراءة أن اللازم في ذلك الاحتياط.

هذا، وقد مثل شــيخنا الأعظم H للشــبهة الموضوعيــة في المقام 
بمثالين: 

الأول: ما لو وجب الطهور وهو الفعل الرافع أو المبيح للصلاة، وشك 
في جزئية شيء للوضوء أو الغسل.

الثاني: ما لو وجب صوم شهر هلالي ـ وهو ما بين الهلالين ـ فشك في 
أنه ثلاثون أو ناقص.

ويظهر من غير واحد أن الأول راجع إلى الشك في المحصل.

ويظهر الإشــكال فيه مما تقدم من اختصاص الشك في المحصل بما 
إذا كان المكلف به هو المسبب الذي هو فعل المكلف بالتسبيب، لا السبب 

الذي هو فعله بالمباشرة، كما هو الحال في المثال المذكور.

وأمــا ما ذكره بعض الأعيان المحققين H في الشــك في المحصل ـ 
بعد فرض كون المثال منه ـ من أنه بالنســبة إلى السبب تكون الشبهة حكمية 

لا موضوعية.

فقد يدفع: بأن منشأ إلحاق المثال بالشبهة الموضوعية هو كون الاشتباه 
في المصداق، وإن كان تشخيص المصداق وإحرازه بالرجوع إلى الشارع.

على أن كلامه يعم ما تقدم منا التمثيل به، وهو الشك في المقدار الذي 
يغلي الماء من الحطب ـ وإن لم يمثل به شيخنا الأعظم H ـ مع وضوح عدم 



H ما ذكره النائيني 
المثال  رجوع  من 
الشك  إلى  الثاني 
المحصل  فــي 

أيضاً

443.............................................................................. الشبهة الموضوعية 

الرجوع في تشخيصه له للشارع أصلًا.

وأشــكل من ذلك ما قد يظهر من بعــض الأعاظم H من كون المثال 
 H الثاني ـ أيضاً ـ من الشــك في المحصل، حيث ذكر أن شــيخنا الأعظم
أرجع الشــبهة الموضوعية في الأقل والأكثر إلى الشك في المحصل، كما 
يظهر من تمثيله بالطهور، وأن المناســب للمقــام فصلهما والكلام في كل 
منهما على حدة، وكأنه غفل عن ذلك، أو تخيل عدم إمكان وقوع الشك في 

نفس متعلق التكليف بين الأقل والأكثر لأجل الشبهة الموضوعية.

لوضوح كون المثال المذكور أجنبياً عن الشك في المحصل جداً.

نعم، يشــكل المثال المذكور: بأنه ـ بعد حملــه على كون الوجوب 
ارتباطياً لا انحلالياً ـ إن أريد بوجوب صوم ما بين الهلالين وجوب صوم شهر 
كلي يتخير المكلف في تطبيقه على ما يشاء من الشهور، فلزوم الاحتياط فيه 
وإن كان متيناً، لانشــغال الذمة بالعنوان المذكور بما له من المفهوم الظاهر، 

فيجب إحراز الفراغ  عنه بتحقيق ما يقطع بانطباقه عليه.

إلا أن هذا ليس من الدوران في المكلف به بين الأقل والأكثر، لفرض 
صلوح المكلف به للانطباق على كل منهما، فهو نظير: ما لو وجب إشــباع 

الفقير واختلف الفقراء في مقدار ما يشبعهم، وجهل حال فقير خاص.

وإن أريد به وجوب شــهر معين مردد بين المقدارين، كشهر رمضان 
المعين، فهو وإن كان مردداً بين الأقل والأكثر بنفســه، إلا أن الظاهر جريان 
البــراءة فيه، لرجوعه إلــى وجوب صوم كل يوم واقع بيــن الهلالين، بنحو 
يكون وقوع اليوم بين الهلالين شــرطاً في وجوب صومه، فيرجع إلى الشك 

في عنوان التكليف، نظير ما تقدم في الصورة الثانية.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 444

Hما جعله النائيني 
الشبهة  أمثلة  من 
تردد  الموضوعية 
المصلي  لباس 
ــه من  ــون ك بــيــن 
اللحم  ــول  ــأك م

وغيره

إن قلت: ما الفرق بين الوجهين بعد فرض أخذ حد واحد فيهما؟ 

قلت: لما كان الحد مبينا بمفهومه مجملًا بمصداقه، فإن ورد التكليف 
على الكلي القائم بالمفهوم كان صالحاً لتنجيز المفهوم، فيجب إحراز الفراغ 

عنه بالفرد المتيقن انطباقه عليه.

وإن ورد علــى الشــخصي المعين لــم يتنجز المفهــوم لعدم ورود 
التكليف عليــه، ولا المصداق بحده الواقعي، لفــرض الإجمال فيه وعدم 
صلــوح المفهوم لبيانه، بل يتعين تنجيز خصــوص المتيقن دخوله في الحد 

من المصداق.

وبعبــارة أخرى: انطباق العنوان في الأول شــرط فــي صلوح الفرد 
للامتثال مع فعلية التكليف، واللازم مع الشــك في الامتثال الاحتياط، وفي 

الثاني شرط لفعلية التكليف الضمني والمرجع مع الشك فيه البراءة.

ومــن هنا يتعين الفرق بين مثل وجوب إكــرام علماء بلد بنحو يختار 
المكلف أي بلد شــاء في مقام الامتثال، ووجــوب إكرام علماء بلد خاص، 
فيجب الاحتياط بإحراز الاســتيعاب فــي الأول، دون الثاني، بل يقتصر فيه 

على المتيقن الفردية.

ثم إنه قد جعل بعض الأعاظم H من أمثلة الشــبهة الموضوعية التي 
تجــري فيها البراءة ما إذا تــردد لباس المصلي بين كونــه من مأكول اللحم 

وغيره.

بدعــوى: أنه بناء علــى ما هو الظاهر مــن مانعية غيــر المأكول من 
الصلاة، فالمانعية تختلف ســعة وضيقاً على حســب مــا لغير المأكول من 
الأفراد، ويكون كل فرد منه مانعاً برأسه، لأن الأصل في باب النواهي النفسية 



مـــنـــاقـــشـــتـــه

445.............................................................................. الشبهة الموضوعية 

والغيرية هي الانحلالية، فالنهي عن الصلاة في ما لا يؤكل ينحل إلى نواهي 
متعددة بعدد ما لغير المأكول من الأفــراد خارجاً، ويكون عدم كل فرد قيداً 
للصلاة، فإذا شــك في فردية اللباس الخاص له فقد شــك في مانعيته وأخذ 
عدمه قيداً للصــاة، فيؤول الأمر إلى الدوران بيــن الأقل والأكثر من جهة 

الشبهة الموضوعية، الذي تقدم منه جريان البراءة الشرعية فيه دون العقلية.

ووافقه على ذلك في الجملة ســيدنا الأعظــم H في مبحث اللباس 
المشكوك.

وفيه: أن مانعية غير المأكول ليســت مجعولة شــرعاً، بل هي منتزعة 
مــن التكليف بالصلاة المقيدة بعدم اســتصحابه، فلابد مــن إحراز الصلاة 

المذكورة، ولو بالأصل، ودليل البراءة لا ينهض بإحرازها.

وليس الشك في سعة التكليف، لعدم الإجمال في حدوده.

وما ذكر من الشك في سعة المانعية لا يرجع إلى معنى محصل.

إذ لو أريــد بذلك نفس المانعيــة، فهي غير مجعولــة، لتكون مورداً 
للأصل.

وإن أريد بها النهي عن الصلاة في غير المأكول، بدعوى كونه انحلالياً 
مشكوك الشمول للفرد المشــكوك، فالنهي المذكور ليس مولوياً، لا نفسياً 
ولا غيرياً، بل هو للإرشــاد إلى تقييد الصلاة المأمور بها بعدم اســتصحاب 

غير المأكول.

وأما النهي الغيري فهو النهي عن اســتصحاب ما لا يؤكل لحمه تجنباً 
لمقارنة الصلاة لــه، نظير الأمر بالطهارة مقدمة لوقــوع الصلاة مقارنة لها، 
وعدم  العلــم بالنهي المذكور بالإضافة إلى الفرد المشــكوك، لعدم إحراز 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 446

انحلالية  دعوى: 
التقييد

موضوعــه، لا يكون مورداً لأدلة البــراءة، لعدم كونه بنفســه مورداً للعمل 
والتنجيــز والتعذير، بل ليــس موضوعها إلا التكليف النفســي، وهو الأمر 
بالصلاة المقيدة، والمفروض تنجزه ولزوم إحراز الفراغ عنه، ولذا لا تجري 
البراءة مع احتمال حصول الشرط ـ كالطهارة ـ الرافع لموضوع الأمر الغيري 

به، وإن استلزم الشك في فعلية الأمر الغيري المذكور.

وإن أريــد بها تقييد الصلاة بعدم اســتصحاب غير المأكول الذي منه 
تنتــزع المانعية، فلا إجمال في التقييد المذكــور بعد فرض عدم إجمال غير 

المأكول.

ودعوى: أن التقييد المذكور انحلالي ويشك في شموله للمشكوك.

مدفوعة: بأن الشــك المذكور لا يكفي في جريان الأصل، لأن القيد 
بنفســه ليس مــورداً للتكليف الحقيقــي الضمني أو الاســتقلالي، لفرض 
خروجــه عن المكلف بــه، وإنما يجب تبعاً لوجــوب المقيد، وهو الحصة 

الخاصة المقارنة له.

فإجمــال القيد وتــردده بيــن الأقل والأكثــر إن رجع إلــى إجمال 
الخصوصية المعتبرة في المكلف به، فحيث لا منجز للخصوصية المشكوكة 
لم يتنجز المشكوك من القيد بتبعها، كما لو فرض إجمال الاستقبال المعتبر 

في الصلاة وتردده بين استقبال الجهة العرفية واستقبال الكعبة الشريفة.

أما إذا لم يوجب إجمــال الخصوصية، فحيث تكون الخصوصية في 
الواجب منجزة في نفســها، لفرض بيان التكليف بها، فــا نجد من إحراز 
الفراغ عنها ولو بالمحافظة على مشــكوك القيدية، كما في المقام، لوضوح 
أن الصلاة غير مقيدة بالافراد بخصوصياتها المفهومية، ليكون إجمال الفرد 



447.............................................................................. الشبهة الموضوعية 

مســتلزماً لإجمالها، بل هي مقيدة بالافراد بلحاظ الجهة العنوانية المشتركة 
بينها، علــى ما هي عليه من الشــيوع وعدم الحصر، وحيــث كانت الجهة 
العنوانية المذكورة مبينة في نفســها كانت صالحة لبيان الحصة المطلوبة من 
الصــاة وتنجيزها، فيحب إحراز الفراغ  عنها بتحصيل ما يشــك في فرديته 

للقيد من جهة الشبهة الموضوعية، نظير ما تقدم في النهي الغيري.

وهــذا بخلاف ما إذا كانت الشــبهة الموضوعية فــي نفس المكلف 
به، كما لو شــك في كون المايع خمراً، فإن الشــك المذكور مساوق للشك 
في كون شــربه شرباً للخمر المحرم، فيشك في ســعة التكليف الضمني أو 
الاســتقلالي به، أو شك في وجود الساتر على بدن الأجنبية، فيشك في كون 
النظر إليها من النظــر المحرم، وبيان عنوان التكليــف الكلي في مثل ذلك 
لا يرفــع الإجمال في مصداقه الذي هو التكليــف الفعلي الذي يترتب عليه 

العمل، فيجري فيه أصل البراءة.

ولا يفرق في ما ذكرنا بين رجوع التقييد بعدم اســتصحاب ما لا يؤكل 
لحمه إلى التقييد بالعدم المطلق المقابل لصرف الوجود، بنحو لو اضطر إلى 
نقض العدم في بعض الأفراد لم يجب حفظه في غيرها، ورجوعه إلى التقييد 

بالعدم الساري، بنحو يجب المحافظة على كل مرتبة منه عند تعذر غيرها.

لعــدم رجوع الثاني إلــى التقييد بالخصوصيات الفرديــة بمفاهيمها 
المتباينــة، ليلزم إجمــال المكلف به تبعاً لإجمال الأفــراد، بل ليس التقييد 
إلا بالعنوان الجامــع الذي لا إجمال فيه، غايته أن القيــد هو تمام المراتب 
المقدورة، والتقييد بكل مرتبة منوط بتعــذر ما فوقها على نحو الترتيب بين 
التقييدين، فمع الشــك في فردية بعض الخصوصيــات المقدورة لا يحرز 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 448

الثالث:  التنبيه 
في  ــك  ــش ال ــي  ف

القاطعية

الشيخ  ــره  ذك ما 
من   H الأعــظــم 
القاطع  بين  الفرق 

والمانع

مـــنـــاقـــشـــتـــه

امتثال المأمور به ـ وهو الحصــة المقارنة للمرتبة المقدورة ـ إلا بالمحافظة 
عليها.

هذا، حاصل ما تيســر لنا في توجيه عدم الرجوع للبــراءة في المقام 
ونحوه، خلافاً لما ذكره العلمــانI، ولا مجال لتعقيب كلماتهما، لظهور 

حالها بما ذكرناه. فتأمل جيداً.

ومنه ســبحانه وتعالى نســتمد العون والتســديد، وهو حسبنا ونعم 
الوكيل.

التنبيه الثالث: في الشك في القاطعية.

ذكر شــيخنا الأعظــم H في الفرق بيــن المانع والقاطــع أن المانع 
هو الذي يكــون عدمه معتبراً في المركب، فيكون وجوده بنفســه مخلًا به، 
كالإخلال بســائر ما يعتبر فيه من الأجزاء والشــروط، والقاطع هو الذي لا 
يكون مخلًا بنفســه، بل بلحاظ قطعه للهيئة الاتصاليــة والارتباطية في نظر 
الشــارع بين الأجزاء، بحيث يســقط به الأجزاء السابقة عن قابلية الانضمام 

للأجزاء اللاحقة بعد سبق قابليتها لذلك.

هذا، ولا يخفى أن مجرد سقوط الأجزاء السابقة عن قابلية الانضمام 
للأجزاء اللاحقة بســبب حدوث بعض الأمور لا يكشــف عن اعتبار الهيئة 
المذكورة زائداً على الأجزاء والشــروط، بحيث يكون الأمر الحادث قاطعاً 
لا مانعــاً، بل يجري ذلك في حدوث المانع وغيــره من موارد الإخلال بما 
يعتبر في المركب من الأجزاء والشروط، فإنه مقتضى الارتباطية المفروضة، 
حيث يكون كل جزء بنفســه صالحاً للانضمام لغيره ليحصل منها المركب 
ويتحقق الامتثــال به، إلا أنه يعتبر في فعلية ذلك حصــول تمام ما يعتبر في 



من  المتحصل 
معنى القاطع

449.............................................................................. الشك في القاطعية 

المركب من الأمور الوجودية والعدمية.

نعم، للشارع أن يعتبر الهيئة الاتصالية بين الأجزاء بجعل زائد عليها، 
بحيث يكون المكلف متلبساً شرعاً بالعمل وإن لم ينشغل بشيء من أجزائه، 
لتخلل ســكون أو نحوه، نظير اعتبار الاعتكاف مع خــروج المعتكف عن 
المسجد لقضاء حاجة معتادة، ونظير اعتبار الإئتمام في الصلاة مع السكون 

وعدم الانشغال بشيء من أجزائها.

وحينئذٍ يمكن للشارع جعل شــيء قاطعاً للهيئة المذكورة، فيخرج به 
المكلف عن كونه منشغلًا بالمركب بنظر الشارع، وإن لم يكن للقاطع بنفسه 

دخل في نفس المركب، فالقاطع بهذا المعنى مباين للمانع.

وحيث لا مصحح للاعتبار الشــرعي لأمر إلا فــرض الآثار العملية 
الشــرعية له في الجملة فلابد من كــون الهيئة المذكــورة موضوعاً لبعض 
الأحكام، بحيث لو فــرض انقطاعها لم يترتب الحكم المذكور، نظير حرمة 

شم الطيب على المعتكف حال خروجه عن المسجد لقضاء حاجة معتادة.

ولا يلزم من عروض القاطع بهذا المعنى ســقوط ما وقع من الأجزاء 
عــن قابلية الانضمام لبقيتهــا، بل يمكن بقاؤها على قابليــة الانضمام، بأن 
يكتفي الشارع برجوع المكلف للانشغال بالمركب وإتمامه بعد الخروج عنه 
وانقطاعــه، بل هو مقتضى الأصل، الذي لابد في الخروج عنه من دليل يدل 
على أخذ الهيئة الاتصالية المذكورة وعدم انقطاعها قيداً في المركب، ليكون 

القاطع مخلًا بالمركب تبعاً لإخلاله بها.

وقد تحصل: أن القاطع بمعنى ما يســقط الأجزاء الســابقة عن قابلية 
الانضمام للاحقة ليس مقابلًا للمانع، بــل أعم منه، ولا يتوقف على فرض 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 450

H ما ذكره النائيني 
من الفرق بينهما

بقي أمران:

ــدم  ع الأول: 
لأحد  المرجح 

المعنيين إثباتاً

الهيئــة الاتصالية، بل هو من لوازم الارتباطيــة المفروضة، وبمعنى ما يقطع 
الهيئــة الاتصالية موقوف على اعتبار الهيئة المذكورة شــرعاً، ولا يســتلزم 
سقوط الأجزاء الســابقة عن قابلية الانضمام للاحقة، إلا أن يكون المركب 
المكلف به مقيداً بوحدة الهيئة المذكورة، وفي مثل ذلك يكون القاطع مخلًا 

بالعمل كالمانع، وإن كان مبايناً له.

ثم إن بعض الأعاظم H فرق بين المانع والقاطع: بأن المانع ما يكون 
حصوله حين الانشــغال بالأجزاء مخلًا بالمركب، والقاطع هو الذي يخل 
مطلقاً وإن وقع في حال عدم الاشتغال بالأجزاء، لكشفه عن الهيئة الاتصالية 

زائداً على الأجزاء الخارجية.

وما ذكره غير ظاهر، إذ لا وجــه لتخصيص المانع بذلك، بل هو تابع 
لعموم دليله وخصوصه، كما قد تختص قاطعية القاطع بخصوص حال تبعاً 

لاعتبار من  بيده الاعتبار.

هــذا، وقد ظهر مما ذكرنــا: أن بين القاطع بالمعنــى الأول والقاطع 
بالمعنى الثاني عموماً من وجه، حيــث كان المعيار في الأول بطلان العمل 
وإن لم تفرض لــه هيئة إتصاليــة اعتبارية، والمعيار في الثانــي قطع الهيئة 

الاتصالية الاعتبارية وإن لم يبطل به العمل، لإمكان إتمامه بعد انقطاعه.

كما أن الانقطاع في كليهما ليــس حقيقياً، لتوقفه على فعلية الاتصال 
الحقيقــي، ولم يؤخذ فــي الأول الاتصال أصلًا، والمأخــوذ في الثاني هو 

الاتصال الاعتباري لا الحقيقي.

بقي في المقام أمران: 

الأول: الظاهــر أنه لا مرجح لأحد المعنيين إثباتاً، فكما يمكن إطلاق 



إن  ــي:  ــانـ ــثـ الـ
في  الشك  رجــع 
إلــى  القاطعية 
اعتبار  في  الشك 

شيء

451.............................................................................. الشك في القاطعية 

القاطع بلحاظ سقوط الأجزاء الســابقة عن قابلية الانضمام للاحقة لتكوين 
المركب الارتباطي المحقق للامتثال، كذلك يمكن إطلاقه بلحاظ رفع الهيئة 
الاتصالية في فرض اعتبارها، لأن كلًا من الارتباطية والهيئة الاتصالية منشأ 

لفرض الوحدة في العمل المصححة لفرض انقطاعه وعدم إتمامه.

وما ذكره شــيخنا الأعظــم H من أن إطلاق القاطع يكشــف عن أن 
لأجزاء المركب هيئة إتصالية في نظر الشارع.

غير ظاهر، إن أراد به الهيئة الاعتبارية.

بل إن ورد ذلك في مقام بيان عدم الاجتزاء بالعمل فالمتيقن منه المعنى 
الأول، ولا طريق معه لإثبات اعتبار الهيئة زائداً على المركب الارتباطي.

ومن ثم أطلق القاطع في النصوص على ما يعم المانع، وفقد الشــرط 
ونحوهما مما يخل بالمركب الارتباطي، ولو مع عدم اعتبار الهيئة الاتصالية 
فيــه، حيث أطلق في الصلاة علــى القهقهة، والــكلام، ونواقض الوضوء، 

وخروج الدم الرافع للطهارة الخبثية، والالتفات المنافي للاستقبال.

بل أطلق على بعــض المكروهات ـ كعبث الرجــل بلحيته ـ بلحاظ 
منافاته لكمالها.

فراجــع النصوص المذكورة في أبواب قواطع الصلاة من الوســائل، 
فإن التأمل فيها شــاهد بأن المراد بالقاطع فيها ما ينافي العمل ويفسده، وهو 

الذي فهمه الأصحاب )رضوان الله عليهم( منها.

الثاني: الشــك في قاطعية شيء بالمعنى الأول إن رجع إلى الشك في 
اعتبار شيء في المكلف به كان المرجع ما تقدم في أصل المسألة.

ولا مجال معه لاستصحاب عدم قاطعيته، لعدم جعل القاطعية بالمعنى 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 452

في  ــك  ــش ال ــي  ف
قــاطــعــيــة شــيء 

للمركب

المذكور، بل هي منتزعة من التكليف بالمقيد، فلابد من الرجوع للأصل فيه.

ومثله استصحاب صحة العمل، لعدم كون الصحة مجعولة أيضاً، ولا 
موضوعاً للأثر الشــرعي، فإن موضوع التكليف نفــس الفعل، والمفروض 
تردده بين المطلق والمقيد، وليســت الصحــة إلا منتزعة من مطابقة المأتي 
بــه للمأمور به، وهي ـ مع عدم الأثر لهــا إلا الإجزاء العقلي ـ بالإضافة إلى 
المركب التام لا تحصل إلا بعد تمامه، وبالإضافة إلى الأجزاء الســابقة على 
حدوث مشــكوك القاطعية مراعاة بتمامية المركب، لفرض الارتباطية بينها 

وبين بقية الأجزاء، فلا يعلم حصولها قبله كي تستصحب.

نعم، لو كان منشــأ الشك في قاطعية شــيء للمركب احتمال رافعيته 
لشرطه المتيقن الحصول أمكن اســتصحاب الشرط نفسه، كما لو شك في 

قاطعية المذي للصلاة لاحتمال نقضه لشرطها وهو الطهارة.

وأما الشك في قاطعية شيء للمركب بالمعنى الثاني المبني على فرض 
اعتبار الشــارع لهيئته الاتصالية فيمكن معه استصحاب الهيئة المذكورة بعد 
كونها أمــراً مجعولًا، كالطهارة، فيترتب أثرها، ســواء كان هو صحة العمل 
والاجتزاء به، كما لو فرض تقييــد المكلف به ببقاء الهيئة المذكورة، أم أمراً 

آخر.

نعــم، الكلام في اســتصحابها هو الــكلام في اســتصحاب الأمور 
التدريجية  التي لا تجتمع أجزاؤها في الوجود، كالكلام والمشي ونحوهما، 

الذي يأتي في مباحث الاستصحاب إن شاء الله تعالى.

وقد أطال غير واحد في المقام بمــا لا مجال لتعقيبه، لاتضاح الحال 
فيه بعد ما ذكرنا. فراجع وتأمل جيداً.



في  الرابع:  التنبيه 
الشك في الركنية

مقدمة في توضيح 
محل الكلام

التنبيه  ينبغي 
لأمرين

ــدم  ع الأول: 
الكلام  اختصاص 

بالجزء

جعل  ــي  ــان ــث ال
 Hالأعظم الشيخ 
جهات  في  الكلام 

ثلاث

453................................................................................ الشك في الركنية 

التنبيه الرابع: في الشك في الركنية

إذا علم بأخذ شــيء في المركب الارتباطي وشك في ركنيته فيه، فهل 
الأصل ركنيته أو لا؟ 

وينبغي ذكر مقدمة يتضح بها محل الكلام في المقام.

فاعلم: أن عنوان الركن حيث لم يذكر في الأدلة، وإنما ذكر في كلمات 
الفقهاء فلا ينبغــي الاهتمام بتحقيق مفهومه، وأنه هل يراد به ما يبطل العمل 
بنقصه عمداً فقط، أو مطلقاً ولو سهواً، أو ما يعم بطلان العمل بزيادته عمداً 
فقط أو مطلقاً ولو ســهواً، بل ينبغي الكلام في الجهات المذكورة بنفســها، 

.H للاهتمام بها في مقام العمل، كما نبه له في الجملة شيخنا الأعظم

نعم، ينبغي التنبيه لأمرين:

الأول: أن الكلام في ذلــك لا يختص بالجزء، وإن خصوه بالذكر في 
تحرير محل الكلام، بل يعم الشرط الوجودي والعدمي، لاختلاف الشروط 
في بعض هذه الجهات، حيث لا يكون الإخلال ببعضها سهواً مبطلًا للعمل، 

كالطمأنينة.

بل يمكن فرض الزيادة فيها، وإن كان الظاهر عدم الإشــكال عندهم 
في عدم بطلان المركب بها في ما هو محل الكلام، وهو ما إذا كان المأخوذ 
الماهية بنفسها لا بشــرط من حيثية الزيادة، إلا أن هذا لا يقتضي تخصيص 

الكلام بالجزء.

وشيخنا الأعظم H وإن حرر النزاع في الجزء، إلا أن ظاهر ما ذكره في  
مسألتي الزيادة العمدية والسهوية المفروغية عن عموم جهة الكلام للشرط.

الثاني: جعل شــيخنا الأعظم H، الكلام فــي جهات ثلاث: النقيصة 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 454

السهوية، والزيادة السهوية والعمدية.

وظاهره خروج النقيصة العمدية عن محل الكلام، لما صرح به من أن 
عدم بطلان المركب بنقص الجزء عمداً مناف لفرض جزئيته، وتبعه في ذلك 

.H بعض الأعاظم

لكن لا يخفــى أن المعيار في جزئية الجزء وشــرطية الشــرط على 
أخذهما في المكلف به، لدخلهما في الغــرض الداعي للتكليف، ولا يلزم 
من ذلك إلا عدم تحقق الامتثال ولإتمام الغرض بدونهما، وهو لا يســتلزم 
بطلان العمل، إذ لا يراد ببطلانه في محل الكلام إلا عدم إجزائه بنحو تسقط 
معه الإعادة والقضــاء، ويكفي في الاجزاء بالمعنــى المذكور تعذر تدارك 
الغرض، التام أو قصوره عن جعل التكليف لحدوث المزاحم، بســبب فعل 
الناقص وإن لم يف بشيء من الغرض، فضلًا عما إذا كان وافياً ببعض مراتبه، 
ولا يختص الإجزاء بحصول الامتثال وتحقق تمام الغرض، ليمتنع مع فرض 

نقص الجزء عمداً.

نعــم، لا ريب في كون ذلك خلاف الأصل، فــإن التكليف يدعو إلى 
متعلقــه بتمام ما يعتبر فيه من الأجزاء والشــرائط، وســقوط التكليف بغير 

الامتثال محتاج إلى دليل خاص.

ومن ثم لا ينبغي إطالة الكلام في النقيصة العمدية.

كما لا ينبغي إطالة الكلام في الزيادة السهوية، إذ لا خصوصية لها في 
البطلان، بل الزيادة في نفســها إن لم تخل بالمركــب ولو مع العمد فهي لا 
تخل به مع السهو بالأولوية، كما ذكره شــيخنا الأعظم H وإن كانت مخلة 
به، لفرض أخذ عدمها فيه، كان الإتيان بها سهواً راجعاً إلى الاخلال بالشرط 



في  فـــالـــكـــام 
مسألتين

الأولى:  المسألة 
فـــي الإخــــال 
يعتبر  ما  ببعض 

سهواً

مقتضى  تنقيح  في 
الأصل

النقيصة السهوية .................................................................................455

سهواً، فيلحقه حكم النقيصة.

فينبغي قصر الكلام على مسألتين..

المسألة الأولى: في الإخلال ببعض ما يعتبر في المركب سهواً.

ولا إشــكال في إمكان صحة العمل معها بمعنــى إجزائه عن الإعادة 
والقضاء، كما وقع في كثير من أجزاء الصلاة وشروطها.

ولتنقيح مقتضى الأصل في ذلك يقع الكلام في أمور..

الأول: أن دخل الجــزء في المركب لما كان متفرعــاً على دخله في 
ملاك التكليف به فلدخله بالوجه المذكور صورتان: 

الأولى: أن لا يكون للنسيان دخل في الملاك، بل يكون اقتضاء الملاك 
للتكليف بالتام مشتركاً بين الملتفت والناسي.

وهي على وجهين: 

الأول: أن لا يكون للإتيان بالناقص من الناســي أثر في الملاك بوجه، 
بل يبقى على ما هو عليه من فعلية التأثير في التكليف.

الثاني: أن يكون الإتيان بالناقص من الناســي مانعاً من بقاء التكليف 
بالتام وموجباً لســقوطه وإن لم يســتوف ملاكه، إما لكونه مانعاً من استيفاء 
الملاك، أو لكونه موجباً لحــدوث جهة مزاحمة للملاك مانعة من تأثيره في 

التكليف، وإن أمكن استيفاؤه بالإتيان بالتام، نظير ما تقدم في العامد.

الثانيــة: أن يكون الملاك مختصاً بحــال الالتفات لباً، بحيث يختلف 
الملاك في حق الملتفت عنه في حق الناســي، إما لتبدل الملاك في حقه، أو 

لعدم توقفه على الجزء المنسي، بل يحصل تمام الملاك منه بالفاقد له.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 456

ــرض عــمــوم  ــ ف
لحال  ــاك  ــم ال

النسيان

رافعية  ــوى  دعـ
شرعاً  النسيان 
حديث  بمقتضى 

الرفع

والفــرق بينها وبين الوجه الثاني من الصورة الأولى أن قصور الملاك 
عن تأثير التكليف بالتام في هذه الصورة يكون بمجرد عروض النسيان، وفي 

الوجه المذكور لا يكون إلا بعد فعل الناسي للناقص.

وإن كانا يشتركان في إجزاء الناقص من الناسي، بخلاف الوجه الأول، 
فإنه  يتعين معه عدم الإجزاء، كما لعله ظاهر.

الثانــي: إذا فرض عموم الملاك لحال النســيان تعين عموم التكليف 
للناســي لباً، وليس النســيان كالاضطرار مانعاً من فعلية التكليف مع فرض 
عمــوم ملاكه، بل هو كالجهــل مانع من منجزيته، لظهور كونه من شــؤون 
مقــام الإثبات الدخيل في التنجيز، لا من الأمــور الثبوتية الدخيلة في فعلية 

التكليف.

فما تردد في بعض كلماتهم من قبح تكليف الناسي بالأمر المنسي إنما 
يتــم إن رجع إلى قبح عقابه مع عدم تقصيــره، كما قد يعبر بذلك مع الجهل 
أيضاً، وهو المناسب للإجماع المدعى على التخطئة، واشتراك الأحكام بين 

العالم والجاهل والملتفت والغافل.

وما يظهر من شيخنا الأعظم H من عدم توجه التكليف بالتام في حق 
الناسي، غير ظاهر.

وأشكل منه ما ذكره بعض الأعاظم H من تعليله بعدم القدرة عليه في 
هذا الحال.

إذ لا ينبغي التأمل في عدم دخل الالتفات في القدرة، لعدم الســنخية 
بينهما بوجه.

وأما دعوى: رافعية النســيان شــرعاً، بمقتضى حديث رفع النسيان، 



ــوى  ــدع ــع ال دفـ
المذكورة

النقيصة السهوية .................................................................................457

لحكومته على الإطلاقات الأولية، وظهوره في الرفع الواقعي، لأنه الأصل.

فهــي مدفوعة: بأن ذلك وإن كان ممكناً، إلا أن المناســبات تمنع من 
حمل الحديث عليه، إذ بعد ما ذكرنا من كون النســيان من الجهات الإثباتية 
الدخيلة في التنجيز والمؤاخذة، كالجهل ارتكازاً فظاهر الحديث إرادة ذلك 
بالإضافــة إلى الحكم المنســي، كما هو الحال في الخطــأ أيضاً جرياً على 
الارتكاز المذكــور، بل يتعين ذلك بلحاظ ما أشــرنا إليه من الإجماع على 

اشتراك الأحكام بين العالم والجاهل والملتفت والغافل.

نعم، قد يكون الرفع واقعياً بالإضافــة إلى الآثار المترتبة على التنجز 
التي هي من ســنخ الإلزام والمؤاخذة، كالكفارات والحدود، كما هو الحال 
بالإضافة إلى رفع مــا لا يعلم أيضاً، بخلاف مثل القضاء والإعادة المترتبين 
عقلًا وشــرعاً على مجــرد عدم الامتثال، مــن دون أن يردا مــورد الإلزام 
والمؤاخذة، وقد تقدم في الاستدلال للبراءة بحديث الرفع ما ينفع في المقام.

علــى أنه لو فرض كونه كالاضطرار مانعاً من فعلية التكليف فمقتضى 
فرض عموم الملاك للناســي عدم الاجتزاء بالناقص منــه، كعدم الاجتزاء 
بالناقص من المضطر، بل يجب عليه التدارك بالإعادة بعد ارتفاع نسيانه في 
الوقت، لفرض عدم اســتيفائه الملاك، كما يجب عليه التدارك لو نسي أصل 

الواجب.

بل ذلك هو مقتضــى إطلاق الخطاب، لأن ثبــوت التكليف في كل 
جــزء من أجزاء الوقت ليس بعناية البقاء والاســتمرار من الســابق للاحق، 
نظير الحكم الاســتصحابي، ليكون سقوطه في حال النسيان مانعاً من فرض 
الاســتمرار في ما بعده، بل من أجل تمامية الموضوع فيه، فامتناع ثبوته في 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 458

إطــاق  مقتضى 
ــاب  ــ ــط ــ ــخ ــ ال
ثبوت  بالمركب 
في  حق  التكليف 
الناس                    

بعض الأجزاء من جهة النســيان لا ينافي ثبوته في ما بعده، لتحقق الموضوع 
فيه.

وأما لو ارتفع النســيان بعد الوقت فوجوب القضاء مبني على إطلاق 
دليله، فإن كان موضوعه عــدم الإتيان بالواجب في ظرف تمامية ملاكه كان 
واجباً مطلقاً، وإن كان موضوعه عدم الإتيان بالواجب في ظرف فعلية وجوبه 
كان واجباً إن قلنا بعدم رافعية النسيان للتكليف، وإلا لم يكن واجباً، كما هو 

الحال في الاضطرار.

نعــم، لو فرض كون المأتي به مانعاً من اســتيفاء المــاك، أو موجباً 
لحــدوث المزاحم المانع مــن فعلية تأثيره في التكليــف ـ على ما تقدم في 

الوجه الثاني من الصورة الأولى ـ تعيَّن الإجتزاء به، كما سبق.

إلا أنه لاريب في كون ذلك خلاف الأصل، لأن سقوط التكليف بغير  
الامتثال محتاج إلى دليل، كما أشرنا إليه في المخالفة العمدية.

أما لو فرض تبدل حال الملاك في حق الناسي، بحيث يكون الناقص 
منه وافياً بالملاك الثابت في حقه ـ كما تقدم في الصورة الثانية ـ تعين الإجزاء، 

كما هو الحال في سائر موارد الامتثال الذي يكون الإجزاء فيه عقلياً.

وقــد ظهر بما ذكرنا أن الإجزاء في الصورة الأولى وإن كان ممكناً إلا 
أنه خلاف الأصل، أما في الصورة الثانية فهو المتعين.

الثالــث: مقتضى إطلاق الخطــاب بالمركب الواجــد للجزء ثبوت 
التكليف به في حق الناسي واشتراكه فيه مع الملتفت، المستلزم لاشتراكهما 
في الملاك المقتضي للتكليف، فيرجع إلــى الصورة الأولى التي عرفت أن 

إجزاء الناقص فيها من الناسي خلاف الأصل.



قصور  ــوى:  دعـ
الإطلاق

Hما ذكره النائيني 
التمسك  ــن  مـ
بالإجماع  للعموم 

على الاشتراك

النقيصة السهوية .................................................................................459

وربما يدعى قصور الإطلاق عن شمول حال النسيان لأن النسيان من 
الجهــات الثانوية المتفرعة على التكليف المتأخــرة عنه رتبة، وأنه لابد في 
تعميم الحكم للنســيان أو قصوره عنه من جعلٍ آخر متأخر رتبة عن الجعل 
الأول متمــم له. كما التزم بعض الأعاظم H بنظيــر ذلك في تعميم الحكم 

لحال الجهل به. 

لكــن تقدم منا دفع ذلك عند الكلام في مقدمات الحكمة التي يتوقف 
عليها انعقاد ظهــور المطلق في الإطلاق وفي مباحث القطع عند الكلام في 
القطع الموضوعي، وذكرنا هناك، أنه لا مانع من التمســك بالإطلاق لعموم 

الحكم.

علــى أنه لا ريــب ظاهراً في أنــه لو فرض قصور الإطــاق اللفظي 
عــن إثبات عموم الحكم لحال النســيان كفى الإطــاق المقامي في ذلك، 
لبنــاء العرف في تكاليفهم وخطاباتهم على العمــوم، واحتياج التقييد بحال 

الالتفات فيها إلى عناية زائدة.

وأما مــا ذكره بعض الأعاظــم H في المقام المذكور من التمســك 
للعموم بالإجماع المدعى على اشتراك الأحكام بين العالم والجاهل.

فهو لا يتم بناء على ما يظهر منه من التمسك بالإجماع على العموم مع  
دعوى تخصيصه في بعض الموارد، إذ لا معنى لتخصيص العموم القطعي، 
إلا أن يرجــع إلى الإجماع على العموم الظاهــري، الذي يكون الدليل على 

خلافه وارداً عليه لا مخصصاً له.

وهو بعيد جداً عن حال نقلة الإجماع.

نعــم، لو ثبت عمــوم الإجماع ـ كما هو غير بعيــد ـ أو خصوصه في 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 460

ــخ  ــشــي مــنــع ال
من   H الأعــظــم 
التكليف  اختلاف 
بين الناسي وغيره

بعض الموارد كان التمسك به في محله.

وكيف كان، فلا إشــكال في البناء على عموم التكليف بالمركب التام 
للنسيان مع إطلاق دليله اللفظي أو المقامي.

وقد ذكرنا أن إجزاء الناقص من الناسي حينئذٍ مخالف للأصل ومحتاج 
إلى دليل مخرج عنه.

وأما إذا لم يكن لدليل الحكم إطلاق قاض بشــموله لحال النســيان، 
كما لو قام إجماع على التكليف بالمركب التام، وفرض الشــك في عمومه 
لحال النســيان، فقد وقع الكلام في إمكان الاختلاف بين الملتفت والناسي 
فــي المكلف به، بحيث يختص التكليف بالتام بالملتفت، ويكلف الناســي 

بالناقص الذي يأتي به.

ولا يخفــى أن الكلام في ذلك فرع إمكان اختلافهما في الملاك، كما 
تقدم فرضه في الصورة الثانيــة، ولا ينبغي التأمل فيه، وقد تقدم في مباحث 
القطع عند الكلام فــي القطع الموضوعي توجيه نظيــره في الجهل، حيث 

ذكرنا إمكان رافعية الجهل لفعلية الحكم. فراجع.

إذا عرفــت هذا، فقد منع شــيخنا الأعظم H مــن اختلاف التكليف 
بالنحو المذكور، بدعوى: أن الناســي غير قابل لتوجيه الخطاب إليه بالنسبة 

إلى المنسي إيجاباً أو إسقاطاً.

وكأنه راجع إلى أن الخطاب بالتكليف إنما يحسن مع إمكان الاندفاع 
عنه،  ليكون داعياً للمكلف نحو العمل ومنشــأ للسبيل عليه، وذلك إنما يتم 
مع إمــكان التفات المكلف إلى تحقق موضــوع التكليف في حقه، وحيث 
يمتنع التفات الناسي إلى نسيانه إلا بعد ارتفاعه لم يصلح التكليف للداعوية 



تكليف  توجيه 
عدا  بما  الناسي 
المنسي  الــجــزء 

بوجوه

حكاه  ما  الأول: 
H النائيني

النقيصة السهوية .................................................................................461

نحو العمل في حقه، فيكون الخطاب به لغواً.

وقد حاول غير واحد توجيه تكليف الناســي بما عدا الجزء المنسي، 
بحيث يكون الناقص منه امتثالًا، بأحد وجوه..

الأول: ما حكاه بعض الأعاظم H عن بعض تقريرات درس شــيخنا 
الأعظم H من أن امتثال التكليــف لا يتوقف على قصده تفصيلًا، بل يكفي 
قصده إجمالًا ولو مع الخطأ في التطبيق، ويتسنى للناسي قصد الأمر الفعلي 
المتوجه إليه الذي أخذ فيه النســيان، وإن تخيل أنه الأمر المتوجه للملتفت، 

لغفلته عن نسيانه.

وأما ما ذكره بعض الأعيان المحققين H من عدم كفاية ذلك بناء على 
أن الدعوة والانبعاث عن الأمر من لوازم وجوده العلمي، ومع فرض الغفلة 
عن النســيان وعدم الالتفــات إلى الأمر الذي يخصه ولــو إجمالًا لا يكون 

الداعي والباعث إلا أمر الملتفت، الذي لم يتوجه إليه حقيقة.

ففيه ـ مع الغض عن عدم وضوح دخل المبنى المذكور في ذلك ـ : أن 
الغفلة عن النسيان إنما تستلزم عدم الالتفات إلى الأمر الذي يخصه تفصيلًا، 
ولا تنافي الالتفات إليه إجمالًا بعنوان كونه الأمر الفعلي المتوجه إليه، نظير 
الغفلة عن خروج الوقت المستلزمة لعدم الالتفات إلى أمر القضاء تفصيلًا، 

وإن أمكن الالتفات إليه إجمالًا بالوجه المذكور.

نعم، قصد الأمر الواقعي بالوجه المذكور وإن كان ممكناً إلا أنه ليس 
بناؤهم ظاهراً علــى دوران الصحة مداره، ودعوى تحققه دائماً لا تخلو عن 

خفاء.

علــى أن الكلام ليس في كيفية تحقق الامتثــال بعد الفراغ عن إمكان 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 462

ذكره  ما  الثاني: 
H الخراساني

فيه الــمــنــاقــشــة 

الأمر بالوجــه المذكور ووقوعه، بل في أصل إمــكان الأمر، لعدم صلوحه 
للداعوية بعد فرض امتناع الالتفات إلى موضوعه، ولذا يجري الإشكال في 
الأوامر التوصلية التي لا يعتبــر في امتثالها القصد، ومن الظاهر أنه لا يكفي 
 في دفعه إمكان الالتفات بالوجه المذكور ـ كما ذكر ذلك بعض الأعاظم H ـ 
ضرورة أن توجيه التكليف للناســي بالناقص لغو بعد فرض وقوعه منه على 

كل حال، وإن لم يلتفت للتكليف أصلًا.

الثاني: ما ذكره المحقق الخراساني H وارتضاه غير واحد ممن تأخر 
عنه من توجيه خطاب واحد مشترك بين الذاكر والناسي بالأركان التي يبطل 
العمل بالإخلال بها حتى من الناســي، ثم توجيه خطــاب يخص الذاكر لباً 

ببقية الأجزاء التي لا يبطل الإخلال بها من الناسي.

وفيه: أن ذلك إنما يتم مع عدم الارتباطية بين الأركان وغيرها في حق 
الذاكر، حيث يكون في المقام أمران: الأمر بالأركان المشترك بين الملتفت 
والناسي، والصالح للداعوية في حق كل منهما بعد التفاتهما إلى موضوعه.

والأمر بالزائد عليها المختص بالذاكــر والصالح للداعوية في حقه، 
لفرض التفاته إلى موضوعه أيضاً.

أما مــع فــرض الارتباطية ووحدة الأمــر في حق الذاكــر فالمتعين 
اختصاص الأمر بالمطلق بالناسي، فيعود الإشكال.

وأما مــا ذكره بعض الأعاظــم H من عدم دخــل الارتباطية بوحدة 
الخطاب، بــل هي منوطة بوحدة الملاك، فرب ملاك واحد لا يســتوفى إلا 

بخطابين.

بل الــذي يظهر من جملة من النصوص أن التكليف بالصلاة إنما كان 



463................................................................. في عموم الجزئية لحالة النسيان 

بخطابين: خطاب من الله تعالى بما فرضه، وخطاب من النبيF بما ســنه 
وفرضه.

ففيه: أنه إن أريد مــن الخطاب مطلق بيان ما هو الدخيل في المكلف 
به أمكن تعدده مع وحدة الملاك، كما في الأوامر الإرشــادية المسوقة لبيان 
الجزئية والشــرطية، بل أمكن الاســتغناء عنه بالإخبار عــن حال الأجزاء 
والشروط مثل قوله A: »لا صلاة إلا بطهور«))) وقولهF: »افتتاح الصلاة  

الوضوء، وتحريمها التكبير، وتحليلها التسليم«))).

إلا أن مثل ذلك لا يكون منشأً لانتزاع الأمر، ولا دخل له بالداعوية.

وإن أريد من الخطاب الأمر المولوي الناشــئ عن الإرادة التشريعية 
والصالح للداعوية، فلا ينبغي الإشكال في وحدته تبعاً لوحدة الملاك.

وما ذكــره في بعض الموارد من عدم اســتيفاء الملاك الواحد بجعل 
واحــد، بل لابد من جعل آخــر متمم للجعــل الأول لا يرجع إلى محصل 
ظاهر، كما ذكرنا ذلك في مبحثي التعبدي والتوصلي، والقطع الموضوعي.

وظهور بعض النصوص في تعدد الخطاب والجعل من الله ســبحانه 
والنبيF لابــد أن يحمل على إرادة الجعول والخطابــات الاقتضائية مع 

وحدة الجعل والخطاب الفعلي المفروض فيه الارتباطية.

إن قلت: لا بأس بإنكار الارتباطية بين الأركان وغيرها في حق الذاكر، 
بل لا مانع من تعدد التكليف، نظير الواجب في الواجب، وعدم صحة امتثال 
أمــر الأركان وحده إنما هو لكونه مفوتاً لامتثال الأمــر الثاني ومعجزاً منه، 

))) الوسائل، ج: 1 باب: 1 من ابواب الوضوء، حديث: 1.
))) الوسائل، ج: 4 باب: 1 من ابواب أفعال الصلاة، حديث: 10. 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 464

ذكره  ما  اندفاع 
من   H العراقي 
الاختلاف  ــدم  ع
بين التكليفين ذاتاً

فيكون مبعداً يمتنع التقرب به، نظير من نذر الصلاة في المسجد، فصلى في 
غيره.

قلت: لازم ذلك صحــة امتثال أمر الأركان من المتردد في وجوب ما 
زاد عليهــا برجاء عدم وجوبه، إذا غفل عن احتمال التفويت، حيث لا يكون 

قاصداً للتفويت المبعد المانع من التقرب.

على أن ذلك مختــص بالعباديات، ولا يجري فــي التوصليات التي 
تصح وتجزي وإن وقعت بوجهٍ مبعد.

فلا ينبغي الإشكال في الارتباطية بعد التأمل في ذلك، وهي مستلزمة  
لاختلاف التكليفين، واختصاص الناسي بالتكليف بالمطلق، الذي هو مورد 

الإشكال.

ومنه يظهر اندفاع ما ذكره بعض الأعيان المحققينH من أنه لا اختلاف 
بين التكليفين الثابتين في حالي الذكر والنســيان بالذات، بل بالحدود فقط، 
فالتكليف المتوجه إلى المكلف حال نسيانه هو بعينه المتوجه إليه حال ذكره، 
غير أنه في حال النســيان بحد لا يشمل الجزء المنسي، فلا قصور في داعوية 
ذات التكليف المحفوظــة بين الحدين التي عليها مــدار الدعوة والإطاعة 

عقلًا، لعدم الغفلة بالإضافة إليها.

وجه الاندفاع: أن اختلاف حــد الواجب موجب لتعدده، ومع تعدده 
يتعدد التكليف الذي هــو موضوع الداعوية، لتقــوم التكليف بالمكلف به 
كما يتقوم بالمكلِّف والمكلَّف، لأنه نحو نســبة قائمة بالأمور الثلاثة، وتعدد 
موضوع النسبة يوجب تعددها، ولازم ذلك اختصاص الناسي بالتكليف بما 

عدا المنسي، فيعود الإشكال.



ذكره  ما  الثالث: 
 H ني سا ا لخر ا

أيضاً

 H النائيني  إيراد 
عليه بوجهين

فيه الــمــنــاقــشــة 

465................................................................. في عموم الجزئية لحالة النسيان 

الثالث: ما ذكره المحقق الخراســانيH أيضــاً من إمكان تخصيص 
الناسي بتكليف من دون أخذ عنوانه في الخطاب، بل بأخذ عنوان آخر ملازم 
للنســيان صالح لأن يلتفت إليه الناسي حال نسيانه، كي يندفع عن التكليف 

المنوط به، ولا يلزم لغوية الخطاب المذكور.

وأورد عليه بعض الأعاظم H بوجهين: 

أحدهمــا: أن ذلك مجرد فرض لا واقع له، بداهــة أنه ليس في البين 
عنوان يلازم نسيان الجزء دائماً، بحيث لا ينفك أحدهما عن الآخر، خصوصاً 

مع تبادل النسيان في الأجزاء.

ويظهر من بعض الأعيان المحققين H أن العنوان المذكور هو عنوان 
المتذكر لمقدار من الاجزاء الجامع بين البعض والتمام.

وهو كما ترى! ضرورة أن العنوان المذكور لا يستلزم نسيان الجزء ولا 
يقتضي سقوط ما زاد على الأركان، بل هو أعم من ذلك ضرورة أن المتذكر 

للبعض يشمل المتذكر للكل، الذي يجب عليه التام لا غير.

ثانيهما: أن العنوان المذكور حيث لــم يكن هو الدخيل في التكليف 
حقيقــة، بل كان أخذه بلحــاظ كونه معرفاً وملازماً لما هــو الدخيل ـ وهو 
عنوان الناسي ـ لم ينفع إمكان الالتفات إليه، بل المعتبر هو إمكان الالتفات 

لما هو العنوان الحقيقي للموضوع.

لكنه يشكل..

أولًا: بعدم الملزم بكون العنوان المذكور معرفاً، بل يمكن فرض كونه 
هو الموضوع حقيقة، إذ الكلام في تخصيص الناسي بتكليف خاص ولو من 

جهة أمر يستلزم النسيان.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 466

ذكره  ما  الرابع: 
H العراقي

فيه الــمــنــاقــشــة 

وثانيــاً: بأن اعتبار إمكان الالتفات للعنــوان إنما هو من جهة مقدميته 
للالتفــات للتكليف، ليمكــن داعويته، ويكفي في ذلــك الالتفات للعنوان 

المعرف الذي لا دخل له حقيقة.

ولعله لذا أمر H بالتأمل.

الرابع: ما ذكره بعض الأعيان المحققين H من إمكان وحدة التكليف 
في حالي النســيان والذكر، بأن يكون المكلف به هــو الطبيعة الجامعة بين 
التام في حق الذاكر والناقص في حق الناســي، التي هي الجامع الصحيحي، 
فيكون الفرق بينهما في المصاديق، التي هي ليست موضوع الأمر، ولا مورد 
الداعوية، بل ليس الداعي إلا التكليف المشترك المذكور، الذي يكون داعياً 

للناسي، لالتفاته إليه، وإن غفل عن خصوصية المصداق المأتي به منه.

وفيــه: أن ذلك ـ مع اختصاصه بما يكون من المركبات معنوناً بعنوان 
شرعي خاص، كالصلاة والحج ـ مبني على وجود الجامع الصحيحي وكونه 
مــورداً للأمر، والجامع المنتزع من ترتب الأثر الواحد الذي اختاره هو H ـ 
مع عدم تماميته في نفســه ـ لو كان موضوعاً للأمر لزم الرجوع مع الشك في 
اعتبار  شــيء في المأمور به إلى الاشتغال، وهو خلاف مبناهم هنا، على ما 

ذكر في محله.

وتحصيــل جامع غيره بين تمام أفراد الصحيح لا يخلو عن إشــكال، 
بــل  نعم، ذكرنا فــي محله إمكان تصوره في بعــض مراتب الصحيح، وهو 
خصوص ما يعتبر في تمام الأفراد الصحيحة، كالتكبير، والقراءة، والركوع، 

والسجود، والتشهد، والتسليم في الصلاة.

وهو مستلزم لكون الفاقد لشيء منها لو فرض إجزاؤه فهو فرد ناقص 



المقام في  العمدة 

467................................................................. في عموم الجزئية لحالة النسيان 

مخالف بالحد للجامع المذكور، فتكليف الناســي به مباين لتكليف الذاكر 
بالتام.

كما أن ما زاد عليها من الخصوصيات قيود زائدة في الجامع المذكور، 
فتخصيصهــا بالذاكر مســتلزم لاختلاف الواجب في حق الذاكر والناســي 
بالحدود، الموجب لتعدد الأمر، ولازم ذلك اختصاص الناســي بالتكليف 

بالجامع المذكور لا بشرط الزيادة، فيعود الاشكال.

هذا، تمام ما تيســر لي العثور عليه في كلماتهم في توجيه اختصاص 
الناسي بالتكليف، وقد ظهر عدم تمامية شيء مما ذكروه.

فالعمــدة في المقام أن ما هو الثمرة لاختصاصه بالتكليف، وهو لزوم 
الاجتزاء بالناقص في حقه لا يتوقــف على فعلية تكليفه بالناقص، بل يكفي 
فيه قصــور ملاك التام في حقه واختصاص الملاك فــي حقه بالناقص، وإن 
امتنع تكليفه فعلًا به، لوضــوح أن تحصيل الملاك كاف في الاجزاء وإن لم 

يكن التكليف فعلياً، لامتناع الخطاب به عقلًا، كما في موارد المزاحمة.

ومن هنا لو فرض عدم الإطلاق للخطاب بالتام الكاشــف عن عموم 
ملاكه لحال النسيان، فالمتيقن ثبوته في حال الذكر، والبناء في حال النسيان 
علــى عدم الملاك له، والاكتفــاء بالناقص لو فرض تحقــق ملاكه في حقه 

المستلزم للاجزاء.

هذا، ولكن حيث كان اختلاف الملاك بســبب النسيان منافياً للتخطئة  
وللإجماع المدعى على اشــتراك الأحكام بين العالــم والجاهل والملتفت 

والغافل فلا مجال للبناء عليه.

وما ذكره بعــض الأعاظم H من تخصيص ذلك فــي بعض الموارد 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 468

كالجهر والإخفات والقصر والإتمام.

غير ظاهر، بــل ليس الثابت فيها إلا الإجزاء الــذي هو أعم من تبدل 
الملاك، كما يظهر مما تقدم.

ودعــوى: أن الإجماع مختــص بما إذا أحــرز المقتضي للملاك من 
إطلاق الخطاب، في قبال تصويب المعتزلة الراجع إلى رفع اليد عن إطلاق 
الأحكام الواقعية بأدلة الطرق، فمرجعه إلى أن النسيان لا يكون رافعاً للملاك 
فــي فرض ثبوت المقتضي له، فــا يعم ما لو لم يثبــت المقتضي له، لعدم 

الإطلاق، كما هو محل الكلام.

مدفوعة: بأن قصور المقتضي للملاك عن حال النسيان ممتنع، لتأخر 
النسيان رتبة عن التكليف المنسي، فلا يكون مأخوذاً في موضوعه وملاكه، 
فلابد في إمكان قصور الملاك في حال النسيان من فرض كونه رافعاً للملاك 
في فرض ثبوت مقتضيه، على ما أشــرنا إليه هنا، وأطلنا الكلام في نظيره في 

مبحث القطع الموضوعي. فراجع.

ثم إن الظاهــر من حال المجمعين عدم الفرق بين الجهل والنســيان 
للحكم والموضوع، فكما لا ترتفع الجزئية والشــرطية بنسيانهما أو الجهل 
بهما، كذلك لا يرتفعان بنســيان الجزء أو الشرط أو الجهل بعدم تحققهما، 
بــل الظاهر أن عدم ارتفاعه مع الجهل بالموضوع ونســيانه اتفاقي حتى من 

المصوّبة.

وكأن ما ذكره غير واحد ممن تأخر عن شــيخنا الأعظم H من إمكان 
اختلاف التكليف بين الذاكر والناســي مبني على كون النسيان من الجهات 
الثبوتيــة الرافعة للتكليــف الواقعي، كالاضطرار، لامــن الجهات الإثباتية 



في  الــــرابــــع: 
الوظيفة  تشخيص 

العملية

469................................................................. في عموم الجزئية لحالة النسيان 

كالجهل،  وقد تقدم الكلام في ذلك.

وأما ما ذكره سيدنا الأعظم H في توجيه اختلاف التكليف بين الذاكر 
والناســي من أن مقتضى الجمع بين أدلة الجزئية والشــرطية ومثل حديث: 
»لا تعاد الصلاة...«))) مما دل على صحة صلاة الناســي هو عموم التكليف 
بالأركان وجزئيتها من المركب لحال النســيان، واختصاص جزئية ماعداها 

بحال الذكر.

فهو ـ لو تم ـ يقتضــي الاختلاف بينهما حتى مع إطلاق دليل الجزئية 
والشرطية لحال النسيان، مثل ما تضمن أنه لا صلاة إلا بفاتحة الكتاب، ولا 

صلاة لمن لم يقم صلبه في الصلاة.

لكنــه غير تام، لأن مثل حديــث: »لا تعاد...« إنما يــدل على إجزاء 
الناقص من الناسي، وهو أعم من تكليفه به وعدم تكليفه بالتام، كما تقدم.

كيف! والظاهر شمول الحديث للجهل بالحكم، بل هو صريح بعض 
النصوص الُأخَر، مع أنه لا ريب في عدم تغير التكليف به.

وبالجملة: الظاهر عدم اختلاف التكليف بين الذاكر والناسي حتى مع 
عدم الإطلاق لدليل التكليف بالتام، فإجزاء الناقص من الناســي يكون على 
خلاف الأصل، لابتنائه على إجزاء غير الواجب عن الواجب، على ما تقدم.

الرابع: حيث تقدم ممن عرفت إمكان الشــك في اختصاص الجزئية 
والشــرطية بحال الذكر وقصورها عن حال النســيان، فالــازم الكلام في 

تشخيص الوظيفة العملية في ذلك في مقامين..

)))	 الوسائل ج: 4، باب: 1 من أبواب قواطع الصلاة حديث: 4.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 470

في  الأول:  المقام 
ــة  الأدل مقتضى 

الاجتهادية

المقام الأول: في مقتضى الأدلة الاجتهادية

فاعلم أنه إن كان لدليل الجزئية أو الشرطية إطلاق يشمل حال النسيان 
فلا إشكال في العموم، نظير قوله A  في من لم يقرأ الفاتحة: »لا صلاة له إلا 
أن  يقرأ بها«)))، وقوله A: »لا صلاة إلا بطهور«)))، ســواء كان لدليل أصل 
الواجب عموم أو إطلاق أم لم يكن، وســواء قلنا بأن النســيان من الروافع 

الواقعية للتكليف أم لم نقل.

ولا مجال لتوهم أنه على الأول يســتحيل جزئية الجزء حال النسيان 
فلابد من تقييد الإطلاق المفروض.

لاندفاعه: بأن مرجع الإطلاق المذكور إلى عدم مشــروعية المركب 
بدون الجزء، المســتلزم لسقوطه تبعاً لسقوط الجزء بالنسيان، فيكون نسيان 
الجزء راجعاً إلى نسيان المركب المستلزم لسقوط التكليف به فعلًا، وعوده 
بعد ارتفاع النســيان، لعدم امتثاله، كما لو نســي أصــل الواجب ولم يتصد 

لامتثاله.

ولذا يصح التمســك بمثل هذا الإطلاق لإثبات عموم الجزئية لمثل 
حال الاضطرار إلى ترك الجزء، الذي لا ريب في كونه من الروافع الواقعية.

ومنه يظهر أنــه لا مجال لدعوى: حكومة حديث رفع النســيان على 
العمــوم المفروض بنحو يقتضي ســقوط جزئية الجزء في حال النســيان، 

والتكليف بماعداه.

لاندفاعها: بــأن الحديث المذكور لا ينهض برفــع الجزئية وحدها، 

)))	 الوسائل ج: 4، باب: 1 من أبواب القراءة حديث: 1.
)))	 الوسائل ج: 1، باب 1 من أبواب الوضوء حديث: 1.



حكم الشك في اختصاص الجزئية والشرطية بحال الذكر ........................................471

بل يقتضي رفع التكليف بالمركب التــام، لما ذكرناه غير مرة من عدم جعل 
الجزئية والشرطية ونحوهما بنفسها، بل هي منتزعة من التكليف الاستقلالي 

بالمركب، فيكون هو مورد الرفع، من دون أن يثبت التكليف بالناقص.

وبعبارة أخرى: مقتضى عموم الجزئية لحال النســيان عموم وجوب 
التام وعدم وجوب الناقص، ونســيان الجزئية راجع إلى نسيان وجوب التام 
وتخيل  وجوب الناقص. كما أن نســيان الجــزء في مقام الامتثال راجع إلى 

نسيان التام والإتيان بالناقص.

وحينئــذٍٍ إن حمل الحديث رفع نفس الجزئيــة مع بقاء أصل وجوب 
المركب للالتفات إليه في الجملة وعدم نســيانه رأســاً، فيســتلزم وجوب 

الناقص.

فيدفعه: أن الجزئية ليست مجعولة، لتصلح للرفع بنفسها.

وإن حمل على رفع منشأ انتزاعها وهو وجوب التام.

فهو لا يقتضي وجوب الناقص، بل يكون الحال كما لو نسي التكليف 
رأساً.

وإن حمل على إثبات التكليف بالناقص المتخيل تبعاً لنسيان الجزئية، 
أو المأتي به حين ترك الجزء.

فهو خارج عن مفاد دليل رفع النسيان، لتمحضه في الرفع، وليس فيه 
شائبة الوضع.

هذا كله مع ما تقدم في الأمر الثاني من أن رفع النســيان في الحديث 
الشريف ظاهري راجع إلى عدم المؤاخذة على المنسي، من دون أن يقتضي 

رفعاً واقعياً، لينافي الإطلاق، ويكون حاكماً عليه. فراجع.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 472

ــدم الــفــرق في  ع
الإطلاق  استفادة 

بين أنحاء البيان

الشيخ  ــره  ذك ما 
H الأعظم

ثم إنه لا يفرق في استفادة الإطلاق بين بيان الجزئية ونحوها باللسان 
المتقدم وبيانها بلســان الأمر أو النهي، كقولــه A  في الميتة: »لا تصل في 

شيء منه ولا شسع«))).

وأما دعوى: أن الأمر والنهي حيث كان مفادهما التكليف القاصر عن 
حال النسيان تعين قصور الجزئية والشرطية والمانعية المسببة عنهما عنه.

فهــي ـ مع ابتنائهــا على كون النســيان رافعاً واقعيــاً ـ مدفوعة: بأن 
الأوامر  والنواهي المذكورة إنما تقتضي الجزئية ونحوها إذا كانت للإرشاد 
وبيان ماهية المركب، ولا مانع من إطلاق مثلها لحال النســيان والاضطرار 
ونحوهما، وأما إذا كانت واردة للتكليف النفســي فهــي لا تدل على دخل 

متعلقها في المركب وجوداً وعدماً، لتكون مما نحن فيه.

وأما ما ذكره شــيخنا الأعظم H من أن الأوامــر والنواهي المذكورة 
حيث كانت غيرية فهي مســببة عن الجزئية، فســقوطها فــي حق الغافل لا 

يقتضي سقوط الجزئية، وليست الجزئية مسببة عنها.

لتسقط في حال الغفلة تبعاً لها.

فهو ـ مع ابتنائه على كون الأمر الضمنــي بالجزء غيرياً ـ مدفوع: بأن 
سقوط التكليف الغيري وإن لم يستلزم سقوط الجزئية التي هي منشأ له، إلا 
أنه لا طريق لإثبات عموم الجزئية لحال النسيان بعد فرض قصور دليلها عنه.

فالعمدة: أن الأوامر والنواهي المذكورة ليست متمحضة في الغيرية، 
بل هي مسوقة للإرشاد للجزئية ونحوها والكناية عنها، فلا مانع من إطلاقها 
لحال النســيان والاضطــرار ونحوهما، وإن كانــت المقدمية للواجب هي 

)))	 الوسائل: ج 3 من أبواب لباس المصلي حديث: 2.



في  الثاني:  المقام 
الأصول  مقتضى 

العملية

حكم الشك في اختصاص الجزئية والشرطية بحال الذكر ........................................473

المنشأ في المناسبة المصححة للكناية.

بل الظاهر تمحض الأوامر والنواهي المذكورة في الإرشــاد وليست 
 غيريــة، ولذا وردت فــي ما لا يجب غيريــاً، لكونه مقدمــة لغير الواجب، 

كقوله A : »استقبل بذبيحتك القبلة«)))، مع وضوح عدم وجوب التذكية.

نعم، لو كانت المانعية متفرعة على التكليف بوجوده الواقعي ـ كما لو 
فرض مانعية الحرير بما هو حرام لا بنفسه ـ تعين ارتفاعها بنسيان التكليف، 

بناء على كونه رافعاً واقعياً له.

كما أنها لو كانت متفرعة على تنجز التكليف ـ كما في مانعية النهي من  
التقرب المعتبر في العبادة ـ تعين ارتفاعها بنسيان التكليف حتى بناء على ما 

ذكرناه في رافعيته.

لكن هذا من نســيان التكليف الرافع للمانعية، لا من نســيان المانعية 
أو المانع، الــذي هو محل الكلام، ولذا لو التفــت للتكليف وعصاه عامداً 

تحققت المانعية وإن نسيها المكلف حين امتثال المركب. فلاحظ.

وأما إذا لم يكن لدليل الجزئية ونحوها إطلاق يشــمل حال النسيان، 
فإن كان لدليــل بقية الأجزاء إطلاق أو عموم يقتضي عــدم تقييدها بالجزء 
المشــكوك، تعين البناء على التكليف بالناقص في حق الناســي، المقتضي 
للاجتزاء به منــه، للزوم الاقتصار في تقييد إطــاق التكليف بماعدا الجزء 
المنسي على المتيقن المفروض عدم شموله لحال النسيان، وإلا لزم الرجوع 

للأصول العملية التي يأتي الكلام فيها في المقام الثاني.

المقام الثانــي: في مقتضى الأصول العمليــة وحيث كان المفروض 
)))	 الوسائل ج: 16، باب: 14 من أبواب الذبايح كتاب الصيد والذبايح، ح: 1.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 474

العقلاء  بناء  في 
في  الرجوع  على 

الزائد للبراءة

الشــك في مقدار التكليــف حين النســيان فمقتضى أدلة البــراءة الاكتفاء 
بالمتيقن، وهو ماعدا الجزء المنســي، بناء على ما تقــدم من جريان البراءة 
في الدوران بين الأقل والأكثر الارتباطيين، وهو ظاهر بناء على عدم ارتفاع 
التكليف واقعاً بالنســيان، للعلم حينئذٍ بالتكليف حين النسيان ودورانه بين 

الأقل والأكثر.

أما بناء على ســقوطه واقعــاً، فيدور الأمر بين عدم التكليف رأســاً، 
لســقوط المركب بنسيان جزئه، والتكليف بالناقص، فلا يعلم بتكليف مردد 

بين الأقل والأكثر، ليعلم بكون الناقص امتثالًا للمتيقن المنجز منه.

والأصل وإن لم يحرز الأول، لمنافاته للامتنان، إذ لا أثر لرفع التكليف 
حين النســيان إلا عدم الاجتزاء بالناقص المأتــي به ووجوب الإتيان بالتام، 
وهو ضيق على المكلف، إلا أنه لا يحــرز الثاني، لتمحض دليله في الرفع، 

وليس فيه  شائبة الوضع.

اللهم إلا أن يقال: ســقوط التكليف لما لم يكن ملاكياً، بل خطابياً مع 
بقاء الملاك بالنحو اللازم الاستيفاء ولو بعد الذكر، فلا يبعد بناء العقلاء على 
الرجوع في الشــك في الزائد إلى البراءة في مثل ذلــك بنحو لا يحتاج إلى 

التدارك بالتام. فتأمل.

أو يقــال: الأصل وإن لم يحرز أحــد الوجهين إلا أن رجوع التكليف 
بالتــام بعــد الالتفات لا دليل عليه بعــد فرض احتمال إجــزاء الناقص من 

الناسي، لعدم اقتضاء الملاك في حقه لما زاد عليه، بل الأصل عدمه.

وبالجملة: لا ينبغي الإشــكال في الاكتفاء بالناقص من الناســي في 
الفرض المذكور، سواء كان النسيان رافعاً واقعياً أم ظاهرياً.



H ما ذكره النائيني 
على  الإشكال  في 

الرجوع للبراءة

أيضاً   H ذكره  ما 
مقتضى  أن  مــن 
الاســتــصــحــاب 

وجوب التام

فيه الــمــنــاقــشــة 

دفـــــــعـــــــه

حكم الشك في اختصاص الجزئية والشرطية بحال الذكر ........................................475

وأما ما ذكره بعض الأعاظم H مــن أن أصل البراءة إنما يقتضي رفع 
الجزئية في حال النسيان، لا في تمام الوقت، إلا مع استيعاب النسيان له، فلو 
تذكر المكلف في أثناء الوقت وجب عليه الإتيان بالتام، عملًا بإطلاق دليله، 
لأن الواجب هو صرف وجود الطبيعة التامة الأجزاء والشــرائط في مجموع 
الوقــت، ويكفي في وجوبها القدرة عليها في جزء منه، لا في تمامه، كما هو 
الحال في غير النســيان من ســائر الأعذار، حيث لا يجوز الاكتفاء بالناقص 

معها إلا مع استيعابها لتمام الوقت.

ففيه: أن فــرض الإطلاق لوجــوب التام بنحو يكفي تجــدد القدرة 
عليه بعد النســيان، خارج عن محل الكلام، بل المفروض إجمال الخطاب 
بالواجب من هذه الجهة، والمتيقن حال النسيان وجوب الناقص المفروض 
امتثاله، فيكون كما لو امتثل المســافر أمر الصلاة بالقصر، ثم دخل بلده في 

الوقت.

وعدم الاكتفاء بالناقص في ســائر الأعذار مع عدم اســتيعابها لتمام 
الوقت موقــوف على فرض الإطلاق المذكور، لا مــع عدمه، كما يأتي في 

التنبيه الخامس إن  شاء الله تعالى.

ومثلــه ما ذكره أيضاً من أنه لو طرأ النســيان في أثناء الوقت فمقتضى 
الاستصحاب وجوب التام الثابت في أول الوقت، للشك في سقوطه بسبب 

النسيان الطارئ الزائل في الوقت.

لاندفاعــه.. أولًا: بأنه لا مجال له بناء على مــا يظهر منه H من كون 
النســيان رافعاً واقعياً للتكليف بالتام، للعلم معه بانتقاض الحالة الســابقة، 
المقتضي للرجوع بعد الذكر لاســتصحاب عدم التكليف، أو لأصل البراءة 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 476

في  الــتــحــقــيــق 
المقام

منه.

وثانياً: بأنه لا مجال للاستصحاب مع احتمال أخذ الذكر في موضوع 
التكليف بالتام لدخله في ملاكه، لرجوع ذلك إلى عدم اليقين من أول الأمر 
بوجوب التام تعييناً، بل يحتمل التخيير من أول الأمر بين التام الحاصل حين 

الذكر، والناقص الحاصل حين النسيان. فلاحظ.

هذا، وقد ذكر بعض مشــايخنا أنه لو فرض انحصار الامتثال بالعمل 
الذي وقع النقص فيه كان لازم عموم الجزئية لحال النســيان بطلانه وتعذر 
الامتثال المسقط للتكليف، ولازم اختصاصها بحال الذكر صحته ووجوب 
إتمامه، وحينئذٍ مقتضى الأصــل الأول، لأصالة البراءة من وجوب الإتمام، 
فلو وجب صوم يوم معين، فنســي المكلف وأكل فيه، ثم التفت وشــك في 
اختصاص الإمساك المنسي بحال الذكر المستلزم لوجوب إتمام صوم ذلك 
اليوم، وعموم جزئيته المستلزم لبطلانه وجواز تركه كان له البناء على الثاني.

أقول: بناء على ما ذكرنا من عدم كون النسيان مسقطاً واقعياً للتكليف 
التــام الملاك، فالمكلف بعد الالتفات يعلم بثبــوت التكليف في حقه حين 
النســيان قبل ترك الجزء إما بالتام أو بالناقــص، الراجع إلى العلم بالتكليف 
بالناقص مردداً بين كونه بشــرط التمامية وكونه لا بشــرط، ويحتمل سقوط 
التكليف المذكور بفوت الجزء، لاحتمــال كون التكليف بالتام المتعذر به، 
فمقتضى الاســتصحاب بقاء  التكليف المذكور على ما هو عليه من التردد، 
وإن استلزم التكليف بالناقص بنحو اللابشرط الذي هو مشكوك الحدوث، 
لأن تنجيــز الناقص لا يعتبر فيه إحراز التكليف به بنحو اللابشــرط، ليكون 
الأصل مثبتاً، بل يكفي فيه إحراز التكليف به في الجملة مردداً بين الوجهين، 



تقدم ما  حاصل 

عموم  تــنــبــيــه: 
المتقدم  الحديث 
بالحكم  للجهل 

أو الموضوع

حكم الشك في اختصاص الجزئية والشرطية بحال الذكر ........................................477

الذي هو عين المســتصحب، ولذا تقدم في أصل مسألة الدوران بين الأقل 
والأكثر أن العلم بالأقل على ما هو عليه من الترديد صالح لتنجيزه.

نعــم، بناء على أن النســيان مســقط للتكليف بالتــام واقعاً لا مجال 
للاســتصحاب، فإن المتيقن قبل النســيان هو وجوب التام، الذي لا يدعو 
للأقل إلا في ضمن التام، وهو معلوم الســقوط، غاية الأمر أنه يحتمل تعقبه 
بالتكليف بالناقص بسبب النسيان، والأصل عدمه، ولا مجال لاستصحابه، 

فتأمل.

إلا أن يفرض وجوب القضاء على تقديــر الفوت، حيث يعلم حينئذٍ 
إجمــالًا بوجوب المضي في الناقص أو قضاء التام، فيلزم الاحتياط بالجمع 

بينهما.

وربما يأتي في التنبيه الخامس توضيح ذلك.

وقد تحصل مــن جميع ما تقدم: أن الأصل عــدم إجزاء الناقص من 
الناسي فيما إذا كان لدليل الجزئية إطلاق يشمل حال النسيان، بل مطلقاً بناء 
على ما ذكرناه في الأمر الثالث من عدم اختلاف الملاك بين الناسي والذاكر.

فلابد في الإجــزاء من دلالــة الدليل المخرج عــن مقتضى الأصل 
المذكور، من باب إجزاء غير الواجب عن الواجب، كما دل الدليل عليه في 
الصلاة في مثل موارد: »لا تعاد...« وفي الصوم والحج وغيرهما مما يوكل 

تفصيله إلى الفقه.

تنبيه..

لا يختــص ما ذكرنــاه بالنســيان، بل يأتــي في الجهــل بالحكم أو 
الموضوع، بــل الظاهر منهم عدم احتمال الاختلاف بيــن العالم والجاهل 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 478

الثانية:  المسألة 
تمهيد  الزيادة  في 

وفيه أمران

الــزيــادة  الأول: 
من  والنقيصة 

المعاني الإضافية

على  الزيادة  تفرع 
ــدة  ــار وح ــب ــت اع

الشيء

في الحكم الواقعي، فلا يحتاج تعميــم الجزئية لحال الجهل إلى الإطلاق، 
ولازمه أصالة عدم إجزاء الناقص من الجاهل إلا بدليل خاص، وقد ورد في 

بعض الموارد، كما ورد في النسيان.

 H وتخصيص محل الكلام بالنســيان إنما كان تبعاً لشــيخنا الأعظم
ولاختصاص بعض مبانيهم بــه، وإلا فاحتمال خصوصيته في صدق الركن 

عندهم بعيد. ومنه سبحانه نستمد العون والتسديد.

المسألة الثانية: في الزيادة.

وينبغي تمهيد محل الكلام بأمرين..

الأول: من الظاهــر أن الزيادة والنقيصة مــن العناوين الإضافية، فلا 
تصدقان إلا بلحاظ جهة متقومة بالحــد، ليكون ما زاد عليه زيادة وما نقص 
عنه نقيصة، فالإنســان ذو الأصابع الأربع أو الســت مثلًا لا يكون ناقصاً أو 
زائــداً بالإضافة إلى طبيعة الإنســان لوقوعها بالوجهيــن، بل بالإضافة إلى 
خصوص الإنسان الشايع المتعارف، وصلاة الثلاث ركعات زائدة بالإضافة 
إلى صلاة الصبح، وناقصة بالإضافة إلى صلاة العشــاء، وتامة بالإضافة إلى 

صلاة المغرب.

هذا، وحيث كان الكلام هنــا في الزيادة في الامتثال على المأمور به، 
فمنشــأ الإضافة هو الأمر بلحاظ تعلقه بالمركــب ذي الأجزاء التي يمكن 

الامتثال بما زاد عليها أو نقص عنها.

كما أن الظاهر أن انتزاع الزيادة متفرع على وحدة الشــيء المزيد فيه، 
بحيث تكون الزيادة جزءاً منه، لا خارجة عنه، فلابد من فرض جهة مصححة 
لانتــزاع الوحدة بينها وبين العمــل الذي به الامتثــال، كالوحدة الخارجية 



في  ــدة  ــ ــوح ــ ال
الـــمـــاهـــيـــات 

الشرعية

الكلام في الزيادة ................................................................................479

المنتزعــة  من اتصال الأجــزاء في مثل المــاء الواحد والدرهــم الواحد، 
والوحدة العرفية المنتزعة من اجتماع الأجــزاء بوجه خاص، كوحدة الدار 

والبستان والبدرة.

وأما الماهيات الشرعية، كالصلاة والحج، فحيث لا وحدة لها حقيقية 
ولا عرفيــة، فلابد من كون منشــأ الوحدة فيها هو قصــد الامتثال بالعمل، 
المســتلزم لعدم صدق الزيادة فيه إلا بقصد الجزئية في الزائد، ولا يكفي فيه 
مجرد مقارنة الشــيء الخارج عن المأمور به للامتثال، سواء كان  الزائد من 
سنخ الأجزاء كسجود الشكر في أثناء الصلاة، أم من سنخ آخر كوضع اليدين 
على الفخذين، والنظر إلى الســماء، والإشــارة، لعدم كون المقارنة بنفسها 
منشــأ لانتزاع الوحدة المذكورة، وإلا لزم صدقهــا على مثل النفس ولحظ 
العيــن وغيرهما، بل لم يمكن خلو الامتثال عن الزيــادة بالمعنى المذكور، 

وهو مما يقطع بعدم إرادته في المقام.

نعم، إذا كان الفعل الخارج عن المأمور به من ســنخ الأجزاء المأمور 
بها وكان له وجود معتد به، وكان للمركب هيئة إتصالية ولو من جهة التعارف 
فقــد يصح إطلاق الزيادة عليه توســعاً بلحاظ الوحــدة الحاصلة من الهيئة 

المذكورة.

وعليــه قد يحمل ما في خبر زرارة عن أحدهما C قال: »لا تقرأ في 
المكتوبة بشيء من العزائم، فإن السجود زيادة في المكتوبة«)))، لوضوح أن 
ســجود العزيمة لامتثال أمره لا لامتثال أمر الصلاة، ليكون زيادة فيها. وإن 

كان الظاهر أن تطبيق الزيادة في الخبر تعبدي محض.

)))	 الوسائل ج: 4، باب: 4 من أبواب القراءة في الصلاة حديث: 1.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 480

صدق  ــي:  ــان ــث ال
لا  فيما  ــادة  ــزي ال
سنخ  مــن  يكون 

أجزاء المركب

وأما ما في خبر علي بن جعفر عن أخيه A  سألته عن الرجل يقرأ في 
الفريضة سورة النجم أيركع بها أو يسجد ثم يقوم فيقرأ بغيرها؟ قال: »يسجد 
ثم يقوم فيقرأ بفاتحة الكتاب ويركع، وذلك زيادة في الفريضة، ولا يعود يقرأ 

في الفريضة بسجدة«))).

فلعل المراد بالزيادة فيه نفس ســورة العزيمة، لقصد الامتثال بها مع 
خروجها عن المأمور به، لا سجدتها.

ثم إن الاقتصار فــي الخبرين على موردهمــا أو تعميمه لغيره عملًا 
بعموم التعليل موكول إلى الفقه، ولا مجال لإطالة الكلام فيه هنا.

الثاني: لا إشــكال في صدق الزيادة في ما لا يكون من ســنخ أجزاء 
المركــب لو نوى به الجزئية، وكذا ما يكون من ســنخها إذا جيء به في غير 
محلــه أو على غير وجهه المشــروع، كما لو قرأ الســورة قبــل الفاتحة في 
الصــاة، أو جهر في موضع الإخفات، بناء على أن الجهر شــرط في جزئية 

الجزء لا في أصل المركب.

وأما إذا جيء به مع ما هو المشروع من سنخه وفي محله، كما لو ركع 
مرتين أو ســجد ثلاثاً في ركعة واحدة، فيختلف الحال باختلاف صور أخذ 

الجزء في المركب، إذ الجزء..

تارةً: يكون هو الطبيعة الصادقة على القليل والكثير، بحيث يكون كل 
منهما بحده تمام الجزء، نظير ما يذكر في تقريب التخيير بين الأقل والأكثر.

وأخرى: يكون هو الأكثر بحده.

)))	 الوسائل ج: 4، باب: 4 من أبواب القراءة في الصلاة، ح: 4.



في أصالة البطلان  
لو  فيم  بالزيادة 
ــت إلــى  ــعـ رجـ
الإخلال بالواجب

على  ــال  ــت الاس
الــزيــادة  مبطلية 
لهيئة  تغيير  بأنها 

العبادة

الكلام في الزيادة ................................................................................481

وثالثةً: يكون هو الأقل بحده بشــرط لا، بحيــث لو زاد وأخلّ بالحد 
خرج الكل عن الجزئية.

ورابعةً: يكون هو الأقل بحده لا بشــرط، فالزيــادة وإن خرجت عن 
الجزء لا تخل بجزئيته.

ولا مجــال لفــرض الزيادة فــي الصورتيــن الأولييــن، بل تختص 
بالأخيرتين، غايته أنها في الثالثة تســتلزم النقيصة، لتعذر الجزء وهو الأقل 

بحده بسببها.

إلا أن يفرض بطلان الجزء ببعض مراتب الزيادة بخصوصها، فيمكن 
حينئذٍ اســتئنافه بعدها. نظير ما ورد في من زاد في تسبيح الزهراءD على 

أربع  وثلاثين تكبيرة من لزوم استئناف الرابعة والثلاثين))).

إذا عرفت هذا، فلا ريب في أصالة البطلان بالزيادة فيما لو رجعت إلى 
الإخلال بما يعتبر في الواجب، لأخذ عدم الزيادة شــرطاً في جزئية الجزء، 
مع تعذر تداركه، أو مع إمكانه وتركه، وإن كان البطلان في الثاني لا يســتند 
للزيادة، بل لترك التدارك بعدهــا الراجع إلى النقيصة، بل هو في الأول وإن 

استند للزيادة، إلا أنه من جهة استلزامها النقيصة، لا بعنوان كونها زيادة.

وأما فــي غير ذلك فلابد في قادحية الزيادة من دليل، وبدونه فالأصل 
عدمها، لرجوع الشــك فيها إلى الشــك في المانعية الذي هو مورد البراءة، 
كالشــك في الشرطية، بل هو راجع إليه، لأن مانعية شيء من المركب ترجع 

إلى اعتبار عدمه فيه.

وأما الاستدلال على مبطلية الزيادة: بأنها تغيير لهيئة العبادة الموظفة، 
)))	 الوسائل ج: 4، باب: 21 من أبواب التعقيب من كتاب الصلاة حديث: 4.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 482

عنه  ــاب  أجـ ــا  م
H الشيخ الأعظم

في  ــال  ــكـ الإشـ
لابتنائها  الزيادة 
على قصد الجزئية

فتكون مبطلة، كما أشار إليه في المعتبر.

فقد أجاب عنه شيخنا الأعظم H: بأنه إن أريد تغيير الهيئة المعتبرة في 
المركــب فالصغرى ممنوعة، لأن اعتبار الهيئة الخاصة التي تخل بها الزيادة 
أول الدعــوى. وإن أريد أنه تغيير للهيئة المتعارفــة فالكبرى ممنوعة، لمنع 

كون تغيير الهيئة المتعارفة مبطلًا.

نعم، قد يستشــكل في الزيادة بأنها بعد أن كانــت موقوفة على قصد 
الجزئية كانت مبتنية على قصد أمر آخر غير الأمر الواقعي مشتمل على الزيادة 
المذكــورة، فلا يتحقق امتثــال الأمر الواقعي، بل امتثــال الأمر الاختراعي 
المفروض، فلا يصح العمل لا من حيثية الزيادة، بل من حيثية التشريع وعدم  

قصد امتثال الأمر.

لكنه ـ مع اختصاصه بالعبادة ـ إنمــا يتم لو رجع إلى قصد امتثال أمر 
آخر غير الأمر الواقعي، تشــريعاً، أو ســهواً في أصل الأمــر، كما لو اعتقد 
وجــوب الظهر عليه، فصلى أربعاً وكان الواجب عليه في الواقع الجمعة، أو 
غفلة في امتثاله، كما لو صلى المسافر ثلاث ركعات بنية امتثال أمر المغرب 

غفلة عن أنه قد صلاها، وأنه لا يجب عليه إلا ركعتين للعشاء.

وأما مع قصد الأمر الواقعي ولو إجمالًا والتصرف فيه تشريعاً أو سهواً، 
بأن اعتقد اشــتماله على الزيادة، أو في امتثاله بأن قصــد بالزيادة الامتثال، 
لاعتقاد عدم ســقوط أمر الجزء غفلة عن الإتيان به، أو لتخيل إمكان تبديل 
الامتثال، فلا وجه للبطلان، لعدم منافاة الضميمة المذكورة للتقرب المعتبر.

إلا أن يفرض أخــذ الضميمة قيداً في الامتثال، بأن يكون امتثال الأمر 
الواقعي بالأجزاء الواقعيــة معلقاً على الامتثال بالزيــادة ومقيداً به، فيتعين 



الكلام في الزيادة ................................................................................483

بطلان العمل، لعدم وقوع الامتثال تبعاً لعدم وقوع قيده الذي أنيط به.

ودعوى: أن الامتثال من الأفعال الخارجية الجزئية غير القابلة للتقييد، 
كالضرب والقيــام، فلابد من كون الضمائم المذكورة من ســنخ الداعي أو 

محض المقارن، فلا تكون مضرة بفعلية الامتثال.

مدفوعــة: بأن الأفعال الخارجيــة الجزئية التي لا تقبــل التعليق هي 
الأفعال الخارجية المستندة لأسبابها التكوينية، إذ مع تحقق أسبابها يستحيل 

انفكاكها عنها، فلا معنى لتعليقها.

وأمــا إذا كانت قصدية ـ كالامتثال ـ فتمام علتهــا بالقصد القابل لأن 
يتعلق بالأمر التنجيزي، كما يقبل أن يتعلق بالأمر التعليقي، ولذا لا إشــكال 

في قابلية العقود والإيقاعات للتعليق، بمعنى تعليق الأمر المنشأ.

نعــم، التقييد والتعليــق بالوجه المذكور محتاج إلــى مؤنة وعناية لا 
يجري  الإنســان عليها بحســب طبعه وارتكازياته في مقام الامتثال، بل لا 
تخرج الضمائم المذكورة عن الداعي أو الاعتقاد المقارن المحض الذي لا 

يخل بفعلية الامتثال.

ودعوى: أنه مع التشريع يحرم العمل، فيمتنع التقرب به.

مدفوعة: بأن التشــريع إنما يقتضي حرمة الزيادة التي يؤتى بها بداعي 
الأمر الضمني التشــريعي، لا حرمة غيرها مما لا دخل للتشريع في الداعوية 

له، بل لا يؤتى به إلا بداعي الأمر الواقعي ويكون امتثالًا.

ومجرد مقارنته للتشريع في الأمر الواقعي وفرضه على خلاف واقعه 
لا يقتضي حرمة بقية الأجزاء وامتناع التقرب بها بعد عدم دخله في الداعوية 

لها.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 484

ما يتمسك به لعدم 
قادحية الزيادة

وبالجملة: لا يكفي في حرمة العمل ومبعديته مقارنته للتشــريع، بل 
لابد من اســتناده إليه، وهو مختص بالزيــادة، وحرمتها لا تمنع من التقرب 

ببقية أجزاء المركب، كي تبطله.

هذا، وربما يتمسك لعدم قادحية الزيادة، بل غيرها مما يحتمل قادحيته 
ـ مضافاً إلى الأصل المذكور ـ..

تارة: باستصحاب صحة العمل.

سُولَ  هَ وَأَطِيعُوا الرَّ ذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّ هَا الَّ وأخرى: بقوله تعالى: ﴿يَا أَيُّ
وَلَ تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ﴾))) فإن وجوب المضي في العمل يستلزم صحته وعدم 

بطلانه بالزيادة.

وقد أطال شيخنا الأعظم H الكلام في الوجهين بما لا مجال لتعقيبه.

لكن أشــرنا إلى اندفاع الأول في التنبيه السابق عند الكلام في الشك 
في القاطعية.

ويندفع الثاني: بظهور الآية الكريمة في أن المراد من الإبطال الإحباط  
بالنفاق والشقاق لله تعالى ولرسوله ونحوهما، كما يناسبه صدرها وسياقها مع 
سُولَ مِن بَعْدِ  وا الرَّ هِ وَشَاقُّ وا عَن سَبيِلِ اللَّ ذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّ قوله تعالى قبلها: ﴿ إنَِّ الَّ
Fهَ شَيْئاً وَسَيُحْبطُِ أَعْمَالَهُمْ﴾)))، واستشهاده وا اللَّ نَ لَهُمُ الهُدَى لَن يَضُرُّ  مَا تَبَيَّ

 :F قال: »قال رسول الله  A بها لذلك في معتبر أبي الجارود عن أبي جعفر 
من قال: ســبحان الله، غرس الله له بها شــجرة في الجنة، ومن قال: الحمد 
لله، غرس الله له بها شجرة في الجنة، ومن قال: لا إله إلا الله، غرس الله له 

)))	 سورة محمد: 33.

)))	 سورة محمد: 32.



بقي أمران:

إشكال  الأول: 
جريان الأصل في 

الصلاة ونحوها

الكلام في الزيادة ................................................................................485

بها شــجرة في الجنة، ومن قال: الله أكبر، غرس الله له بها شجرة في الجنة. 
فقال: رجل من قريش: يا رســول الله إن شجرنا في الجنة لكثير. فقال: نعم، 
ولكن إياكم أن ترسلوا عليها نيراناً فتحرقوها، وذلك أن الله عز وجل يقول: 

سُولَ وَلَ تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ﴾«))). هَ وَأَطِيعُوا الرَّ ذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّ هَا الَّ ﴿يَا أَيُّ

مضافاً إلى أن الشــك في المقــام في تحقق البطــان بالزيادة الرافع 
لموضوع الإبطال بعدها، فلا يحرز شمول الآية له، لا في جواز الإبطال بعد 

فرض الصحة، كما لا يخفى. فالعمدة في تقريب الأصل ما ذكرناه.

بقي في المقام أمران:

الأول: ان الأصــل وإن كان يقتضي عدم مبطليــة الزيادة ونحوها مما 
لــم يقم دليل علــى قادحيته في العمــل ـ كما تقدم في أصل المســألة ـ إلا 
أن ذلك قد يشــكل في الصلاة ونحوها مما يحــرم قطعه على تقدير صحته 
بحدوث علم إجمالي فــي المقام ينجز احتمال القادحية، للعلم إجمالًا معه 
إما بصحــة العمل المقتضية لوجوب إتمامــه أو ببطلانه المقتضي لوجوب 
استئنافه، ومنجزية العلم الإجمالي المذكور تمنع من الرجوع لأصالة البراءة 
من المانعية المقتضية للاســتئناف كما  تمنع من الرجوع لأصالة البراءة من 

وجوب الإتمام، فيتعين الاحتياط بالإتمام ثم الإعادة.

ودعوى: أن أصالة البراءة من قادحيــة الزيادة ونحوها تقتضي صحة 
العمل ووجوب إتمامه، فينحل بذلك العلم الإجمالي.

مدفوعة: بأن أصالة البراءة لا تحــرز مطابقة العمل للتكليف الواقعي 
وصحته الذي هــو موضوع وجوب الإتمام، وإنمــا تقتضي المعذورية من 

)))	 الوسائل ج: 4، باب: 31 من أبواب الذكر حديث: 5.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 486

الــمــخــتــار عــدم 
العلم  منجزية 
في  ــي  ــال ــم الإج
قادحية  احتمال 

الزيادة

احتمال البطلان، وليس هو موضوع وجوب الإتمام.

ومثلها دعوى التمسك لذلك باستصحاب الصحة.

لما تقدم من الإشكال في الاستصحاب المذكور.

فلعل الأولى أن يقال: إن العلم الإجمالي المذكور ـ لو تم ـ لا يقتضي 
المنــع من الزيادة، ولا ينجز احتمال قادحيتها قبل الإتيان بها، بل هو مترتب 
على الإتيان بها، فالزيادة شــرط فــي حدوث العلم الإجمالــي المذكور، 
وحيــث كان الظاهر عموم حديث: »لا تعــاد...« في الصلاة للجهل ونحوه 
من الأعذار، ولا يختص بالسهو، فهو يقتضي عدم قادحية الزيادة في المقام، 
للإتيان بها جهلًا بعــد فرض عدم صلوح العلم الإجمالــي لتنجيز احتمال 
قادحيتها قبــل الإتيان بها، فيعلم بصحة الصلاة معها ووجوب المضي فيها، 
إما لعــدم قادحيتها ذاتاً، أو من جهة تحقق العــذر فيها، ولا مجال مع ذلك 

لفرض العلم الإجمالي المذكور.

نعــم، لو كان احتمال قادحية الزيادة قبل الإتيــان بها منجزاً ـ كما في 
الشــبهة الحكمية قبل الفحص ـ لم يبعد قصور حديــث: »لا تعاد...« عنه، 

واتجه فرض العلم الإجمالي المذكور.

كما يتجه بناء على اختصاص الحديث بالسهو وعدم شموله للجهل.

هذا كله بناء على عموم حرمة القطع لما إذا احتمل بطلان العمل بنحو 
يقتضي الاحتياط، وأنه لا مجال للاحتياط إلا بالإتمام ثم الاستئناف.

وأما بناء علــى قصور دليل حرمة القطع عن ذلك، لأن تجنب صعوبة 
التكــرار مع الرغبة في الاحتيــاط من جملة الأغراض العقلائية المســوغة 
للقطع، فلا مجال لفرض العلم الإجمالــي حتى في الموردين المذكورين، 



الــثــانــي: خــروج 
بعض الموارد عن 

الأصل المذكور

الخامس:  التنبيه 
يعتبر  ما  تعذر  في 
ــي الـــواجـــب  فـ

الارتباطي

الكلام في مقامين

فــي  الأول: 
القاعدة  مقتضى 

الأولية

ــام  ــق ــم ــي ال ــ وف
الأولى  صورتان 
لدليله  يكون  أن 

إطلاق

487........................................................................... تعذر الجزء أو الشرط 

بل غاية مــا يحصل في المقام هو احتمال بطلان العمل بما يحتمل قادحيته، 
فلا مانع من الرجوع فيه للأصل. فتأمل جيداً.

الثاني: بعد أن عرفت عــدم قادحية الزيادة بمقتضى الأصل فاعلم أنه 
قد خرج عن الأصل المذكور بعض الموارد، كالصلاة والطواف، حيث ثبت 
قادحيــة الزيادة فيهما نصاً وفتوى، على تفصيــل وكلام أطال فيه غير واحد 
هنا. ولا يســعنا ذلك، لخروجه عن محل الكلام، إذ الكلام هنا في مقتضى 
القواعد العامة والأصول، وأما تشخيص مفاد الأدلة الخاصة فهو موكول إلى 

الفقه. والله سبحانه وتعالى ولي التوفيق والتسديد. 

التنبيه الخامس: في تعذر بعض ما يعتبر في الواجب الارتباطي.

إذا تعذر بعض مــا يعتبر في الواجب، ودار الأمــر بين عموم اعتباره 
لحال تعذره المســتلزم لسقوط التكليف بالواجب رأســاً، تبعاً لتعذر قيده، 
واختصاصه بحال القدرة عليه، المســتلزم لبقــاء التكليف بما عدا المتعذر، 

فهل الأصل يقتضي الأول أو الثاني؟ 

والكلام في ذلك في مقامين..

الأول: فــي مقتضى القاعدة الأولية بالنظر إلــى الأدلة الاجتهادية أو 
الأصول العملية.

فاعلم أن في المقام صورتين..

الأولــى: أن يكون لدليل اعتبــار الأمر المتعذر إطلاق يشــمل حال 
التعذر. ومن الظاهر أن مقتضى الإطلاق المفروض سقوط الواجب بتعذره، 

بمقتضى فرض الارتباطية لتعذر المقيد بتعذر قيده.

ولا مجال معه لاســتصحاب التكليف بالوجه الذي يأتي الكلام فيه، 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 488

الثانية: أن لا يكون 
لدليله إطلاق

لكونه محكوماً للإطلاق المذكور.

ودعوى: أن ســقوط وجــوب المركب بمقتضى الإطــاق لا ينافي 
وجــوب الناقص بدلًا عنه أو لكونه الميســور منه، فإن قوله A : »لا صلاة 
إلا بطهور« مثلًا إنما يقتضي توقف الصلاة على الطهور المســتلزم لسقوط 
وجوبها بتعذره، وهو لا ينافي وجوب المركب الخالي عنه لكونه الميســور 

من الصلاة أو لكونه بدلًا  عنها، واحتمال ذلك مصحح للاستصحاب.

مدفوعة: بأن الإطلاق المفروض فــي محل الكلام هو إطلاق اعتبار 
الشــيء في الواجب، المستلزم لســقوط الواجب بتعذره، لا إطلاق اعتباره 
في المركــب الذي يجب في بعــض الأحوال، بنحو قد يخلفــه غيره، فإن 
ذلك خارج عن محل الكلام، لعدم اســتلزامه إطــاق اعتباره في الواجب.   
وبعبارة أخرى: بعد فرض إطلاق أخذ الجزء أو الشرط في العنوان الواجب ـ 
كالصلاة ـ فوجوب الخالي عنهما عند تعذرهما إن رجع إلى وجوب العنوان 
المذكور فهو مخالف للإطلاق، وإن رجع إلى وجوب أمر آخر بدلًا عنه فهو 

خارج عن محل الكلام، ولا ينهض به الاستصحاب. فلاحظ.

هذا، وقد تقدم في النقيصة السهوية من التنبيه السابق الكلام في بعض 
ما يستفاد منه الإطلاق بما لا حاجة معه لإطالة الكلام فيه هنا، لأن المقامين 

من باب واحد.

الثانيــة: أن لا يكون لدليله إطلاق، وحينئذٍ فــإن كان للتكليف بباقي 
الأجزاء إطلاق يشــمل صورة تعذر الأمر المذكــور لزم الاقتصار في جزئية 
المتعــذر على حال القــدرة عليه والبناء على عدم جزئيتــه في حال تعذره، 

المستلزم لعدم سقوط المركب حينئذٍ.



دفـــع احــتــمــال 
ــك  ــسـ ــمـ ــتـ الـ
ب  ستصحا لا با
وجوب  ــراز  لإح

الباقي

مــــــا ذكــــــره 
H ــي ــراقـ ــعـ  الـ
وجــوب  أن  مــن 
المشكوك  الباقي 
وجوب  مع  متحد 

التام المتيقن

H ذكــره  ما  دفع 

كلي  استصحاب 
الوجوب

489........................................................................... تعذر الجزء أو الشرط 

وإلا لــزم البنــاء على الإجمــال والرجــوع للأصــل العملي، من 
الاستصحاب أو البراءة.

أما الاستصحاب فقد يتمسك به لإحراز وجوب الباقي للعلم بوجوبه 
سابقاً حين القدرة على التام ويحتمل بقاء التكليف به بعد التعذر.

وفيه: أن المعلوم ســابقاً هو وجوبه ضمنــاً في ضمن التكليف بالتام، 
وهو معلوم الارتفاع بســقوط التام، غاية الأمر أنه يحتمل حدوث الوجوب 

الاستقلالي له بعده، والأصل عدمه.

ودعوى: أن وجوب الباقي المشكوك متحد مع وجوب التام المتيقن 
ســابقاً، لوجوده في ضمنه، وليس الاختلاف بينهما إلا في الحدود، وهو لا 

.H يوجب تعدد المحدود، كما ذكره بعض الأعيان المحققين

مدفوعة: بأن اختلاف الحدود إنما لا يوجب تعدد المحدود إن رجع 
إلى  اختلاف مرتبة الوجود الواحد، كالســواد الخفيف الموجود في ضمن 
السواد الشديد والتحريم بســبب واحد الموجود في ضمن التحريم المؤكد 
الذي يســتند لأكثر من سبب، لا في مثل اختلاف الوجوبين باختلاف حدود 
متعلقيهمــا، فإن كلًا من الوجوبيــن محتاج إلى جعل مســتقل يباين جعل 
الآخر، وليــس أحدهما بقاء للآخر، لتقوم التكليف بمتعلقه على ما هو عليه 
من الحد الملحوظ للجاعل، فلابد مع اختلاف الحدين من اختلاف الجعل، 

الموجب لتعدد المجعول. فلاحظ.

وأما اســتصحاب كلــي الوجوب الجامــع بين الوجــوب الضمني 
والاستقلالي، الثابت ســابقاً للباقي والمشكوك في بقائه بعد التعذر فهو من 

القسم الثالث من استصحاب الكلي، وهو لا يجري على التحقيق.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 490

ــاب  ــح ــص ــت اس
الـــــوجـــــوب 
ــي  ــال ــق ــت الاس

للناقص

الكلام مع احتمال 
من  به  التكليف 

أول الأمر تخييراً

على أنه لو كان يجري في نفسه لكان مختصاً بما إذا كان الأثر للكلي، 
والأثر فــي المقام للفرد، وهو الوجوب الاســتقلالي، والاندفاع إنما يكون 
عنه، لا عن كلي الوجوب، بل ليــس الاندفاع مع الوجوب الضمني إلا عن 
الوجوب الاستقلالي، إذ ليس الوجوب الضمني إلا تحليلياً، لا يكون مورداً 

للأثر بنظر العقلاء.

وإحراز كون الوجوب استقلالياً باستصحاب الكلي مبني على الأصل 
المثبت.

ومثله في ذلك استصحاب الوجوب الاستقلالي للعنوان ـ كالصلاة ـ 
لإحراز تحققه بالناقص وكونه فرداً اضطرارياً له.

نعم، قد يتمسك باســتصحاب الوجوب الاســتقلالي للناقص فيما 
إذا كان متحداً مــع التام عرفاً، بأن يكون المتعذر لقلته من ســنخ الحالات 
المتبادلة على الموضوع الواحد غير الموجبة لتعدده، لا مقوماً له عرفاً، بناء 
على الاكتفاء بالتســامح العرفي في موضوع الاستصحاب، كما جرى عليه 

غير واحد في مثل استصحاب كرية الماء.

لكــن المبنــى المذكور غير تام في نفســه، على ما يأتــي في مبحث 
الاستصحاب إن شاء الله تعالى.

هذا كله مع العلم بســبق التكليف بالتام تعييناً، بحيث لا يجوز تعجيز 
النفس عنــه، أما لو احتمل التكليف به من أول الأمــر تخييراً، بحيث يجوز 
التعجيز عنه، لاختصاص ملاكه بحال القدرة عليه، فليس المتيقن ســابقاً هو 
التكليف بالتام بنحو يسقط بالتعذر، ويحتمل حدوث تكليف آخر بالناقص، 
بل التكليف بالباقي في الجملة إما مقيداً بالمتعذر لا غير فيسقط بالتعذر، أو 



ــاص  ــصـ ــتـ اخـ
الاستصحاب ـ لو 
جرى ـ بما إذا كان 

مسبوقاً بالقدرة

491........................................................................... تعذر الجزء أو الشرط 

مخيراً بينه وبين المطلق في حال التعــذر، فيبقى مع التعذر، ولا يبعد حينئذٍ 
جريان استصحاب التكليف بالميسور على ما هو عليه من الترديد والإجمال، 
لصلوحه للداعوية ظاهراً، نظير ما تقدم في مناقشــة بعض مشايخنا في آخر 

الكلام في النقيصة السهوية، وإن لم يكن عينه.

لكنه محتاج إلى كثير تأمل.

ثم انه لو جرى الاستصحاب في نفسه اختص بما إذا كان مسبوقاً بالقدرة 
 في الوقت وتجدد العجز في أثنائه، بحيث يعلم معه بفعلية التكليف ســابقاً 

في حقه.

لكن عن بعض الأعاظم الاكتفاء بسبق القدرة ولو قبل الوقت، بدعوى: 
أن الاستصحاب في الأحكام الكلية الذي هو وظيفة المجتهد لا يتوقف على 
فعلية الموضوع خارجاً، ومن ثم يتمسك الفقيه في حرمة وطئ الحائض بعد 
انقطاع الدم قبل الاغتسال بالاستصحاب، مع عدم تحقق الموضوع خارجاً.

وفيــه: أنه مع عدم فعليــة الموضوع يعلم بعــدم التكليف، فلا معنى 
لاســتصحابه بعد الوقت مع الشــك، بل المتعين استصحاب عدمه وإجراء 
المجتهد للاستصحاب في الأحكام الكلية إنما هو بمعنى حكمه بأن وظيفة 
من يفرض في حقه فعلية الموضــوع والقطع بالتكليف هو البناء على بقائه، 
لا الحكم فعــاً بالبقاء في حقه مع عدم فعلية الموضــوع في حقه، كما في 
المقام، فإنه خارج  عن مفاد الاستصحاب، كما أطال في توضيح ذلك بعض 

مشايخنا. فراجع.

نعــم، بناءً على جريان الاســتصحاب التعليقي يتجــه الرجوع له في 
المقام، فيقال: كان الباقي حيــن القدرة على الجزء لو دخل الوقت لوجب، 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 492

ــك  ــسـ ــمـ ــتـ الـ
بــاســتــصــحــاب 

جزئية المتعذر

دفـــــــعـــــــه

فهو بعد التعذر كذلك.

وكــذا بناء علــى كون الوقت شــرطاً للواجب لا للوجــوب، لفعلية 
الوجوب حينئذٍ قبله، فيتجه استصحابه.

.H وعلى أحد هذين الوجهين يتجه التعميم من شيخنا الأعظم

 لكن الوجهيــن ضعيفان فــي نفســيهما، مخالفــان لمذهب بعض 
.H الأعاظم

هذا، ويظهر من بعض الأعيان المحققين H التمســك باســتصحاب 
جزئية المتعذر في حال التعذر، المقتضي لســقوط التكليف رأســاً بالتعذر، 

وحكومته على استصحاب التكليف لو فرض جريانه في نفسه.

وقد أطال في ذلك بما لا مجال لمتابعته فيه، لضعفه. فراجع.

وأما أصــل البراءة فقد يتمســك له لنفي جزئية المتعذر أو شــرطيته 
حال تعذره، بدعــوى: أن المقام من صغريات الــدوران بين الأقل والأكثر 

الارتباطيين.

ويندفع بأن الجزئية والشــرطية ليستا من الأحكام المجعولة، بل هما 
منتزعتــان من وجوب المركــب الذي أخذ فيه المشــكوك، وهو مما يقطع 
بارتفاعه بسبب التعذر، فلا معنى لجريان البراءة منه، وإنما الشك في حدوث 

وجوب الباقي، ودليل البراءة لا يثبته، بل ينفيه.

بل لو فرض جريان البراءة من الجزئية والشرطية في نفسها فلا مجال 
له في مثل المقام مما لا يكون له أثــر إلا الإلزام بالناقص، لمنافاته للامتنان 

الذي هو مساق أدلة البراءة.



493........................................................................... تعذر الجزء أو الشرط 

نعم، لو فرض العلم بتجدد القدرة في الوقت تعين البناء على الاكتفاء 
بالناقــص حال التعذر، للعلم بالتكليف حينئــذٍ، إما بالأكثر الذي لا يحصل 
إلا في  آخر الوقت، أو بالأقل الميسور في تمامه، ومقتضى الأصل الاكتفاء 

بالأقل.

وكــذا لو فرض حصــول العلم الإجمالي بالتكليف بســبب وجوب 
القضــاء أو الكفارة، حيــث يعلم إجمالًا إما بوجوب الأقــل في الوقت، أو 

بوجوب الكفارة أو القضاء في خارجه.

وفي ماعدا ذلك حيث يشــك في التكليــف بالناقص فالأصل البراءة 
منه.

إلا أن يكون محكوماً لقاعدة الميســور الآتية، أو للاستصحاب الذي 
تقدم الكلام فيه.

هذا، ولا يخفى أن ذلك لا يختص بمحل الكلام، وهو الشك في عموم 
الجزئية لحال التعذر، بل يجري في ما يشــك في أصل جزئيته ـ كالاستعاذة 
في الصلاة ـ لو فرض تعذره، فإن الشــك في أصل جزئيته إنما يكون مجرى 
للبراءة مع العلم بفعلية التكليف في الجملة، أما مع الشك في أصل التكليف 

لتعذر ما يحتمل دخله فيه فالمتعين جريان البراءة منه.

إلا أن يكون محكوماً لقاعدة الميســور ـ لو فــرض جريانها فيه على 
تقديــر اعتباره ـ أو لاســتصحاب التكليف لو فرض تجــدد العجز في أثناء 
الوقت، حيث يمكن معه استصحاب التكليف على ما هو عليه من الإجمال 
والتــردد بين الأقل والأكثر الذي عرفت أنه صالح للداعوية للأقل، أو يكون 
طرفاً لعلــم إجمالي منجز، كما لو فرض وجوب القضــاء أو الكفارة، على 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 494

في  الثاني:  المقام 
القاعدة  مقتضى 

الثانوية

الميسور قاعدة 

يستدل  ما  عمدة 
أمران

رفع  دليل  الأول: 
الاضطرار

بعض  ــي  ــان ــث ال
الـــنـــصـــوص 
ــة  ــن ــم ــض ــت ــم ال
الإتيان  لوجوب 

بالميسور

ما أشــرنا إليه، أو فرض تجدد التكليف بتعدد الوقائع، حيث يعلم حينئذٍ إما 
بالتكليــف بالأقل في الواقعة المقارنة للتعذر، أو بالتام في الوقائع الأخرى، 
إلــى غير ذلك مما يجب الخروج فيه عن مقتضى أصل البراءة، ولولاه لكان 

هو المرجع في ذلك وفي ما نحن فيه. فلاحظ.

المقام الثاني: في مقتضى القاعدة الثانويــة. بعد الفراغ عما تقدم من 
التفصيل في المقام الأول.

ولا إشــكال في الاكتفاء بالميسور في كثير من فروع الفقه في الصلاة 
والحج وغيرهما، وإنما الإشــكال في ثبوت عموم يقتضي الاكتفاء به يكون 
هو المرجع عند الشك، وهو ما يسمى بقاعدة الميسور، التي وقع الكلام فيها 

بين الأصحاب.

وعمدة ما يستدل به لها أمران: 

الأول: دليل رفع الاضطرار، وما لا يطيقــون ونحوهما، بدعوى: أن 
مقتضاه ســقوط جزئية المتعذر، المستلزم لبقاء التكليف بماعداه بعد فرض 

ثبوت مقتضيه لولا التعذر.

لكن تقدم في الأمر الثاني من الكلام في النقيصة السهوية أنه لا مجال 
لاســتفادة ذلك من حديث الرفع، وأن مفاده رفع التكليف بالتام، لا تشريع 

التكليف بالناقص. فراجع، فإن المقامين من باب واحد.

ومنه يظهر ضعف الاستدلال بما دل على الحلية بالاضطرار والتقية، 
بناء على عمومها للحلية الوضعية.

الثاني: بعض النصوص المتضمنة لوجوب الإتيان بالميسور، وهي ما 



الــــكــــام فــي 
النصوص تارة في 
في  وأخرى  السند 

الدلالة

495.................................................................................. قاعدة الميسور 

في عوالي اللآلي عن النبي F: »إذا أمرتم بأمر فأتوا منه بما اســتطعتم«)))، 
وعن أمير المؤمنينA: »لا يترك الميســور بالمعسور«)))، وعنه A  أيضاً: 

»ما لا يدرك كله لا يترك كله«))).

بدعوى: ظهورها في لزوم تبعيض العمل الارتباطي بحسب الميسور 
من أجزائه وشــرائطه، فتكون حاكمة على إطلاق دليل اعتبار الأمر المتعذر 

الشامل لحال تعذره لو فرض ثبوته.

وينبغي الكلام في هذه النصوص..

تارة: في السند.

وأخرى: في الدلالة.

أما الســند فلا إشــكال في ضعفه في جميعها، لعدم ذكر أصحابنا لها 
في كتب الحديث المعروفة، وإنما ذكرت مرســلة في محكي عوالي اللآلي 
الــذي هو من الكتب المتأخرة عصراً غير المعروفة بالضبط وانتقاء الحديث 
المعتبر، بل طعن فيه صاحــب الحدائق مع ما هو المعلوم من حاله من عدم 

شدة اهتمامه بإسناد الأخبار.

قال في رد مرفوعة زرارة الواردة في تعارض الخبرين: »مع ما هي عليه 
من الرفع والإرسال، وما عليه الكتاب المذكور من نسبة صاحبه إلى التساهل 
في نقل الأخبار والإهمال، وخلط غثها بســمينها، وصحيحها بسقيمها، كما 
لا يخفى على من وقف على الكتاب المذكور«، وإنما ورد الأول مسنداً في 

كتب العامة على اختلاف مضامينه بما يأتي الإشارة إليه.

))) ، )2( ، )3( عوالي اللآلئ ج:4 ص:58.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 496

بالناقص  الاجتزاء 
دليل  إطلاق  لعدم 

الأمر المتعذر

الكلام في الدلالة

نعم، قال شيخنا الأعظم H في توجيه حجية هذه النصوص: »وضعف 
إسنادها مجبور باشتهار التمسك بها بين الأصحاب في أبواب العبادات، كما 

لا يخفى على المتتبع«.

وفيه: أن تمســك الأصحاب بها غير ثابت، وغاية الأمر موافقتهم لها، 
وهــي لا تصلح للجبر ما لم يثبت اعتمادهم عليها وتســالمهم على الرجوع 
إليهــا، ولا مجال له بعد عدم تعرض القدماء لها في مقام الاســتدلال في ما 
أعلم، وإلا لما اقتصر على نسبتها للكتاب المذكور مع ما هو عليه من الوهن.

بــل لم يجروا عليها في كثيــر من فروع العبادات فضــاً عن غيرها، 
كما يشــهد به تتبع حالهم في الصوم، والخمس، والــزكاة، وكثير من فروع 
الحج والصلاة، فإنهم وإن تنزلوا فــي كثير من الموارد عن بعض المراتب، 
كاستبدال القيام بالجلوس في الصلاة، واستبدال المشي أو الركوب بالحمل 
في الطواف  والســعي، بل وعن بعض الأجزاء والشــرائط رأســاً كالسورة 
والطمأنينــة، إلا أنهم لم يتنزلوا عن كثير من الأجزاء والشــروط، فلا مجال 
عندهم للتبعيض في ركعات الصلاة أو بعض مناسك الحج، واشتهر عندهم 

عدم صحة الصلاة من فاقد الطهورين.

فمــن القريب جداً أن يكــون اجتزاؤهم بالناقص فــي كثير من فروع 
الطهارة والصلاة، والحج لعدم إطلاق دليل الأمر المتعذر، أو لقرائن خاصة 
كالإجماع، والســيرة، والأخبار الكثيرة الواردة في كثيــر من تلك الفروع، 
والتــي قد يتعدى الفقيه منها لفهم عدم الخصوصية لمواردها، أو لنحو ذلك 

مما لا مجال معه لدعوى انجبار الأخبار المذكورة بعمل المشهور.

وأما الدلالة فهي لا تخلو عن قصور في الجميع.



مما  ــذه  أخ قــرب 
رواه العامة

497.................................................................................. قاعدة الميسور 

أمــا الأول فلأن »من« وإن كانت ظاهرة في التبعيض، إلا أن التبعيض 
قد يكون بلحاظ الوحدة النوعية، فيكــون البعض هو الفرد من الكلي، وقد 
يكــون بلحاظ الوحدة الاعتبارية بين الأمــور الخارجية، فيكون البعض هو 
الجــزء من الكل، والأول راجع إلى التكرار في المأمور به، والثاني هو الذي 
ينفــع في ما نحن فيه، ولا مجال لحمل الإطــاق عليهما معاً، لعدم الجامع 
العرفي بينهما بعد اختلاف الجهة المصححة للتبعيض، كما لا مجال للحمل 
على الثاني ولاسيما بعد احتياجه إلى نحو من العناية في فرض الشيء مركباً 

ذا أجزاء من دون إشعار للكلام به، فإطلاق الشيء يناسب إرادة الأول.

هــذا، مع أن قرب أخذه مما رواه العامة يناســب الحمل على الأول، 
فعن مســلم في صحيحه عن أبي هريرة أنه قال: خطبنا رسول اللهF فقال: 

»أيها الناس قد فرض الله عليكم الحج فحجوا.

فقال رجل: أكل عام يا رسول الله؟ فسكتF حتى قالها ثلاثاً.

فقال رسول الله F: لو قلت: نعم، لوجبت، ولما استطعتم، ثم قال: 
ذروني ما تركتكم، فإنما هلك من كان قبلكم  بكثرة سؤالهم واختلافهم على 
أنبيائهم، فإذا أمرتكم بشــيء فاتوا منه ما اســتطعتم، وإذا نهيتكم عن شيء 

فدعوه«))).

بل رواه النسائي بالسياق المذكور هكذا: »فإذا أمرتكم بشيء فخذوا به 
ما استطعتم«))) فيكون أجنبياً عما نحن فيه جداً وصريحاً في المعنى الأول.

ودعوى: أن الحمل على إرادة التكرار لا يناسب عمل الأصحاب ولا 

))) صحيح مسلم ج:4 ص:102.
))) سنن النسائي ج:5 ص:110.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 498

الجمع  مقتضى 
رواه  ما  وبين  بينه 

موالي اللآلي

سيرة المسلمين في الاكتفاء بالمرة، بل هو خلاف المقطوع به في المورد.

مدفوعة: بأن ذلــك لا يصلح قرينة عرفية علــى الحمل على المعنى 
الثانــي بعد أن كان خلاف الظاهر في نفســه، بل لعــل الأولى الحمل على 

الاستحباب.

بل هو الظاهر في نفســه مما ســبق في رواية العامة، كما يناسبه ظهور 
كونه تخفيفاً في مقابل الأمر بوجوب الحج في كل عام، وظهور الاســتطاعة 

فيه في العرفية التي لا تسوغ ترك الواجب.

كما أنه مقتضى الجمع بينه وبين ما عن عوالي اللآلي عن الشــهيد عن 
ابن عباس قال: »لما خطبنا رسول اللهF بالحج قام إليه الأقرع بن حابس 
فقال: أفي كل عام؟ فقــال: لا، ولو قلت لوجب، ولو وجب لم تفعلوا، إنما 
الحج في العمر مرة واحــدة، فمن زاد فتطوع«))) وحكي نحوه عن أبي داود 

والنسائي وأحمد والحاكم في صحاحهم.

نعم، لابد من تقييده بما يكون مشــروعاً في نفســه بنحو الاستغراق، 
كالحج والصدقة، فيكون مســوقاً لبيان معنى ارتكازي عقلي، وهو حســن 
الاســتزادة من الخير والاكثار منه بحسب المســتطاع، بعد فرض كونه خيراً 
لكونه انحلالياً، لا لبيان ســقوط الارتباطية بالتعــذر الذي هو معنى تعبدي 

محض.

بل هذا هو الظاهر منه عرفاً، ولذا يصدق بلا تكلف على مثل الصدقة  
بالمقدار الميسور، ومساعدة المؤمن ونحوهما. فتأمل جيداً.

وما ذكرناه أولى من دفع الاســتدلال باحتمــال كون »من« في المقام 
)))	 مستدرك الوسائل ج: 8 باب: 3 من أبواب وجوب الحج حديث: 4.



ورود )من( بمعنى 
فيه والكلام  الباء 

ــن( زيـــــادة )مـ

499.................................................................................. قاعدة الميسور 

بمعنى الباء، أو بيانية، أو زائدة.

لأن ورود )من( بمعنى الباء وإن حكي عن يونس مستشهداً عليه بقوله 
تعالــى: ﴿ينظرون من طرف خفي﴾)))، لكن من القريب جداً كونها في الآية 
ابتدائيــة لبيان المنشــأ، نظير: جرى الماء من الميزاب، فكأن الطرف منشــأ 

للنظر ومصدره.

مع أنه لو سلم فهي بمعنى باء الاســتعانة أو الآلة، لا باء التعدية، كما 
هو المدعى في المقام.

كما أنه لا يبعد رجوع البيانية التي يراد بها جنس ما قبلها، نظير: خاتم 
مــن حديد، إلى الابتدائية ـ التي لا مجال لها في المقام ـ أو التبعيضية، فكأن 

المراد خاتم ناشئ من حديد، أو بعض منه.

 مــع أنهــا تختص بمــا إذا كان ما بعدها جنســاً لما قبلهــا ـ كالمثال 
المتقدم ـ دون مثل المقام مما وقعت فيه بين الفعل ومتعلقه، إذ لم يعهد إرادة 
، كي يكون المراد هنا: إذا أمرتكم بشــيء فحققوا نوعه ما  الجنس منها حينئذٍٍ

استطعتم.

وأما زيادة )مــن( في غير ما إذا كان مدخولها نكرة مســبوقة بنفي أو 
وا مِنْ أَبْصَارِهِمْ﴾))) إلا  لْمُؤْمِنيِنَ يَغُضُّ نهي، فهو وإن قيل في مثل قوله: ﴿قُل لِّ
أن الظاهر رجوعها فيه للتبعيضية، وأن المراد الأمر بإنقاص النظر، إما بلحاظ 
المرتبة في مقابل الإشــباع وملء العين، أو بلحاظ المنظور، لأن المنهي عنه 

هو النظر لبعض الأشياء كالأجنبية.

)))	 سورة الشورى: 45.
)))	 سورة النور: 30.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 500

الحديث  دلالــة 
الثاني

وربما احتمل كونها لابتداء الغاية، وإن كان لا يخلو عن بعد.

وكيف كان، فزيادتها في الآية بعيدة، وفي الحديث أبعد، لأن »أتى« لا 
تتعدى للمأتي به بنفسها.

فالظاهر أنها فــي الحديث للتبعيض، وأن التبعيــض بلحاظ الوحدة 
النوعية، كما ذكرنا.

وأما الثاني فلظهوره في رفع احتمال سقوط الميسور بعد فرض ثبوت 
مقتضيه، لبيان قضية ارتكازية عقلائيــة، لا التصرف في أصل الجعل، بنحو 
يكون ناظراً لأدلته الأولية وشارحاً لها، ومبيناً لحال الأجزاء وأنها ناشئة عن 
مقتضيات متعددة لا يوجب ســقوط بعضها بالتعذر ســقوط الآخر، ليكون 

حاكماً على الأدلة الأولية الظاهرة في الارتباطية في مقام السقوط.

وبعبارة أخرى: وجوب الناقص بعد سقوط التام.

تارة: يكون بملاك كونــه بدلًا عنه وتداركاً له، نظير وجوب الفدية مع 
تعذر الصوم.

وأخرى: لقيام الملاك بالكل بنحو الانحلال وتعدد المطلوب، بحيث 
يكون كل جزء منه وافياً بمرتبة من الملاك القابلة للاستيفاء عند تعذر الباقي.

والأول لا يناســب التعبير بالسقوط الظاهر في تحقق مقتضي الثبوت 
للميسور مع قطع النظر عن تعسر المعسور.

والثاني وإن كان مناســباً للتعبير المذكور، إلا أن الظاهر من الحديث 
الإشــارة إلى الكبرى الارتكازية إرشــاداً لها، لا لبيان تحقق صغراها تعبداً، 
لشــرح حال التكاليــف بالمركبات على خــاف ظاهر أدلتهــا الأولية في 

الارتباطية.



501.................................................................................. قاعدة الميسور 

نعم، لو كان وارداً في خصوص مورد المركبات الظاهرة أو الموهمة 
للارتباطية كان ظاهراً في شرح حالها.

لكن المفروض عدم المورد للحديث بنحو يكون صارفاً لظهوره في  
محض بيان الكبــرى المذكورة، نظير ما تقدم في الجواب عن الاســتدلال 
لوجوب الاحتياط في الشبهات البدوية بروايات النهي عن ارتكاب الشبهة. 

فراجع.

هذا، وربما يقال: فرض السقوط في الميسور ليس بلحاظ سبق ثبوت 
الملاك لــه ـ وإلا لامتنع تطبيقه على الجزء بعد فــرض الارتباطية في حال 
تيســر التام، لقيام الملاك بالتام حين تيسره، لا بكل جزء جزء، وقيام الملاك 
بالناقص إنما يكون بعد التعسر ـ بل بلحاظ سبق التكليف به، وهو كما يصح 
بلحاظ سبق التكليف الاستقلالي به، كالصلاة مع تعسر الصوم، كذلك يصح 
بلحاظ ســبق التكليف الضمني به في ضمن التكليف بالمركب، حيث يصح 

أن يقال: لا يسقط التكليف بالجزء بسبب تعذر بقية الأجزاء.

لكن فيه.. أولًا: أن فرض الســقوط بلحاظ ســبق التكليف وإن كان 
مقبولًا غير مستهجن، إلا أن الأظهر مع عدم القرينة حمله على كونه بلحاظ 

ثبوت المقتضي له لدفع توهم المانع عن تأثيره، كما ذكرناه آنفاً.

وثانيــاً: أن الأمر حينئــذٍ يدور بيــن الحمل على ســقوط التكليف 
بالميسور بعد ســبق التكليف الاستقلالي به، لاســتقلاله بالملاك، فيكون 
إرشــاداً إلى الكبرى الارتكازية التي هي أجنبية عما نحن فيه، والحمل على 
ســقوط التكليف به بعد سبق التكليف الضمني به لبيان قضية تعبدية محضة 
تنفع في ما نحن فيه، وتحكم على الأدلة الأولوية المقتضية للســقوط. ولا 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 502

جامع بينهما، لعدم الجامع بين الأمر الإرشادي والتعبدي المولوي، كما نبه 
له بعض مشايخنا.

بل يتعين الحمــل على الأول، لأن أنس الذهــن بالقضية الارتكازية 
يوجب انصرافه إليها من الكلام بنحــو يحتاج خلافه إلى تنبيه وقرينة، فترك 
المتكلم لذلك قرينة عامة على إرادة مــا ينصرف إليه الذهن بطبعه. بل لعل 

ذلك موجب للانصراف حتى مع فرض إمكان شمول الإطلاق للأمرين.

وما قيل: من أن الأصل في بيانات الشارع المولوية لا الإرشاد.

إنمــا هو في ما إذا علم المراد من الكلام، وشــك في صدوره بداعي 
الإرشــاد أو المولوية، كما لو دار الأمر بينهما في بعــض الأوامر والنواهي 
في بعض الأمور التي يحتمل صدورها للإرشــاد إلــى آثارها الوضعية، لا 

للمولوية، وكما قيل في أوامر الاحتياط في الشبهة البدوية.

أمــا مع تردد معنى الــكلام بين أمرين أحدهما ارتــكازي قد أنس به 
الذهن فالمتعين الحمل عليه، وإن لزم منه الإرشاد.

هذا، مضافاً إلى أن المنصرف من عدم السقوط هو البقاء بالنحو الذي 
كان ثابتاً ســابقاً، فكما يكون بقاؤه بالتكليف به اســتقلالًا يكون المفروض 
ثبوته ســابقاً بالوجه المذكور، لا في ضمن التكليف بالكل، كما لعله ظاهر 

بالتأمل.

ودعوى: إشــعار الحديث بالارتباطية بين المعسور والميسور، بنحو 
يصح الردع عن توهم سقوط الثاني تبعاً للأول، إذ مع عدم الارتباطية بينهما 

لا منشأ للتوهم المذكور، ليحسن الردع عنه.

مدفوعة: بأن ذلك لا يتوقف على الارتباطية بينهما شرعاً، بل يكفي فيه 



الحديث  حمل 
إرادة  بــلــحــاظ 
ــف  ــي ــال ــك ــت ال
عن  ــروغ  ــف ــم ال

كونها انحلالية

الحديث  دلالــة 
الثالث

503.................................................................................. قاعدة الميسور 

الارتباط بينهما في مقام العمل، بســبب الارتباط بينهما في حدوث الداعي 
لهمــا في نفس الفاعل، لكون أحدهما من شــؤون الآخــر الموجبة لكماله 
واعتداده به، وإن لم يكن قيداً فيه شرعاً، فلا يصلح ذلك للخروج عما ذكرنا.

فالمتعيــن حمل، الحديث الشــريف علــى إرادة التكاليف المفروغ 
عن كونها انحلالية بلحاظ الميســور، من مراتبهــا الفاقد لبعض الاجزاء أو 
الخصوصيات الكمالية، ردعاً عما قد يقــع من كثير من الناس، بل أكثرهم، 
من التسامح عن الميســور حينئذٍ لعدم الاعتداد به، كما نشاهده في كثير من 
أعمال الخير التي يتركها الناس رأســاً، لعدم تيســرها بالمراتب المعتد بها 
بنظرهم، فمن لا يستطيع إشــباع جائع لا يعينه بتمرة، ومن لا يستطيع صلاة 
النافلة من قيام لا يغتنمها في حال الجلوس أو المشــي، معتذراً بالمعســور 

غافلًا عن اغتنام الميسور.

ومنه يظهر الحال في الثالث، فإن من القريب جداً حمله على الإرشاد 
للقضية الارتكازيــة المذكورة بعد الفراغ عن انحلال التكليف، لا على بيان 
حال التكاليف الواقعية تعبداً وشــرحها على خلاف ظاهر أدلتها الأولية في 

الارتباطية، لتكون حاكمة على تلك الأدلة.

ولــذا كان المرتكز شــموله ـ كالثانــي ـ للمرتبة القليلــة بعد فرض 
الانحلالية، كشق التمرة بالإضافة إلى إشــباع الفقير، مع أن قاعدة الميسور 
مختصــة عندهم بمــا إذا كان الميســور معتداً به من المركــب، فلولا كون 
الحديثيــن لبيان قضية ارتكازية آبية عــن التخصيص لكان اللازم البناء على 
قصورهما عن ذلك بعد فرض الإجماع على قصور القاعدة التي هي تعبدية 

محضة. فتأمل.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 504

وقــد تحصل: أنه لا مجال لإثبات عموم قاعدة الميســور من حديث 
الرفع ونحوه، ولا من النصوص المتقدمة، بعد قصورها دلالة وسنداً.

فلا مجال بعد ذلك للكلام في عمومها للمستحبات، وللشروط، وغير 
ذلك مما أشار إليه شيخنا الأعظم H وغيره.

نعم، المعنى الارتكازي الذي تقــدم حمل النصوص عليه لا إجمال 
فيه، وهو شامل للأمرين.

والله سبحانه وتعالى العالم، والحمد لله رب العالمين.



أمور وفيه  تمهيد 

ــوه  وج الأول: 
التخيير

المقام الثاني

في دوران التكليف بين التعييني والتخييري 

والمراد التخيير الشــرعي الراجع إلى أخذ خصوصية كل من أطراف 
التخيير في المكلف به شــرعاً، كما في الكفارة المخيرة، لا التخيير العقلي، 
الراجع إلى التكليف شــرعاً بالماهية، المقتضــي لتخيير العقل بين أفرادها، 
لعــدم الفرق بينها في تحصيــل الغرض، لأن الكلام في ذلك قد ســبق في 

المسألة الثانية من المقام الأول.

وينبغي التمهيد لمحل الكلام بأمور..

الأول: أن التخيير..

تارة: يكــون في الحكم الواقعي في مقام الجعل والتشــريع، لقصور 
الملاك عن اقتضاء كل طرف معيناً، كالتخيير في خصال الكفارة.

وأخرى: يكون في الحكــم الواقعي، لكن في مقام الامتثال، للتزاحم 
بين التكليفيــن، المقتضي لتعيين الأهــم منهما، والتخييــر بينهما مع عدم 

الأهمية.

وثالثة: يكون فــي الحكم الظاهري، كالتخيير بيــن الحجج في مقام 
التعارض لو فرض قيام الدليل عليه.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 506

ــي: صــور  ــان ــث ال
الـــــــــــدوران 

والمناسب منها

ومحل الكلام هو الأول، لمناســبته لباب الأقل والأكثر الارتباطيين، 
الذي فرض فيه الشــك في اعتبار خصوصية في المكلــف به بنحو لا يعلم 
بالامتثال وتحقق شــيء من الغرض إلا مع المحافظة عليها، فما هو المتيقن 

في مقام الامتثال لا يعلم بأخذه في مقام الجعل.

أما الثاني فمرجع الدوران بين التعيين والتخيير فيه إلى الشك في حال 
نفس التكليفين لاحتمال أهميــة أحدهما بعينه من دون إجمال في المكلف 

به، مع العلم بأن موافقة كل منهما محصلة لغرضه، لعدم الارتباطية بينهما.

كما أن الدوران بينهما في الثالث لا يرجع إلى الشــك في خصوصية 
التكليف بوجهٍ، بل في حال طريقه.

نعم، يحسن التعرض لهما اســتطراداً بعد الفراغ عن محل الكلام في 
تنبيه يعقد لذلك إن شاء الله تعالى.

الثاني: صور الدوران بين التعيين والتخيير الشــرعي كثيرة، إلا أن ما 
يناســب المقام هو ما لو علم بفعلية التكليف بشيء وشك في كون التكليف 
بــه تعيينياً فلا يتحقــق الامتثال إلا به، أو تخييرياً لأن لــه عدلًا يمكن امتثال 
التكليــف به، كما لو دار الأمر في الكفارة بين المخيرة والمرتبة، لاشــتراكه 
مع مبحث الدوران بين الأقل والأكثر الارتباطيين في وجود المتيقن في مقام 

الامتثال الذي يشك في اعتباره في مقام الجعل.

بخلاف بقية الصــور، فمثلًا لو دار الأمر بين التكليف التخييري بأحد 
أمــور والتكليف التعييني بــكل منهما ـ كما لو دار الأمــر بين كفارة الجمع 
والمخيرة ـ يكون كل منها صالحاً للامتثال ومحصلًا للغرض في الجملة وإن 
لــم يحرز به تمام الغرض، نظير الدوران بين الأقل والأكثر غير الارتباطيين، 



مباني  الــثــالــث: 
الوجوب  حقيقة 

التخييري

ــك  ــش صــــور ال
المباني  بلحاظ 

المذكورة

الدوران بين التعيين والتخيير الشرعيين ..........................................................507

وكذا الحال في غيرها من الصور التي يأتي التعرض لها بعد الفراغ عن محل 
الكلام في تنبيهات المسألة إن شاء الله تعالى.

الثالث: الكلام في هذه المســألة يختلف باختلاف المباني في حقيقة 
الوجوب التخييري حيث اختلف في ذلك على أقوال..

الأول: التكليــف بالجامع بين الخصوصيات تعيينــاً، إلا أن الجامع 
 المذكــور لما لم يكــن عرفياً تعينت الإشــارة إليــه بأفراده فــي مقام بيان 

التكليف به.

الثاني: التكليف بكل منها تعييناً مع كون امتثال أحدها مسقطاً للباقي، 
لتعذر استيفاء ملاكها معه وإن كان فعلياً.

الثالث: التكليف بكل منها تعييناً لكن مشروطاً بعدم فعل الآخر، فهو 
يرجع إلى تكاليف مشروطة، لا تكليف واحد مطلق.

الرابع: التكليف التعييني بأحد الأطراف المعين عند الله تعالى.

الخامس: سنخ خاص من التكليف، مخالف للتكليف التعييني يتعلق 
بــكل طرف طرف، لا يقتضي الإتيان به إلا في ظرف عدم الاتيان بغيره، فهو 

يتعدد بتعدد الأطراف.

وإليه قد يرجع ما قيل من أنه طلب ناقص ناشئ عن إرادة ناقصة.

الســادس: التكليف بأحد الأطراف، على تفصيــل يأتي الكلام فيه، 
لابتناء الكلام عليه، لأنه المختار دون الوجوه السابقة.

هذا، ولا ريب في رجوع الشك في المقام على الأول إلى الدوران بين 
التعيين والتخيير العقلي، الذي تقدم في المســألة الثانية في المقام الأول أن 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 508

المرجع فيه البراءة.

ومجرد الجهل بحدود العنوان المفهومية وانحصار معرفته بأفراده لا 
يصلح فارقاًً بعد صلوحه بنفسه للتكليف.

كما أنه يرجع على الثاني إلى الشــك في المسقط الذي يكون المرجع 
فيه الاشتغال.

وعلى الثالث إلى الشــك في التكليف الاســتقلالي في حال الاتيان 
بالطرف المشكوك، الذي يكون المرجع فيه البراءة.

وعلى الرابع إلى الشك في الامتثال، الذي هو مورد الاشتغال.

وأما على الخامس فمقتضى العلم الإجمالــي بثبوت تكليف تعييني 
واحــد في المتيقن، أو تكاليف تخييرية بعدد الأطراف هو الاحتياط والعمل 

على  التعيين، لعدم إحراز الفراغ بدونه.

ودعــوى: أن وجود المتيقن في البين، وهو عدم جواز ترك المتيقن لا 
إلــى بدل اللازم لكلا طرفي العلم الإجمالــي، يقتضي حل العلم الإجمالي 

المذكور، والاقتصار على ذلك الراجع إلى التخيير.

مدفوعة: بأن المتيقن المذكور ليس متيقناً في مقام الجعل بنحو تكون 
موافقته موافقة قطعية للتكليــف المتيقن، لينهض بحل العلم الإجمالي، بل 
هو من شــؤون إطاعة التكليف، وليس المجعول إلا الطلب بأحد الوجهين 
من دون متيقــن في البين، فالاقتصار على عدم تــرك المتيقن لا إلى بدل لا 
يوجــب إلا ترك المخالفة القطعية للعلم الإجمالي، من دون أن يســتوجب 

الموافقة القطعية لتكليف متنجزٍ ينحل به العلم الإجمالي.

نعم، بناء على رجوع الوجه المذكور إلى أن التكليف التخييري طلب 



H العراقي  جزم 
بوجوب الاحتياط 
للوجه  اختيار  مع 

الخامس

فيما  ــال  ــك الإش
Hذكره

الدوران بين التعيين والتخيير الشرعيين ..........................................................509

ناقص ناشــئ عن إرادةٍ ناقصةٍ قد يتجه الانحلال، للعلم التفصيلي بالمرتبة 
الناقصة في المتيقن التي يكفي في إطاعتها وعدم مخالفتها عدم تركه لا إلى 
بدل، والشــك البدوي في المرتبة الزائدة التي يتم بها الطلب ويكون تعيينياً، 

وهي مدفوعة بالأصل.

ودعوى: حصول العلم الإجمالي إما بتحقق المرتبة التامة من الطلب 
في المتيقن، أو بتحقق المرتبة الناقصة منه في بقية الأطراف، فتحقق المرتبة 
الناقصــة في المتيقن ليس تمام المتيقن، لينهــض بحلّ العلم الإجمالي، بل 
بعضه، نظير ما لو علم إجمالًا إما بوجوب إكرام كل من زيد وعمرو بدرهم، 
أو بوجــوب إكرام زيــد بدرهمين، فإن وجوب إكرام زيــد بدرهم وإن كان 

متيقناً، لكنه لما لم يكن تمام المتيقن لم ينهض بحل العلم الإجمالي.

مدفوعــة: بعدم الأثر للتكليف الناقص في بقية الأطراف زائداً على ما 
يقتضيه المعلوم بالتفصيل، وهو المرتبة الناقصة في المتيقن، وذلك مانع من  

منجزية العلم الإجمالي المذكور.

هــذا، ولكن بعض الأعيان المحققين H مــع اختياره لهذا الوجه في 
حقيقة الوجوب التخييــري جزم بوجوب الاحتياط هنــا، للعلم الإجمالي 
إما بوجوب المتيقن تعيينــاً بنحو لا يجوز الاكتفاء بالعدل أو وجوب العدل 

تخييراً، بنحو يجب الإتيان به عند تعذر المتيقن لاضطرار ونحوه.

وهو كما ترى! إنما يتم إذا فــرض تعدد الواقعة وعلم بالابتلاء بتعذر 
المتيقن في بعضها، حيث يحصل العلم الإجمالي التدريجي بأحد الأمرين، 
أما مع وحدة الواقعة أو تعددها مع عدم العلم بالتعذر في بعضها، فلا مجال 

لفرض العلم الإجمالي المذكور، ليخرج به عن أصل البراءة. فلاحظ.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 510

H ما ذكره النائيني 
في  المرجع  من 

المقام

فيه الــمــنــاقــشــة 

والأمر غير مهم بعد ما أشرنا إليه من عدم تمامية الوجه المذكور، وأن 
التحقيق هو الوجه الأخيــر، فاللازم ابتناء الكلام في المقام عليه، كما جرى 

عليه غير واحد.

إذا تمهــد ذلك فقد ذكر بعض الأعاظــم H أن المرجع في المقام هو 
الاحتياط، لأن التعيينية وإن كانت موجبة للضيق، إلا أنها ليست أمراً وجودياً 
مجعولًا ولــو بالتبع، بل هي منتزعة من عدم جعــل العدل، ومن الظاهر أن 
جعــل العدل محتاج إلى مؤنــة زائدة لا يقتضيها دليل البــراءة، فكما يكون 
التخييــر محتاجاً إلى مؤنــة بيان العدل في مقام الإثبــات، ولذا كان خلاف 
إطــاق الأمر، كذلك هو محتاج إلى مؤنة جعل العدل في مقام الثبوت، ولا 
مجــال مع ذلك لإثباته بأدلة البراءة، كحديث الرفع ونحوه، بل لولا ورودها 
في مقام الامتنان لنهضــت برفعه، بل يتعين العمل علــى التعيين، لوجوب 

إحراز الفراغ عن التكليف المعلوم في البين.

وفيــه: أن كون التخيير محتاجاً إلى مؤنة بيان العدل في مقام الإثبات، 
ولذا كان منفياً بالإطلاق، لا يستلزم احتياجه إلى مؤنة زائدة في مقام الثبوت، 
بنحو لا  ينهض به الأصل، للفرق بيــن المقامين بأن التخيير مبني على نحو 
من التقييد في الأمــر بالإضافة إلى أحد الطرفيــن بخصوصه، وهو خلاف 
ظاهــر الإطلاق في مقام الإثبــات، أما في مقام الثبــوت والجعل فكل من 
التعيين والتخيير مبني على نحو من الجعــل في قبال الآخر، وليس التخيير 
متقوماً بقيد وجودي زائد على التعيين، ليكون مبنياً على كلفة زائدة في مقام 
الثبوت، فلو فرض كون أحد الجعلين مســتلزماً لزيــادة في التكليف أمكن 

دفعه بالأصل.



في  الــتــحــقــيــق 
المقام

الدوران بين التعيين والتخيير الشرعيين ..........................................................511

نظير تقييد التكليف بقيد خاص كالوقت، حيث يكون احتماله مطابقاً 
للأصل مخالفاً للإطلاق.

ومنه يظهر ضعف التمسك لإثبات التعيينية بأصالة عدم جعل العدل، 
لتوقفه على تركب الوجــوب التخييري من التكليف وجعل العدل، وتركب 
الوجوب التعييني مفهوماً من التكليف وعدم جعل العدل، لتكون أصالة عدم 
جعل العدل نافية للأول محرزة للثاني، وقد أشــرنا إلى منع ذلك، فالأصل 
المذكور ـ مع معارضته بأصالة عدم الوجوب التعييني ـ من صغريات الأصل 

المثبت.

فالــذي ينبغي أن يقال: إن المدار في المقــام على وجود المتيقن في 
مقــام الجعل الصالح للتنجيز والموافقة القطعية، لينحل به العلم الإجمالي، 

وعدمه.

وقد ادعى بعض مشــايخنا وجود المتيقن في البيــن، وهو التكليف 
بأحدهما بعنوانه الانتزاعي الذي يقطع بموافقته بكل طرف، وأن الشك إنما 
هو في التقييد بالخصوصية، والمرجع فيه البراءة، كما هو الحال في الدوران 
بين التعيين والتخيير العقلي، الذي يكون الشــك فيــه في أخذ الخصوصية 

زائداً على العنوان المتيقن التكليف.

أقول: من الظاهر أن عنوان أحــد الأمرين ليس منتزعاً من خصوصية 
فيهما مشتركة بينهما تصلح للتكليف، بل من نفس الخصوصيتين على ما هما 
عليــه من  التباين، فهو لا يحكي عنهما إلا كذلك، ولذا لا يكون الإتيان بكل 
منهما مصاحباً لخصوصية زائدة على المطلوب خارجة عنه، كما هو الحال 

في مورد التخيير العقلي، حيث تكون الخصوصية خارجة عن المطلوب.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 512

ــوى وجــود  ــ دع
وظهور  المتيقن 

اندفاعها

ومن ثم ذكرنا فــي محله أن الوجوب التخييــري عبارة عن التكليف 
بمصداق أحد الأمرين بنحو الترديد والبدلية، وليس العنوان إلا حاكياً محضاً 
عنهما ولذا قد يســتبد ل ـ بل هو الشايع ـ بالعطف بأو التي لا تحكي إلا عن 

معنى حرفي لا يكون مورداً للتكليف.

بــل قربنا هناك أن ذلك هو مراد القائل بتعلقــه بمفهوم أحدهما، وأن 
الخلاف بين القولين أشبه بالخلاف اللفظي.

وعليــه ليس الفرق بين الوجــوب التعييني والتخييــري إلا في كيفية 
تعلق كل منهما بمتعلقه، فالتعييني متعلق بالجامع الصالح للامتثال بالأفراد 

المتكثرة، والتخييري متعلق بالأطراف رأساً على ما هي عليه من التباين.

إذا عرفت هذا، ظهر أنه لا مجال لدعــوى وجود المتيقن في المقام، 
وهو التكليف بالجامع الذي هو عنوان أحد الأمرين، إذ لا معنى لتعلقه به مع 
فرض التعيين، لعدم كون الخصوصية قيداً زائداً في العنوان المذكور بل هي 

بنفسها مورد للتكليف التعييني.

كمــا أن الجامع المذكور ليس منتزعاً مــن أمر في الخصوصية يجب 
ضمنــاً بتبعها، ليدعى وجوبه علــى كل حال في فرض التــردد بين التعيين 
والتخيير، بل لا يؤخــذ الجامع المذكور إلا في ظرف الحاجة إليه، للحكاية 
عن كلتا الخصوصيتين اللتين هما موضوع التكليف التخييري، بل لم يؤخذ 

في الغالب، حيث أشير للخصوصيتين بوجه آخر، كالعطف بأو، وغيره.

وبالجملة: لا مجال لدعوى وجــود المتيقن في مقام الجعل الصالح 
للموافقة القطعية، لينحــل به العلم الإجمالي المفــروض، ويتجه الرجوع 

للبراءة  من التعيين.



الدوران بين التعيين والتخيير الشرعيين ..........................................................513

نعــم، لو أمكن دعــوى: أن وجود المتيقن في مقــام العمل كاف في 
سقوط العلم الإجمالي عن المنجزية وإن لم ينحل بذلك، لعدم المتيقن في 
مقــام الجعل، اتجه الرجوع للبراءة في المقام، لكون ترك المتيقن ـ كالعتق ـ 
لا إلى بدل معصية تفصيليــة للتكليف المعلوم بالإجمال يقتضي كلا طرفي 
الترديد المنع عنها، فهي متنجزة بحكم العقل على كل حال، وإن لم يلزم من 
تجنبها بفعل البدل موافقة قطعية لتكليف متيقن يصلح لحل العلم الإجمالي.

إن قلــت: لازم ذلك الاكتفاء بالموافقــة الاحتمالية للعلم الإجمالي 
في المتباينين، فإن ترك امتثــال كلا الطرفين ـ كترك القصر والتمام ـ معصية 
قطعاً يلزم تجنبه في مقام العمل على كلا وجهي التريد، فلو كان ذلك مسقطاً 
للعلم الإجمالي عن المنجزية في غير المتيقن لزم جواز المخالفة الاحتمالية 

بترك أحدهما لاغير.

قلت: ترك كلا الطرفين في ذلك مخالفــة إجمالية لا تفصيلية، للعلم 
بإنطباق المعصية على خصوص أحدهما المردد، فتنجزهما معاً فرع منجزية 
العلــم الإجمالي للتكليف الواقعــي على ما هو عليه، المســتلزم لوجوب 
الموافقة القطعية، بخلاف المقام، فإن ترك المتيقن لا إلى بدل بنفسه مخالفة 
تفصيلية للمعلوم بالإجمال لابد من تجنبها على كل حال ـ حتى لو قيل بعدم 
منجزية العلم الإجمالي رأســاً ـ فلو تمت دعــوى مانعيته من منجزية العلم 
الإجمالي للتكليف الواقعي على ما هو عليه لم يبق منجز لاحتمال المخالفة 
بتركه إلى بدل التي هي مقتضى التعيين، وتعين الاكتفاء بالعمل على التخيير، 

ولا مجال لقياس الدوران بين المتباينين عليه.

لكــن الدعوى المذكورة في المقام لا تخلو عن خفاء، فالأمر في غاية 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 514

التنبيه  وينبغي 
على أمور

تعذر  لو  الأول: 
المتيقن

ــام  ــق ــم ــي ال ــ وف
صورتان

التعذر  الأولــى: 
قـــبـــل فــعــلــيــة 

التكليف

الإشكال.

وإن كان مقتضى الأصل مع الشــك في منجزيــة العلم الإجمالي في 
مثل ذلك هو عدم المنجزية، كما تقدم في مسألة الشك في الابتلاء. فلاحظ.

والله سبحانه وتعالى العالم، وهو ولي العصمة والسداد.

وينبغي التنبيه على أمور..

الأول: لو تعذر المتيقن عند الدوران بين التعيين والتخيير فهل الأصل 
يقتضى البــراءة وعدم وجوب ما يحتمل كونه عــدلًا، أو الاحتياط بالإتيان 
بــه؟ كما لو تعذر العتق، وقد تردد بين أن يكون واجباً تخييرياً عدله الصدقة، 
فتتعين بتعذره وأن يكون واجباً تعيينياً يسقط التكليف بتعذره ولا يقوم مقامه 

شيء.

لا يخفى أن في المقام صورتين..

الأولى: أن يكون التعذر قبل فعلية التكليف المردد.

ولا ينبغي الإشــكال في جريان البراءة من التكليف بما يحتمل كونه 
عدلًا، من دون فرق بين المباني في حقيقة التكليف التخييري، وفي مقتضى 
الأصل عند الدوران بينه وبين التعييني، لرجوع الشــك حينئذٍ إلى الشك في 

حدوث التكليف رأساً.

نعم، لو فرض كونه طرفاً لعلم إجمالــي منجز امتنع الرجوع للبراءة، 
على ما تقدم في نظيره عند الكلام في تعذر الجزء، كما لو كان لازم الوجوب 
التعييني وجوب القضاء أو الكفــارة أو البدل الاضطراري أو نحوها، حيث 

يعلم حينئذٍ إما بوجوب أحدها أو وجوب ما يحتمل كونه عدلًا.



الثانية: التعذر بعد 
فعلية التكليف

515....................................................... تعذر ما يدور أمره بين التعييني والتخييري 

وكذا لو فرض تعدد الواقعة مــع القدرة على المتيقن في بعضها، بناء 
علــى أن المرجع عند الدوران بين التعيين والتخيير مع القدرة البراءة، حيث 
يعلم إجمالًا إمــا بوجوب المتيقن تعييناً في مــورد القدرة عليه أو بوجوب 

العدل في مورد تعذره.

وأما بناء على أن المرجع عنــد الدوران بينهما الاحتياط بالعمل على 
التعيين فلا أثر للعلم الإجمالي المذكور، لتنجز بعض أطرافه على كل حال.

الثانية: أن يكون التعذر بعد فعلية التكليف المردد.

وربما يدعى هنا وجــوب الاحتياط بالإتيان بمــا يحتمل كونه عدلًا 
بناء على وجوب الاحتياط عنــد الدوران بين التعيين والتخيير، لفرض عدم 
انحلال العلم الإجمالــي وتنجزه، فيلحقه حكم تعــذر البعض المعين من 
أطــراف العلم الإجمالي بالتكليف بعد حصوله، الذي تقدم في التنبيه الرابع 

من الفصل الثالث أن اللازم فيه الاحتياط.

وفيه أنه لا معنى لتنجز احتمال الوجوب التخييري حين العلم بالتكليف 
بناء على وجوب الاحتياط عند الدوران بين التعيين والتخيير، ليلحقه حكم 
تعذر بعض أطراف العلم الإجمالي بعد تنجزه، لأن مفاده الســعة غير القابلة 

للتنجز.

بل ليس المنجــز إلا احتمال الوجوب التعييني المفروض ســقوطه 
بطروء التعذر، ووجوب مــا يحتمل كونه عدلًا بعد التعذر محتاج إلى منجز 

جديد، وهو مفقود في المقام.

نعم، لو فرض علم المكلف بطــروء التعذر قبل طروئه تحقق له علم 
إجمالي تدريجي إما بوجوب المبــادرة إلى المتيقن قبل تعذره، أو بوجوب 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 516

فعل البدل بعد التعذر، فيلزم الخروج عن العلم الإجمالي المذكور، بخلاف 
مــا إذا كان غافلًا عن التعذر، إذ لا يحصل له العلم الإجمالي إلا بعد التعذر، 

فلا يصلح للتنجيز، لخروج أحد طرفيه بالتعذر عن الابتلاء.

وأما بناء علــى الرجوع للبراءة مــن التعيين عند الــدوران بينه وبين 
التخيير، فإن كان الوجــه في ذلك دعوى انحلال العلــم الإجمالي بوجود 
المتيقــن في مقام الجعل لرجوعه إلى الدوران بين الأقل والأكثر ـ كما تقدم 
من بعض مشــايخنا ـ  اتجه إلحاق المقام بالمسألة المذكورة، وقد تقدم عند 
الكلام في تعذر الجزء الإشــارة إلى أن طروء تعذر ما يشــك في جزئيته في 
أثناء الوقت لا يرفع وجوب الناقص، عملًا باســتصحاب وجوبه على ما هو 

عليه من الترديد والإجمال الصالح لتنجيزه.

وإن كان الوجه في ذلك ما أشــرنا إليه من احتمال كون وجود المتيقن 
تفصيلًا في مقام العمل ـ وهو حرمة ترك المتيقن لا إلى بدل ـ مســقطاً للعلم 
الإجمالي عــن المنجزية اتجه الرجــوع للبراءة إذ لا مجال لاســتصحاب 
المتيقن في مقام العمل لعدم كونه حكماً شرعياً مجعولًا، لفرض كونه متيقناً 
في مقــام الامتثال، لا في مقام الجعل، فهو قبيح عقــاً بملاك كونه معصية 
تفصيلية، فمع فرض احتمال ســقوط التكليف بسبب التعذر يتوقف وجوب 
المتيقن المذكــور عقلًا على فرض منجز للتكليف، ولا منجز له في المقام، 
لعدم جريان استصحاب التكليف المعلوم بالإجمال مع العلم بسقوط بعض 
أطرافــه تفصيلًا. على ما تقدم نظيره في التنبيه الرابع من الفصل الثالث، كما 
لا يصلــح العلم الإجمالي في المقام لتنجيزه، لما ذكرناه آنفاً من ابتنائه على 

السعة غير القابلة للتنجيز. فتأمل جيداً.



علم  إذا  الثاني: 
و  شيء  بوجوب 
بالآخر  بسقوطه 
العدل  بين  وتردد 

أو كونه مسقطاً

وجوب  احتمال 
فــراراً  المسقط 
المخالفة  ــن   م

االاحتمالية

دوران الشيء بين كونه عدلًا ومسقطاً ............................................................517

الثاني: إذا علم بوجوب شيء وبسقوطه بفعل آخر، وتردد ذلك الآخر 
بين أن يكون عدلًا له، لوجوبهما تخييراً، وأن يكون مسقطاً له مع كون وجوبه 
تعيينياً، كالطلاق المســقط لوجوب الإنفاق، فمن الظاهر أنه لا أثر للشــك 
المذكور مع القدرة على ما هو معلوم الوجوب، للعلم بإجزائه وإجزاء الآخر 
عنــه على كل حال، وإنما يظهر أثره فيما لو فرض تعذره، حيث يجب الآخر 
على تقدير كونه عدلًا في الوجوب التخييري، دون ما إذا كان مســقطاً له، إذ 

لا يجب فعل المسقط.

ومن الظاهــر أن المرجع في ذلك البراءة، لعــدم المنجز لوجوب ما 
يشك في كونه عدلًا.

هذا، وربما يدعى وجوب فعل المســقط عند تعــذر امتثال التكليف 
عقلًا، لأن رفع موضوع الملاك بفعل المســقط أولى عقلًا من فوته بالتعذر 
بعد تحقق موضوعه، ومقتضى ذلــك وجوب فعل ما يحتمل كونه عدلًا في 

المقام، لتردده بين الواجب والمسقط.

وفيه: أن فوته بالتعذر حيث لم يكن باختيار المكلف، فلا موضوع معه 
للأولوية المذكورة، لســقوط التكليف المانع من تحقق المخالفة، بل ليس 
المدعى إلا وجوب فعل المســقط فراراً عن فوت الملاك بالتعذر، وهو غير 

ظاهر.

نعم، لو فرض عدم ســقوط التكليف رأساً، لعدم تعذره، وإنما يتعذر 
موافقته القطعية، للدوران بين محذورين ونحوه، لم يبعد وجوب فعل المسقط 
فراراً من المخالفة الاحتمالية، كما في موارد الاحتياط الوجوبي في النكاح 
حيث لا يبعد وجوب الطلاق فراراً عــن المخالفة الاحتمالية بالإضافة إلى 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 518

التعذر   كان  لو  ما 
ــى  ــداً إل ــن ــت ــس م

المكلف

المبنى  اختصاص 
بــالــواجــبــات 

الاستقلالية

الأحكام الإلزامية للزوجية وعدمها، التي لا يمكن فيها الاحتياط، كوجوب 
الوطئ كل أربعة أشــهر، كما أشار إلى ذلك ســيدنا الأعظم H في المسألة 

الثانية عشرة من فصل العقد وأحكامه من كتاب النكاح من المستمسك.

لأن المخالفــة الاحتمالية اختيارية للمكلــف، فمن القريب جداً منع 
العقل منها عند تيسر فعل المسقط من جهة الأولوية المذكورة.

وأظهر من ذلك ما لو كان التعذر مســتنداً لاختيار المكلف، لتعجيزه 
لنفسه، بنحو يكون مؤاخذاً بالمخالفة، كما لو عجز الجنب نفسه عن الغسل 
ليلًا في شــهر رمضان، واستطاع السفر قبل الفجر، حيث لا ينبغي الريب في 

وجوبه عليه عقلًا، دفعاً لضرر العقاب. فتأمل جيداً.

هذا، وقد يبنى على ما نحن فيه مســألة وجوب الإتمام على من عجز 
عن القراءة، بدعوى الشــك في كون الإئتمام مســتحباً مســقطاً للقراءة مع 
وجوبهــا  تعييناً، فلا يجب بتعذرها، أو واجباً مخيراً بينه وبين الصلاة فرادى 

مع القراءة، فيجب بتعذرها.

لكن لا يخفى أن المبنــى المذكور يختص بالواجبات الاســتقلالية 
التي يكون تعذرها موجباً لسقوط التكليف التعييني بها، بحيث يحتمل عدم 
تحقق الامتثال مع الإتيان بالمســقط، كالإنفــاق والطلاق، دون مثل القراءة 
مما يجب ضمناً، ولا يكون تعذره موجباً لســقوط التكليف بالمركب، بل لا 
إشكال في إمكان امتثاله مع الإئتمام، فإن إسقاط الإئتمام للقراءة ـ إما لكونه 
رافعــاً لموضوعها، أو لتنزيل قراءة الإمام منزلة قراءة المأموم ـ لا ينافي كون 
الصلاة الواقعة حال الإئتمام من أفراد الصلاة التامة الصالحة للامتثال، ولذا 
لو فرض عدم مشــروعية صلاة الفرادى من دون قراءة فلا ريب في وجوب 



علم  إذا  الثالث: 
ــور  ــوب أم ــوج ب

متعددة

دوران الشيء بين كونه عدلًا ومسقطاً ............................................................519

الصلاة جماعة، كمــا تجب لو فرض تعذر صلاة الفــرادى مع القدرة على 
القراءة.

فالذي ينبغي أن يقال: لا إشكال في مشروعية الصلاة بلا قراءة للمنفرد 
في حال تعذر القراءة وفرديتهــا للصلاة الواجبة في الجملة، كفردية الصلاة 

جماعة أو الصلاة فرادى مع القراءة من القادر.

وحينئذٍ فإن كان موضوع مشروعيتها مجرد تعذر القراءة منه اتجه عدم 
وجــوب الإئتمام، لفرديتها في الحال المذكــور في عرض صلاة الجماعة، 

فيتعين التخيير بينهما.

وإن كان موضوعها تعذر الصلاة التامــة عليه اتجه وجوب الإئتمام، 
لتحقق الصلاة التامــة به، فمع القدرة عليه لا تشــرع الصلاة المذكورة، بل 

ينحصر الامتثال بالجماعة.

إذا عرفــت هذا، فحيث كان لدليل جزئية القراءة إطلاق يشــمل حال 
التعذر، فلو كان دليل مشــروعية الصلاة فــرادى بدونها مع التعذر منحصراً 
بالإجمــاع، لزم البناء على الثاني، لأنه المتيقــن من معقد الإجماع  وكذا لو 
كان الدليل قاعدة الميسور، بناء على تماميتها في نفسها، لظهور كونها قاعدة 

اضطرارية يختص موضوعها بصورة تعذر التام.

إلا أن الظاهر أن مقتضى النصوص الخاصة والسيرة هو الأول، وتمام 
الكلام في الفقه.

الثالث: إذا علم بوجوب أمور متعددة، وشك في كون وجوبها تخييرياً 
يغني معه فعل واحد منها، أو تعيينياً لابد معه من الجمع بينها.

فــإن قلنا بوجود المتيقن فــي مقام الجعل عند الــدوران بين التعيين 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 520

والتخييــر، بنحو ينحل به العلم الإجمالي، فلاريــب في الرجوع للبراءة من 
التكليــف بالخصوصيات، والبناء على وحدة التكليــف بالجامع المقتضي 

للاكتفاء بفعل أحدها، لليقين معه بالبراءة من التكليف المتيقن.

 H لكن عرفت الإشــكال في ذلــك، ومن ثم جزم بعــض الأعاظم
بوجوب الاحتياط هنا.

نعم، تقدم منا احتمال ســقوط العلم الإجمالي عن المنجزية بســبب 
وجود المتيقن التفصيلي في مقام العمل، فلو تم جرى هنا.

بل هو هنا أولى، لأن المتيقن التفصيلي هنا هو الإطاعة بفعل أحدها، 
للعلم بكونه امتثالًا للتكليف به تعييناً أو تخييراً، والشــك في وجود تكليف 

آخر يحتاج معه للامتثال بفعل بقية الأطراف.

بل قد يدعى الانحلال في المقام بوجود المتيقن في مقام الجعل، وهو 
التكليف الواحد المردد بين التعيين والتخيير، الذي يعلم بامتثاله بأي طرف، 
ومجرد تــردد متعلق التكليف المذكور بين أحــد الأطراف المعين وأحدها 
على نحو البدل لا يمنع من الانحلال بعد صلوحه للعمل على كل حال، فلا 

يتنجز الأكثر.

ولذا كان جريان البراءة هنا مــن الزائد والاكتفاء بفعل أحد الأطراف 
قريباً  للمرتكزات جــداً، فلتكن هي المرجع في ذلك لو فرض عدم وضوح 

حال التقريبات المتقدمة.

هذا، والظاهر عدم الفرق في ما نحن فيه بين احتمال التكليف التعييني 
بكل مــن الأطراف بنحو يكون لــكل طرف تكليفه الخــاص به، واحتمال 
التكليف التعييني بمجموع الأطــراف بنحو يكون مجموعها مورداً لتكليف 



محل  الـــرابـــع: 
الكلام التخيير في 
الواقعي  الحكم 

في مقام الجعل

الأصـــــــل فــي 
الحمل  ــدوران  ال

على التعيين

فيها  يتضح  مقدمة 
الوجه في ذلك

521................................................... الدوران بين التعيين والتخيير في مقام الامتثال 

واحــد بنحو الارتباطية بينهــا، فيجوز الاقتصار على أحــد الأطراف عملًا 
باحتمال التخيير، والرجوع للبراءة من التكليف التعييني بكل منها.

غايته أن الأول يكــون نظيراً لجريان البراءة مع الشــك في التكليف 
الاســتقلالي، والثاني يكون نظيراً لجريانها مع الــدوران بين الأقل والأكثر 

الارتباطيين.

الرابع: أشــرنا في صدر الــكلام في هذا المقام إلى أقســام التخيير، 
وذكرنا أن محل الكلام هو التخيير في الحكم الواقعي في مقام الجعل، وأن 
التخيير في الحكم الظاهري ـ وهو التخيير بين الحجج ـ والتخيير في الحكم 
الواقعي في مقام الامتثــال للتزاحم، خارجان عن محــل الكلام، وإن كان 

المناسب هو التعرض لهما استطراداً، فنقول:

لا ينبغي الإشكال في أن الأصل مع الدوران بين التعيين والتخيير في 
الحجج هو التعيين، للعلم معه بحجية المتيقن، والشــك في حجية الآخر، 
الذي يكون المرجع فيه أصالة عــدم الحجية على ما تقدم في تمهيد الكلام 

في مباحث الحجج.

وكذا الحال مع الــدوران بينهما في مقام الامتثال لأجل التزاحم، فلو 
فرض تزاحــم تكليفين ودار الأمر بين تســاويهما المقتضي للتخيير بينهما، 

وأهمية أحدهما المعين المقتضي لتعينه، لزم العمل على الثاني.

وينبغي التمهيد بمقدمة يتضح بها الوجه في ذلك..

وهــي أن جهة الكلام في ذلك تختلف عن جهة الكلام في ما ســبق، 
للاختلاف بينهما في مقام الجعل والامتثال.

أما مقام الجعل فلفرض أن التخيير هناك على تقديره ناشئ عن غرض 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 522

واحد، كما هو ظاهر الخطاب، فليس هناك إلا تكليف واحد تخييري ناشــئ 
عن ملاك واحد قائم بكلتــا الخصوصيتين، ومن ثم أمكن هناك فرض تعلق 
التكليف بالقدر المشترك بينهما، وهو الأمر المنتزع منهما المعبر عنه بعنوان 

أحدهما وإن كان هو خلاف التحقيق.

بخلاف المقام، إذ لا إشــكال في تعــدد التكليف ذاتاً، لتعدد الغرض 
الناشئ منهما، وحينئذٍ لاوجه لصرف التكليف التخييري إلى القدر المشترك، 

بل ليس المكلف به إلا كلا منهما، لاختصاص غرضه به.

فلا مجال هنا لما تقدم من بعض مشايخنا هناك من توجيه العمل على 
التخيير بلزوم المتيقن والبراءة من التقييد بالخصوصية.

غايتــه أنه لابد من الالتــزام بتقييد التكليف بــكل منهما بصورة عدم 
الإتيان بالآخر.

وربما قيل بسقوط التكليفين معاً والتخيير بين الطرفين عقلًا، وإن كان 
الظاهر عدم تمامية ذلك، لعدم الموجب لســقوط التكليفين رأساً بعد إمكان 

الجمع بينهما بالوجه المذكور.

بل لو فرض سقوطهما لم يبق مجال لحكم العقل بالتخيير، لاختصاصه 
بتشخيص الوظيفة في مقام امتثال التكليف بعد الفراغ عن جعله، فالظاهر أن 
تخيير العقل بين الطرفين متفرع على التكليف بهما بالوجه المذكور، ليكون 

راجعاً إلى مقام الامتثال.

وأمــا مقام الامتثال فلأنه مع الخروج هناك عــن مقتضى التعيين عند 
الــدوران بينه وبين التخيير لا يعلم بحصول شــيء مــن الغرض، فلا يعلم 
بالامتثال،  نظير مسألة الدوران بين الأقل والأكثر الارتباطيين عند الاقتصار 



من  يــظــهــر  ــا  مـ
العراقي H من أن 

الأصل البراءة

فيه الــمــنــاقــشــة 

523................................................... الدوران بين التعيين والتخيير في مقام الامتثال 

على الأقل، أما هنــا فمع الخروج عن مقتضى التعييــن يعلم بحصول أحد 
الغرضين، بل امتثال تكليفه بناء على الترتب، غاية الأمر أنه يحتمل مرجوحيته 

وكون الآخر الذي لم يمتثل هو الأهم الذي يجب امتثاله دونه.

فلا مجال لما تقدم في توجيه وجوب الاحتياط هناك من الشــك في 
تحقق امتثال التكليف المعلوم، لأن الشــك هنا في وجوب امتثال التكليف 

الآخر المحتمل الأهمية، لا في تحقق امتثاله، كما هو الحال هناك.

إذا عرفت هذا، فاعلم أنه يظهر من بعض المحققين H أن الأصل عند 
الدوران بين التعيين والتخيير في باب التزاحم يقتضي البراءة وعدم التعيين، 
لأن ذلك إنما يكون مع احتمال الأهمية في أحد الطرفين بخصوصه، وحيث 
كان ذلك مســاوقاً لاحتمال مســاواة الطرف الآخر لــه ومانعيته من فعلية 
التكليــف فيه، كان راجعاً إلى الشــك في ثبوت التكليــف الذي هو مجرى 

البراءة.

وفيه: أن عدم فعلية التكليف في أحد المتزاحمين بســبب الآخر ليس 
لقصور في ملاكه وجعله، ليرجع فيه للبراءة، بل لكون المزاحم عذراً مسوغاً 
لتفويته، كتعــذره، وحيث كان ذلــك مختصاً بصورة مســاواة المزاحم أو 
أهميته، فمع احتمال مرجوحية المزاحم وعدم احتمال أهميته لا يعلم بكونه 
عذراً رافعاً لفعلية المزاحم فيجب الاحتياط في المزاحم، لعدم إحراز العذر 
عنه، كما يجب الاحتياط مع الشك في القدرة، أو في أصل المزاحمة، أو في 
تحقق المزاحم، لما هو المعلوم من أنه لا يجوز الاتكال على احتمال العذر، 
بل لابد من اليقيــن بوجوده، بخلاف الطرف الآخر، فإنه يعلم بمزاحمته بما 
يمنع من فعليته، لكونه أهم منه أو مســاوياً له، فيقطع بوجود العذر المسوغ 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 524

وجوب المحافظة 
محتمل  ــى  ــل ع
دون  ــة  ــي ــم الأه

الآخر

في  تـــذنـــيـــب: 
مجرى الأصل في 

التكليف الكفائي

له، فلا محذور في تركه.

وبالجملة: يجب المحافظة على محتمل الأهمية دون الآخر، للشــك 
في العذر المســوغ للترك في الأول، والعلم به في الثاني، ولا يصح الاتكال 
على  احتمال العذر، بل لابد من العلم به، ويأتي إن شاء الله تعالى في خاتمة 

مباحث التعارض ما ينفع في المقام.

تذنيب..

حيــث اتضح الكلام في الوجوب التخييري فالمناســب إلحاق ذلك 
بالكلام في الوجوب الكفائي.

فنقــول: لا ينبغي التأمل في أن الشــك في أصــل التكليف الكفائي 
مجرى للبراءة، كما هو الحال في الشــك في أصل الوجوب العيني التعييني 
أو التخييري. ومنه ما إذا علم الشخص بثبوت التكليف على غيره، واحتمل 

كونه كفائياً بحيث يكون هو مسؤولًا به أيضاً.  

وأما مع دوران التكليف المعلوم بين كونه عينياً يجب على كل مكلف 
تحصيله وكونه كفائياً يغني فيه فعل أحدهم، فالظاهر أنه يجوز الرجوع للبراءة 
للعمل على الثاني، لرجوع الشــك المذكور إلى الشك في كون الواجب هو 
صــرف الوجود المتحقق بفعل واحد أو الوجود الخاص الذي لا يتحقق إلا 
بفعل المكلف نفسه، فالشك في الحقيقة في أخذ الخصوصية التي هي زيادة 

في التكليف مدفوعة بالأصل.

نعم، لو كان الفرق بين التكليــف العيني والكفائي متمحضاً في مقام 
الامتثال، حيث لا يســقط العيني إلا بامتثال المكلف نفسه ويسقط الكفائي 
بامتثال غيره، مــع اتحادهما في متعلق التكليف اتجه الرجوع للاشــتغال، 



لزوم  في  خاتمة: 
الفحص وعدمه

الأصــول  جريان 
الاستحباب  في 

والكراهة

جريان الأصول في غير الحكم التكليفي الاقتضائي ..............................................525

القاضي بالعمل على ما يطابق العيني، لأن الأصل عدم ســقوط التكليف إلا 
بتحقق المكلف به.

لكن المبنى المذكور ضعيف، كما تعرضنا لذلك في محله من مباحث 
تقسيمات الواجب. فراجع وتأمل جيداً.

خاتمة 
ذكر شــيخنا الأعظم H في خاتمة هذا القسم من الأصول، وهي التي 
لم يؤخذ فيها الحالة الســابقة شــروط العمل بالأصول المذكورة، وأهمها 

الفحص، واستطرد بعد ذلك إلى الكلام في قاعدة نفي الضرر.

لكن اشــتراط الفحص لما لم يختص بالأصول المذكورة، بل يجري 
في غيرها كالاســتصحاب، بل فــي الطرق أيضاً، كان المناســب ذكره بعد 

الكلام في التعادل والتراجيح.

وقد رأينا ذكره في خاتمة مباحث الاجتهاد والتقليد لرجوعه إلى بيان 
وظيفة المكلف عند الشك في وجود الدليل.

كما أن قاعــدة نفي الضرر لمــا كانت أجنبية عن محــل الكلام، بل 
لا مناســبة بينهما، كســائر القواعد الفقهية، كقاعدة نفــي الحرج والطهارة 
وغيرهما، كان المناســب إهمالها هنــا، وإن كان في ذلك خروج عما جرى 

.H عليه التبويب لهذه المباحث تبعاً لشيخنا الأعظم

نعم، المناسب هنا التعرض لجريان الأصول المذكورة في غير الحكم 
التكليفي من الأحكام الاقتضائية، وهي منحصرة بالاستحباب والكراهة.



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 526

السيد  ــره  ذك مــا 
الخوئي H بأوجه 

قصور الأدلة

فيه الــمــنــاقــشــة 

فنقول: ـ ومنه سبحانه نستمد العون والتسديد ـ 

أما مع الشــك في الحكم الاســتقلالي ـ كما لو شــك في استحباب 
الغسل لقتل الوزغ، أو كراهة سؤر البقر ـ فلا مجال للتمسك بالأدلة المتقدمة 

العقلية والنقلية للبراءة والاحتياط.

لوضوح أن قاعدة قبــح العقاب بلا بيان، وقاعدة وجوب د فع الضرر 
المحتمل مختصتان باحتمال العقاب والضرر اللازمين للتكليف.

وكذا الأدلة الشــرعية، لوضوح أن مســاق الرفع والوضع والســعة 
ونحوهــا مما اشــتملت عليه أدلة البــراءة رفع الحــرج والضيق المختص 
بالتكليف، ولا  يشمل ما لا حرج في ثبوته، ولاسيما مع وضوح سوق الأدلة 

المذكورة مساق الامتنان الذي يختص برفع التكليف.

وأما ما ذكره بعض مشــايخنا في وجه قصور تلك الأدلة عن الأحكام 
المذكورة مــن أن مفادها الرفــع الظاهري الذي من لوازمــه عدم وجوب 
الاحتياط، مع أنه لا إشــكال في استحباب الاحتياط في الأحكام المذكورة، 

فلا مجال لفرض الرفع فيها.

ففيه: أن رفع الأحكام المذكورة ظاهراً لا ينافي حسن الاحتياط عقلًا 
لإحراز الواقع، ولذا لا يكون التعبد بعدمها ظاهراً بمثل الاســتصحاب ـ لو 

تمت أركانه في مورد ـ منافياً لحسن الاحتياط قطعاً.

فالعمدة ما ذكرنا.

ومثل الأدلة المذكورة ما دل على التعبد بالحل عند الشك في الحرمة، 
فإنه مسوق لبيان الحل المســاوق للإذن المقابل للتكليف والمنع، لا الحل 
بمعنى الإباحة المقابلة للأحــكام الأربعة الاقتضائية، لعدم ثبوت اصطلاح 



جريان الأصول في غير الحكم التكليفي الاقتضائي ..............................................527

شرعي للحل في المعنى المذكور.

ولاسيما مع كون الغاية في الأدلة المذكورة هو العلم بالحرمة الكاشف 
عن اختصاص موضوعها باحتمالها وسوقها لرفعها.

كمــا أن أدلة الاحتياط التي اســتدل بها الأخباريــون هناك لما كانت 
تعبدية محضة، وكانت مختصــة باحتمال الهلكة والحرمة كانت قاصرة عن 

شمول الأحكام المذكورة.

نعم، تقدم منا أن الاســتصحاب مطابق عملًا للبراءة، ويصح التمسك 
به في مورد ها.

والظاهر أنه لا مانع من التمســك به في الأحكام المذكورة بعد كونها 
أحكاماً شرعية مجعولة، كالأحكام الإلزامية.

هذا، وقد يدعى أن إهمال الأحــكام المذكورة وعدم العمل عليها لا 
يرجع إلى مجرد عدم اســتحقاق ثوابها وقرب المكلف بامتثالها، بل يقتضي 
زائداً على ذلــك نحواً من الحــزازة والبعد عن حظيــرة المولى، التي هي 
أشــبه بالعتاب وإن لم تبلغ مرتبة العقاب، كما قد يشير إليه بعض النصوص 

المتضمنة أن النبيF يطالب بالسنة، كما يطالب الله تعالى بالفرض.

بل قد يترتب على ذلك بعض العقوبات الدنيوية، كما قد يشــير إليه ما 
تضمن أن الرجل يترك صلاة الليل، فيحبس عنه الرزق.

فــإن تم هذا لم يبعد جريــان نظير قاعدة قبح العقــاب، لأن الحزازة 
المذكورة من ســنخ المؤاخذة والجزاء، الذي لا يحسن إلا مع قيام الحجة 

الكافية.

بل قد يصحح ذلــك جريان مثل حديث الرفــع، لأن في ثبوت الأثر 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 528

الشك  في  الكلام 
ــم  ــك ــح ــي ال ــ ف
في  ــي  ــن ــم ــض ال

المستحبات

المذكور نحواً من الضيــق يصدق بلحاظه الرفع ويتحقــق برفعه الامتنان. 
لكــن ذلك إنما يقتضي رفع الآثار المذكــورة لا رفع الحكم الاقتضائي غير 

الإلزامي الذي هو المنشأ لها.

وأما مع الشــك في الحكم الضمنــي، للدوران بيــن الأقل والأكثر 
الارتباطيين ـ كما لو شك في جزئية السورة للنافلة ـ فقد ذكر بعض مشايخنا 
أنــه لا مانع من الرجوع فيه إلى حديث الرفع لرفع شــرطية المشــكوك في 

المركب في مقام الظاهر.

لكنــه لا يخلو عن غمــوض، لأن المراد بذلــك إن كان إثبات مجرد 
عدم اســتحباب الجزء ضمنــاً، فقد عرفت منه عدم نهــوض الحديث برفع 

الاستحباب.

وإن كان إثبات مشروعية العمل وصحته بدونه، فمن الظاهر أن حديث 
الرفع لا يقتضي ذلك في الأحكام التكليفية، فضلًا عن غيرها، لأن ذلك من 
لوازم كــون المأتي به تمام المركب، وأن الطلب قد تعلق بالأقل لا بشــرط 
الزيادة المشــكوكة، وقد تقدم في تقريب الأصل الشرعي في الأقل والأكثر 

الارتباطيين عدم نهوض أدلة البراءة بذلك.

نعم، لو أريــد بالتمامية مجرد حصول تمام ما هــو المتنجز الواصل 
وإن لــم يحرز أنه تمام المطلوب لم يحتج في ذلــك إلى أدلة البراءة، للعلم 

بحصوله بمجرد الشك في جزئية الزائد أو شرطيته وفرض عدم تنجزه.

كما أن الظاهر كفاية ذلك في مقام التقرب والامتثال، فلا يعتبر إحراز 
كون المأتي به تمام المطلوب، ولــذا أمكن التقرب في الواجب المردد بين 
الأقل والأكثر مع الاقتصار على الأقل، والتفريق بين الواجب والمســتحب 



جريان الأصول في غير الحكم التكليفي الاقتضائي ..............................................529

بلا فارق.

بالجملة: لا مجال للفرق في شمول أدلة البراءة للأحكام غير الإلزامية 
بين الأحكام الاســتقلالية والضمنية بعد اشــتراكها في الجهات المقتضية 

للجريان وعدمه مما تقدمت الإشارة إليه.

أما العلــم الإجمالي بالحكــم الاقتضائي غير الإلزامــي مع إمكان 
الاحتيــاط فالظاهر أن مــا تقدم في وجه منجزية العلــم الإجمالي جار فيه، 
وإنما يختلف الحكــم الإلزامي عن غيره بأن ترتــب العقاب على معصيته 
موجب لمنع العقل من الإقدام على احتمال مخالفته مهما زوحم بالجهات 
الخارجية الموجبــة لصعوبة إحراز امتثاله في فــرض جعله، ومنها صعوبة 
الاحتياط الناشــئة من تكثــر الأطراف في فرض العلــم الإجمالي، لأهمية 

العقاب بنحو لا يصلح شيء منها لمزاحمته.

أما غيره من الأحكام فكما يصح للمخاطب بها الإقدام على مخالفتها 
لقطعية يصح الإقدام علــى مخالفتها الاحتمالية بســبب صعوبة الاحتياط 

الناشئة عن تعدد الأطراف في ظرف العلم الإجمالي.

نعم، لا مجال لارتفاع حســن الاحتياط فيها ذاتاً مع العلم الإجمالي، 
كما لا يرتفع حســن إطاعتها مع العلم التفصيلي، وإن كان قد يزاحم بما هو 

أهم.

ثم إن الظاهر جريــان ما تقدم في تنبيهات مباحــث العلم الإجمالي 
من ســقوط العلم الإجمالي عن المنجزية في بعض الأطراف أو انحلاله في 

الأحكام  غير الإلزامية.

نعم، في فرض عدم منجزية العلم الإجمالي في بعض الأطراف يلحقه 



.................................................................. المحكم في أصول الفقه/ ج4 530

تقدم  ما   شمول 
عدم  ضابط  فــي 
الأصــول  جريان 
لــاســتــحــبــاب 

والكراهة

حكم الشك البدوي، الذي تقدم الكلام في جريان البراءة معه.

كما أنه تقدم منا في أوائل الكلام في العلم الإجمالي التعرض للضابط 
في عدم جريان الأصول في الأطراف بنحو يشــمل الأحكام غير الإلزامية، 
كما ذكرنا هناك حكم العلم الإجمالي بأحد الحكمين الاقتضائيين الإلزامي 
وغيــره من حيثية جريان الأصول وعدمه بما لا مجال لإطالة الكلام فيه هنا. 

فراجع.

ومنه يظهر الحال فيما لو تعذر الاحتياط للدوران بين محذورين، كما 
لو دار الأمر بين استحباب الشيء وكراهته، فإن ما ذكر هناك من سقوط العلم 

الإجمالي عن المنجزية جار فيه.

لا ينبغي الإشكال في عدم وجوب الترجيح هنا، بل غاية الأمر حسنه، 
فيلحقــه حكم التزاحم بين الاحتياطين، وقد ســبق في آخر التنبيه الرابع من 
تنبيهات الفصل الأول أن الترجيح يكون بأهمية التكليف، وبقوة الاحتمال. 

فراجع وتأمل جيداً.

ولنكتف بهذا المقدار من الكلام في القسم الأول من الوظيفة العملية 
عند فقــد الحجة، وهو الذي لــم تؤخذ فيه الحالة الســابقة، والتي ينحصر 

الأصل لجاري فيها بالبراءة والاحتياط والتخيير.

والحمد لله رب العالمين على تيســير ذلك وتســهيله، ونسأله أن يتم 
علينا نعمته بتوفيقنا لإتمام الأقســام، كما نســأله أن يعصمنــا من الزلل في 
القول والعمل، أن يوفقنا لشكر نعمه وآلائه، ويمدنا بعونه ورعايته، إنه أرحم 

الرحمين، وولي المؤمنين، وهو حسبنا ونعم الوكيل.

وكان الفراغ من ذلك عصر الثلاثاء، الرابع والعشرين من شهر شعبان  



جريان الأصول في غير الحكم التكليفي الاقتضائي ..............................................531

المعظم، ســنة ألف وثلاثمائة وخمس وتسعين لهجرة سيد المرسلين صلى 
الله عليه وآله أجمعين، وسلم تسليماً كثيراً.

في النجف الأشرف ببركة المرقد المشرف على مشرفه أفضل الصلاة 
والسلام، بقلم العبد الفقير )محمد ســعيد( عفي عنه، نجل العلامة الجليل 

حجة الإسلام السيد )محمد علي( الطباطبائي الحكيم )دامت بركاته(.

والحمد لله في البدء والختام، وبه الاعتصام.

قد انتهى تبييضه بقلم مؤلفه الفقير ليلة الأحد، التاســع والعشرين من 
الشهر المذكور، من السنة المذكورة.

والحمــد لله رب العالمين، وصلى الله علــى محمد وآله الطاهرين، 
وسلم تسليماً كثيراً.





N
المقصد الثاني: الأصول العملية

تمهيد وفيه أمور..
٩ الأمر الأول: حقيقة الأصول العقلية.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. 
الأمر الثاني: وجه تقديم الحج على الأصول. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .١٠
١١. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الأمر الثالث: تعداد الأصول العملية
الأمر الرابع: عموم الحكم الظاهري لحال الجهل. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .١٢
الأمر الخامس: الأصل في الأشياء الحظر أو الإباحة. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .١٣
الأمر السادس: منهجية البحث في المقام.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .١٦

القسم الأول: في البراءة والاحتياط والتخيير
الفصل الأول: في الشك في أصل التكليف

وجوب الاحتياط في الشبهة التحريمية.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٢١
عدم لزوم الاحتياط في الشبهات الموضوعية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٢١
ما هو الحق في المقام .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٢٢
توجيه الاستدلال  للحظر.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٢٣
الاستدلال بالكتاب على البراءة  .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٢٤
ما أورده الشيخ الأعظم H على الاستدلال .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٢٥

بقي شيء: 
عدم تنافي دلالة الآية على الأصل الأولي مع  وجوب الاحتياط .. .. .. .. .. .. .. .٢٨
٢٩. .. .. .. .. .. .. .. .. . الاستدلال بآية: ﴿إنا أوحينا إليك كما أوحينا إلى نوح﴾ ...



.................................................................  المحكم في أصول الفقه/ ج٤ ٥٣٤

الاستدلال بالسنة على البراءة: الرواية الأولى .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٣١
٣٣. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الرواية الثانية
٣٣. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الرواية الثالثة
الرواية الرابعة .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٣٤
٣٤. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الرواية الخامسة
المقام الثاني: مقتضى الأصل الثانوي .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٣٥
٣٥. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الاستدلال على البراءة الشرعية
الاستدلال بالكتاب .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٣٦
ما أورده العراقي H على الآية ودفعه. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٣٧
توجيه المراد بالآية وأن المراد بالإيتاء الإعطاء.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٣٧
٣٨. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . عدم ملائمة معنى: الإعلام للمقام
٣٩. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الاستدلال بالآية بضميمة رواية عبد الأعلى مولى آل سام
الاستدلال بالسنة على البراءة الشرعية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٤٠
٤٠. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الكلام في حديث الرفع
٤٣. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . دعوى اختصاص الحديث بالشبهة الموضوعية لوجوه
أولها: ما ذكره الشيخ الأعظم H والمناقشة فيه .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٤٣
ثانيها: ما ذكره هو H بوجه آخر .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٤٤
ثالثها: ما ذكره غير واحد من عدم  الجامع بين الشبهتين .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٤٥

الكلام في أمور ..
الأمر الأول: كون الرفع تشريعي  .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٤٦
الأمر الثاني: اختصاص الرفع بما إذا كان امتنانياً .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٤٨
الأمر الثالث: قبول الحديث للتخصيص .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٤٨
٤٩. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الثاني: حديث الحجب
٥٠. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . ما استشكله الشيخ الأعظم H في الحديث ودفعه
٥١. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . ما ذكره العراقي H في دفع الإشكال والمناقشة فيه
٥٢. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الثالث: مرسل الفقيه



٥٣٥ .................................................................................... المحتويات 

٥٣. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ما ورد على الاستدلال بالحديث
صحيحة ابن الحجاج. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٥٧
٥٨. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الخامس: صحيح ابن سنان الآخر
إشكال الشيخ الأعظم H على الاستدلال  بالصحيح.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٥٨
ما يمكن به دفع الإشكال .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٦٠
٦٠. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . العمدة في الخدشة في الاستدلال بالحديث
السادس: موثق مسعدة بن صدقة .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٦١
عدم عموم الحديث للشبهة الحكمية. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٦١
استشكال الشيخ الأعظم H في الأمثلة .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٦٢
٦٢. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . دفع الإشكال
دعوى انصراف الحديث في إرادة الحلية المستندة للإمارة ونحوها.. .. .. .. .. .. .٦٣
٦٣. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. دفع الدعوى المذكورة
ما ذكره السيد الخوئي H من حملها على الحل الناشئ من اليد ونحوها .. .. .. .. .٦٤
٦٤. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..H دفع ما ذكره

بقي شيء: 
مع تمامية أدلة الاحتياط لابد من تقديمها على الأدلة المذكورة. .. .. .. .. .. .. .. .٦٥
تذنيب: الاستدلال بالاستصحاب. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٦٥
٦٦. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الإشكال عليه بوجوه
٦٦. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..H الأول: ما ذكره الشيخ الأعظم
٦٦. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. H الثاني: ما يظهر من النائيني
الثالث .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٦٨
٧٠. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الرابع: اقتضاء الاستصحاب للغوية أدلة البراءة
الاستدلال باستصحاب عدم جعل التكليف.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٧١
دفع الاستدلال المذكور .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٧١
الكلام في أدلة الاحتياط .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٧١
الاستدلال بالكتاب على الاحتياط وتقريبه .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٧١



.................................................................  المحكم في أصول الفقه/ ج٤ ٥٣٦

الاستدلال بالسنة على الاحتياط وهي طوائف.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٧٣
الطائفة الأولى: ما تضمن النهي عن القول بغير علم.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٧٣
٧٣. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الطائفة الثانية: ما تضمن النهي عن الأخذ بالشبهة
الإشكال على الاستدلال بهذه الطائفة وانصرافها إلى أحد أمرين.. .. .. .. .. .. .. .٧٣
الأول: ما يعتمد عليه وهو ليس بحجة .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٧٤
الثاني: مجرد عدم تشخيص الوظيفة الفعلية.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٧٥
المتحصل مما ذكر. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٧٨

موثق مسعدة الوارد في النهي عن الجماع على الشبهة ومعارضته لموثق 
مسعدة المتقدم.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٧٨
٨٠. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. الطائفة الثالثة: ما تضمن الأمر بالاحتياط
الجواب عن النصوص.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٨١
الاستدلال بالعقل على الاحتياط .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٨٣
الأول: أصالة الحظر في الأفعال .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٨٣
الثاني: العلم الإجمالي.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٨٤
وجوه الجواب عن العلم الإجمالي .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٨٤
الأول: عدم أثر العلم بعد قيام الطرق على التكليف ودفعه .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٨٤
الثاني: ما ذكره الشيخ الأعظم H والمناقشة فيه .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٨٥
٨٦. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الثالث: النقض بالشبهة الوجوبية والمناقشة فيه
الرابع: انحلال العلم ألإجمالي بسبب قيام الطرق. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٨٧

تنبيهات الاحتياط..
الأول: الاحتياط في الشبهة الموضوعية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٨٨
دعوى: عدم الرجوع للبراءة مع الشك في المانع .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٩٠
٩٠. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تمامية البناء المذكور مع كون المانع من سنخ العذر عرفاً
٩٠. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. استثناء النائيني H من الرجوع للبراءة
مناقشته.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٩٠
٩٢. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الأصل في الدماء والفروج والأموال



٥٣٧ .................................................................................... المحتويات 

ما ذكره الشيخ الأعظم H من انقلاب الأصل .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٩٤
صور جريان الأصل في الفروج والدماء .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٩٦
الأصل في الدماء .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .٩٦
٩٨. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الأصل في الفروج
١٠٠ الأصل في الأموال. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٠٣ ما تقتضيه المرتكزات العقلائية في التصرف في الأموال .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٠٣ التنبيه الثاني: في قاعدة الاشتغال .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٠٥ وجوه الشك في الامتثال .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٠٦ الكلام في تشخيص بعض الصغريات .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١١٠ تذنيب: من كانت عليه فوائت لا تحصى .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١١١ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . توجيه البراءة
١١٢ توجيه الاحتياط في المسألة بوجوه .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١١٣ الأول: مقتضى القاعدة لمن كانت عليه فوائت.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١١٣ الثاني: مقتضى القاعدة في كل فريضة .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١١٥ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .H الثالث: ما عن الأصفهاني
١١٦ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. H الإشكال فيما ذكره
١١٦ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..H الرابع: ما أشار إليه الشيخ الحلي
١١٧ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . التنبيه الثالث: في حكم الشك في حلية اللحوم
١١٨ تفضيل الكلام بين الشبهة الحكمية والشبهة الموضوعية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١١٨ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . المقام الأول: في الشبهة الحكمية
١١٩ دعوى: استصحاب حرمة الأكل .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١١٩ دعوى حكومة عمومات الحلّ على الاستصحاب. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٢٠ دعوى الجمع بالنسخ. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٢١ دعوى: انحصار الحيوان المحلل.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٢٣ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. الكلام في الشك في التذكية
١٢٣ ما ذهب إليه الأخوند H في حقيقة التذكية. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .



.................................................................  المحكم في أصول الفقه/ ج٤ ٥٣٨

١٢٤ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ما ذهب إليه السيد الحكيم H في  حقيقة التذكية
١٢٦ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . المختار في حقيقة التذكية
١٢٨ . .. .. .. .. .. .. .. الكلام في الحيوان القابل للتذكية وأصالة قبول كل حيوان لها
١٣٠ الاستدلال بالنصوص الشريفة: موثق ابن بكير.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٣٠ ما استشكله السيد الحكيم H على الموثق .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٣٠ مناقشته.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٣١ صحيح علي بن يقطين.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٣٢ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . ما استشكله السيد الحكيم H على الصحيح
١٣٢ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . دفع الإشكال
١٣٢ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. خبر علي بن أبي حمزة
١٣٣ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. الإشكال فيه
١٣٣ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ما ذكره السيد الحكيم H من الوجه
١٣٤ الأمر الثالث: في الشك في التذكية للشك في قبول الحيوان لها .. .. .. .. .. .. .
١٣٥ التمسك بأصالة عدم التذكية.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٣٧ ما لو علم بقابلية الحيوان للتذكية ثم طرأ عليه ما يشك في بقائها .. .. .. .. .. .. .
١٣٨ الأمر الرابع: ترتب أحكام الميتة مع فرض احراز عدم التذكية .. .. .. .. .. .. .. .
١٣٩ ما ذهب إليه السيد الخوئي H من البناء على الحرمة والطهارة.. .. .. .. .. .. .. .
١٤٠ مناقشته.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٤١ الذي ينبغي أن يقال في المقام .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .

ما يؤيد المختار في المقام أمور:
١٤١ الأول. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٤١ الثاني. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٤٢ الثالث .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٤٣ الرابع. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٤٣ الخامس. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٤٤ المقام الثاني: الشبهة الموضوعية.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .



٥٣٩ .................................................................................... المحتويات 

١٤٤ الكلام في الرجوع لعموم الحل أو الحرمة. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٤٥ أصالة عدم التذكية مع الشك في قبول التذكية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٤٦ الرجوع لأصالة عدم التذكية مع الشك في وقوع التذكية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٤٦ التنبيه الرابع: حسن الاحتياط. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٤٨ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . ينبغي التعرض لأمور..
١٤٨ الأمر الأول: مزاحمة حسن الاحتياط بما هو أهم.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٥٢ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . دلالة النصوص على أمرين..
١٥٢ الأول: إمكان مرجوحية الاحتياط بالعرض .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٥٣ الثاني. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٥٣ الأمر الثاني: الكلام في حسن الاحتياط شرعاً .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٥٦ الكلام في أوامر الطاعة والاحتياط .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٦١ الأمر الثالث: قاعدة التسامح في أدلة السنن.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٦٢ الكلام في مفاد النصوص على وجوه. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .

الكلام في مقامات:
١٦٣ الأول: في الثمرة بين الأقوال. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٦٣ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . توجيه الثمرة بوجهين آخرين
١٦٤ الإشكال على الثمرة المذكورة.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٦٦ الثاني. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٦٨ المقام الثاني: تحقيق ما هو الحق من الأقوال. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٧٠ توجيه الوجه الثاني. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٧١ الإشكال على الحمل المذكور بوجوه .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٧٢ مناقشة الوجوه المذكورة .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
دعوى انصراف النصوص إلى مقدار الثواب مع المفروغية عن أصل الاستحباب ١٧٣
١٧٤ المقام الثالث: في فروع القاعدة وفيه أمور. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٧٥ أولها: اختصاص النصوص في الخبر المتضمن لتحديد الثواب .. .. .. .. .. .. .
١٧٧ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ثانيها: عموم البلوغ للبلوغ ضمناً والتزاماً



.................................................................  المحكم في أصول الفقه/ ج٤ ٥٤٠

١٧٩ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . ثالثها: اختصاص البلوغ بالخبر المبني على الحكاية
١٨٠ رابعها: وجوه البلوغ.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٨٣ خامسها: لابد من عدم قصور الدلالة. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٨٤ سادسها: الكلام في اختصاص النصوص بما تضمن للحكم الشرعي .. .. .. .. .
١٨٥ سابعها: أدلة التسامح في القصص والمواعظ .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
١٨٧ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الأمر الرابع: منافاة الاحتياط لنية الوجه
١٩٠ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. عدم كون أوامر الشارع مولوية
١٩٢ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الأمر الخامس: مع تعدد جهات الاحتياط
١٩٣ التنبيه الخامس: في حكم الشك في القدرة .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .

الفصل الثاني: في الشك في تعيين التكليف مع وحدة المتعلق 
١٩٧ المقام الأول: في مقتضى الأصل العقلي .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٠٢ المقام الثاني: في مقتضى الأصل الثانوي.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٠٦ ينبغي التنبيه على أمور .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٠٦ الأول: عدم جريان البراءة مع وجود المنجز.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٠٧ الثاني: مع احتمال أهمية أحد التكليفين. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٠٨ الثالث: الكلام في مرجحية الظن وعدمه .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢١٠ الرابع: لو تعددت الوقائع مع الدوران بين محذورين. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .

الخامس: اختصاص الكلام في ورود الحرمة والوجوب المحتملين على 
٢١٤ موضوع واحد .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢١٥ السادس: في دوران الأمر بين جزئية شيء ومانعيته .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .

الفصل الثالث: في الشك في تعيين التكليف مع اختلاف المتعلق
٢١٧ الكلام في منشأ حرمة المخالفة ولزوم الموافقة القطعيتين. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٢٠ المقام الأول: في المخالفة القطعية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .

الكلام في أمرين: 
٢٢١ الأمر الأول: في عموم أدلة الأصول ذاتاًَ لأطراف العلم الإجمالي. .. .. .. .. .. .



٥٤١ .................................................................................... المحتويات 

H وجوه حمل كلام  الشيخ الأعظم
٢٢٣ الأول: اتحاد المعلوم بالإجمال مع أحد الأطراف واقعاً .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٢٤ الثاني: شمول إطلاق العلم لليقين الإجمالي. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٢٥ الثالث: عموم موضوع الأصل يقتضي التنافي بين التعبدين .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٣٣ . .. .. .. الأمر الثاني: في نهوض أدلة الأصول بالمنع من حرمة المخالفة القطعية
٢٣٧ الضابط العام في امتناع جريان الأصول في أطراف العلم الإجمالي.. .. .. .. .. .
٢٣٩ لابد في جريان الأصل من ترتب العمل. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٣٩ ما رتبه السيد الحكيم H على ذلك .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٣٩ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. H توجيه ما ذكره السيد الحكيم
٢٤٣ المقام الثاني: في الموافقة القطعية. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٤٤ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . توجيه جواز ترك الموافقة القطعية
٢٤٤ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . دفع التوجيه المذكور
٢٤٦ ما ذكره المحقق القمي H من لزوم تأخير البيان عن وقت الحاجة .. .. .. .. .. .
٢٤٧ حكم العقل بوجوب الموافقة القطعية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .

توقف الاكتفاء بالموافقة الاحتمالية على أمور..
٢٤٧ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. الأول: رفع موضوع القاعدة الفعلية
٢٤٧ الثاني: تحقيق مقتضاها بنصب الطريق.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٤٩ الثالث: الردع عن الوجوب .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٥٠ توهم انحلال العلم الإجمالي بالتعبد بالحرمة في بعض الأطراف. .. .. .. .. .. .
٢٥١ عدم تمامية الوجه المذكور في نفسه.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٥٥ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الكلام في استفادة الردع من أدلة الأصول
٢٥٧ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . جريان الأصل في بعض الأطراف
٢٦٢ الكلام في الرجوع  للقرعة. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٦٣ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . طوائف نصوص القرعة
٢٦٤ مفاد الطائفة الأولى .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٦٤ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . مفاد الطائفة الثانية



.................................................................  المحكم في أصول الفقه/ ج٤ ٥٤٢

٢٦٤ دعوى معارضة أدلة الأصول للطائقة الثانية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٦٦ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . مفاد الطائفة الثالثة

تنبيهات..
٢٦٧ التنبيه الأول: لو ثبت التكليف الإجمالي بتعبد شرعي .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٧١ التنبيه الثاني: في اختلاف الأطراف حقيقة وخطاباً. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٧٣ التنبيه الثالث: في المعيار لترتب الآثار.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٧٩ التنبيه الرابع: لابدية فعلية التكليف .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٨٠ ما ذكره الشيخ الأعظم H مما يمنع من فعلية التكليف.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٨١ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الكلام فيما ذكره H من الأمثلة 
٢٨٢ توجيه الخراساني H لعدم فعلية التكليف .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٨٤ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..I ما استشكله العراقي على الخراساني
٢٨٥ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. H العمدة في وجه الإشكال على الخراساني
٢٨٧ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .H ما ذكره العراقي
٢٨٧ الإيراد عليه .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٨٨ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . المعيار في عدم الابتلاء
٢٩١ ما ذكره الأخوند  H في حاشيته على الرسائل .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٩١ الإيراد عليه .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٩٢ دفع الإيراد المذكور.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٩٣ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .H ما ذكره النائيني
٢٩٣ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . لزوم االرجوع للبراءة
٢٩٣ ما ذكره العراقي H من لزوم الاحتياط. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٩٤ الجواب عن الوجه المذكور بوجهين. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٩٤ الأول: رجوع الشك إلى الشك في مانعية الموجود .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٩٥ الثاني: أن القدرة المعتبرة على وجهين.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٩٦ الشك في الابتلاء بنحو الشبهة الموضوعية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٢٩٦ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. H القسم الرابع من الأمثلة التي ذكرها الشيخ الأعظم



٥٤٣ .................................................................................... المحتويات 

٢٩٦ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . H تفصيل النائيني
٢٩٧ . .. .. .. .. .. .. . إنكار العراقيH مانعية التكليف في بعض الأطراف من التنجز
٢٩٩ الوجه في المقام. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٠٠ تنجز التكليف الإجمالي في ظرف عدم داعوية التكليف .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٠٣ تفصيل الكلام في عروض ما يمنع من فعلية التكليف .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .

صور المقام..
٣٠٤ الصورة الأولى: كون المانع سابقاً على التكليف .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٠٥ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الصورة الثانية: كون المانع متأخراً عن العلم الإجمالي

توجيه عدم سقوط العلم الإجمالي بوجوه:
٣٠٦ الأول. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٠٧ الثاني. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٠٧ الثالث .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣١٠ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . ابتناء منجزية العلم السابق بعد ارتفاعه بسبب المانع
٣١٣ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الصورة الثالثة: أن  يكون حدوث المانع متأخراً
٣١٥ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الصورة الرابعة: تقدم حدوث المانع
٣١٦ التنبيه الخامس: لو كانت الأطراف تدريجية.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣١٧ . .. .. .. .. .. .. .. ما ينبغي أن يقال: في صلوح الطرف المتأخر للداعوية وعدمه
٣١٨ ما ذكره الخراساني H في وجه التفصيل .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣١٩ . .. .. .. . عدم توجه التفصيل على بناء الشيخ الأعظم H في الواجب المشروط
٣٢٣ التنبيه السادس: في اقتران العلم الإجمالي بما يمنع من الموافقة القطعية.. .. .. .
٣٢٥ الكلام في استتباع سقوط الموافقة القطعية للموافقة الاحتمالية. .. .. .. .. .. .. .
٣٢٧ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . في توجيه منجزية العلم الإجمالي
٣٢٧ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..H الأول: ما يظهر من العراقي
٣٢٨ التحقيق في المقام . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٢٩ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . H الثاني ما في كلام النائيني
٣٣١ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .H ًالثالث: ما في كلامه أيضا



.................................................................  المحكم في أصول الفقه/ ج٤ ٥٤٤

٣٣٢ . .. .. .. .. .. .. .. . ما ذكره النائيني  H من رجوع الترخيص في المقام ظاهرياً
٣٣٢ منافشته.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٣٣ المتحصل من مجموع ما تقدم .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٣٤ . .. اختصاص الإشكال بما إذا قيل بامتناع ترخيص الشارع في ترك الموافقة القطعية
٣٣٦ بقي في المقام أمران.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٣٦ الأول: عدم الفرق  في الاحتياط بين سبقه ولحوقه .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٣٦ الثاني: مراحل التكليف. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٣٧ التنبيه السابع: في ملاقي بعض الأطراف .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٣٨ في مباني البناء على طهارة الملاقي .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٣٨ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. H الأول ما ذكره الشيخ الأعظم
٣٤١ الأمر الثاني: المتصور في تنجس الملاقي وجهان. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٤٣ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. H الأمر الثالث: ما ذكره النائيني

..H وجوه الإشكال على ما ذكره
٣٤٥ الوجه الأول.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٤٧ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. الوجه الثاني
٣٤٩ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الوجه الثالث
٣٥٠ الوجه الرابع.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٥٠ . .. .. .. .. الأمر الرابع: الكلام في منجزية العلم الإجمالي الثاني بسبب الملاقاة
٣٥١ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . ما ذكره الشيخ الأعظم H في عدم المنجزية
٣٥٣ الكلام بناء على منجزية العلم الإجمالي للزوم الموافقة القطعية .. .. .. .. .. .. .
٣٥٤ تقديم العلم الإجمالي الأسبق وتعيينه للمنجزية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .

الكلام في مقامين: 
٣٥٥ الأول: في مقارنة الملاقاة لحدوث النجاسة وله صور  ثلاث .. .. .. .. .. .. .. .
٣٥٥ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الكلام في الصورة الأولى
٣٥٦ الكلام في الصورة الثانية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٥٩ الكلام في الصورة الثالثة .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .



٥٤٥ .................................................................................... المحتويات 

٣٦٠ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. المقام الثاني: فيما لو كانت الملاقاة متأخرة
٣٦٣ طروء بعض موانع التنجيز في الملاقي كالاضطرا ونحوه وفيه صورتان. .. .. .. .
٣٦٣ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الكلام في الصورة الأولى
٣٦٤ الكلام في الصورة الثانية والمتصور وجهان.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٦٤ الأول: أن يكون المانع في صاحب الملاقي.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٦٤ الثاني: أن يكون المانع في الملاقي .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .

بقي أمور..
٣٦٦ الأول: في اشتباه حال الملاقي.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٦٦ الثاني: لابدية منجزية العلم الإجمالي في المقام .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٦٧ الثالث: جريان حكم الملاقي في كل تكليف. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٦٨ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . التنبيه الثامن: في انحلال العلم الإجمالي
٣٦٨ وجوه تنجز التكليف المعلوم بالإجمال. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .

بقي شيء: 
٣٧٣ مباينة التكليف التفصيل للتكليف الإجمالي.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٧٥ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. التنبيه التاسع: في الشبهة غير المحصورة

الاستدلال مع عدم وجوب اجتناب الشبهة غير المحصورة بوجوه..
٣٧٦ الأول: الإجماع. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٧٨ الثاني: النصوص .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٧٨ الثالث: دفع المشقة .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٨٠ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..H الرابع: ما يستفاد من الشيخ الأعظم
٣٨١ ما ذكره العراقيH من أن ضعف التكليف في طرف مستلزم لقوته في الآخر. .. .
٣٨٢ الخامس: ما يحمل عليه كلام الشيخ الأعظم H بدلاً عن الوجه الرابع .. .. .. .
٣٨٢ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . H السادس: ما ذكره النائيني
٣٨٤ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. H السابع: ما ذكره آغا رضا الهمداني
٣٨٦ الوجه المختار .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .

بقي أمور..



.................................................................  المحكم في أصول الفقه/ ج٤ ٥٤٦

٣٨٦ . .. .. .. .. .. . الأول: جواز المخالفة القطعية في الشيهة غير المحصورة وعدمه
٣٨٧ عدم الفرق بين العزم على الترك من أو ل الأمر وعدمه.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٨٨ . .. .. .. .. .. .. . الثاني: عدم الفرق في الشبهة بين ضعف احتمال الحرام وقوته
٣٨٩ الثالث: لزوم الاقتصار على المتيقن في الشبهة غير المحصورة. .. .. .. .. .. .. .
٣٨٩ الرابع: لو شك في منجزية الشبهة بنحو الشبهة الموضوعية .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٩١ . .. .. .. . الخامس: اقتضاء عدم منجزية العلم الإجمالي لعدم وجوب الاحتياط
٣٩٢ التنبيه العاشر: في الشبهة الوجوبية. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٩٢ الكلام في أمور: الأمر الأول: دعوى وجوب الموافقة بالاستصحاب .. .. .. .. .
٣٩٢ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..H أورد عليه بوجوه أولها: ما أشار إليه شيخنا الأعظم
٣٩٤ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . ثانيها: أن الاستصحاب استصحاب للفرد الإجمالي
٣٩٨ الأمر الثاني: عدم الفرق بين العبادات والتوصليات .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٩٨ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. H مراتب الامتثال وما ذكره الشيخ الأعظم

ويترتب عليه أمران:
٣٩٨ الأول: لو تمكن من الفحص لم يجز له الاكتفاء بالإجمالي.. .. .. .. .. .. .. .. .
٣٩٩ الثاني: لو تعذر الامتثال التفصيلي لا مجال للامتثال الاحتمالي .. .. .. .. .. .. .
٤٠٠ . . الأمر الثالث: عدم الفرق فيها بين الاشتباه في أصل الواجب أو في بعض  قيوده
٤٠١ الأمر الرابع: فرض الشبهة غير محصورة .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .

الفصل الرابع: في الدوران بين الأقل والأكثر الارتباطيين
٤٠٣ لابد من تقديم أمور الأول: وجوه الدوران بين الأقل والأكثر .. .. .. .. .. .. .. .
٤٠٤ الثاني: وجوه احتمال دخل شيء في الواجب .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٠٥ الثالث: المعيار في الارتباطية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٠٧ الرابع: وجوه الدوران بين الأقل والأكثر .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٠٧ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الخامس: لزوم وجوه المتيقن في مقام الامتثال

المقام الأول: في الشك في دخل شيء في المكلف به
٤١١ الكلام في مسألتين. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .



٥٤٧ .................................................................................... المحتويات 

٤١١ المسألة الأولى: في الشك في أخذ شيء جزءاً أو شرطاً في المكلف به. .. .. .. .
٤١٢ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. مقتضى الأصل العقلي في المقام
٤١٣ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. إشكال الرجوع للبراءة من وجوه 
٤١٣ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الأول: أن تنجز التكليف الواقعي ملزم بالاحتياط
٤١٤ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . انحلال التنجز المذكور
٤١٥ الثاني: ما يظهر من الفصول .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤١٦ الثالث: أنه بناء على البقية يكون المكلف به مورداً لغرض المولى .. .. .. .. .. .
٤١٨ العمدة في الجواب .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٢١ . .. .. .. .. .. .. .. .. . الثاني: في الأصل الشرعي الثانوي والكلام فيه من وجوه
٤٢٢ التمسك باستصحاب عدم الأكثر .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٢٣ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. امتناع البراءة الشرعية على جميع الوجوه
٤٢٣ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. H ما ذكره الخراساني
٤٢٣ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .H ما ذكره النائيني
٤٢٤ ما ذكره النائيني H من رفع القيدية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٢٧ المتحصل مما تقدم .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٢٩ كون الاستصحاب المذكور من استصحاب الفرد المردد.. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٣٠ . .. .. .. .. .. .. .. .. . المسألة الثانية: في الدوران بين التعيين والتخيير العقليين

ويقع الكلام في موردين..
٤٣٢ الكلام في مقتضى الأصل العقلي.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٣٢ مخالفة العراقيH بالتزام الاحتياط .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٣٤ مناقشته من وجهين .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٣٦ . .. .. .. .. .. .. .. .. . التحليل العقلي أخفى من التحليل في الشك في الشرطية
٤٣٧ الكلام في الأصل الشرعي. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٣٧ منع النائيني H من جريان البراءة الشرعية.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٣٨ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . ما يظهر من العراقي H من جريان البراءة الشرعية

تنبيهات: 



.................................................................  المحكم في أصول الفقه/ ج٤ ٥٤٨

٤٣٩ التنبيه الأول: في الشبهة التحريمية. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٣٩ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . التنبيه الثاني: في الشبهة الموضوعية

وجوه الكلام في الشبهة الموضوعية..
٤٤٠ تارة: لعدم تحقق عنوان المكلف به .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٤٠ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . وأخرى: لعدم إحراز انطباق عنوان التكيلف
٤٤٢ ما مثل به الشيخ الأعظم H للشبهة الموضوعية. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٤٢ رجوع مثاله إلى الشك في المحصل.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٤٣ ما ذكره النائيني H من رجوع المثال الثاني إلى الشك في المحصل أيضاً .. .. .

ما جعله النائينيH من أمثلة الشبهة الموضوعية تردد لباس المصلي بين كونه 
٤٤٤ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . من مأكول اللحم وغيره
٤٤٥ مناقشته.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٤٦ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . دعوى: انحلالية التقييد
٤٤٨ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . التنبيه الثالث: في الشك في القاطعية
٤٤٨ ما ذكره الشيخ الأعظم H من الفرق بين القاطع والمانع .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٤٨ مناقشته.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٤٩ المتحصل من معنى القاطع .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٥٠ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . ما ذكره النائيني H من الفرق بينهما

بقي أمران:
٤٥٠ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الأول: عدم المرجح لأحد المعنيين إثباتاً
٤٥١ الثاني: إن رجع الشك في القاطعية إلى الشك في اعتبار شيء .. .. .. .. .. .. .. .
٤٥٢ في الشك في قاطعية شيء للمركب .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٥٣ التنبيه الرابع: في الشك في الركنية. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٥٣ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . مقدمة في توضيح محل الكلام
٤٥٣ ينبغي التنبيه لأمرين .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٥٣ الأول: عدم اختصاص الكلام بالجزء .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٥٣ الثاني جعل الشيخ الأعظمH الكلام في جهات ثلاث.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .

فالكلام في مسألتين..



٥٤٩ .................................................................................... المحتويات 

٤٥٥ المسألة الأولى: في الإخلال ببعض ما يعتبر سهواً .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٥٥ في تنقيح مقتضى الأصل .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٥٦ فرض عموم الملاك لحال النسيان. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٥٦ دعوى رافعية النسيان شرعاً بمقتضى حديث الرفع .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٥٧ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. دفع الدعوى المذكورة
٤٥٨ مقتضى إطلاق الخطاب بالمركب ثبوت التكليف في  حق الناس                     .. .
٤٥٩ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . دعوى: قصور الإطلاق
٤٥٩ ما ذكره النائينيH من التمسك للعموم بالإجماع على الاشتراك .. .. .. .. .. .. .
٤٦٠ منع الشيخ الأعظم H من اختلاف التكليف بين الناسي وغيره.. .. .. .. .. .. .. .

توجيه تكليف الناسي بما عدا الجزء المنسي بوجوه:
٤٦١ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .H الأول: ما حكاه النائيني
٤٦٢ الثاني: ما ذكره الخراساني H والمناقشة فيه .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٦٤ اندفاع ما ذكره العراقي H من عدم الاختلاف بين التكليفين ذاتاً .. .. .. .. .. .. .
٤٦٥ الثالث: ما ذكره المحقق الخراساني أيضاً.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٦٥ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . إيراد النائيني H عليه بوجهين ودفعه
٤٦٦ الرابع: ما ذكره العراقي H ودفعه. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٦٧ العمدة في المقام .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٦٩ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الرابع: في تشخيص الوظيفة العملية
٤٧٠ المقام الأول: في مقتضى الأدلة الاجتهادية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٧٢ عدم الفرق في استفادة الإطلاق بين أنحاء البيان .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٧٢ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..H ما ذكره الشيخ الأعظم
٤٧٣ المقام الثاني: في مقتضى الأصول العملية. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٧٤ في بناء العقلاء على الرجوع في الزائد للبراءة .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٧٥ ما ذكره النائيني H في الإشكال على الرجوع للبراءة ودفعه. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٧٥ . .. .. .. .. .. . ما ذكره H أيضاً من أن مقتضى الاستصحاب وجوب التام ودفعه
٤٧٦ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . التحقيق في المقام
٤٧٧ حاصل ما تقدم.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .



.................................................................  المحكم في أصول الفقه/ ج٤ ٥٥٠

٤٧٧ تنبيه: عموم الحديث المتقدم للجهل بالحكم أو الموضوع .. .. .. .. .. .. .. .. .
المسألة الثانية: في الزيادة تمهيد وفيه أمران..

٤٧٨ الأول: الزيادة والنقيصة من المعاني الإضافية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٧٨ تفرع الزيادة على اعتبار وحدة الشيء. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٧٩ الوحدة في الماهيات الشرعية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٨٠ الثاني: صدق الزيادة فيما لا يكون من سنخ أجزاء المركب .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٨١ في أصالة البطلان  بالزيادة فيم لو رجعت إلى الإخلال بالواجب.. .. .. .. .. .. .
٤٨١ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الاستلال على مبطلية الزيادة بأنها تغيير لهيئة العبادة
٤٨٢ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . H ما أجاب عنه الشيخ الأعظم
٤٨٢ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الإشكال في الزيادة لابتنائها على قصد الجزئية
٤٨٤ ما يتمسك به لعدم قادحية الزيادة .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .

بقي أمران:
٤٨٥ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الأول: إشكال جريان الأصل في الصلاة ونحوها
٤٨٦ المختار عدم منجزية العلم الإجمالي في احتمال قادحية الزيادة .. .. .. .. .. .. .
٤٨٧ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الثاني: خروج بعض الموارد عن الأصل المذكور
٤٨٧ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. التنبيه الخامس: في تعذر ما يعتبر في الواجب الارتباطي

الكلام في مقامين..
٤٨٧ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الأول: في مقتضى القاعدة الأولية

وفي المقام صورتان..
٤٨٧ الأولى أن يكون لدليله إطلاق .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٨٨ الثانية: أن لا يكون لدليله إطلاق .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٨٩ دفع احتمال التمسك بالاستصحاب لإحراز وجوب الباقي .. .. .. .. .. .. .. .. .

ما ذكره العراقي H من أن وجوب الباقي المشكوك متحد مع وجوب التام 
٤٨٩ المتيقن.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٨٩ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..H دفع ما ذكره
٤٨٩ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . استصحاب كلي الوجوب
٤٩٠ استصحاب الوجوب الاستقلالي للناقص. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .



٥٥١ .................................................................................... المحتويات 

٤٩٠ الكلام مع احتمال التكليف به من أول الأمر تخييراً .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٩١ اختصاص الاستصحاب ـ لو جرى ـ بما إذا كان مسبوقاً بالقدرة .. .. .. .. .. .. .
٤٩٢ التمسك باستصحاب جزئية المتعذر ودفعه .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٩٤ المقام الثاني: في مقتضى القاعدة الثانوية.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٩٤ قاعدة الميسور .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٩٤ عمدة ما يستدل أمران .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٩٤ الأول: دليل رفع الاضطرار .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٩٤ . .. .. .. .. .. .. .. .. الثاني بعض النصوص المتضمنة لوجوب الإتيان بالميسور
٤٩٥ الكلام في النصوص تارة في السند وأخرى في الدلالة.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٩٦ الاجتزاء بالناقص لعدم إطلاق دليل الأمر المتعذر .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٩٦ الكلام في الدلالة.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٩٧ قرب أخذه مما رواه العامة. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٩٨ مقتضى الجمع بينه وبين ما رواه موالي اللآلي .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٩٩ ورود (من) بمعنى الباء والكلام فيه .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٤٩٩ زيادة (من). .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥٠٠ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . دلالة الحديث الثاني
٥٠٣ حمل الحديث بلحاظ إرادة التكاليف المفروغ عن كونها انحلالية .. .. .. .. .. .
٥٠٣ دلالة الحديث الثالث. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .

المقام الثاني: في الدوران بين التعييني والتخييري
تمهيد وفيه أمور..

٥٠٥ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الأول: وجوه التخيير
٥٠٦ الثاني: صور الدوران والمناسب منها .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥٠٧ الثالث: مباني حقيقة الوجوب التخييري .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥٠٧ صور الشك بلحاظ المباني المذكورة .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥٠٩ . .. .. .. .. .. .. .. جزم العراقي H بوجوب الاحتياط مع اختيار للوجه الخامس
٥٠٩ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. H الإشكال فيما ذكره
٥١٠ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . ما ذكره النائيني H من المرجع في المقام ودفعه



.................................................................  المحكم في أصول الفقه/ ج٤ ٥٥٢

٥١١ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . التحقيق في المقام
٥١٢ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. دعوى وجود المتيقن وظهور اندفاعها

وينبغي التنبيه على أمور..
٥١٤ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . الأول: لو تعذر المتيقن
٥١٤ وفي المقام صورتان.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥١٤ الأولى: التعذر قبل فعلية التكليف. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥١٥ الثانية: التعذر بعد فعلية التكليف .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥١٧ . .. الثاني: إذا علم بوجوب شيء وبسقوطه بالآخر وتردد بين العدل أو كونه مسقطاً
٥١٧ احتمال وجوب المسقط فراراً من  المخالفة االاحتمالية .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥١٨ ما لو كان التعذر  مستنداً إلى المكلف .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥١٨ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. اختصاص المبنى بالواجبات الاستقلالية
٥١٩ الثالث: إذا علم بوجوب أمور متعددة .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥٢١ الرابع: محل الكلام التخيير في الحكم الواقعي في مقام الجعل .. .. .. .. .. .. .
٥٢١ الأصل في الدوران الحمل على التعيين. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥٢١ مقدمة يتضح فيها الوجه في ذلك .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥٢٣ ما يظهر من العراقي H من أن الأصل البراءة والمناقشة فيه .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥٢٤ وجوب المحافظة على محتمل الأهمية دون الآخر .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥٢٤ تذنيب: في مجرى الأصل في التكليف الكفائي. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥٢٥ خاتمة: في لزوم الفحص وعدمه .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥٢٥ جريان الأصول في الاستحباب والكراهة.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥٢٦ . .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . ما ذكره السيد الخوئي H بأوجه قصور الأدلة ودفعه
٥٢٨ الكلام في الشك في الحكم الضمني في المستحبات .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .
٥٣٠ . .. .. .. .. شمول ما  تقدم في ضابط عدم جريان الأصول للاستحباب والكراهة
٥٣٢ المحتويات .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .




