
 





ت ٥٤٨ ه ـ

<ÂÜéfle<Óflj¬]Ê<‰√q]Ö



الكتاب: جوامع الجامع 
تأليف: أمين الاسلام أبي علي الفضل بن الحسن الطبرسي 

تحقيق: جواد السيد كاظم الحكيم 
راجعه واعتنى بنشره: قسم شؤون المعارف الإسلامية والإنسانية 

جهة الاصدار: العتبة العباسية المقدسة - قسم شؤون المعارف الإسلامية والإنسانية  
الطبعة: الأولى 

المطبعة: دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع المطبعة: دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع 
سنة الطبع: ١٤٣٩ ه ـ/ ٢٠١٨ م 

رقم الإيداع في دار الكتب  والوثائق ببغداد (٤٣٢١) لعام ٢٠١٧ م 

WWW.MK.IQ
E.mail: media@mk.iq

الموبايل: ٠٠٩٦٤٧٧١١١٧٣١٠٨







 

 مقدمة الناشر

 بسم الله الرحمن الرحيم

 يَأْتيِه ِ  لَ ﴿الذذي  الحميد، الحمد لله الذي جمع جوامع كلامه في كتابه العزيز

ه الله عل نبيّ  ﴾، وصلّ حَميِهد   حَكيِم   مِنْ  تَنزِْيل   خَلْفِ ِ  مِنْ  وَلَ  يَدَيْ ِ  بَيِْ  مِنْ  الْبَاطلِ  

 ني آياته، وحجّاب بابه.القربى، مبيّ  ذوي المبعوث لنشر كتابه، وعل آله

 وبعد:

اليوم عن جادة الطريق تراه يتعطش إلى الغذاء  د المجتمع الإنسانّ مهما بع  

ف أديانهم ومشاربهم ختلاين، والناس عل اعم  والذ الروحيّ، فهو المنهل له

 الأديان السماويّة فيها حجّةريق الدين بفطرتهم، فترى كتب يسلكون ط

 مَنْ  ليَِهْلكَِ ﴿باعها، حجّة تجسدها الآية الشريفة باعها وعدم ات  للخلق بين ات  

يَا بَيِّنَة   عَنْ  هَلَكَ  ق   ليِ حِق  ﴿ ، والقرآن منها ظهر  ﴾بَيِّنَة   عَنْ  حَي   مَنْ  وَيََْ  الَْْ

بْطلَِ  ونَ  كَرِهَ  وَلَوْ  الْبَاطلَِ  وَي   .﴾الْْ جْرِم 

وناسخ  وحرام، وحلال ومتشابه، القرآن الكريم ما بين )محكم وقد ضم  

ونهي، وخاص وعام، و..(، وهدانا الله تعالى إليه بتبيانه عن  ومنسوخ، وأمر

لسان رسوله وأهل بيته صلوات الله عليهم أجمعين، ثمّ وصل حديثهم عن 

 العلم من خلقه، فضمّته التفاسير والمصنفّات. طريق أولي

 سلامالإ أمين الجليل للمفسّ   مع( الكتاب الذي بين يديكو)جوامع الجا

 في وسيط تفسير( هذ548 ت) الطبرسّ  الفضل بن الحسن بن الفضل



 الكافي)الصغير(، وتفسيره البيان مجمع)ين تفسيره الكبيرب والحجم المقدار

 كما فضل بن الحسن ولده بالتماس منهما وانتخبه ،بعدهما فهألّ  وقد (،الشافي

 عليه الله صلّ  النبيّ  خلفاء بعدد اشهر   عشر اثنى في وتممه له،أوّ  في به حصّ 

 صفرمن  18  بتاريخ فيه شرعفقد  ، ليه السلامع موسى ونقباء وسلم وآله

وهو من التفاسير التي  هذ،543 سنة ممحرّ  من 24 في منه وفرغ هذ،542 سنة

 .في حياتنا العلميّة والعمليّة ن بهانتزيّ وصاغها جوهرة  ،أبقاها لنا الدهر

شؤون المعارف الإسلاميّة والإنسانية التابع للعتبة العبّاسيّة  قسم ويسّر 

التي ازدانت بالتحقيق عنى بنشر التفسير هذا بحلته القشيبة، يأن المقدسة 

ل هّ وعل الفهارس الفنيّة التي تس ،عتمد عل عدّة نسخ للكتابم  ذالرشيق ال

م وصول الباحثين لمرادهم العلميّ، ونحن إذ نستبشر بطباعته اليوم، نقدّ 

جزيل شكرنا وامتنانا إلى فضيلة السيّد جواد السيّد كاظم السيّد محسن 

لكتاب، داعين له بالتوفيق الدائم والتسديد لتحقيق االحكيم عل تحقيقه 

 لإسلاميّ.كتب أخرى من كتب التراث ا

 والحمد لله رب  العالمين، والصلاة والسلام عل محمّدٍ وآله الطاهرين.

   

 الهلالي عمار

 والإنسانية الإسلامية الْعارف شؤون قسم رئيس

 الْقدسة كربلاء

 هه 1439/الثاني ربيع/24

 م 2018/  3 / 13



 مة التحقيقمقد



 



-7-

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين  محمّد 
وآله الطيبين الطاهرين.

وبعد..
الحسن  بن  الفضل  علّي  أبو  الإسلام  أمين  الشيخ  الكتاب  مؤلِّف  كان  فلما 
الطبرسّيw من عيون الطائفة وأجلّئها وأعلامها، الذين لا يكاد يخلو كتاب من 
كتب التراجم من ذكرهم، فقد كان عالماً، فاضلًا، فقيهاً، محدّثاً، نحويّاً، مفسّـراً، 
أديباً، شاعراً، وبارزاً في علمي الحساب والجبر؛ لذلك رأيت أن أترجم له ترجمة 

مختصرة مع ذكر مصادرها لمن أراد التوسّع فيها)1(.

لابن  العلماء  معالم  بابويه،  ابن  الدين  لمنتجب  الفهرست  للبيهقي،  بيهق  تاريخ  ترجمته:  ينظر   (((
شهراشوب، إنباه الرواة على أنباه النحاة للقفطي، نقد الرجال للتفريشي، كشف الظنون لحاجي خليفة، 
المقال  منهج  على  تعليقة  للأفندي،  العلماء  رياض  العاملي،  للحرّ  الآمل  أمل  للأردبيلي،  الرواة  جامع 
للوحيد البهبهاني، منتهى المقال للمازندراني، مقابس الأنوار للتستري، روضات الجنات للخوانساري، 
إيضاح المكنون للبغدادي، معجم المطبوعات العربية لإليان سركيس، الكنى والألقاب للقمّي، أعيان 
الشيعة للأمين العاملي، الذريعة للطهراني،  طبقات أعلام الشيعة للطهراني، الأعلام للزركلي، معجم 

رجال الحديث للخوئي، معجم المؤلّفين لكحالة، موسوعة طبقات الفقهاء للسبحاني، وغيرها.



-8-

نسبته:
أصله من طبرس، وهو منزل بين قاسان وأصفهان كما صّرح بذلك معاصره 
من  الكثير  ذهب  وقد  بيهق()2(،  )تاريخ  كتابه  في  البيهقيّ)1(  زيد  بن  علّي  المؤرخ 

الباحثين إلى أنّ أصله من طبرستان)3(، وهي بلاد مازندران الحالية.

ولادته:
كتابيه  بملاحظة  ولكن  بالتحديد،  ولادته  سنة  المتوفّرة  المصادر  تذكر  لم 
)مجمع البيان( و)جوامع الجامع( يتضح أنّه ولد في العقد السابع من القرن الخامس 
الهجريّ، فقد ذكر في مقدّمة مجمع البيان: )أنّه ذرّف على الستين...( وقال في نهاية 
الجزء الأوّل منه: )أنّه فرغ من تأليفه سنة 530هـ(، وقال في مقدّمة جوامع الجامع: 
سنة  بتأليفه  ابتدائي  )وكان  خاتمته:  في  وقال  سنيناً(،  السبعين  على  ذرّفت  )فلقد 
542هـ(، ومن هذا يظهر أنّ ولادته كانت في أواخر الستينيات من القرن الخامس 

الهجريّ.

ـ أحد علماء  الكرمانّي  القراء  تاج  إلى  استوطن مدينة مشهد، وكان يختلف 
بيهق سنة 523هـ، وأشرف على مدرسة )دروازهء  ثمّ عاد إلى  ـ  النحو والتفسير 

عراق()4(. 

))) أبو الحسن علي بن زيد البيهقي، كان من العلماء الأعلام وله الكثير من المصنفات في مختلف العلوم 
سنة  وتوفي  499هـ،  سنة  سبزوار  في  ولد  وغيرها،  والطب  والأدب  القرآن  وعلوم  وأصوله  كالفقه 

565هـ. ينظر: معجم الأدباء ج13: 219.
))) تاريخ بيهق: 420.

))) ينظر: أعيان الشيعة ج42: 282، روضات الجنات ج1: 64، رياض العلماء ج4: 357 وغيرها.
))) تاريخ بيهق: 240.



-9-

شيوخه في الرواية:
ذكرت المصادر أنّه يروي عن جماعة من الأعلام، منهم:

1- السيّد أبو طالب محمّد بن الحسين الحسينيّ القصبيّ الجرجانّي)1(.

2- السيّد أبو الحمد مهديّ بن نزار الحسينيّ القائينيّ)2(.

3- الشيخ أبو علّي الحسن ابن الشيخ الطوسّي)3(.

النيسابوريّ  المقرئ  علّي  بن  الله  عبد  بن  الجبار  عبد  الوفاء  أبو  الشيخ   -4
الرازيّ الملقّب بالمفيد)4(.

المدعو  الرازيّ  القمّيّ  بابويه  بن  الحسن  بن  الحسين  بن  الحسن  الشيخ   -5
)حسكا(، وهو جدّ الشيخ منتجب الدين ابن بابويه صاحب الفهرست)5(.

آباديّ  البكر  الواعظ  الفتح  أبي  بن  الحسين  الدين  موفّق  الشيخ   -6
الجرجانّي)6(.

7- الشيخ أبو الفتح عبيد الله)7( بن عبد الكريم بن هوازن القشيريّ المتوفى 

))) إعلام الورى بأعلام الهدى: 349. 
))) مجمع البيان ج3-4: 159، 210،534، وغيرها.

))) مناقب آل أبي طالب ج1: 13.
))) إعلام الورى بأعلام الهدى: 309، مجمع البيان ج 6-5: 413.

))) مكارم الأخلاق: 506.

))) مكارم الأخلاق: 506.
))) ذكرت المصادر التي تنقل رواية الصحيفة أنّه )عبد الله(، والظاهر أنّه تصحيف من النسّاخ، لأنّ 
عبد الله بن عبد الكريم أخا أبي الفتح عبيد الله يكنّى بـ) أبي سعد( وقد توفي سنة 477هـ. ينظر: تاريخ 

نيسابور: 445، الوافي بالوفيات ج17: 158.



-10-

سنة )521 هـ()1(، حيث روى عنه صحيفة الرضاj في سنة )501 هـ( داخل 
.)2(jالقبّة التي فيها قبر الإمام الرضا

8- الشيخ أبو الحسن عبيد الله بن محمّد بن أحمد البيهقيّ)3(.

9- الحاكم الموفّق بن عبد الله العارف النوقانّي)4(.

10- الشيخ أبو عبد الله جعفر بن محمّد الدوريستيّ)5(.

11- الشيخ أبو القاسم محمود بن حمزة بن نصر الكرمانّي المعروف بـ)تاج 
القرّاء()6(.

تلامذته والراوون عنه:
ذكرت المصادر جملة من  تلامذته ومن روى عنه، وهم:

1- ولده الشيخ الجليل رضّي الدين أبو نصر الحسن بن الفضل الطبرسّي)7(.

2- الحافظ محمّد بن علّي بن شهرآشوب المازندرانّي)8(.

بـ)حسكا(  الملقّب  الحسن  بن  الله  عبد  بن  علّي  الدين  منتجب  الشيخ   -3

))) تاريخ نيسابور: 466، ذيل تاريخ بغداد ج2: 54، الأنساب للسمعانّي  ج4: 503.
.57 :jصحيفة الرضا (((

))) مجمع البيان ج8-7: 67، 298.  
))) إعلام الورى بأعلام الهدى: 321.

))) قصص الأنبياء: 129.
))) تاريخ بيهق:421، وفيه: أنّه كان يختلف إليه. علمًا أنّ تاج القرّاء كان من العلماء وله تصانيف في 

النحو والتفسير. ينظر: ترجمته في معجم الأدباء ج19: 125، بغية الوعاة ج2: 44.
))) مكارم الأخلاق: 280.

))) معالم العلماء: 135 الرقم 920.



-11-

الرازيّ القمّيّ)1(.

4- السيّد الجليل الإمام ضياء الدين فضل الله بن علّي بن عبيد الله الحسنيّ 
الراونديّ)2(.

الحسن  بن  الله  هبة  بن  سعيد  الحسين  أبو  الدين  قطب  الإمام  الشيخ   -5
الراونديّ، المعروف بـ)القطب الراونديّ()3(.

6- السيّد عزّ الدين شرفشاه بن محمّد الحسينيّ الأفطسّي النيسابوريّ من آل 
زبارة)4(، والذي سكن في النجف مجاوراً حتى مات بها، وإليه ينسب جبل شرفشاه 

في محلّة العمارة.

7- الشيخ أبو محمّد عبد الله بن جعفر بن محمّد الدوريستيّ)5(.

8- الشيخ أبو الفضل شاذان بن جبرائيل القمّيّ)6(.

9- الشيخ برهان الدين محمّد بن محمّد بن علّي القزوينيّ)7(.

))) الفهرست لمنتجب الدين: 97.
))) مقابس الأنوار: 14.

))) قصص الأنبياء: 129.
))) رياض العلماء ج4: 342.

))) روضات الجنات ج5: 358.
))) رياض العلماء ج 4: 342.

))) لؤلؤة البحرين: 346.



-12-

مصنفاته:
1- الآداب الدينيّة للخزانة المعينيّة)1(، )مطبوع(.

2- الاختيار من شرح الحماسة ـ الطائيّة ـ للمرزوقي)2(.

 3- الاختيار من المقتصد في النحو، لعبد القاهر الجرجانّي)3(، والذي شرح 
فيه كتاب الإيضاح لأبي علّي الفارسّي.

4- إعلام الورى بأعلام الهدى)4(، )مطبوع(.

 5- تاج المواليد)5(، )مطبوع(.

 6- جوامع الجامع، وهو الكتاب الذي بين يديك. 

 7- جواهر النحو)6(.

8- عدّة السفر وعمدة الحضر)7(.

9- غنية العابد ومنية الزاهد)8(.

10- الفائق)9(.

))) معالم العلماء: 135 رقم 920.
))) تاريخ بيهق:421.

))) تاريخ بيهق: 421.
))) معالم العلماء: 135 الرقم 920.
))) الفهرست لمنتجب الدين: 97.

))) الذريعة ج5: 266.
))) الذريعة ج15: 230.

))) الفهرست لمنتجب الدين: 97.
))) معالم العلماء: 135 الرقم 920.



-13-

11- الكاف الشاف من كتاب الكشاف)1(.

12- كنوز النجاح)2(.

13- المؤتلف من المختلف)3(، )مطبوع(.

14- مجمع البيان لعلوم القرآن)4(، )مطبوع(.

15- النور المبين)5(.

وهناك بعض المصنّفات نُسبت لهw ولغيره، نذكر أهّمها:
1- أسرار الإمامة)6(.

2- حقائق الأمور في الأخبار)7(.

3- العمدة في أصول الدين والفرائض والنوافل ـ بالفارسيّة ـ)8(.

4- معارج السؤول)9(.

5- نثر اللئالي)10(، )مطبوع(.

))) معالم العلماء: 135 الرقم 920.
))) مهج الدعوات: 294.
))) الذريعة ج23: 245.

))) معالم العلماء: 135 الرقم 920.

))) معالم العلماء: 135 الرقم 920.
))) الذريعة ج2: 41.
))) الذريعة ج7: 30.

))) ينظر: الذريعة ج15: 333.
))) روضات الجنات ج5: 361.
)1)) ينظر: الذريعة ج24: 53.



-14-

وغيرها)1(.

أنّا لغيره، مثل كتاب  المصادر وثبت  له في بعض  وهناك مصنّفات نسبت 
التنزيل  الطبرسّي، وكتاب شواهد  أبي طالب  بن  علّي  بن  أحمد  للشيخ  الاحتجاج 
للحاكم الحسكانّي، وكتاب مشكاة الأنوار لحفيد المصنّف الشيخ علّي بن الحسن بن 

الفضل الطبرسّي. وجميعها مطبوعة.

شعره:
وذكر  الصبا،  عهد  في  نظمها  كثيرة  أشعاراً  له  إنّ  تاريخه:  في  البيهقيّ  ذكر 

بعضها في كتابه )الوشاح()2( من جملتها:
وَوَصِيِّــهِ الُمصْطَفــى  بحَِــقِّ  فَنَــاتِإلهـِـي  الثَّ ادِ ذِي  ــجَّ وَالسَّ وَسِــبْطَيْهِ 
وَجَعْفَــرٍ الأنْبيَــاءِ   عِلْــمِ  الَخلَــواتِوَبَاقِــرِ  في  اللهِ  نَجِــيِّ  وَمُوســى 
ــدٍ مَّ ضَــا وَمَُ هْــرِ مَوْلانَــا الرِّ الِخــرَاتِوَباِلطُّ خِــرَةِ   عَــيٌّ   تَــاهُ  
كاتِوَباِلَحسَــنِ الَهــادِي وَباِلقائـِـمِ الذِي باِلــرََ يَقُــومُ  عَــى اسْــمِ اللهِ 

لْ خَطيئــاتِ بِمِْ حَسَنَـــاتِ)3( أنلِْنـِـي إلهـِـي مَــا رَجَــوْتُ بحُِبِّهِــمْ            وَبَــدِّ

وله أيضاً:
بذِِكْرَاكُــمُ يَوْمِــيْ  برُِؤْيَاكُــمُأُطَيِّــبُ  نَوْمِــي  وَأُسْــعِدُ 

مَغْنَاكُــمُلَئـِـنْ غِبْتُــمُ عَــنْ مَغَانيِكُــمُ فُــؤادِيَ  فَــإنَّ 

))) ينظر: رياض العلماء ج4: 340- 358.
معجم  ينظر:  535هـ.  سنة  تصنيفه  من  البيهقيّ  فرغ  للباخرزيّ،  القصر  دمية  وشاح  كتاب  هو   (((

الأدباء ج13: 229.
))) تاريخ بيهق: 420.



-15-

رَعَايَاكُــمُفَلا بَــأسَ إنْ رَيْبُ دَهْريْ أتَى يَــرُُّ  لا  بـِـاَ 

يَأتيِكُــمُ اللهِ  مِــنَ  يَغْشَــاكُمُفَنَــرٌْ  اللهِ  مِــنَ  وَفَضْــلٌ 

وَمَوْلاكُــمُوَعَقْــدُ وِلائـِـيْ لَكُمْ شَــاهِدٌ فَتَاكُــمْ   ْ بـِـأنِّ

أُسْــوَةٌ جُدُودِكُــمُ  في  دُنْيَاكُــمُلَكُــمْ  إذا سَــاءَكُمْ عَيْــشُ 

عَنْكُمُ أُفْرِجَــتْ  مِثْلِهَا  وَحُــطَّ بِــا مِــنْ خَطايَاكُــمُوَكَــمْ 

ــيَ التِّــرُْ في كُــورِهِ اكُـــمُكَــاَ صُفِّ صَفَّ الُله  كَذَلكُِـــمُ 

وله أيضاً:
ــذِي يَبْغِــي إلى قَــرِْ العُلا دَرَجَــاً عَــى لَغَــبٍ بـِـهِ وَقُصُــورِقُــلْ للَِّ
ــدِ بــنِ أخــي العَــا مَنْصُورِأقْــرِْ فَقَدْ خُلِــقَ المحَامِــدُ وَالعُلا لمحَمَّ
مٍ هَصُــورِغَيْــثٍ إذا غِيــضَ المــكَارِمِ خِضِْ الِحــامُ  حَِــيَ  إذا  لَيْــثٍ 
تْ أيْــديْ الوَرَى عَنْ مُبْتَغى كَــرَمٍ عَلَيْهِ سُــوَى الــوَرَى مَقْصُورِوَتَقَاصََ

يْــهِ مَــاءُ حَيائـِـهِ             قُــدِحَ العُــا مِــنْ مَائـِـهِ المعْصَورِ)1( لَــوْ عُــرَْ مِــنْ خَدَّ

كما ورد في مقدّمة كتابه )مجمع البيان( ثلاثة أبيات في مدح جلال الدين أبي 
منصور محمّد بن يحيى الحسينيّ:

وزَ مِنَ الُمنــى غَايَاتَِا ــاحَتَّــى يَُ رَايَاتَِ بيَِمِينـِـهِ  يــاً  مُتَلَقِّ

مُدافِعٍ غَــرَْ  باِلآمالِ  ــاوَيَفــوزَ  آيَاتَِ سَــعْدُهُ  عَلَيْــهِ  يَتْلُــو 

ا)2( لُو   عَلَيْهِ     جُرْمَهَا     بأِنَاتَِ وَتَظَلُّ شَمْسُ المجَْدِ في سَاحَاتهِِ             تَْ

))) إنباه الرواة ج3: 6.
))) مجمع البيان ج2-1: 10.



-16-

وجاء في مقدّمة كتابه )إعلام الورى بأعلام الهدى( هذه الأبيات في مدح 
الملك علاء الدولة علّي بن شهريار:

عَجَزَتْ التيِ  ى  القُصْــوَ الغَايَةُ  ا  َ الهمَِــمُلِنَّ ــا  إدْرَاكاتَِ ــلَ  تَأمَّ أنْ  عَــنْ 

هْــرِ مَرْتَبَةً قَــدَمُمَــا تَسْــتَحِقُّ مُلُــوكُ الدَّ فَوْقِهَــا  مِــنْ  لصَِاحِبهَِــا  إلّ 

ــكوكِ هُدىً دَى حَرَمُفَرَأيُــهُ إنْ دَجَا لَيْلُ الشُّ فُ الــرَّ ــهُ إنْ خَطا صَْ وَظِلُّ

كما ورد هذان البيتان في نفس المقدّمة في مدح الملك المذكور:
بـِـيِّ نَجِــدْ جَــذْلانَ يَرْفُلُ مِــنْ نَعْــاءَ في حُلَلِفَــكُلُّ أرْوَعَ مِــنْ آلِ النَّ

فَــلَـو    أجَـابَ    كِتَـابُ    الله    سَـائـِلَـهُ               مَنْ  خَيِْ هذا الوَرى لْم يُسْمِ غَيَْ عَلي)1(

وفاته ومدفنه:
توفي بقصبة سبزوار ليلة العاشر من ذي الحجّة سنة 548هـ، ونقل إلى مدينة 
 ،jمشهد ودفن في الموقع الذي يقال له )قتلكاه(، ثم نقل منه إلى مشهد الإمام الرضا

وقبره الآن معروف يزار ويتبّرك به، وقد أرّخ وفاته البروجرديّ في نخبة المقال)2(:
الفَضْلِ بــنِ  الَحسَــنِ  بنُ  العَــدْلِوَفَضْلٌ  سُِّ  الطَــرَْ عَــيِّ  أبُــو 

يَنْشُِ عَنْهُ  شَهْراشُــوبَ  ابنِ  (شَيْخُ  ــرَُ )مَْ الوَفَــاةِ  عَــامُ  مُفَــرٌِّ 

548هـ

))) إعلام الورى بأعلام الهدى: 17.

))) طبرسي ومجمع البيان ج1: 212.



-17-

مع الكتاب
البيان  )مجمع  كتابه  تأليف  من  فرغ  لما  أنّه  الكتاب  مقدّمة  في  المصنّف  ذكر 
في تفسير القرآن(، عثر على كتاب )الكشاف( للزمخشـري المتوفى سنة )538هـ( 
نصر  أبو  ولده  عليه  اقترح  ثمّ  الشافِ(،  )الكافِ  الثاني  تفسيره  في  منه  واستفاد 
بينهما، فاستجاب لطلبه وصنّف تفسيره  ثالثاً يكون مجمع  كتاباً  يؤلّف  أن  الحسن 

الثالث ـ كتابنا هذا ـ وأسماه )جوامع الجامع(.

البيان(، بل  اتبعها في )مجمع  التي  المنهجيّة  أنّه لم يتخذ نفس  الواضح  ومن 
اتبع بشكل كامل منهجيّة صاحب الكشاف في ترتيبه، ولكنّه كان يختصر منه بشكل 

غير مخلّ، ليكون كما أراد كتاباً وسيطاً خفيف الحجم، كثير الغُنم.

يعمد  ثمّ  ـ  الكشاف  ـ كما في  الشـريفة  الآيات  يذكر مجموعة من  كان  فقد 
الصحابة والتابعين وغيرهم، وزاد على  المفسّين من  بأقوال  إلى شرحها مستعيناً 

الكشاف بنقل ما روي عن الأئمّةb في معنى الآية مورد التفسير.

والنحو،  اللغويّ،  المعنى  حيث  من  الكريمة  الآيات  ألفاظ  إلى  يتطرّق  كما 
الأعم  في  الكشاف  صاحب  يتبع  كان  هذا  وفي  والبيان،  والبلاغة،  والصـرف، 
الأغلبّ، وكان يشير إلى مواضع الاختلاف معه، كما في تفسير الآية )6( من سورة 
البقرة، والآية )88( من سور الزخرف، والآيات )13-14( من سورة الإنسان.

كما تبع صاحب الكشاف في اعتماد بعض القراءات على غير رواية المصاحف 
 ،)1(O قَّ Pيَقُصُّ الَْ المتداولة، ولم يعتمدها هو في )مجمع البيان(، مثل قوله تعالى: 

))) الأنعام: 57.



-18-

 )2(Oإنَِّ هَذَا لَسَاحِرٌ مُبيٌِنP :وقوله تعالى  ،)1(Oِمْ عَنِ الْقَرْيَة وقوله تعالى: Pوَاسْأَلُْ
وغيرها.

أما بالنسبة لآيات الأحكام فقد كان يذكر ما روي عن الأئمّةb في ذلك، 
أو أقوال علمائنا بالحكم المفروض، إضافة إلى أقوال الشافعيّ وأبي حنيفة، ولم يذكر 

قول مالك إلا مرّة واحدة في حدّ السـرقة في تفسير الآية )38( من سورة المائدة .

أما بالنسبة لمسائل العقائد فقد كان يردّ على صاحب الكشاف بشكل علميّ 
مستدلّ بما يوافق الطريقة الحقّة، كما في تفسير الآية )48( من سورة النساء، والآية 
)6( والآية )55( من سورة المائدة، والآية )43( من سورة التوبة، والآية )1( من 

سورة التحريم، والآية )1( من سورة الكوثر.

النسخ المعتمدة في التحقيق :
اعتمدت في تحقيق الكتاب على النسخ الخطيّة التاليّة:

1- النسخة المحفوظة في مكتبة الإمام الحكيم العامّة بالرقم 1978 .

من  ـ  الكتاب  من  الأول  المجلد  على  وتشتمل  الخط،  حسنة  نسخة  وهي 
المجاور  القمّيّ  الحسينيّ  حسن  سلطان  كتبها  ـ   الكهف  سورة  آخر  إلى  المقدّمة 
بالنجف المقدّس في الحضـرة الغرويّة المرتضويّة. وهي بدون تاريخ، وعليها تاريخ 
إنهاء كتبه السيّد جعفر بن أحمد الملحوس الحسينيّ)3( ما نصّه: )أنهاه دامت سيادته 
في عدة مجالس آخرها يوم الخميس الحادي والعشرين من جمادى الآخرة سنة ثمان 

))) الأعراف: 163.
))) يونس: 2.

))) كان فقيهاً إمامياً كبيراً محققاً جليلًا، صنّف كتاب المنتخب وكتاب تكملة الدروس للشهيد الأوّل 
المتوفى سنة )768هـ(، ولا يعرف تاريخ وفاته. ينظر: موسوعة طبقات الفقهاء ج9: 82.



-19-

وثلاثين وثمانمائة هجريّة نبويّة، وكتب الفقير إلى الله تعالى جعفر بن أحمد الملحوس 
الحسينيّ عفا الله عنه(. ويظهر أنّ الإنهاء هو إنهاء قراءة الناسخ على السيّد الملحوس.

الشـرعية(  الناسخ قام بكتابة نسخة من كتاب )تحرير الأحكام  أنّ  ويذكر 
للعلامة الحلّي المتوفى سنة )726هـ( بتاريخ شهر رجب سنة )833هـ()1(، ونسخة 
من كتاب )التنقيح الرائع( للمقداد السيوريّ المتوفى سنة )826هـ( بتاريخ شهر 

ربيع الأول سنة )834هـ()2(.

وقد كتبت الآيات بالمداد الأحمر، وعلى النسخة هوامش كثيرة وبلاغات.

وتقع في 204 ورقة، وقياسها 27×18سم، وعدد أسطرها 29.

وقد رمزت لها بالرمز )أ(.

2- النسخة المحفوظة في مكتبة الإمام الحكيم العامّة بالرقم 1064.

نسخة حسنة الخط، كتبها ماجد بن مسعود بن شمس بن كمال المهزمي يوم 
الثلاثاء التاسع عشـر من شهر ذي القعدة سنة )985هـ(.

وقد كتبت الآيات بالمداد الأحمر، وعلى النسخة هوامش توضيحية وكلمات 
الصفحة  ناقصة  بالرطوبة،  والنسخة  بدايتها ونهايتها  البدل، وقد تضررت  نسخ 

الأخيرة.

تقع في 358 ورقة، وقياسها 30×21سم، وعدد أسطرها 27.

وقد رمزت لها بالرمز )ب(.

3- النسخة المحفوظة في مكتبة الإمام الحكيم العامّة بالرقم 857.

))) ينظر: فهرستواره دستنوشت هاي إيران )دنا( ج2: 837.

))) ينظر: فهرستواره دستنوشت هاي إيران )دنا( ج3: 368.



-20-

نسخة حسنة الخط مجهولة الناسخ، كتبت سنة )1081هـ(.

وقد كتبت الآيات بالمداد الأحمر، والنسخة ناقصة الصفحة الأولى.

تقع في 473 ورقة، وقياس 25،8×15،5 سم، وعدد أسطرها 27.

وقد رمزت لها بالرمز )ج(.

4- النسخة المحفوظة في مكتبة الإمام الحكيم العامّة بالرقم 1952.

تشتمل على المجلد الثاني من سورة مريم إلى آخر الكتاب، وقد وضع خط 
والهوامش  الشروح  بعض  عليها  والتاريخ،  الناسخ  مجهولة  ة،  المفسَّ الآيات  على 

وكلمات نسخ البدل.

تقع في 333 ورقة، وقياسها 25،3×19،5سم، وعدد أسطرها 23.

وقد رمزت لها بالرمز )د(.

الطباطبائيّ،  القاضّي  علّي  محمّد  السيّد  بتحقيق  المطبوعة  النسخة   -5
والمطبوعة في إيران سنة 1379هـ. وقد رمزت لها بالرمز )ط(.

منهج التحقيق: 
لقد حرصت أن يكون تحقيق الكتاب منصبّاً بالدرجة الأولى على الوصول 
من  الهامش  إثقال  عدم  على  الثانية  وبالدرجة   ،wالمصنّف وضعه  نصّ  لأقرب  
حيث التعليق، أو شرح الأبيات الشعريّة، أو بيان صحة الخبر من عدمه، أو بيان 
أراده مصنّفهw: )كتاباً  الراوي من عدمها، وأمثال ذلك؛ لكي يكون كما  وثاقة 
وسيطاً خفيف الحجم، كثير الغُنم، لا يصعب حمله، ويسهل حفظه، ويكثر معناه 

وإن قلّ لفظه(. 



-21-

ولتحقيق هذا الأمر قمت بالخطوات التالية:
 w1- كتابة النص القرآنّي المفسّ طبقاً للمصحف المتداول، وإن اعتمد المصنف
في بعض المواضع القراءات الأخرى كما أشرت إلى ذلك سابقاً. ولم أقم بإرجاع القراءات 
المختلفة التي نقلها المصنفw إلى قرّائها، اعتماداً على كونها مذكورة في كتاب )النشر في 

القراءات العشر( لابن الجزري.

الإشارة  مع  منها،  تلفيقية  نسخة  واستخلاص  النسخ  بمقابلة  النص  ضبط   -2
)الكشاف(  وإلى  البيان(  )مجمع  إلى  والرجوع  بينها،  الضروريّة  الاختلاف  مواضع  إلى 
للترجيح عند اختلاف النسخ، وأهملت ما لم يكن له تأثير بالمعنى حرصاً على عدم إثقال 
الهامش، ففي بعض النسخ ـ مثلًا ـ كلمة )سبحانه( بعد لفظ الجلالة، وفي أخرى )تعالى(، 
وفي الثالثة )عزّوجل(، أو عند ذكر النبيtّ، ففي بعضها )عليه السلام( وفي الأخرى 

)صلوات الله عليه( وفي الثالثة )صلّ الله عليه وآله وسلم(، وأمثال ذلك.

3- استخدام علامات الترقيم المتعارفة.

.w4- تخريج الآيات الشريفة المستخدمة كشواهد من قبل المؤلِّف

من  المعتبرة  مصادرها  من  والأخبار  والروايات  الشريفة  الأحاديث  تخريج   -5
كتب الفريقين قدر الإمكان.

6- ترجمة مختصرة للأعلام المذكورين في الكتاب، مع ذكر مصادر الترجمة لكل 
منهم.

7- بيان معنى الكلمات اللغويّة الصعبة والمبهمة من المصادر اللغويّة.

8- إرجاع الأقوال المصّرح بأسماء قائليها الواردة في الكتاب إلى مصادرها، ونسبة 
الأقوال الأخرى إلى قائليها بالاعتماد على المصادر.



-22-

إلى  الكتاب  في  الواردة  قائليها  بأسماء  المصـرّح  والأراجيز  الأشعار  إرجاع   -9
مصادرها، ونسبة الأخرى إلى قائليها بالاعتماد على المصادر.

10- تخريج الأمثال المذكورة في الكتاب.

11- التعريف بشكل مختصر بأسماء البقاع والأماكن الواردة في الكتاب بالرجوع 
إلى مصادرها.

12- كتابة النسخة وفق القواعد الإملائيّة.

13- إعداد فهارس عامّة في آخر الكتاب تضمّنت فهرساً للأحاديث الشـريفة 
والأخبار، وآخر للأعلام، وفهرساً للأمثال، وآخر للأبيات الشعريّة والأراجيز، وفهرساً 

للأماكن والبقاع...الخ.

14- ذكر المصادر المعتمدة في التحقيق.

العباسية  للعتبة   والامتنان  الشكر  ببالغ  أتوجّه  أن  إلا  المقام  هذا  يسعني في  ولا 
المقدّسة ممثّلة بالمتولي الشرعي للعتبة سماحة السيد أحمد الصافي »دام عزه«، كما لا يفوتني 
الشيخ عمار  المعارف الإسلامية والإنسانية ورئيسه سماحة  لقسم شؤون  الشكر  تقديم 

الهلالي »دام توفيقه« على جهودهم في مراجعة الكتاب وطبعه.

الخلل  من  فيه  وقع  عما  والصفح  التجاوز  الكريم  القارئ  من  أرجو  الختام  وفي 
والتقصير، كما أشكره تعالى شأنه على توفيقه لإكمال الكتاب، سائلًا منه أن يجعل عملي 
خالصاً لوجهه الكريم، وأن ينفعني به يوم ألقاه، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه 

أنيب، وهو حسبي ونعم الوكيل.

                                                                جواد السيد كاظم الحكيم
                                                                        النجف الأشرف



نماذج من المخطوطات





-25-

الصفحة الأولى من النسخة المخطوطة - أ -



-26-

الصفحة الأخيرة من النسخة المخطوطة - أ -



-27-

الصفحة الأولى من النسخة المخطوطة - ب -



-28-

الصفحة الأخيرة من النسخة المخطوطة - ب -



-29-

الصفحة الأولى من النسخة المخطوطة - ج -



-30-

الصفحة الأخيرة من النسخة المخطوطة - ج -



-31-

الصفحة الأولى من النسخة المخطوطة - د -



-32-

الصفحة الأخيرة من النسخة المخطوطة - د -



-33-

الصفحة الأولى من النسخة المطبوعة - ط -



-34-

الصفحة الأخيرة من النسخة المطبوعة - ط -







العتبة العباسية المقدسة
قسم شؤون المعارف الإسلامية والإنسانية





بسم الله الرحمن الرحيم

وبه نستعين..
والقرآن  المثاني  بالسبع  علينا  ومنّ  الكريم،  بكتابه  أكرمنا  الذي  لله  الحمد 
العظيم، وما ضمّنه من الآيات والذكر الحكيم، فهو النور الساطع برهانه، والفرقان 
الصادع تبيانه، والمعجز الباقي على مرّ الدهور، والحجّة الثابتة سجيس العصور)1(، 
الميل والزلل، لا تمجّه الأسماع، ولا  القول والعمل، ويثبت من  يهدي إلى صالح 
تملّه الطباع، معدن كل علم، ومنبع كل حكم، وشفاء لما في الصدور، وهدى ورحمة 
للمؤمنين، نزل به الروح الأمين على خاتم النبيين ليكون من المنذرين بلسان عربي 

مبين.

ثم الصلاة والسلام على الرسول الأمين والنبيّ المكين، محمّد خير البشـر، 
أعلى  من  المنتخب  المناصب،  أشرف  من  المنتجب  النذر،  وأكرم  البُشُـر)2(،  وسيّد 
المناسب، الذي سما بسمو انتسابه اسم )عدنان()3( و)مضـر()4(، وبعلو قدره علا 

))) سجيس العصور: أبداً. )الصحاح: مادة سجس(
))) البشر: جمع البشير.

.tعدنان، من أجداد النبي (((
.tمضر، من أجداد النبي (((



.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 6

كعب )كعب()1( وكبر، وبنضـرة جاهه وجه )النضـر()2( نضـر، وبرفعة أمره استمر 
أمر )مرّة()3( وأمر، فأُسرته خير الُأسر، وشجرته أكرم الشجر، وعترته أفضل العتر، 

صلّ الله عليه وعلى أهل بيته الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً.

أما بعد: فإنّ لما فرغت من كتابي الكبير في التفسير الموسوم بـ)مجمع البيان 
لعلوم القرآن()4(، ثم عثرت من بعد بالكتاب )الكشاف لحقائق التنزيل()5( لجار 
الله العلامة)6(، واستخلصت من بدائع معانيه وروائع ألفاظه ومبانيه، مالا يلفى 
الشافِ(،  بـ)الكافِ  وأسمّيه  أسمه  أن  ورأيت  الأطراف،  مجتمع  كتاب  في  مثله 
فخرج الكتابان إلى الوجود، وقد ملكا أزمّة القلوب، إذ أحرزا من فنون العلم غاية 
المطلوب، وجادت جدواهما، وتراءت ناراهما، وبَعُد في استجماع جواهر الألفاظ 
وزواهر المعاني مداهما، فسارا في الأمصار مسير الأمثال، وسريا في الأقطار مسرى 
الفؤاد،  والسويداء من  البصـر،  السواد من  منّي محلّ  اقترح علّي من حلّ  الخيال؛ 
ـ أن أجرّد من  ولدي أبو نصـر الحسن)7( ـ أحسن الله نصـره وأرشد أمري وأمره 

.tكعب، من أجداد النبي (((
.tالنضر، من أجداد النبي (((

.tمرّة، من أجداد النبي (((
))) مجمع البيان لعلوم القرآن للمصنف )رحمه الله( يقع في عشرة أجزاء، طبع عدة مرات.

))) الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل للزمخشري يقع في أربعة أجزاء، 
طبع عدة مرات.

))) أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري، صاحب التصانيف المشهورة في التفسير والنحو والحديث 
واللغة وعلم البيان، ولد سنة 467هـ سافر إلى مكة وجاور بها زماناً فصار يقال له: جار الله توفي سنة 

538هـ. ينظر: طبقات المفسرين ج2: 314.
)مكارم  كتاب  صاحب  جليل  محدّث  فقيه  كامل  فاضل  الطبرسي،  الفضل  بن  الحسن  نصر  أبو   (((

الأخلاق(. الكنى والألقاب ج2: 409.



ويتصف  بأطرافهما  يأخذ  عينهما،  ومحجر  بينهما،  مجمع  يكون  ثالثاً  كتاباً  الكتابين 
إنّ  فيتحقّق ما قيل:  اللطائف عليهما،  الطرائف وبواكر  بأبكار  بأوصافهما، ويزيد 
الناقل  على  ويثقل  حملها،  الشادي  على  يشق  قد  الكبار  الكتب  فإنّ  خير؛  الثالث 
نقلها، فأكثر أبناء الزمان تقصر هممهم عن احتمال أعباء العلم الثقيلة، والإجراء في 

حلباته المديدة الطويلة.

فاستعفيته من ذلك مرة بعد أخرى، لما كنت أجده في نفسي من ضعف المنة 
ووهن القوة، فلقد ذرّفت)1(  على السبعين سنياً، وبلغت من الكبر عتياً، وصرت 

كالحنية)2(  حنياً، واشتعل الرأس شيباً، وقاربت شمس العمر مغيباً.

 فأبى إلا المراجعة فيه والعود، والاستشفاع بمن لم أستجز له الرد، فلم أجد 
بدّاً من صرف وجه الهمّة إليه، والإقبال بكلّ العزيمة عليه، وهممت أن أضع يدي 
فيه، ثم استخرت الله تعالى وتقدّس في الابتداء منه بمجموع مجمع جامع للكلم 

الجوامع، أسميه كتاب )جوامع الجامع(.

ـ  يكون  أن  وأرجو  للمعنى،  طبق  ولفظ  للمسمّى،  وفق  اسم  أنّه  ولاشك 
بتوفيق الله وعونه، وفيض فضله ومنّه ـ كتاباً وسيطاً خفيف الحجم، كثير الغُنم، لا 
يصعب حمله، ويسهل حفظه، ويكثر معناه وإن قلّ لفظه، يروع موضوعه، ويروق 
بغرره  العلماء  يستضئ  الفوائد،  بسائط  ويحوي  القلائد،  وسائط  ينظم  مسموعه، 
ودرره، ويفتقر الفضلاء إلى فِقَره، فيكتب على وجه الدهر، ويعلّق في كعبة المجد 

والفخر.

ومما حداني إليه، وحثّني وبعثني عليه، أن خطر ببالي وهجس بضميري، بل 

))) ذرّف: زاد. )الصحاح: مادة ذرف(
))) الحنية: القوس. )الصحاح: مادة حنا(

مقدّمة المؤلف. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..7



.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 8

أُلقي في روعي محبّة الاستمداد من كلام جار الله العلامة ولطائفه، فإنّ لألفاظه لذّة 
الجدة ورونق الحداثة، مقتصراً فيه على إيراد المعنى البحت، والإشارة إلى مواضع 
النكت، بالعبارات الموجزة، والإيماءات المعجزة، مما يناسب الحقّ والحقيقة، ويطابق 
الطريقة المستقيمة. وإذا ورد في أثناء الآيات شيء قد تقدّم الكلام في نظيره، أعوّل 

في أكثره على المذكور قبل؛ إيثاراً للإيجاز والاختصار.

وأنا أسأل الله الكريم المنان، مستشفعاً إليه بمحمّد المصطفى وآله مصابيح 
الإيمان ومفاتيح الجنان، عليه وعليهم الصلاة والسلام ما اختلف الضياء والظلام، 
أن يجعل وكدي)1( وكدّي في تأليفه ـ مع تخاذل الأعضاء وتواكل الأجزاء ـ  موجباً 
لغفرانه، ومؤدياً إلى رضوانه، ويمنّ بالتسهيل والتيسير، فإنّ تيسير العسير عليه ـ 

جلّت قدرته ـ يسير، وهو على ما يشاء قدير، نعم المولى ونعم النصير.

))) وكدي: قصدي. )الصحاح: مادة وكد(



سورة فاتحة الكتاب         

نِ  حَْ الرَّ اللهِ  Pبسِْمِ  عدّوا  مكة  أهل  أنّ  إلا  خلاف،  بلا  آيات  سبع  مكية، 
حِيمOِ آية من الفاتحة، وغيرهم عدّوا Pأَنْعَمْتَ عَلَيْهِمOْ آية. الرَّ

حِيمOِ فقد  نِ الرَّ حَْ الرَّ وروي عن ابن عباس أنّه قال: من ترك Pبسِْمِ اللهِ 
ترك مائة وأربع عشرة آية من كتاب الله تعالى)1(. وعن الصادقj أنّه سئل عن 
الْثََانOِ)2(، فقال: ))هي سورة الحمد، وهي سبع آيات  Pسَبْعًا مِنَ  قوله تعالى: 
رسول  قال  قال:  كعب)4(  بن  أُبّي  وعن   .)3())Oِحِيم الرَّ نِ  حَْ الرَّ اللهِ  Pبسِْمِ  منها 
القرآن،  ثلثي  الكتاب أُعطي من الأجر كأنّما قرأ  اللهt: ))أيّما مسلم قرأ فاتحة 
وأُعطي من الأجر كأنّما تصدّق على كل مؤمن ومؤمنة(()5(. وعن جابر بن عبد 

))) الدر المنثور ج1: 7 بالمعنى.
))) الحجر: 87.

))) تفسير العياشي ج1: 19، وروي قريب منه مرفوعاً. الكشف والبيان ج1: 89.
))) أُبّي بن كعب بن قيس الأنصاري النجّاري، من أصحاب العقبة الثانية، شهد بدراً والمشاهد كلها 
مع النبيt، قيل: إنه مات في زمن عمر، وقيل: في زمن عثمان. ينظر: الإصابة ج1: 20، معجم رجال 

الحديث ج1: 202.
))) الضعفاء الكبير ج1: 157.



10 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

الله)1( عن النبيtقال: ))هي شفاء من كل داء إلا السام، والسام الموت(( )2(.

ٱ ٻ ٻ ٻ 

أصل الاسم: سمو، لأنّ جمعه أسماء وتصغيره )سمي(.

P ٱ O أصله: إله، فحذفت الهمزة وعوّض عنها حرف التعريف، ولذلك 
له  تحقّ  الذي  إنّه  ومعناه:  إله.  يا  يقال:  كما  ـ  الهمزة  بقطع  ـ  الله  يا  النداء:  في  قيل 

العبادة، وإنّما حقّت له العبادة لقدرته على أصول النعم.

فهذا الاسم مختص بالمعبود بالحقّ لا يطلق على غيره، وهو اسم غير صفة 
لأنّك تصفه فتقول: إله واحد، ولا تصف به فلا تقول: شيء إله.

)الرحمن( فعلان من )رحم( كـ)غضبان(، و)الرحيم( فعيل منه كـ)عليم(.

وفي P ھ Oمن المبالغة ما ليس في P ھO، ولذلك قيل: )الرحمن 
قال:  أنّه   jالصادق عن  ورووا  خاصة()3(.  بالمؤمنين  والرحيم  الخلق،  بجميع 

))الرحمن اسم خاص بصفة عامة، والرحيم اسم عام بصفة خاصة(()4(. 

ليختص  أقرأ،  الله  بسم  تقديره:  بمحذوف   Oھ ھ   P في  الباء  وتعلّقت 
اسم الله بالابتداء به، كما يقال للمعرس: باليُمن والبركة، بمعنى: أعرست. وإنّما 
قدّر المحذوف متأخراً لأنّم يبتدئون بالأهم عندهم، ويدلّ على ذلك قوله: Pبسِْمِ 

ثم شهد تسع عشرة غزوة  الثانية،  العقبة  السلمي، شهد  الأنصاري  بن عمرو  الله  بن عبد  ))) جابر 
مع النبيt، شهد صفين مع الإمام عليj، مات سنة 78 هـ. ينظر: الإستيعاب ج1: 221، معجم 

رجال الحديث ج4: 11.
))) تفسير العياشي ج1: 20.

))) عن الصادقj. تفسير القمي ج1: 25، وعن الضحاك. الدر المنثور ج1: 9.
))) الكشف والبيان ج1: 99.



.)1(Oرَاهَا وَمُرْسَاهَا اللهِ مَْ

ٱ پ  پ  ڀ  ڀ
وغيرها،  نعمة  من  الجميل  على  الثناء  وهو  أخوان،  والمدح   Oٱ  P
بالقلب  باللسان وحده، والشكر يكون  النعمة خاصة، والحمد  وأما الشكر فعلى 
وباللسان وبالجوارح، ومنه قولهj: ))الحمد رأس الشكر(()2(، والمعنى في كونه 
وأشيع  النعمة،  مكان  على  وأدلّ  وأوضح  أجلى  باللسان  الذكر  إنّ  الشكر:  رأس 
ونقيض  الذم،  الحمد  ونقيض  الجوارح.  وعمل  الاعتقاد  من  موليها  على  للثناء 

الشكر الكفران.

أنّه من  ـ على  الذي هو الأصل في كلامهم  النصب  بالحمد عن  وإنّما عدل 
ـ إلى  بأفعال مضمرة، كقولهم: شكراً وعجباً... ونحو ذلك  التي تنصب  المصادر 
الرفع على الابتداء، للدلالة على ثبات المعنى واستقراره، دون تجدّده وحدوثه في 
الكامل الجزيل  الثناء الحسن الجميل والمدح  نحو قولك: أحمد الله حمداً. ومعناه: 

للمعبود المنعم بجلائل النعم، المنشئ للخلائق والأمم.

يربّني  )لأن  سفيان)4(:  لأبي  صفوان)3(  قول  ومنه  والمالك،  السيّد  والربّ: 
رجل من قريش أحبّ إلّي من أن يربّني رجل من هوازن()5(. يقال: ربّه يربّه فهو 

))) هود: 41.
))) مصنف عبد الرزاق ج10: 424.

 tصفوان بن أمية بن خلف الجمحي، أحد المؤلفة قلوبهم، قتل أبوه يوم بدر مشركاً، شهد مع النبي (((
حنيناً والطائف وهو كافر، ثم أسلم، مات بمكة سنة 42هـ . ينظر: الاستيعاب ج2: 183. 

ويوم  أُحد  يوم  المشركين  رأس  كان  قلوبهم،  المؤلفة  أحد  الأموي،  حرب  بن  صخر  سفيان  أبو   (((
الأحزاب، أسلم عام الفتح، توفي في زمن عثمان. ينظر: الإصابة ج2: 178.

))) نقله المصنف تبعاً لصاحب الكشاف، والمذكور في المصادر المتوفرة أن صفوان قال ذلك لكلدة بن 

11 تفسير سورة الفاتحة/ الآية 2.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..





12 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

ربّ، ولم يطلقوا الربّ إلا في الله وحده، ويقيّد في غيره فيقال: ربّ الدار، وربّ 
الضيعة.

 والعالم: اسم لأولي العلم من الملائكة والثقلين)1(. وقيل: هو اسم لما يعلم 
به الصانع من الجواهر والأجسام والأعراض. وجمع بالواو والنون ـ وإن كان اسمًا 

غير صفة ـ لدلالته على معنى العلم، وليشمل كل جنس مما سمّي به.

ڀ  ڀڀ
مرّ معناهما.

ٺ ٺ  ٺ ٺ
من قرأ: ملك يوم الدين ، فلأنّ الملك يعمّ والملك يخصّ، ولقوله سبحانه: 
Pمَلِكِ النَّاسOِ)2(، ومن قرأ: مالك ـ بالألف ـ فهو إضافة اسم الفاعل إلى الظرف 
على طريق الاتساع، أجري الظرف مجرى المفعول به والمعنى على الظرفية. والمراد: 

مالك الأمر كله في يوم الدين، وهو يوم الجزاء من قولهم: ))كما تدين تدان(()3(.

وهذه الأوصاف التي هي كونه سبحانه ربّاً مالكاً للعالمين لا يخرج منهم 
شيء من ملكوته وربوبيته، وكونه منعمًا بالنعم المتوافرة الباطنة والظاهرة، وكونه 
مالكاً للأمر كله في الدار الآخرة بعد الدلالة على اختصاص الحمد به في قوله: 
مْدُ لOِِ؛ فيها دلالة باهرة على أنّ من كانت هذه صفاته لم يكن أحد أحقّ  Pالَْ

منه بالحمد والثناء.

الحنبل ـ وهو أخوه لأمه ـ في غزوة حنين. ينظر: تاريخ الطبري ج3: 128، سيرة ابن هشام ج123:4.  
))) الثقلان: الإنس والجن. )الصحاح: مادة ثقل( 

))) الناس: 2.
))) الخصال: 303، مصنف عبد الرزاق ج11: 179.





ٿ  ٿ  ٿ  ٿٹ 
)إيّا( ضمير منفصل للمنصوب، والكاف والهاء والياء اللاحقة به في )إيّاك( 
و)إيّاه( و)إيّاي( لبيان الخطاب والغيبة والتكلّم، ولا محلّ لها من الإعراب، إذ هي 

حروف عند المحقّقين، وليست بأسماء مضمرة كما قال بعضهم)1(.

بالعبادة  نخصّك  والمعنى:  الاختصاص،  لقصد  هو  إنّما  المفعول  وتقديم 
ونخصّك بطلب المعونة. 

الخضوع  غاية  أقصى  وكيفيته، وهي  فيه  وغاية  الشكر  من  والعبادة ضرب 
والتذلل، ولذلك لا تحسن إلا لله سبحانه الذي هو مولي أعظم النعم، فهو حقيق 

بغاية الشكر.

وإنّما عدل فيه عن لفظ الغيبة إلى لفظ الخطاب على عادة العرب في تفننهم 
في محاوراتهم، ويسمّى هذا التفاتاً. وقد يكون من الغيبة إلى الخطاب، ومن الخطاب 
إلى الغيبة، ومن الغيبة إلى التكلّم، كقوله سبحانه: Pحَتَّى إذَِا كُنْتُمْ فِ الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ 

.)3(Oُيَاحَ فَتُثيُِر سَحَابًا فَسُقْنَاه بِمOِْ)2(، وقوله: Pالُله الَّذِي أَرْسَلَ الرِّ

بالحمد  الحقيق  المعبود  أنّ  فهي  الموضع،  هذا  في  به  المختصة  الفائدة  وأما 
والثناء لما أجري عليه صفاته العليا، تعلّق العلم بمعلوم عظيم الشأن حقيق بالعبادة 
والاستعانة به في المهمات، فخوطب ذلك المعلوم المتميّز بتلك الصفات، فقيل: إيّاك 
ـ يا من هذه صفاته ـ نخصّ بالعبادة والاستعانة، لا نعبد غيرك ولا نستعينه، ليكون 

))) معاني القرآن وإعرابه ج1: 48. 
))) يونس: 22.

))) فاطر: 9.

13 تفسير سورة الفاتحة/ الآية 5.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



14 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

الخطاب أدلّ على )أنّ العبادة له لذلك المتميّز الذي لا تحقّ العبادة إلا له()1(.

وبين  ربّم  إلى  العباد  به  يتقرّب  ما  بين  ليجمع  بالعبادة  الاستعانة  وقرنت 
العبادة على الاستعانة، لأنّ تقديم  إليه من جهته، وقدّمت  ما يطلبونه ويحتاجون 
الوسيلة يكون قبل طلب الحاجات ليستوجبوا الإجابة إليها، وأطلقت الاستعانة 

ليتناول كل مستعان فيه.

والأحسن أن تراد الاستعانة به وبتوفيقه على أداء العبادة، فيكون قوله: 
PٹO بياناً للمطلوب من المعونة، كأنّه قيل: كيف أُعينكم؟ فقالوا:

ٹ   ٹ  ٹ  ڤ
تيِ هِيَ   أصل )هدى( أن يتعدّى باللام أو بــ)إلى(، كقوله تعالى: Pيَْدِي للَِّ
في  )اختار(  معاملة  فعومل   ،)3(Oٍمُسْتَقِيم اطٍ  صَِ إلَِ  لَتَهْدِي  وPوَإنَِّكَ   ،)2(Oُأَقْوَم

.)4(Oُوَاخْتَارَ مُوسَى قَوْمَهP :قوله تعالى

و)السراط( ـ بالسين ـ الجادة، من سرط الشيء إذا ابتلعه، لأنّه يسرط المارة 
إذا سلكوه، كما سمّي لقمًا لأنّه يلتقم السابلة؛ وبالصاد من قلب السين صاداً لأجل 

الطاء، وهي اللغة الفصحاء.

وP ہہ Oهو الدين الحقّ الذي لا يقبل الله من العباد غيره. 
وإنّما سمّي الدين صراطاً، لأنّه يؤدي بمن يسلكه إلى الجنّة، كما أنّ الصراط يؤدي 

))) في أ: )أن العبادة له لذلك التميّز الذي لا تحقّ العبادة إلا به(.
))) الإسراء: 9.

))) الشورى: 52.
))) الأعراف: 155.



بمن يسلكه إلى مقصده.

وعلى هذا فمعنىP ٹO: زدنا هدى بمنح الألطاف، كقوله سبحانه: 
معناه:  أنّ   :jالمؤمنين أمير  عن  ورووا   .)1(Oهُدًى زَادَهُمْ  اهْتَدَوْا  ذِينَ  Pوَالَّ
ثبّتنا)2(. وفي بعض الأخبار: إنّ الصادقj قرأ: اهدنا صراط المستقيم، بإضافة 

)صراط( إلى )المستقيم(.

ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ 
ڄڄ  ڄ

اطَ الُْسْتَقِيمOَ، وهو في حكم تكرير العامل، فكأنّه قال:  َ هو بدل من Pالصِّ
اهدنا صراط الذين أنعمت عليهم. وفائدة البدل التوكيد، والإشعار بأنّ الطريق 
المستقيم بيانه وتفسيره: صراط من خصّهم الله تعالى بعصمته، وأمدّهم بخواصّ 
نعمته، واحتجّ بهم على بريّته، وفضّلهم على كثير من خليقته، فيكون ذلك شهادة 
الناس  أكرم  على  أدلّك  هل  تقول:  كما  الوجوه،  آكد  على  بالاستقامة  لصراطهم 
فلان؟ فيكون ذلك أبلغ في وصفه بالكرم من قولك: هل أدلّك على فلان الأكرم؟ 
لأنّك تثبت كرمه مجملًا أولًا ومفصّلًا ثانياً، وأوقعت فلاناً تفسيراً للأكرم، فجعلته 
علمًا في الكرم، فكأنّك قلت: من أراد رجلًا جامعاً للكرم فعليه بفلان، فهو المعيّ 

لذلك غير مدافع فيه.

وأطلق الإنعام ليشمل كل إنعام.

وروي عن أهل البيتb: صراط من أنعمت عليهم، وعن عمر بن الخطاب 

))) محمّد: 17.
))) معالم التنزيل ج1: 9. 

15 تفسير سورة الفاتحة/ الآية 7.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



16 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

وعمرو بن الزبير)1(. والصحيح هو المشهور.

ذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمOْ، على معنى:  P ڦ  ڦڦO بدل من Pالَّ
إنّ المنعم عليهم هم الذين سلموا من غضب الله والضلال؛ أو صفة على معنى: 
غضب  من  السلامة  وبين  العصمة،  نعمة  وهي  المطلقة  النعمة  بين  جمعوا  إنّم 
صفة  يقع  لا  )غير(  كان  وإن  صفة  هاهنا  )غير(  يكون  أن  ويجوز  والضلالة.  الله 
ذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمOْ لا توقيت  للمعرفة، ولا يتعرف بالإضافة إلى المعرفة، لأنّ Pالَّ

فيهم، فهو كقوله:
يَعْنيِنيِ)2( لَ  قُلْتُ  تَ  ثَمَّ فَمَضَيْتُ  نيِ     يَسُبُّ اللَئيِمِ  عَلى  أمُرُّ  وَلَقَدْ 

ولأنّ P  ڦڦ OوP ڄO خلاف المنعم عليهم، فليس 
في )غير( إذاً الإبهام الذي يأبى له أن يتعرف.

وقيل: )إنّ P   ڦڦO هم اليهود، لقوله تعالى: Pمَنْ لَعَنَهُ الُله 
مِنْ  وا  ضَلُّ Pقَدْ  تعالى:  لقوله  النصارى،  هم   OڄPو  ،)3(Oِعَلَيْه وَغَضِبَ 

.)5())4(Oُقَبْل

ومعنى غضب الله: إرادة الانتقام منهم وإنزال العقاب بهم، وأن يفعل بهم 
ما يفعله الملك إذا غضب على من تحت يده.

))) عمرو بن الزبير بن العوام كان موالياً لبني أمية ومن أشد الناس عداوة لأخيه عبد الله، قاد جيشاً 
لبني أمية لمحاربة أخيه فهُزم وأُسر ثم قتل. ينظر الفتوح ج5: 153.

))) البيت لرجل من بني سلول. الكتاب ج3: 24، وعجزه ساقط في ب، ج.
))) المائدة:60.
))) المائدة: 77.

))) عن عدي بن حاتم مرفوعاً. تفسير الطبري ج1: 64-61.



ومحلّ PڦO الأولى نصب على المفعولية، ومحلّ PڦO الثانية رفع 
على الفاعلية.

أهلكها.  أي:   )1(Oْم أَعْمَلَُ Pوَأَضَلَّ  قوله:  ومنه  الهلاك،  الضلال:  وأصل 
والضلال في الدين هو الذهاب عن الحقّ. 

))) محمّد: 8.

17 تفسير سورة الفاتحة/ الآية 7.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



سورة البقرة

 Oَرُون مدنية، مائتان وست وثمانون آية كوفي، وسبع بصـري. PالمO وPتَتَفَكَّ
ومOُ بصري. يُّ الْقَيُّ كوفي، Pإلَِّ خَائفِِيَنO وPقَوْلً مَعْرُوفًاO وPالَْ

عليه  الله  فصلوات  البقرة(  )سورة  قرأ  ))من  قال:   tالنبي عن  أُبّي  عن 
ورحمته، وأُعطي من الأجر كالمرابط في سبيل الله سنة لا تسكن روعته(()1(، وقال 
وتركها  بركة،  تعلّمها  فإنّ  البقرة(،  يتعلموا )سورة  أن  المسلمين  مُرِ  أُبّي،  ))يا  لي: 
حسرة، ولا تستطيعها البطلة، قلت: يا رسول الله مَنِ البطلة؟ قال: السحرة(()2(. 
وعن الصادقj قال: ))من قرأ )البقرة وآل عمران( جاء يوم القيامة يظلانه على 

رأسه مثل الغمامتين أو مثل الغيابتين(()3(.

ٱ ٻ ٻ 

ڻ  ٻ
من  ))إنّا   :bأئمتنا فورد عن  السور،  بها  المفتتح  الفواتح  اختلف في هذه 

))) مجمع البيان ج2-1: 32.
))) المستدرك على الصحيحين ج1: 564 عن أبي أمامة.

))) ثواب الأعمال: 104.



المتشابهات التي استأثر الله بعلمها، ولا يعلم تأويلها غيره(()1(. وعن الشعبي)2( قال: 
)لله تعالى في كل كتاب سّر، وسّره في القرآن حروف التهجّي في أوائل السور()3(.

وقال الأكثرون في ذلك وجوهاً:

منها: أنّا أسماء للسور، تعرف كل سورة بما افتتحت به. 

أسمائه  ومعاني  كتبه،  مباني  لكونها  بها  تعالى  الله  أقسم  أقسام  أنّا  ومنها: 
وصفاته، وأصول كلام الأمم كلها.

 :)4(OكهيعصP ومنها: أنّا مأخوذة من صفات الله عزّ وجل، كقول ابن عباس في
)إنّ الكاف من كاف، والهاء من هاد، والياء من حكيم، والعين من عليم، والصاد 

من صادق؛ وP ڻOمعناه: أنا الله أعلم(.

ومنها: أنّ كل حرف منها يدلّ على مدة قوم وآجال آخرين، إلى غير ذلك 
من الوجوه)5(.

على أنّ هذه الفواتح وغيرها من الألفاظ التي يتهجى بها عند المحقّقين أسماء، 
مسمّياتها حروف الهجاء التي ركّبت منها الكلم، وحكمها أن تكون موقوفة كأسماء 
الأعداد، تقول: )ألف(، )لام(، )ميم(، كما تقول: )واحد(، )اثنان(، )ثلاثة(. فإذا 
وليتها العوامل أعربت، فقيل: هذه )ألف(، وكتبت )لاماً(، ونظرت إلى )ميم(. 

))) التبيان ج1: 48. 
سنة  توفي  التابعين،  كبار  من  يعد  همدان،  من  بطن  شَعب،  إلى  ينسب  الكوفي  شراحيل  بن  عامر   (((

104هـ بالكوفة. ينظر: وفيات الأعيان ج2: 227، معجم رجال الحديث ج9: 199.
))) الدر المنثور ج1: 23.

))) مريم:1.
))) ينظر: تفسير الطبري ج1: 67 - 74.

19 تفسير سورة البقرة/الآية 1 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



20 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

قال الشاعر:
بَيْنَهُــمُ جِــدَالُ)1( هَــاجَ  وَوَاوٍ  وَيَــاءٍ       أَلـِـفٍ  عَــىَ  اجْتَمَعُــوا  إذَا 

ہ ھ  ھ ئم  ئى پ   ں  ڀ
إن جعلت P ٱ O اسمًا للسورة، ففيه وجوه:

خبره،   Oھ  Pو ثانياً،  مبتدأ   Oہ  Pو مبتدأ،   Oڻ  P أنّ  أحدها: 
الذي  الكامل  الكتاب  هو  ذلك  إن  المعنى:  فيكون  الأول.  المبتدأ  خبر  والجملة 
يستأهل أن يسمّى كتاباً، كأنّ ما سواه من الكتب ناقص بالإضافة إليه، كما تقول: 

هو الرجل، أي: الكامل في الرجولية.

الكتاب  ذلك  هو  المعنى:  فيكون  صفة.   Oھ  P يكون  أن  والثاني: 
الموعود.

 Oہ ھPفتكون جملة، و Oڻ P والثالث: أن يكون التقدير: هذه
جملة أخرى.

 OھP مبتدأ،   Oہ  P كان  الصوت  بمنزلة   Oڻ  P وإن جعلت 
خبره، أي: ذلك الكتاب المنزل هو الكتاب الكامل؛ أو P ھO صفة، والخبر 
ـ ذلك  المؤلَّف من هذه الحروف  يعني  ـ  قدّر مبتدأ محذوف، أي: هو  أو  بعده،  ما 

الكتاب.

والريب: مصدر رابه يريبه، إذا حصل فيه الريبة، وحقيقة الريبة: قلق النفس 
واضطرابها. وفي الحديث: ))دع ما يريبك إلى ما لا يريبك(()2(، والمعنى: إنّه من 

))) البيت ليزيد بن الحكم. خزانة الأدب ج1: 113.
))) معجم الطبراني الكبير ج3: 75، كنز الفوائد:164.



وضوح دلالته بحيث لا ينبغي أن يرتاب فيه، إذ لا مجال للريبة فيه.

والمشهور الوقف على P ئىO، وبعض القراء يقف على P ھ ئمO، ولابد 
ريب  لا  والتقدير:   ،)1(O ضَيَْ لَ   P قوله:  ونظيره  خبراً،  ينوي  أن  عليه  يقف  لمن 

فيه.

الدلالة  وهو  كالسـرى،  فعل  على  مصدر  والهدى:   Oں پ     P
الذي  الوصف  موضع  )هدى(  هو  الذي  المصدر  وضع  وقد  البغية،  إلى  الموصلة 

هو )هاد(.

والمتقي في الشريعة هو الذي يقي نفسه تعاطي ما يستحقّ به العقاب من 
كقول  )متقين(،  التقوى:  لباس  لاكتساء  مشارفتهم  عند  وسمّهم  ترك،  أو  فعل 
فَاجِرًا  إلَِّ  يَلِدُوا  Pوَلَ  تعالى:  وقوله  سلبه(()2(،  فله  قتيلًا  قتل  ))من   :tالنبي
ارًاO)3( أي: صائراً إلى الفجور والكفر. فكأنّه قال: هدى للصائرين إلى التقى. كَفَّ

على  بقاؤهم  علم  فريق  فريقان:  الضالين  لأنّ  للضالين،  هدى  يقل:  ولم 
الضلالة، وفريق علم مصيرهم إلى الهدى، فلا يكون هدى لجميعهم.

القرآن،  الزهراوين)4(، وسنام  أولى  التي هي  السورة  فقد صدّرت  وأيضاً: 
وأول المثاني؛ بذكر المرتضين من عباد الله وهم المتقون.

ڌٹ ے ڱڱ  

الموصول إما أن يكون مجروراً بأنّه صفة لـPالُْتَّقِيَنO، أو منصوباً، أو مرفوعاً 

))) الشعراء:50.
))) معجم الطبراني الكبير ج7: 245، تحف العقول: 254.

))) نوح: 27.
))) الزهراوين: مثنى الزهراء وهما: سورة البقرة وسورة آل عمران.

21 تفسير سورة البقرة/الآية 2 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



22 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

على المدح على تقدير: أعني الذين يؤمنون، أو هم الذين يؤمنون. وإما أن يكون 
.Oأُولَئكَِ عَلَ هُدًىP منقطعاً عما قبله مرفوعاً على الابتداء وخبره

والإيمان إفعال من الأمن. يقال: )أمنت شيئاً( و)آمنت غيري(، ثم يقال: 
)آمن  فقيل:  بالباء  التكذيب والمخالفة. وعدّي  آمنه  إذا صدّقه، وحقيقته:  )آمنه( 
فأفعل،  فعلته  قياس  على  يكون  أن  ويجوز  واعترف.  أقرّ  معنى:  ضمّن  لأنّه  به(، 

فيكون )آمن( بمعنى صار ذا أمن في نفسه بإظهار التصديق.

ما  وبجميع  وبرسله،  وصفاته،  بالله  المعرفة  هو  الشرع  في  الإيمان  وحقيقة 
جاءت به رسله؛ وكل عارف بشـيء فهو مصدّق به.

ولما ذكر سبحانه الإيمان علّقه P ےO، ليعلم أنّه التصديق لله تعالى فيما 
أخبر به رسوله مما غاب عن العباد علمه، من ذكر القيامة والجنّة والنار وغير ذلك. 
 ،OٹPلـ صلة  يكون  ولا  الحال،  موضع  في   Oے  P يكون  أن  ويجوز 
شَوْنَ  أي: يؤمنون غائبين عن مرأى الناس، وحقيقته متلبسين بالغيب، كقوله: Pيَْ
مْ باِلْغَيْبOِ)1( فيكون الغيب بمعنى: الغيبة والخفاء. وعلى المعنى الأول يكون  ُ رَبَّ

الغيب بمعنى: الغائب، من قولك: غاب الشيء غيباً، فيكون مصدراً سمّي به. 

العبادات  رأس  هي  التي  الصلاة  بذكر  الإيمان  على  ـ  سبحانه  ـ  عطف  ثم 
البدنية، فقال: P ڱڱO أي: يحافظون عليها ويتشمرون لأدائها، 
من قولهم: )قام بالأمر(، أي يؤدونها، فعبّ عن الأداء بالإقامة. أو يعدّلون أركانها، 

من قولهم: أقام العود، إذا قوّمه.

چ  چ   ڇ  ٿ

))) الأنبياء: 49.



چ  چ     P المالية التي هي الإنفاق، فقال:  ثم عطف على ذلك بالعبادة 
ڇO أسند الرزق إلى نفسه، للإعلام بأنّم ينفقون الحلال الطلق الذي يستأهل 
أن يسمّى رزقاً من الله تعالى، و)من( للتبعيض، فكأنّه يقول: ويخصّون بعض المال 
الحلال بالتصدّق به. وجائز أن يراد به الزكاة المفروضة لاقترانه بالصلاة، وأن يراد 
 :jهي وغيرها من الصدقات والنفقات في وجوه البر لمجيئه مطلقاً. وعن الصادق

))ومما علّمناهم يبثّون(()1(.

ٿ  ڦ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  ٹ  ڑ 
ٿ ڄ

وغيره،  سلام)2(  بن  الله  كعبد  الكتاب  أهل  مؤمنو  بهؤلاء  يراد  أن  يحتمل 
فيكون  الأوّلين،  وصف  يراد  أن  ويحتمل  عليه،  المعطوف  غير  المعطوف  فيكون 

المعنى: إنّم الجامعون بين تلك الصفات.

أمر  يثبتون  وأنّم  الكتاب،  بأهل  تعريض   Oٿ ٿ    P وقوله:  وهذه 
الآخرة على خلاف حقيقته، ولا يصدر قولهم عن إيقان.

ارُ  الدَّ Pتلِْكَ  تعالى:  قوله  بدليل  الدار،  تأنيث الآخر وهي صفة  والآخرة: 
الْخِرَةOُ)3( وهي من الصفات الغالبة وكذلك )الدنيا(.

والإيقان واليقين: هو العلم الحاصل بعد استدلال ونظر، ولذلك لا يطلق 
الموقن على الله تعالى لاستواء الأشياء في الجلاء عنده.

))) تفسير القمي ج1: 30.
المدينة، توفي سنة43 هـ.   tالنبي قينقاع، أسلم عند قدوم  بني  ))) عبد الله بن سلام كان من يهود 

ينظر: الإصابة ج2: 320. 
))) القصص: 83. 

23 تفسير سورة البقرة/الآية 4 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



24 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

ژ  ٹ  ٹ ٹ  ڤ ڻ ڻ  ۀ چ
الجملة في محلّ الرفع إن كان P ڌ ڀ ے O مبتدأ، وإلا فلا محلّ 

لها.

وفي اسم الإشارة الذي هو P ژO إيذان بأنّ ما يرد عقيبه فالمذكورون 
قبله أهل له من أجل الخصال التي عددت لهم.

ومعنى الاستعلاء في قوله: P ٹ  ٹO مثل لتمكّنهم من الهدى واستقرارهم 
منحوه   :Oڤ ٹ    P ومعنى  وركبه.  شيئاً  اعتلى  من  بحال  حالهم  شبّهت  عليه، 

وأُعطوه من عنده، وهو اللطف والتوفيق على أعمال البر.

ونكّر P ٹ Oليفيد ضرباً مبهمًا لا يبلغ كنهه، كأنّه قيل: على أيّ هدى.

وفي تكريرP ژO تنبيه على أنّم تميّزوا بكل واحدة من الإثرتين اللتين 
هما الهدى والفلاح عن غيرهم.

Oسمّه البصريون فصلًا، والكوفيون عماداً. وفائدته: الدلالة على  ڻ   Pو
أنّ المذكور بعده خبر لا صفة وتوكيد، وإيجاب أنّ فائدة الخبر ثابتة للمخبر عنه 
دون غيره. ويجوز أن يكون P ڻO مبتدأ وP ۀO خبره، والجملة خبر 

.O ژP

 والمفلح: الفائز بالبغية، كأنّه الذي انفتحت له وجوه الظفر. والمفلج ـ بالجيم ـ 
مثله.

وقوله: P ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  O أدغمت بغنّة وغير غنّة، والغنّة: صوت خفي 
يخرج من الخيشوم.

والنون الساكنة والتنوين لهما ثلاثة أحوال مع الحروف في جميع القرآن:



الإظهار، وذلك مع حروف الحلق.

مَِّنْ  أُمَمٍ  وPوَعَلَ   ،Oڤ ٹ   ٹ      P نحو  الميم،  مع  وذلك  والإدغام، 
مَعَكOَ)1(، لا يجوز إلا الإدغام هنا لاشتراك النون والميم في الغنّة.

 .)3(Oوَمَنْ فِيهَاPو )2(Oٍة والإخفاء، وذلك مع سائر الحروف، نحو Pمِنْ دَابَّ

وهذا عند جميع القراء إلا أبا عمرو)4( وحمزة)5( والكسائي)6( فإنّم يدغمونهما 
مOِْ، ويدغمهما حمزة والكسائي  في اللام والراء نحو: Pهُدًى للِْمُتَّقِيَنO وPمِنْ رَبِّ
وَرَعْدٌ  Pظُلُمَتٌ  نحو:  الواو،  في  حمزة  ويدغمهما   ،)7(Oُيَقُول Pمَنْ  نحو:  الياء  في 
حروف  لها:  ويقال  الميم،  بمنزلة  عندهم  والياء  والواو  والراء  فاللام   .)8(Oٌوَبَرْق

يرملون، لأنّا أيضاً تدغم في النون نحو: )منّي( و)منّا(.

ڀ    پ     پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ     
ڀ  ڀ

))) هود: 48.
))) الأنعام: 38. 

))) المؤمنون: 84.
))) هو أبو عمرو زبان بن العلاء بن عمار المازني البصري، أحد القراء السبعة، ولد بمكة سنة ثمان أو 

خمس وستين للهجرة، مات بالكوفة سنة 154 هـ . ينظر: معجم الأدباء ج11: 156. 
))) حمزة بن حبيب بن عمارة الكوفي التميمي، أحد القراء السبعة، ولد سنة 80 هـ، وتوفي سنة 156هـ. 

ينظر: وفيات الأعيان ج1: 455.
)))  أبو الحسن علي بن حمزة بن عبد الله الكسائي الأسدي بالولاء، إمام الكوفيين في النحو واللغة، 

أحد القراء السبعة، مات بالري سنة 189هـ على قول. ينظر: بغية الوعاة ج2: 162.
))) العنكبوت:10.

))) البقرة: 19.

25 تفسير سورة البقرة/الآية 6 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



26 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

لما قدّم سبحانه ذكر الأتقياء، عقّبه بذكر الأشقياء وهم الكفار الذين لا ينفع 
معهم اللطف، وسواء عليهم وجود الكتاب وعدمه، وإنذار الرسول وترك إنذاره.

وP ٻO اسم بمعنى الاستواء، وصف به كما يوصف بالمصادر، وهو خبر 
)إنّ(.

قيل: مستو  كأنّه  بالفاعلية،  الرفع  وP پ  پ  پ  پO في موضع 
يكون  أو  عمه.  وابن  أخوه  مختصم  زيداً  إنّ  تقول:  كما  وعدمه،  إنذارك  عليهم 
الابتداء، وP ٻO خبراً مقدّماً بمعنى:  Pپ  پ  پ  پO في موضع 

سواء عليهم إنذارك وعدمه، والجملة خبر لـ)إنّ(. كذا ذكره جار الله العلامة ـ لله 
درّه ـ)1(، وما أوردناه في مجمع البيان)2( فهو من كلام أبي علي الفارسي)3(.

والإنذار: التخويف من عقاب الله تعالى. 

وقوله: P ڀ   ڀO جملة مؤكدة للجملة قبلها، أو خبر لـPٱO والجملة 
قبلها اعتراض. 

هذا  وعلى  وأضرابه)4(،  جهل  أبي  في  بعدها  والتي  الآية  هذه  نزلت  قيل: 
فيكون التعريف في P ٻ  ٻO للعهد . وقيل: هي في جميع من صمّم على 

كفره على العموم)5(، فيكون التعريف للجنس.

))) الكشاف ج1: 47.
))) مجمع البيان ج2-1: 42.

))) أبو علي الحسن بن أحمد بن عبد الغفار الفارسي، واحد زمانه في علم العربية، أخذ عن الزجّاج وابن 
السراج، له تصانيف كثيرة  في النحو، توفي ببغداد سنة 377 هـ . ينظر: بغية الوعاة ج1: 496.

))) عن الربيع بن أنس. تفسير الطبري ج1: 84.
))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج1: 84.



ٹٹٹ   ٿ  ٿ    ٿٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ  
ٹ  ڤ  ڤ

الختم والكتم أخوان.

الشيء  على  يشتمل  لما  البناء  وهذا  غطّاه،  إذا  غشّاه:  من  فعالة  والغشاوة 
كالعمامة.

والختم على القلوب والأسماع وتغشية الأبصار من باب المجاز، وهو نوعان: 
استعارة وتمثيل، ويحتمل هنا كلا النوعين.

لإعراضهم  فيها  ينفذ  لا  الحقّ  لأنّ  ـ  قلوبهم  يجعل  فأن  الاستعارة،  أما 
واستكبارهم عن قبوله ـ وأسماعهم ـ لأنّا تنبو عن استماعه ـ كأنّما مختوم عليهما، 

وأبصارهم كأنّما غطي عليها وحيل بينها وبين الإدراك.

وأما التمثيل، فأن تمثل حيث لم يستنفعوا بها في الأغراض الدينية التي خلقوا 
من أجلها بأشياء ضرب حجاب بينها وبين الانتفاع بها بالختم والتغطية. 

وأما إسناد الختم إلى الله، فللتنبيه على أنّ هذه الصفة في فرط تمكّنها كالشيء 
أنّه  يريدون  يقال: فلان مجبول على كذا ومفطور عليه،  العرضي، كما  الخلقي غير 

مبالغ في الثبات عليه. 

يؤمنوا  أن  إلى  أنّه لا طريق لهم  الله سبحانه  لما علم  أنّم  آخر: وهو  ووجه 
الغرض  ينتقض  لئلا  يقسرهم  ولم  والإلجاء،  القسر  إلا  يبق  فلم  واختياراً  طوعاً 
الغاية  بلغوا  قد  بأنّم  إشعاراً  بالختم،  والقسر  الإلجاء  ترك  عن  عبّ  التكليف،  في 

القصوى في لجاجهم واستشرائهم)1( في الغيّ والضلال.

))) استشرى في الأمر: لجّ فيه. )الصحاح: مادة شرى(

27 تفسير سورة البقرة/الآية 7 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



28 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

ووحّد السمع لأنّه مصدر في الأصل، والمصادر لا تجمع، ولأنّم قالوا:
خَِيصُ)1( زَمَنٌ  زَمَانَكُمْ  فَإنَّ  وا        تَعِفُّ بَطْنكُِمُ  بَعْضِ  فِ  كُلُوا 

)ثوبهم(  تقول:  لا  يفعلوا،  لم  يؤمن  لم  وإذا  اللبس،  أمن  إذا  ذلك  يفعلون 
و)غلامهم( وأنت تريد الجمع.

والبصر: نور العين، وهو ما يبصر به الرائي، كما أنّ البصيرة نور القلب وهو 
ما به يستبصر ويتأمل.

إذا  الشـيء  عن  أعذب  تقول:  لأنّك  ومعنى،  بناء  النكال  مثل  والعذاب 
أمسك عنه، كما تقول: نكل عنه، ثم اتسع فيه فسمّي كل ألم فادح عذاباً وإن لم يكن 

نكالًا، أي: عقاباً يرتدع به الجاني.

فوق  العظيم  فإنّ  الصغير،  نقيض  الكبير  أنّ  كما  الحقير  نقيض  والعظيم: 
الكبير، كما إنّ الحقير دون الصغير. ويستعملان في الجثث والأحداث جميعاً، تقول: 

رجل عظيم وكبير جثته أو خطره.

ڤ  ڤ   ڦ  ڦڦ  ڦ  ڄ  ڄ   ڄ ڄ  ڃ  ڃ
كفروا  بالذين  ثنّى  ثم  وعلانية،  سّراً  بالله  آمنوا  الذين  بذكر  سبحانه  افتتح 
أخبث  وهم  أظهروا،  ما  خلاف  أبطنوا  الذين  بالمنافقين  ثلّث  ثم  وألسنة،  قلوباً 
نافقوا  الذين  آيتين، وحال  الذين كفروا في  الكفار وأمقتهم عنده. ووصف حال 
في ثلاث عشرة آية، وقصّتهم معطوفة على قصّتهم كما تعطف الجملة على الجملة. 

التعريف  لام  مع  وحذفها  تخفيفاً،  همزته  حذفت  أناس  )ناس(  وأصل 
كاللازم، لا يكاد يقال: الأناس. ويشهد لأصله )إنسان( و)إنس(، وسمّوا بذلك 

))) من أبيات الكتاب ج1: 210 التي لا يعرف قائلها.



لظهورهم، وأنّم يؤنسون أي: يبصـرون، كما سمّي الجن جناً لاجتنانهم. 

يقولون  ناس  الناس  يقول: ومن  كأنّه  Pڦ  ڦO موصوفة،  وPڦO في 
كذا، كقوله: Pمِنَ الُْؤْمِنيَِن رِجَالOٌ)1(، هذا إن جعلت اللام للجنس، وإن جعلتها 

.)2(O بيَِّ ذِينَ يُؤْذُونَ النَّ للعهد فموصولة، كقوله: Pوَمِنْهُمُ الَّ

وفي تكرير )الباء( أنّم ادّعوا كل واحد من الإيمانين على صفة الصحة، وفي 
P ڄ ڄ  ڃO من التوكيد والمبالغة ما ليس في قولك: وما آمنوا، لأنّ  قوله: 
فيه إخراج ذواتهم وأنفسهم من أن تكون طائفة من طوائف المؤمنين، فقد انطوى 

تحته نفي ما ادّعوه لأنفسهم من الإيمان على القطع.

ڇ   ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ 
ڇڍ

المعنى: إنّ هؤلاء المنافقين قد صنعوا صنع الخادعين، حيث تظاهروا بالإيمان 
وهم كافرون، وصنع الله معهم صنع الخادع، حيث أمر بإجراء أحكام المسلمين 
عليهم، وهم عنده أهل الدرك الأسفل من النار)3(، وكذلك صورة صنع المؤمنين 
معهم حيث امتثلوا أمر الله فيهم، فإنّ حقيقة الخدع أن يوهم الرجل صاحبه خلاف 

ما يريد به من المكروه.

ويجوز أن يريد: يخادعون رسول الله، لأنّ طاعته طاعة الله ومعصيته معصية 
الله، كما يقال: قال الملك كذا، وإنّما القائل وزيره أو خاصته الذين قولهم قوله.

))) الأحزاب: 23. 
))) التوبة: 61.

ارOِ النساء: 145. سْفَلِ مِنَ النَّ رْكِ الَْ ))) كما قال سبحانه: Pإنَِّ الُْنَافِقِيَن فِ الدَّ

29 تفسير سورة البقرة/الآية 9 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



30 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

Pچ  چ ڇ ڇO لأنّ ضررها يلحقهم ولا يعدوهم إلى غيرهم. 

ومن قرأ: يخادعون، أتى به على لفظ يفاعلون للمبالغة.

والنفس: ذات الشيء وحقيقته، ثم قيل للقلب: نفس، لأنّ النفس به نفس. 
وللدم:  نفس،  للروح:  أيضاً  وقيل  ولسانه.  بقلبه  أي  بأصغريه()1(،  )المرء  قالوا: 
أي:  الرجل  ونُفِس  إليه،  حاجتها  لفرط  نفس،  وللماء:  بالدم،  قوامها  لأنّ  نفس، 
يؤامر  الرجل وفُئدِ، وقالوا: فلان  عِين، وحقيقته: أصيبت نفسه، كما قيل: صُدِر 
نفسه، إذا تردد في الأمر واتجه له رأيان لا يدري على أيّما يعوّل، كأنّم أرادوا داعي 

النفس.

والمراد بالأنفس هاهنا: ذواتهم، ويجوز أن يراد قلوبهم ودواعيهم وآراؤهم. 
والشعور: علم الإنسان بالشيء علم حس، ومشاعر الإنسان: حواسه.

ک   ڑ   ڑ   ژ  ژ   ڈ    ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍ  
کک

وغير  والحسد،  والغلّ،  الاعتقاد،  كسوء  القلب،  لأعراض  المرض  استعير 
نقائض  في  والسلامة  الصحة  استعيرت  كما  بالمرض،  شبيهة  وآفة  فساد  هو  مما  ذلك 
 tذلك. والمراد به هاهنا ما في قلوبهم من الكفر، أو من الغلّ والحنق على رسول الله

والمؤمنين. 

به  فيكفرون  الوحي،  من  رسوله  على  ينزل  بما   Oڈ ڎ   ڎ    P
إلى  الفعل  أسند  ازدادوه.  ما  زادهم  سبحانه  فكأنّه  كفرهم،  إلى  كفراً  ويزدادون 

))) مجمع الأمثال ج3: 301.



رِجْسِهِمOْ)1( لكونها  إلَِ  رِجْسًا  مْ  Pفَزَادَتُْ السورة في قوله:  إلى  السبب كما أسنده 
سبباً. أو أراد: كلما زاد رسوله نصـرة وتمكّناً في البلاد والعباد ازدادوا غلًا وحسداً، 

أو ازدادت قلوبهم ضعفاً وجبناً وخوراًً)2(. 

و)ألم( فهو )أليم( كـ)وجع( فهو )وجيع(، ووصف العذاب به كقوله:
وَجِيعُ)3( بٌ  ضَْ بَيْنهِِـــمْ  تَِيَّـــةُ 

الجدّ  أنّ  للمؤلم كما  وهذا على طريقة قولهم: )جدّ جدّه(. والألم في الحقيقة 
للجادّ. 

وأنّ  الكذب،  قبح  إلى  إشارة  هذا  وفي  بكذبهم.  أي:   Oک ک  Pڑ  

لحوق العذاب الأليم من أجل كذبهم. وقرئ: يكذّبون، من كذّبه الذي هو نقيض 
صدّقه، أو من كذّب الذي هو مبالغة في كذب، أو بمعنى الكثرة.

ک گ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱڱ
 OڦڦP ويجوز أن يكون معطوفاً على ،Oک P هذا معطوف على

لأنّك لو قلت: ومن الناس من إذا قيل لهم: لا تفسدوا، صح الكلام. 

ونقيضه  به،  منتفعاً  وكونه  استقامته  حال  عن  الشيء  خروج  والفساد: 
إليهم  المسلمين  الكفار، وإفشاء أسرار  إلى  بميلهم  المنافقين  الصلاح. وكان فساد 

وإغرائهم عليهم.

ومعنى Pڳڱ ڱO: إنّ صفة المصلحين تمحّضت لهم وخلصت 

))) التوبة: 125.
))) الخور: الضعف. )الصحاح: مادة خور(

))) شعر عمرو بن معد يكرب: 37، وصدره: وخيل قد دلفت لها بخيل.

31 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 11



32 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

من غير شائبة قادحة فيها بوجه من وجوه الفساد.

ڱ  ں  ں  ڻ ڻ ڻ  ڻ  ۀ
P ڱO مركّبة من همزة الاستفهام وحرف النفي، لإعطاء معنى التنبيه على 
تحقيق ما بعدها، والاستفهام إذا دخل على النفي أفاد تحقيقاً، كقوله: Pأَلَيْسَ ذَلكَِ 

.)1(Oٍبقَِادِر

ردّ الله سبحانه دعواهم أنّم المصلحون أبلغ ردّ بما في كلتا الكلمتين: )ألا( 
.Oڻ  ڻ P :و)إن( من التأكيدين، وبتعريف الخبر، وتوسيط الفصل، وقوله

ۀ ہ ہ ہ  ہ ھ ھ ھ ھ  ے ے     ۓۓ    ڭ  
ڭ ڭ  ڭ  ۇ ۇ  ۆ  ۆ

طريق  وبُصّوا  نُصحوا  إذا  والمعنى:  العقل.  وسخافة  الحلم  خفة  السفه: 
قه الناس.  قوا رسول الله كما صدَّ الرشد بأن قيل لهم: صدِّ

ناس  الله وهم  آمن أصحاب رسول  للعهد، أي: كما   OھP واللام في 
معهودون، أو عبد الله بن سلام وأضرابه، أي: كما آمن أصحابكم وإخوانكم؛ أو 
للجنس، أي: كما آمن الكاملون في الإنسانية. أو جعل المؤمنون كأنّم الناس على 

الحقيقة، ومن عداهم كالبهائم في فقد التمييز بين الحقّ والباطل. 

إلى  بها  مشار   Oۓ  P في  واللام  للإنكار.   Oھ  P في  والاستفهام 
الناس. 

أمر  لأنّ   ،Oڻ  ڻ Pبـ قبلها  والتي   Oۇ  ۆPبـ الآية  هذه  وفصلت 
الديانة والوقوف على أنّ المؤمنين على الحقّ وهم على الباطل يحتاج إلى نظر واستدلال 

))) القيامة:40.



حتى يعلم، وأما النفاق وما فيه من الفساد فأمر دنيوي، فهو كالمحسوس المشاهد؛ 
ولأنّه قد ذكر السفه فكان ذكر العلم معه أحسن.

ې     ې   ې  ۉ  ۉ  ۋۅۅ  ۋ   ۇٴ  ۈ    ۈ 
ې  ى ى  ئا  ئا

هذا بيان ما كانوا يعملونه مع المؤمنين، أي: إذا لقوهم أوهموهم أنّم معهم، 
وإذا فارقوهم إلى رؤسائهم من الكفار أو اليهود الذين أمروهم بالتكذيب قالوا: 

إنّا على دينكم، وصدقوهم ما في قلوبهم.

وخلوت بفلان وخلوت إليه بمعنى: انفردت معه.

وP ې    ېO أي: إنّا مصاحبوكم وموافقوكم على دينكم.

وقولهم: P ى ى  ئاO توكيد لقولهم: P ې    ېO، لأن المعنى في 
للإسلام  ردّ   Oئا ى   ى   P وقولهم:  اليهودية،  على  الثبات   Oې ې      P
ودفع له، لأنّ المستهزئ بالشـيء وهو المستخف به منكر له ودافع، ويجوز أن يكون 

بدلًا منه أو استئنافاً.

ئە  ئەئوئو   ئۇ  ئۇئۆ  ئۆ
معنى استهزاء الله سبحانه وتعالى بهم: إنزال الهوان والحقارة بهم، وإجراء 
جزاء  وسمّى  آجلًا.  العقاب  أليم  لهم  أعدّ  وقد  عاجلًا  عليهم  المسلمين  أحكام 

 .)1(Oئَةٌ مِثْلُهَا ئَةٍ سَيِّ الاستهزاء باسمه كقوله: Pوَجَزَاءُ سَيِّ

وفي استئناف قوله: Pئە  ئەO من غير حرف عطف، أنّ الله تعالى هو 
الذي يتولى الاستهزاء بهم انتقاماً للمؤمنين، ولا يحوج المؤمنين إلى أن يعارضوهم 

))) الشورى:40.

33 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 15-14



34 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

بذلك. 

يمنعهم  إنّه  والمعنى:  زاده.  إذا  وأمدّه  الجيش  مدّ  من   OئوP وقوله: 
ألطافه التي يمنحها للمؤمنين، ويخذلهم بسبب كفرهم، فتبقى قلوبهم يتزايد الرين 
والظلمة فيها، كما يتزايد الانشـراح والنور في قلوب المؤمنين. وأسند ذلك التزايد 
إلى الله سبحانه لأنّه مسبب عن فعله بهم بسبب كفرهم. وعن الحسن البصري)1( 

قال: )في ضلالتهم يتمادون()2(.

والطغيان: الغلو في الكفر، ومجاوزة الحد في العتو. وفي إضافة الطغيان إليهم 
ما يدلّ على أنّ الطغيان والتمادي في الضلال مما اقترفته نفوسهم. 

والعمه مثل العمى، إلا أنّ العمه في الرأي خاصة، وهو التحيّ والتردد، لا 
يدري أين يتوجه.

ی   ئى  ئى  ئى  ئې   ئې      ئې   ئۈ   ئۈ  
ی  ی  ی

سبيل  على  به  واستبدالها  عليه  اختيارها  بالهدى:  الضلالة  اشتراء  معنى 
الاستعارة، لأنّ الاشتراء فيه إعطاء بدل وأخذ آخر. 

وP ئېO: الجور عن القصد، وفي المثل: )ضلّ دريص نفقه()3(، فاستعير 
للذهاب عن الصواب في الدين. 

والربح: الفضل على رأس المال، وأسند الخسران إلى التجارة مجازاً. والمعنى: 

))) أبو سعيد الحسن بن يسار البصري، أحد سادات التابعين وكبرائهم، توفي بالبصرة سنة 110 هـ . 
ينظر: وفيات الأعيان ج1: 354، معجم رجال الحديث ج4: 279.

))) الكشاف ج1: 68.
))) مجمع الأمثال ج2: 261. والدرص:  ولد الفأرة واليربوع وأشباه ذلك، ونفقه: جحره.



الطلبتين  المال والربح، وهؤلاء قد أضاعوا  التجارة سلامة رأس  المطلوب في  إنّ 
الضال  لأنّ  الربح  يصيبوا  ولم  لهم،  يبق  فلم  الهدى  هو  كان  المال  رأس  لأنّ  معاً، 

خاسر.

ٱ  ٻ ٻ ٻ ٻپ پپپ   ڀ ڀ  
ڀڀٺ ٺ  ٺ  ٺ  ٿ

Oٱ  P فقال:  المثل،  بضرب  حالهم  عن  الكشف  في  سبحانه  زاد  ثم 
كقوله  )الذين(،  )الذي( موضع  وضع   ،Oٻ ٻ ٻ P أي: حالهم كحال 
أراد  أو  المستوقدين،  جنس  قصد  أو   ،)1(Oخَاضُوا كَالَّذِي  Pوَخُضْتُمْ  سبحانه: 
بل  المستوقد،  بذات  ذواتهم  تشبّه  لم  المنافقين  أنّ  على  ناراً.  استوقد  الذي  الجمع 

شبّهت قصّتهم بقصّة المستوقد، فلا يلزم تشبيه الجماعة بالواحد.

واستوقد: طلب الوقود، والوقود: سطوع النار وارتفاع لهبها. والإضاءة: فرط 
 .OپپP الإنارة، وهي متعدّية في الآية، ويحتمل أن تكون غير متعدّية مسندة إلى

والتأنيث للحمل على المعنى، لأنّ ما حول المستوقد أشياء وأماكن. 

وجواب PلماP :Oّ ڀ ڀ  ڀO، ويجوز أن يكون محذوفاً، لطول الكلام 
وأمن الالتباس، كأنّه قيل: فلما أضاءت ما حوله خمدت فبقوا متحيّين متحسّين 
على فوت الضوء. وعلى هذا فيكون P ڀ ڀ  ڀO كلاماً مستأنفاً، كأنّم لما 
شبّهت حالهم بحال المستوقد اعترض سائل فقال: ما بالهم قد أشبهت حالهم حال 

هذا المستوقد؟ فقيل له: ذهب الله بنورهم.

ويجوز أن يكون قوله: P ڀ ڀ  ڀO بدلًا من جملة التمثيل على سبيل 

))) التوبة: 69.

35 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 17



36 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

البيان.

ذاهباً،  وجعله  أزاله  أذهبه:  معنى  أنّ  به(:  و)ذهب  )أذهبه(  بين  والفرق 
وذهب به: استصحبه ومضى به معه، قال: Pفَلَمَّ ذَهَبُوا بهOِِ)1(. فالمعنى: أخذ الله 

نورهم وأمسكه، وما يمسك الله فلا مرسل له، فهو أبلغ من الإذهاب. 

و)ترك( بمعنى طرح وخلى، قالوا: )تركه ترك الظبي ظله()2(. فإذا ضمّن 
معنى )صيّ( تعدّى إلى مفعولين وجرى مجرى أفعال القلوب، نحو قول عنترة:

وَالمعِْصَمِ)3( بَنَانهِِ  حُسْنَ  يَقْضِمْنَ  يَنُشْنَهُ     بَاعِ  السِّ جَزَرَ  كْتُهُ  فَتََ

ووراء  ألسنتهم،  على  المجراة  بالكلمة  المنافقين  انتفاع  بالإضاءة  والمراد 
الله  سخط  ظلمة  إلى  بهم  ترمي  الذي  النفاق  ظلمة  الكلمة  هذه  بنور  استضاءتهم 
الله  بذهاب  أسرارهم  على  الله  اطلاع  شبّه  قد  يكون  أن  ويجوز  الدائم.  والعقاب 

بنورهم. 

ووجه آخر: وهو أنّم لما وصفوا باشتراء الضلالة بالهدى، عقّب ذلك بهذا 
التمثيل، ليمثل هداهم الذي باعوه بالنار المضيئة ما حول المستوقد، والضلالة التي 

اشتروها بذهاب الله بنورهم.

ٿ   ٿٿ ٹٹ ٹٹ
الحقّ،  إلى  أن يصيخوا مسامعهم  أبوا  لما  لكنهم  كانت حواسّهم صحيحة، 
وأن ينطقوا ألسنتهم بالحقّ، وأن ينظروا ويتبصروا بعيونهم؛ جعلوا كأنّم انتقضت 

))) يوسف: 15.
))) مجمع الأمثال ج1: 213.

))) شرح ديوان عنترة: 174، وفيه: ما بين قلة رأسه والمعصم.



بنى مشاعرهم التي هي أصل الإحساس والإدراك كقوله:
صُمٌّ إذَا سَمِعُوا خَيْاً ذُكِرْتُ بهِِ         وَإنْ ذُكِرْتُ بسِوءٍ عِنْدَهُمْ أذِنُوا)1(

وPٹ ٹO معناه: لا يعودون إلى الهدى بعد أن باعوه، أو عن الضلالة 
وكيف  يتأخرون،  أم  أيتقدّمون  يدرون  لا  متحيّين  بقوا  أو  اشتروها،  أن  بعد 

يرجعون إلى حيث ابتدأوا منه؟.

ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ 
ڄڄ ڃ       ڃ ڃ  ڃچ  چ چ  ڇ

صيّب  للسحاب:  ويقال  ويقع،  ينزل  أي:  يصوب،  الذي  المطر  الصيّب: 
أيضاً. 

هذا تمثيل آخر لحال المنافقين، ليكون كشفاً لها بعد كشف. والمعنى: أو كمثل 
ذوي صيّب، أي: كمثل قوم أخذهم المطر على هذه الصفة فلقوا منها ما لقوا. 

به كما تحيى الأرض  القلوب تحيى  بالصيّب، لأنّ  قالوا: شبّه دين الإسلام 
بالمطر، وشبّه ما يتعلّق به من شبهات الكفار بالظلمات، وما فيه من الوعد والوعيد 

بالرعد والبرق، وما يصيبهم من أهل الإسلام بالصواعق. 

بالظلمات والرعد،  بالمطر، وما فيه من الابتلاء والزجر  القرآن  وقيل: شبّه 
عاجلًا  الجهاد  إلى  والدعاء  آجلًا  الوعيد  من  فيه  وما  بالبرق،  البيان  من  فيه  وما 

بالصواعق. 

الصيّب  قيل: في  كأنّه  منها،  أنواع  المراد  منكّرة، لأنّ  وجاءت هذه الأشياء 
ظلمات داجية، ورعد قاصف، وبرق خاطف. 

))) البيت لقعنب بن أم صاحب. عيون الأخبارج3: 84.

37 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 19



38 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

كونه  مع  المضاف،  الصيّب  أصحاب  إلى  يرجع   Oڄ  P في  والضمير 
محذوفاً وقيام الصيّب مقامه. وP ڄO استئناف لا محلّ له.

يجعلون  الصواعق  أجل  من  أي:   Oڄ  Pبـ يتعلّق   Oڃ وPڃ      
أصابعهم في آذانهم. وصعقته الصاعقة: أهلكته فصعق أي: مات إما بشدة الصوت 

أو بالإحراق. وPڃ  ڃO مفعول له. 

ومعنى إحاطة الله بالكافرين: إنّم لا يفوتونه كما لا يفوت المحاط به المحيط 
به حقيقة. وهذه الجملة اعتراض.

ژ  ڈڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ  ڍڍ  ڇ  ڇ  ڇ 
ڳ   گ   گگ   گ  ک   ک   ک   ک     ژڑڑ   

ڳڳ     ڳ  ڱ  ڱ
الخطف: الأخذ بسرعة. 

لما ذكر الرعد والبرق على ما يؤذن بالشدة والهول، فكأنّ قائلًا قال: كيف 
حالهم مع مثل ذلك البرق؟ فقيل: P ڇ  ڇ  ڇ   ڍO، فهذه جملة مستأنفة 
أيضاً لا محلّ لها. وP ڌڌڎO استئناف ثالث، كأنّه جواب لمن يقول: كيف 

يصنعون في حالتي خفوق البرق وخفوته؟.

وهذا تمثيل لشدّة الأمر على المنافقين بشدّته على أصحاب الصيّب وما هم 
فيه من غاية التحيّ والجهل بما يأتون به ويذرون، إذا خفق البرق مع خوفهم أن 
فإذا خفي  انتهزوا تلك الخفقة فرصة، فخطوا خطوات يسيرة،  يخطف أبصارهم 
بريق  وفي  فأصمّهم،  الرعد  قصيف  في  لزاد  الله  شاء  ولو  متحيّين،  واقفين  بقوا 

البرق فأعماهم. 



وPڌO إما متعدّ والمفعول محذوف، بمعنى: كلما نوّر لهم مسلكاً أخذوه، 
وإما غير متعدّ بمعنى: كلما لمع لهم مشوا في مطرح نوره. ومعنى PڑO وقفوا 

وثبتوا في مكانهم. 

]ومفعول P کO محذوف، لأنّ الجواب يدلّ عليه[)1(. والمعنى: ولو شاء 
)شاء(  في  الحذف  هذا  كثر  وقد  بهما،  لذهب  وأبصارهم  بسمعهم  يذهب  أن  الله 
ذْنَاهُ  َ و)أراد(، ولم يبرزوا المفعول إلا في النادر، كقوله: Pلَوْ أَرَدْنَا أَنْ نَتَّخِذَ لَْوًا لَتَّ

.)3(Oلَوْ أَرَادَ الُله أَنْ يَتَّخِذَ وَلَدًاP ،)2(Oمِنْ لَدُنَّا

والشيء: ما يصح أن يعلم ويخبر عنه.

ڱ  ڱ  ں  ں  ڻ  ڻ   ڻ  ڻ ۀ  ۀ  
ہ  ہ

ولما عدّد سبحانه فرق المكلفين من المؤمنين والكفار والمنافقين، أقبل عليهم 
هزّ  فيه  الكلام  من  فن  وهو  ذكره)4(،  تقدّم  الذي  الالتفات  من  وهو  بالخطاب، 

وتحريك من السامع، وتنبيه واستدعاء لإصغائه إلى الحديث. 

و)يا( حرف وضع في أصله لنداء البعيد، و)أي( و)الهمزة( لنداء القريب، 
إلى  و)الذي( وصلتان  )ذو(  أنّ  كما  واللام،  الألف  فيه  ما  نداء  إلى  و)أي( وصلة 

الوصف بأسماء الأجناس، ووصف المعارف بالجمل.

))) بين المعقوفتين زيادة من الكشاف يقتضيها السياق .
))) الأنبياء: 17.

ارOُ وهي ساقطة  لُقُ مَا يَشَاءُ سُبْحَانَهُ هُوَ الُله الْوَاحِدُ الْقَهَّ ))) الزمر: 4. وتتمة الآية: Pلَصْطَفَى مَِّا يَْ
من ب، ج، ط.

.Oاكَ نَسْتَعِيُن اكَ نَعْبُدُ وَإيَِّ ))) تقدم عند تفسير قوله تعالى:P إيَِّ

39 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 21



40 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

وهو اسم مبهم يحتاج إلى ما يوضحه، فلابد أن يردفه اسم جنس أو ما يجري 
مجراه يتصف به حتى يتضح المقصود بالنداء، والذي عمل فيه حرف النداء )أي( 
والاسم التابع له صفته. وقد كثر في كتاب الله النداء على هذه الطريقة، لاستقلاله 

بأوجه من التأكيد في التدرج من الإبهام إلى التوضيح.

وكلمة التنبيه المقحمة بين )أي( وصفته لتعاضد حرف النداء بتأكيد معناه، 
وتكون عوضاً مما يستحقّه من الإضافة. 

وكل ما نادى الله لأجله عباده من الأوامر، والنواهي، والوعد، والوعيد، 
أن  الحال  فاقتضت  لها،  يتيقظوا  أن  عليهم  أمور عظام ومعانٍ جليلة  ذلك؛  وغير 

ينادوا بالآكد الأبلغ.

P ڻ  ڻO صفة لـP  ںO جرت عليه على سبيل المدح والثناء، أي: 
P ں  ںO على الحقيقة. والخلق: إيجاد الشيء على تقدير واستواء. 

القرآن على سبيل  الإشفاق، وقد جاء في مواضع من  أو  للترجي  و)لعل( 
الإطماع)1(، ولكن لأنّه إطماع من كريم رحيم إذا أطمع فعل ما يطمع فيه لا محالة، 

جرى إطماعه مجرى وعده المحتوم وفاؤه به. 

لأنّه  المجاز،  موقع  واقع  هو  بل  شيء،  في  ذكرته  مما  ليس  الآية  في  و)لعل( 
والتمكين  الإقدار  من  التكليف  في  عللهم  وأزاح  ليكلّفهم،  عباده  خلق  سبحانه 
وهم  ـ  أمرهم  لترجّح  يتّقوا،  أن  منهم  المرجو  صورة  في  فهم  الخير،  منهم  وأراد 
لا  وأن  يفعل  أن  بين  المرتجي  حال  ترجحت  كما  ـ  والمعصية  الطاعة  بين  مختارون 
يبلو ويختبر من  وإنّما   ،)2(Oًعَمَل أَحْسَنُ  كُمْ  أَيُّ Pليَِبْلُوَكُمْ  قوله:  يفعل، ومصداقه 

كُمْ تُفْلِحُونOَ. البقرة: 189، آل عمران:130،200. ))) مثل قوله تعالى: Pلَعَلَّ
))) الملك: 2. 



تخفى عليه العواقب، ولكن شبّه بالاختبار بناء أمرهم على الاختيار.

ےۓۓ   ے  ھ  ھ  ھ  ھ     ہ   ہ  
ڭ  ڭ     ڭڭ  ۇۇ  ۆۆ   ۈ ۈ  ۇٴ ۋۋ   

ۅ  ۅ  
خلق  ثم  أولًا،  قادرين  أحياء  خلقهم  عبادته  موجبات  من  سبحانه  قدّم 
التي  التي هي مستقرّهم الذي لابد لهم منه ومفترشهم، ثم خلق السماء  الأرض 
النكاح  هي كالقبة المضـروبة على هذا المستقر، ثم ما سوّاه سبحانه من شبه عقد 
بينهما بإنزال الماء من المظلّة منهما على المقلّة، والإخراج به من بطنها أشباه النسل من 
ألوان الثمار رزقاً لبني آدم، ليقابلوا هذه النعمة العظيمة بواجب الشكر، ويتفكروا 
في خلق أنفسهم وخلق ما فوقهم وما تحتهم، فيعلموا أنّه لابد لها من خالق ليس 
كمثلها، حتى لا يجعلوا المخلوقات أنداداً له وهم يعلمون أنّا لا تقدر على بعض 

ما هو  قادر عليه. 

ومعنى جعل الأرض فراشاً وبساطاً ومهاداً للناس: إنّم يتقلبون عليها كما 
يتقلب على الفراش والبساط والمهاد. 

على  بنى  ومنه:  أخبيتهم،  العرب:  وأبنية  المبنى،  به  سمي  مصدر  والبناء 
امرأته. 

و)من( في Pڭ  ۇO للتبعيض، كأنّه قال: أنزلنا من السماء بعض الماء، 
فأخرجنا به بعض الثمرات ليكون بعض رزقكم، لأنّه لم ينزل من السماء الماء كله، 
ولا أخرج بالمطر جميع الثمرات، ولا جعل الرزق كله في الثمرات. ويجوز أن تكون 

)من( للبيان، كما تقول: أنفقت من الدراهم ألفاً.

41 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 22



42 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

وإذا كانت )من( للتبعيض كان قوله: PۇO منصوباً بأنّه مفعول له، وإذا 
كانت للبيان كان PۇO مفعولًا به لـ)أخرج(. 

الذي  هو  أي:  المناوئ،  المخالف  للمثل  إلا  الند  يقال  ولا  المثل،  والند: 
 OۋP خصّكم بهذه الدلائل النيّة الشاهدة بالوحدانية، فلا تتخذوا له شركاء
أهل المعرفة والتمييز، أو أنتم تعلمون ما بينه وبينها من التفاوت، أو أنتم تعلمون 

أنّه لا يماثل.

ئائە  ئا  ى  ى  ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ 
ئەئو ئو ئۇئۇ ئۆ   ئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې

لما احتج سبحانه على الناس بالتوحيد وعلّم الطريق إلى تصحيحه، عطف 
PېO، أتى بلفظ  على ذلك الحجّة على نبوة نبيه محمّدt فقال: إن ارتبتم فيما 
وآيات  سورة،  بعد  سورة  نجوماً  التدريج  سبيل  على  النزول  المراد  لأنّ  التنزيل، 
بعد آيات على حسب النوازل والحوادث Pى  ىO ورسولنا محمّد، فهاتوا أنتم 

سورة من أصغر السور.

والسورة إن كانت واوها أصلًا: فإما أن سمّيت بسور المدينة، لأنّا طائفة 
من القرآن محدودة، أو لأنّا محتوية على فنون من العلم كاحتواء سور المدينة على ما 
فيها؛ وإما أن سمّيت بالسورة التي هي الرتبة، لأنّ السور بمنزلة المنازل والمراتب، 

أو لرفعة شأنها في الدين.

وإن كانت واوها منقلبة عن همزة، فلأنّا قطعة من القرآن، كالسؤرة التي 
هي البقية من الشيء. 

Pئە ئەO متعلّق بـ)سُورَةٍ( صفة لها، أي بسورة كائنة من مثله، والضمير 

للعبد،  والضمير   Oئا  P بقوله:  يتعلّق  أن  ويجوز   .OىPلـ أو   Oې لـPئۈ 



والمعنى: فأتوا بسورة مما هو على صفته في البيان الغريب وحسن النظم، أو هاتوا 
ممن هو على حاله من كونه بشراً عربياً أو أميّاً، لم يأخذ من العلماء ولم يقرأ الكتب. 

وردّ الضمير إلى المنزّل أوجه، لقوله: Pئائە ئەO وقوله: Pلَ يَأْتُونَ 
بمِِثْلِهOِ)1(، ولأنّ الحديث في المنزّل لا في المنزّل عليه، فمن حقّه أن لا يرد الضمير 
إلى غيره، لأنّ المعنى: وإن ارتبتم في أنّ القرآن منزّل من عند الله فهاتوا أنتم نبذاً مما 

يماثله ويجانسه.

وإن كان الضمير مردوداً إلى رسول اللهt فالمعنى: وإن ارتبتم في أنّ محمّداً 
منزل عليه فهاتوا قرآناً من مثله.

ادعوا  والمعنى:  بالشهادة،  القائم  أو  الحاضر  بمعنى  شهيد  جمع  والشهداء: 
كل من يشهدكم واستظهروا به من الجن والإنس إلا الله تعالى فإنّه القادر على أن 

يأتي بمثله دون كل شاهد. 

ئج  ی  ی  ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې 
ئحئم ئى  ئي  بج 

النبيtقال  نبوة  يعرفون صحة  منه  الذي  الوجه  إلى  لما أرشدهم سبحانه 
معجز،  أنّه  لكم  وبان  ذلك،  لكم  يتيسـر  ولم  مثله،  بسورة  تعارضوه  لم  فإذا  لهم: 

فآمنوا واتقوا النار المعدّة لمن كذّب به. 

وفيه دليلان على إثبات نبوته: صحة كون القرآن معجزاً، والإخبار بأنّم لن 
يفعلوا أبداً، وهو غيب لا يعلمه إلا الله تعالى. 

Pی  قوله:  في  والمعنى  الحطب،  وهو  النار  به  يوقد  ما  والوقود: 

))) الإسراء: 88.

43 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 24



44 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

بالناس  إلا  تتقد  لا  بأنّا  الأخر،  النيران  عن  ممتازة  نار  إنّا   Oئجئح
والحجارة. وقرن الناس بالحجارة، لأنّم قرنوا بها أنفسهم في الدنيا، حيث نحتوها 
أصناماً، وجعلوها لله أنداداً وعبدوها من دونه، قال سبحانه: Pإنَِّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ 

 .)1(Oَم مِنْ دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّ

ومعنى PئىO: هيّئت وجعلت عدّة لعذابهم.

پ  پ    پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ 
ٿٹ   ٿٿ   ٿ    ٺ   ٺٺٺ   ڀڀ  ڀڀ 
ڄ   ڦ   ڦ   ڦڦ    ڤ   ڤ  ٹٹڤڤ   ٹ 

ڄ ڄ  ڃ  ڃ  ڃ
ثم ذكر سبحانه الترغيب بعد الترهيب، وشفع الإنذار بالبشارة، فبشّ عباده 
الذين جمعوا بين الإيمان وصالح الأعمال، بعد أن أنذر الكفار وأوعدهم بالعذاب 

والنكال. والبشارة: الإخبار بما يظهر سرور المخبر به. 

لتكاثفها  فكأنّا  الستر،  من  وأصلها  والشجر،  النخل  من  البستان  والجنّة: 
إذا  )جنّه(  مصدر  من  المرة  هي  التي  بالجنّة  سمّيت  أشجارها  أغصان  والتفاف 

ستره. 

لما جاء الله سبحانه  اللذات،  النعم وأكبر  الماء الجاري من أعظم  أنّ  ولولا 
بذكر الجنات مشفوعاً بذكر الأنهار الجارية من تحتها في قرن واحد، كالشيئين لابد 
لأحدهما من صاحبه. وإسناد الجري إلى الأنهار إسناد مجازي، كقولهم: بنو فلان 

يطؤهم الطريق.

))) الأنبياء: 98.



الثواب تشتمل على جنات كثيرة مرتبة على  دار  نكّرت الجنات، لأنّ  وإنّما 
حسب استحقاق كل طبقة من أهلها. وعرّفت الأنهار لإرادة الجنس، كما تقول: 
لفلان بستان فيه الماء الجاري والعنب والفواكه، أو يراد الأنهار المذكورة في قوله 

.)1( Oارٌ مِنْ مَاءٍ غَيِْ آسِنٍ... الآية تعالى: Pفِيهَا أَنَْ

P ٺٺO إما أن يكون صفة ثانية لـP پO، أو خبر مبتدأ محذوف، 
أو جملة مستأنفة. والمعنى: إنّم كلما رزقوا من أشجار الجنات نوعاً من أنواع الثمار 

Pڤ ڤ   P ٹ ٹٹڤO وشبهه، بدليل قوله:  P ٿٹO مثل  رزقاً 
ڦO، وهذا كقولك: أبو يوسف)2( أبو حنيفة)3(، تريد أنّه لاستحكام الشبه 

كأنّ ذاته ذاته. 

والضمير في قوله: P ڤ ڤO يرجع إلى المرزوق في الدنيا والآخرة جميعاً، 
الدارين.  في  رزقوه  ما  ذكر  تحته  انطوى   Oٹٹڤ ٹ  Pٹ   قوله:  لأنّ 
ويجوز أن يرجع الضمير في P ڤ ڤO إلى الرزق، كما أنّ P ٹO إشارة إليه. 
فيكون المعنى: إنّ ما يرزقونه من ثمرات الجنّة يأتيهم متجانساً في نفسه، كما يحكى 
عن الحسن: )يؤتى أحدهم بالصحفة فيأكل منها، ثم يؤتى بالأخرى، فيقول: هذا 

الذي أُتينا به من قبل، فيقول الملك: كل فاللون واحد والطعم مختلف()4(. 

وما  الحيض،  من  بالنساء  يختص  مما  طهرن   Oڄ ڄ   ڦ   ڦ    P

))) محمّد: 15.
))) القاضي أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم بن حبيب الأنصاري، صاحب أبي حنيفة، ولد سنة 113هـ 

وتوفي سنة 182 هـ . ينظر: وفيات الأعيان ج5: 421، معجم رجال الحديث ج22: 111.
))) أبو حنيفة النعمان بن ثابت بن زوطي التيمي بالولاء، صاحب المذهب، ولد سنة 80هـ وتوفي سنة 

150هـ . ينظر: وفيات الأعيان ج5: 39.
))) الكشاف ج1: 109.

45 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 25



46 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

لا يختص بهنّ من الأقذار والأدناس، ويدخل تحت ذلك الطهر من دنس الطباع 
وسائر العيوب. 

والخلد: الثبات الدائم والبقاء اللازم الذي لا ينقطع. 

ڌڌ   ڍ   ڍ  ڇ   ڇڇ  چچڇ   چ   چ  
ک  ڑ  ژڑ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ 
ڳ   ڳڳ  ڳ  گ    گ   گگ   ک   ک 

ڱڱ ڱڱ  ںںڻ ڻ  ڻ  ڻ ۀ  ۀ
لما ضرب الله تعالى المثلين للمنافقين قبل هذه الآية، قالوا: الله أعلى وأجلّ 
من أن يضـرب هذه الأمثال، فنزلت الآية)1(، لبيان أنّ ما استنكروه من أن تكون 
المحقّرات من الأشياء مضـروباً بها المثل ليس بموضع للاستنكار، لأنّ في التمثيل 
كشف المعنى ورفع الحجاب عن المطلوب، فإن كان الممثّل له عظيمًا كان المتمثّل به 

مثله، وإن كان حقيراً كان المتمثّل به كذلك. 

كريم  حيي  الله  ))إنّ   :tقوله مثل  في  بالحياء  سبحانه  القديم  ووصف 
يستحيي إذا رفع العبد إليه يديه أن يردّهما صفراً حتى يضع فيهما خيراً(()2( جارٍ 
به  يعاب  ما  تخوّف  من  الإنسان  يعتري  وانكسار  تغيّ  الحياء  لأنّ  التمثيل،  مجرى 
ويذم، واشتقاقه من الحياة، يقال: حيي الرجل، كما يقال: نسي، وحشي، وشظي 

الفرس: إذا اعتلّت منه هذه الأعضاء.

جعل الحيي لما يعتريه من الانكسار منتقص الحياة، فمثّل تركه سبحانه تخييب 

))) أسباب النزول: 21.
))) مصنف عبد الرزاق ج2: 251، وينظر: من لا يحضره الفقيه ج1: 213.



العبد لكرمه بترك من ترك ردّ المحتاج إليه حياء منه. وكذلك المعنى في الآية: إنّ الله 
تعالى لا يترك ضرب المثل بالبعوضة ترك من يستحيي أن يتمثل بها لحقارتها.

تقول:  شياعاً،  زادته  بنكرة  اقترنت  إذا  التي  وهي  إبهامية  هذه   Oڇ  Pو
مِنَ  ةٍ  رَحَْ Pفَبمَِ  قوله:  في  التي  نحو  للتأكيد  زيدت  صلة  هي  أو  ما،  كتاباً  أعطني 
اللهOِ)1(. والمعنى: إنّ الله لا يستحيي ولا يترك أن يتمثل للأنداد بما لا شيء أصغر 

منه وأقلّ. 

 OڇPو ،Oڇ Pبأنّا عطف بيان أو مفعول لـ Oڍ P وانتصب
حال عن النكرة مقدّمة عليه، أو انتصبا مفعولين لـP ڇO، لأنّه أجري مجرى 

)جعل(. 

Pڍ   ڌO فيه معنيان:

أحدهما: فما تجاوزها وزاد عليها في المعنى الذي ضربت فيه مثلًا، وهو القلة 
والحقارة.

والآخر: فما زاد عليها في الحجم. 

ثبت  إذا  الأمر(  )حقّ  يقال:  إنكاره،  يسوغ  لا  الذي  الثابت   :OژPو
ووجب. 

وPگO فيه وجهان:

أحدهما: أن يكون )ذا( اسمًا موصولًا بمعنى )الذي( فيكون كلمتين.

والآخر: أن يكون )ذا( مركّبة مع )ما(  فتكون كلمة واحدة.

نصب   Oڇ  Pو  ،Oڇ لـPڇ   أو  للمثل   Oژ Pژ  في  والضمير 

))) آل عمران: 159.

47 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 26



48 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

على التمييز. 

التفسير  مجرى  جارٍ   Oں ڱڱڱڱ   Pڳ   وقوله: 
الجاهلين  وفريق  الحقّ  بأنّه  العالمين  فريق  وأنّ  المتقدّمتين،  للجملتين  والبيان 
المستهزئين به كلاهما موصوف بالكثرة، وأنّ العلم بكونه حقّاً من باب الهدى، وأنّ 

الجهل بحسن مورده من باب الضلالة.

ضرب  لما  لأنّه  السبب،  إلى  الفعل  إسناد  سبحانه  الله  إلى  الإضلال  وإسناد 
المثل فضلّ به قوم واهتدى به قوم تسبّب لضلالتهم  وهداهم. 

والفسق: الخروج عن طاعة الله. 

ۓ   ۓ   ے   ھھے   ھ  ہھ  ہہ    ہ 
ڭڭ  ڭ ڭ ۇۇ  ۆ ۆ  ۈ  ۈ

النقض: الفسخ، وشاع استعمال النقض في إبطال العهد من جهة أنّم سمّوا 
العهد بالحبل على الاستعارة، ومنه قول ابن التيّهان)1( في بيعة العقبة: )يا رسول الله 
إنّ بيننا وبين القوم حبالًا ونحن قاطعوها، فنخشى إنِ الله أعزّك وأظهرك أن ترجع 

إلى قومك()2(. 

وPہ   ہO هو ما ركز في عقولهم من الحجّة على التوحيد، ]أو ما أخذ 
عليهم في التوراة من إتباع محمّدt[)3(، أو ما أخذ عليهم من الميثاق بأنّه إذا بعث 

))) أبو الهيثم مالك بن التيهان الانصاري الأوسي، كان أحد النقباء في بيعة العقبة، شهد المشاهد كلها 
مع النبيt، وشهد صفين مع الإمام عليj واستشهد بها. ينظر: الإصابة ج4: 212، معجم رجال 

الحديث ج22: 98.
))) سيرة ابن هشام ج2: 96.

))) ساقطة من ج.



إليهم رسول مؤيد بالمعجزات صدّقوه واتبعوه. 

التوثقة،  الميثاق بمعنى:  PھO للعهد. ويجوز أن يكون  والضمير في 
كما أنّ الميعاد والميلاد بمعنى الوعد والولادة. ويجوز أن يرجع الضمير إلى الله، أي: 

من بعد توثقته عليهم.

وموالاة  الأرحام  قطعهم   :Oڭڭ ۓ   ۓ   ے   Pے   قطعهم  ومعنى 
ببعض  إيمانهم  في  الحقّ  على  الاجتماع  من  الأنبياء  بين  ما  قطعهم  وقيل:  المؤمنين. 

وكفرهم ببعض)1(.

والأمر: طلب الفعل ممن هو دونك، وبه سمّي الأمر الذي هو واحد الأمور، 
لأنّ الداعي الذي يدعو إليه شبّه بآمر يأمر به. 

بالوصل،  والقطع  بالوفاء،  النقض  استبدلوا  لأنّم   Oۈ ۆ    P
والفساد بالصلاح. 

ې  ۉ ۅ ۅ ۋ ۋ ۇٴ
ې  ې ې ى   ى ئا  ئا

ما  ومعكم  بالله  أتكفرون  قولك:  في  مثله   OۇٴP في  التي  الهمزة  معنى 
يصـرف عن الكفر ويدعو إلى الإيمان، وهو الإنكار والتعجب. 

والواو في قوله: PۅۅO للحال، أي وقصّتكم هذه وحالكم أنّكم 
 OېېP فجعلكم أحياء OۉP كنتم أمواتاً نطفاً في أصلاب آبائكم
بعد هذه الحياة PېېO بعد الموت. وهذا الإحياء الثاني يجوز أن يراد به الإحياء 
بالإحياء  يراد  أن  ويجوز  والنشور،  الحشـر   Oىئا Pى   وبقوله:  القبر،  في 

))) عن ابن عباس. تفسير السمرقندي ج1: 65.

49 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 28



50 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

النشور، وبالرجوع المصير إلى الحساب والجزاء. 

وعطف الأول بالفاء، لأنّ الإحياء الأول يعقب الموت بغير تراخ، وعطف 
الآخرين بـP ىO، لأنّ الموت قد تراخى عن الإحياء، والإحياء الثاني متراخٍ عن 
الموت إن أريد به النشور، أو الإحياء في القبر، والرجوع إلى الجزاء أيضاً متراخٍ عن 

النشور. 

ئې     ئۈ  ئۈ  ئۆئۆ  ئۇ  ئوئۇ  ئو  ئە  ئە  
ئې   ئې  ئى  ئىئى  ی    ی  یی  ئج

منه  تتمتعوا  بأن  دنياكم،  في  به  ولانتفاعكم  لأجلكم  أي:   Oئو   P قوله: 
بفنون المطاعم والمناكح والمراكب والمناظر البهيجة، وفي دينكم بأن تنظروا فيه وما 
يتضمنه من عجائب الصنع الدالة على الصانع القادر الحكيم. وفي هذا دلالة على 
أنّ أصل الأشياء الإباحة إلى أن يمنع الشرع بالنهي، وجائز لكل أحد أن يتناولها 

ويستنفع بها. 

.Oئۇ ئۇ ئۆP :نصب على الحال من قوله OئۆPو

والاستواء: الاعتدال والاستقامة، يقال: استوى العود، ثم قيل: استوى إليه 
كالسهم المرسل إذا قصده قصداً مستوياً من غير أن يلوي إلى شيء، ومنه استعير 
قوله: P ئۈ ئۈ  ئې    ئېO أي: قصد إليها بإرادته ومشيئته بعد خلق ما في 
جهات  بالسماء  والمراد  آخر.  شيء  خلق  ذلك  بين  فيما  يريد  أن  غير  من  الأرض، 

العلو، كأنّه قال: ثم استوى إلى فوق. 

تفسيره،   Oئى وPئى   مبهم،  ضمير   Oئې  P في  والضمير 



كقولهم: )ربّه رجلًا(. وقيل: الضمير راجع إلى السماء)1(، والسماء في معنى الجنس. 
ومعنى )سوّاهن(: عدّل خلقهن وأتّمه وقوّمه.

P ی    ی  ییO فلذلك خلق السماوات والأرض خلقاً محكمًا متقناً من 
غير تفاوت على حسب ما اقتضته الحكمة.

ڀ  پڀ    پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ 
ٿ  ٿ   ٿ  ٺٺ  ٺ  ڀٺ  ڀ 

ٿ ٹٹٹڤ  ڤ ڤڤڦ   ڦ 
لما ذكر سبحانه إنعامه علينا بخلق السماء والأرض وما فيهما، ذكر نعمته 

.jعلينا بخلق أبينا آدم
 OپPو ،OڀPنصب بإضمار اذكر، ويجوز أن ينتصب بـ OٱPو

.Oپ پپP ّمن جعل الذي له مفعولان، والمعنى مصي

والخليفة: من يخلف غيره، والمعنى: خليفة منكم، لأنّ الملائكة كانوا سكان 
تستغني  كما  بنيه  ذكر  عن  آدم  بذكر  واستغنى  وذريته،  فيها  آدم  فخلفهم  الأرض 
يريد من يخلفكم، أو خلقاً يخلفكم  أو  القبيلة في قولك: ربيعة ومضـر،  بذكر أبي 
فوحّد لذلك. ويجوز أن يريد خليفة مني، لأنّ آدم كان خليفة الله في أرضه وهو 

 .)2(Oِرْض الصحيح، لقوله: Pيَا دَاوُودُ إنَِّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِ الَْ

P ڀڀ ڀٺ  ٺO إنّما عرفوا ذلك حتى تعجّبوا منه من جهة 
اللوح، أو عرفوه بإخبار الله تعالى.

))) معاني القرآن للأخفش: 62.
))) ص: 26.

51 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 30



52 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

منه  أحقّ  وأنا  فلان  إلى  أتحسن  تقول:  كما  للحال،  الواو   Oٿ Pٿ  

بالإحسان. والتسبيح: تبعيد الله من السوء.

وملتبسين  لك  حامدين  نسبّح  أي:  الحال،  موضع  في   OٿPو
بحمدك.

Pٹڤ  ڤO من المصالح في ذلك ما هو خفي عليكم ولا تعلمونه، 

ولم يبين لهم تلك المصالح، لأنّ العباد يكفيهم أن يعلموا أنّ أفعال الله تعالى كلها 
حسنة، وإن خفي عليهم وجه الحكمة، على أنّه قد بيّ لهم بعض ذلك في قوله: 

 .)1(]Oهَا... الآية سْمَءَ كُلَّ مَ آدَمَ الَْ ]Pوَعَلَّ

ڃ  ڃ    ڃ  ڄ   ڄ   ڄ  ڄ   ڦ   ڦ  
ڃ چ  چ چ  چڇ  ڇ

أي: أسماء المسمّيات كلها، فحذف المضاف إليه لكونه معلوماً مدلولًا عليه 
بذكر الأسماء، لأنّ الاسم لابد له من مسمّى، وعوض منه اللام كقوله: Pوَاشْتَعَلَ 
حذفاً  فيكون  الأسماء،  مسمّيات  آدم  وعلّم  التقدير:  وليس   ،)2(Oشَيْبًا أْسُ  الرَّ

چ   Pڃ  ]لقوله:  بالمسمّيات،  لا  بالأسماء  يتعلّق  التعليم  لأنّ  للمضاف، 
خلقها،  التي  الأجناس  أراه  أنّه  المسمّيات  أسماء[)3(  تعليمه  ومعنى   ،Oچ
وعلّمه أنّ هذا اسمه فرس وهذا اسمه كذا، وعلّمه أحوالها وما يتعلّق بها من المنافع 

الدينية والدنيوية . 

))) ساقطة من أ.
))) مريم: 4.

))) ساقطة من ج.



لأنّ  ذكّر  وإنّما   ،Oڃ ڃ   P المسمّيات  عرض  أي:   Oڄ ڄ    P
 Oچ چ   Pڃ  للملائكة:   Oڃ  P فغلّبهم  العقلاء  المسمّيات  في 

استنبأهم وقد علم عجزهم عن الإنباء على سبيل التبكيت. 

يفسد  من  الأرض  أستخلف في  أنّ  أي: في زعمكم   Oچ  چڇP

ـ التي هي  فيها إرادة للرد عليهم، وليبيّ أنّ في من يستخلفه من الفوائد العلمية 
أصول الفوائد كلها ـ ما يستأهلون لأجله أن يستخلفوا، فبيّ لهم بذلك بعض ما 

 .Oڤ  ڤڤڤڦP :أجمل من ذكر المصالح في استخلافهم في قوله

ڈژژ  ڎڎڈ  ڌ  ڌ  ڍ   ڇڍ  ڇ   
ڑ      ڑ

قالت الملائكة: PڇO تنزيهاً لك عن أن يعلم الغيب أحد سواك، أو 
تعظيمًا لك عن أن يعترض عليك في حكمك.

 Oڈژژ  P علمتنا  ما  في  هذا  وليس   Oڎڎ ڌ  ڌ  ڍ   Pڍ 
بجميع المعلومات، وهو صيغة مبالغة للعالم P ڑO المحكم لأفعاله.

ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ  گ  کگ  ک  ک  ک 
ڻڻ   ںڻ    ڱں   ڱ  ڱ   ڱ   ڳ 

ڻۀ  ۀ
بالأسماء  الإنباء  علّق   OکP الملائكة  أخبر  أي:   OکP

لابالمسمّيات، فلم يقل: أنبئهم بهم، لما قلناه من أنّ التعليم يتعلّق بالأسماء.

شيء  كل  باسم  أي:   OگP الملائكة  أخبر  أي:  Oآدم،  گگ   P
ڱ   ڳڳڱ   ڳ   P للملائكة:  سبحانه   OڳP وخواصه  ومضاره  ومنافعه 

53 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 33-32



54 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

ڱ ڱںO أي: أعلم ما غاب فيهما عنكم فلم تشاهدوه، كما أعلم 
ما حضركم فشاهدتموه.

P ںڻ   ڻڻ  ڻۀO أي: ما تعلنونه وما تضمرونه.
لسانه  وفتق  المعاني  من  فيها  بما  كلها  الأسماء  سبحانه  تعليمه  أنّ  هذا  وفي 
بذلك، معجزة أقامها الله تعالى للملائكة، دالة على نبوته وجلالة قدره وتفضيله 

عليهم. 

ے  ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہہ 
ے  ۓ ۓ ڭ   ڭ

Pھ ھO استثناء متصل عند من ذهب إلى أنّ إبليس من الجن، وكان 

بين أظهر الألوف من الملائكة مغموراً بهم، ثم استثني منهم استثناء واحد منهم. 
ويجوز أن يكون منقطعاً.

كافري  PۓۓO جنس  عنه   OےP به  أُمر  مما  امتنع  أي:   OےP

الجن وشياطينهم. ولاشك أنّ الاستثناء متصل عند من ذهب إلى أنّه من الملائكة. 

وفي الآية دلالة على فضل آدمj على جميع الملائكة، لأنّه قدّمه على الملائكة 
إذ أمرهم بالسجود له، ولا يجوز تقديم المفضول على الفاضل. ولو لم يكن سجود 
إبليس عن  يكن لامتناع  لم  عليهم،  وتقديمه  لشأنه  التعظيم  له على وجه  الملائكة 
خَيٌْ  Pأَنَا  وقوله:   ،)1(O عَلََّ مْتَ  كَرَّ الَّذِي  هَذَا  Pأَرَأَيْتَكَ  وقوله:  له،  السجود 
أنّه لم يأمره بالسجود له على  مِنْهOُ)2(؛ وجه، ولكان يجب على الله تعالى أن يعلمه 

))) الإسراء: 62.
))) ص: 76.



وجه تعظيمه وتفضيله عليه، ولما جاز أن يفعل ذلك إذا كان ذلك سبب معصية 
إبليس، فعلمنا أنّه لم يكن ذلك إلا على وجه التفضيل له عليهم. 

ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ 
ۅ  ۅۉ  ۉ  ېې  ې  ې

OۇٴPليصح العطف عليه، و Oۇ P تأكيد للضمير المستكن في Oۇ P 
المبهم، أي:  للمكان   OۋPأكلًا رغداً واسعاً رافهاً، و وصف للمصدر، أي: 

أيّ مكان من الجنّة PۋO. والمعنى: اتخذ أنت وامرأتك الجنّة مسكناً ومأوى.

PۈۈO أي: من الجنّة كثيراً واسعاً حيث شئتما من بقاع الجنّة.

بالأكل.  تقرباها  لا  والمعنى:  منها،  تأكلا  لا  أي:   Oۉ ۅۉ   Pۅ  

وهو نهي تنزيه عندنا لا نهي تحريم، وكانا بالتناول منها تاركين نفلًا وفضلًا.

للحظ[)1(  ]والناقصين  الثواب  الباخسين  أي:   Oې ېې    P
اتركا  أي:  الأمر،  والمعنى  النهي  ]فصورته  إليه.  المندوب  هذا  بترك  لأنفسكما 
ولا  النهي،  ومعناه  الأمر  صورته   )2(Oْشِئْتُم مَا  Pاعْمَلُوا  قوله:  وهكذا  واهجرا، 
يجوز أن يحمل على ظاهر النهي فتصير نهياً لكراهة الناهي المؤكل عنه، والحكيم لا 

ينهى إلا عن القبيح، والقبيح على الأنبياء غير جائز .

والشجرة المنهية عنها الحنطة. وقيل: الكافور)3(. وقيل: التين والعنب)4([)5(. 

))) ساقطة من أ، ط .
))) فصلت:40. 

))) عن عليj. التبيان ج1: 158، معالم التنزيل ج1: 22.
))) عن ابن عباس وغيره: العنب، وعن ابن جريج: التين. تفسير الطبري ج1: 84.

))) ساقطة من أ، ج، ط.

55 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 35



56 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

ئۇ     ئۇ   ئوئو   ئە  ىئائائە  ى 
ئۆ  ئۆئۈئۈ  ئې  ئې ئېئى  ئى ئى    ی  ی

P ىO أي: حملهما على الزلة.
بدعائه  وقعت  لما  الشيطان  إلى  الزلة  نسب  إبليس،  يعني:   Oى  P

ووسوسته.

PئاO عن الجنّة.

Pئائە ئە ئوO من المنزلة والنعمة والدعة، وأضاف الإخراج إلى 

الشيطان لأنّه كان السبب فيه، وإنّما أخرج الله آدم من الجنّة، لأنّ المصلحة اقتضت 
بعد تناوله الشجرة إهباطه إلى الأرض وابتلاءه بالتكليف وسلبه ثياب الجنّة، كما 
فأزالهما،  قرأ:  ومن  الإحياء.  بعد  والإماتة  الإغناء،  بعد  الإفقار  الحكمة  تقتضـي 

فالمعنى: فأزالهما مما كانا فيه من النعيم والكرامة أو من الجنّة.

لما كانا  P ئۇ  ئۇO خطاب لآدم وحواء، والمراد: هما وذريتهما، لأنّما 
Pقَالَ  آخر:  قوله في موضع  عليه  ويدلّ  كلهم،  الإنس  كأنّما  الإنس جعلا  أصل 
O)1(. والمعنى فيه: ما عليه الناس من التعادي  اهْبطَِا مِنْهَا جَِيعًا بَعْضُكُمْ لبَِعْضٍ عَدُوٌّ

والمخالفة وتضليل بعضهم لبعض.

والهبوط: النزول إلى الأرض، والمستقر: موضع الاستقرار أو الاستقرار.

P ئىO أي: تمتع بالعيش P ئى    یO إلى يوم القيامة، وقيل: إلى الموت)2(.

))) طه: 123.
))) عن السدي. تفسير الطبري ج1: 192.



أنّ  لظن  ومتاع(  مستقر  الأرض  في  )ولكم  قيل:  )لو  السراج)1(:  ابن   قال 
ذلك غير منقطع، فقيل: )إلى حين( أي: إلى حين انقطاعه()2(.

یی  ئج  ئح  ئم ئى ئيبج بح  بخ  بم   بى   بي
معنى تلقي الكلمات استقبالها بالأخذ والقبول والعمل بها، أي: أخذها 
P ئىO الله  PئحO على سبيل الطاعة، ورغب إلى الله بها، أو سأله بحقّها 

PئيO. ومن قرأ: فتلقى آدم ـَ بالنصب ـ كلماتٌ ـ بالرفع ـ فالمعنى: إنّ الكلمات 

استقبلت آدمj بأن بلغته.

نَا لَنَكُونَنَّ  نَا ظَلَمْنَا أَنْفُسَنَا وَإنِْ لَْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَْ والكلمات هي قوله: Pقَالَ رَبَّ
ينOَ)3(، وقيل: هي قوله: لا إله إلا أنت ظلمت نفسي فاغفر لي إنّه لا  اسِِ مِنَ الَْ
يغفر الذنوب إلا أنت)4(، وفي رواية أهل البيتb: إنّ الكلمات هي أسماء أصحاب 

الكساءb)5(. واكتفى بذكر توبة آدم عن ذكر توبة حواء لأنّا كانت تبعاً له. 

وP بمO: الكثير القبول للتوبة، وهو في صفة العباد: الكثير التوبة.

ڀ   ڀ  پپ  پ   پ  ٻ   ٻٻ  ٱ 
ڀ ڀ  ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ  ٿ

النحو  في  المشاهير  الأئمّة  أحد  السراج(،  بـ)ابن  المعروف  البغدادي  السري  بن  محمّد  بكر  أبو   (((
والأدب، كان أحدث أصحاب المبّرد سناً، وله تصانيف مشهورة في النحو، توفي شاباً سنة 316 هـ. 

ينظر: بغية الوعاة ج1: 109.
))) التبيان ج1: 165.

))) الأعراف: 23. 
))) عن ابن مسعود. الكشاف ج1: 128.

))) تفسير العياشي ج1: 41، وفي الدر المنثور ج1: 60 عن ابن عباس مرفوعاً.

57 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 38-37



58 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

Pپپ   قوله:  من  تبعه  ولما  للتأكيد،   Oٻ Pٱ  سبحانه  كرر 
پپO أي: فإن يأتكم مني هدى برسول أبعثه إليكم وكتاب أنزله عليكم.

 Oڀ  ٺٺP بأن يقتدي برسولي ويؤمن به وبكتابه Oڀ ڀ ڀP

من العقاب PٺٺٿO على فوت الثواب. 

فإن  إن جئتني  الثاني مع جوابه، ]كقولك:  وجواب الشرط الأول الشرط 
قدرت أحسنت إليك[)1(. 

ٿ  ٿ   ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤڤ  ڤ  ڤ  
ڦ  ڦ

الملازمون   Oٹ  Pفـ بدلالاتنا   Oٹ  P رسلنا  جحدوا   Oٿ  P
للنار P ڤ  ڤ  ڦO أي: دائمون مؤبدون. 

ڃ   ڃڃ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڦ  ڦ  
ڃ  چ چ چ  چ

لما عمّ سبحانه جميع خلقه بالخطاب، وذكر لهم الحجج على توحيده، وعددّ 
إليهم من  عليهم صنوف نعمه؛ خصّ بني إسرائيل ]عقيب ذلك بذكر ما أسداه 
له، ومعناه في  لقب  )يعقوب(  P ڦ  ڦO[)2(. وإسرائيل هو  فقال:  النعم، 

لسانهم: )صفوة الله(، وقيل: )عبد الله()3(.

Pڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃO أي: لا تخلّوا بشكرها واستعظموها، وأراد 

))) ساقطة من ب، ج.
))) ساقطة من ج.

))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج1: 197.



بالنعمة: ما أنعم به على آبائهم من كثرة الأنبياء فيهم، وإنجائهم من فرعون، وغير 
ذلك مما عدّده سبحانه عليهم. 

Pڃ  ڃO أي: بما عاهدتموني عليه من الإيمان بي والطاعة لي P ڃ  

 tبما عاهدتكم عليه من حسن الثواب. وقيل: أوفوا بعهدي في محمّد Oچ
أنّ من آمن به كان له أجران، ومن كفر به تكاملت أوزاره؛ أوف بعهدكم أدخلكم 

الجنّة)1(.

PچچO أي: فلا تنقضوا عهدي، وهو من قولك: زيداً رهبته. 

فـ)إياي( ضمير منصوب بفعل مضمر يفسّه )ارهبون(.

ڎ   ڎ   ڌڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇڇڇ 
ڈڈ  ژ  ژ  ڑ ڑککک  ک

أي: وصدّقوا بما أنزلته على محمّد من القرآن PڇڍڍO من التوراة.

أو  به،  أو أول فريق كافر  به،  Pڌڌڎ  ڎ   ڈO أي: أول من كفر 

كسا  أي:  حلّة،  الأمير  كسانا  يقال:  كما  به،  كافر  أول  منكم  واحد  كل  يكن  ولا 
بأنّه كان يجب أن يكون اليهود أول من يؤمن  كل واحد منا حلّة. وهذا تعريض 
على  ويستفتحون  بزمانه،  الناس  يبشّون  كانوا  ولأنّم  وبصفته،  به  لمعرفتهم  به، 
الذين كفروا، وكانوا يقولون: إنّا نتبعه أول الناس كلهم، فلما بعث كان أمرهم على 
 OڈP 2(. وقيل: الضمير في(Oِِفَلَمَّ جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بهP :العكس، كقوله

))) تفسير ابن عباس ج1: 20 باختصار.
))) البقرة: 89.

59 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 41



60 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

لما معكم)1(، لأنّم إذا كفروا بما يصدّقه فقد كفروا به. 

استعارة للاستبدال، كما في قوله:  P ژ  ژ  ڑ ڑکO الاشتراء 
هو  فالثمن  وإلا  ثمناً،  بآياتي  تستبدلوا  لا  أي:   )2(Oباِلُْدَى لَلَةَ  الضَّ وُا  Pاشْتََ
المشترى به. والثمن القليل: الرئاسة التي كانت لهم في قومهم خافوا فوتها باتباعه 

فاستبدلوها بآيات الله. 

گ  گگ  گڳ ڳڳ  ڳ  ڱ
الباء في قوله: P گO يجوز أن تكون مثل ما في قولك: لبست الشـيء 
بالشيء: خلطته به، فيكون المعنى: ولا تكتبوا في التوراة ما ليس منها فيختلط الحقّ 
بالباطل. ويجوز أن تكون باء الاستعانة كما في قولك: كتبت بالقلم فيكون المعنى: 

ولا تجعلوا الحقّ ملتبساً مشتبهاً بباطلكم الذي تكتبونه. 

PڳO جزم معطوف على PگO بمعنى: ولا تكتموا، أو منصوب 

بالباطل وكتمان الحقّ، كقولك: لا  بإضمار )أن(، أي: ولا تجمعوا بين لبس الحقّ 
تأكل السمك وتشرب اللبن.

Pڳ  ڳO أنّه حقّ وتجحدون ما تعلمون. 

ڱ ڱڱ   ںںڻ ڻ  ڻ
.OںP بأركانها، وأعطوا ما فرض الله عليكم من Oڱ P أي: وأدّوا

Pںڻ ڻO من المسلمين، لأنّ اليهود لا ركوع لهم في صلاتهم. 

))) معاني القرآن وإعرابه ج1: 123.
))) البقرة: 175.



وقيل: إنّ المراد به صلاة الجماعة)1(. 

ھھ  ھ  ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ    
ھ ے  ے

: سعة الخير، ومنه  التوبيخ والتعجيب من حالهم. والبِّ للتقرير مع  الهمزة 
يأمرون  وكانوا  وبررت،  صدقت  قولهم:  ومنه  خير،  كل  ويتناول  لسعته،   ) )البَّ

أقاربهم في السّر باتباع محمّد ولا يتبعونه. 

Pہ ہO تتركونها من البر.

يعني:   ،)2(Oَتَعْلَمُون Pوَأَنْتُمْ  قوله:  مثل  تبكيت،   Oھھ Pہ  

.tتتلون التوراة وفيها صفة محمّد

PھےO توبيخ عظيم بمعنى: أفلا تفطنون لقبح ما تقدمون عليه، 

فيصدكم استقباحه عن ارتكابه فكأنّكم قد سلبت عقولكم. 

ۆ   ۆ    ۇ      ۇ   ڭ   ڭ   ڭڭ  ۓ   ۓ  
ۈ  ۈۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ

وأن  والصلاة،  الصبر  بين  بالجمع  الله  إلى  حوائجكم  في   Oۓ  P
ودفع  القلب  إخلاص  من  فيها  يجب  وما  الصلاة،  تكاليف  على  صابرين  تصلّوا 
الوساوس، أو واستعينوا على البلايا بالصبر عليها والالتجاء إلى الصلاة. وقيل: 

الصبر: الصوم)3(، ومنه قيل لشهر رمضان: شهر الصبر.

))) تفسير ابن عباس ج1: 21.
))) آل عمران: 71.

))) عن الصادقj. تفسير العياشي ج1: 43.

61 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 46-44



62 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

P ۇ   P ڭO أي: شاقة ثقيلة  P ڭO الضمير للصلاة أو للاستعانة 
ۇ     ۆO لأنّم الذين يتوقعون ما ادّخر للصابرين على مشاقها فتهون عليهم. 

والخشوع: الإخبات والتطامن. والخضوع: اللين والانقياد.

]Pۈ  ۈO[)1( أي: يتوقعون لقاء ثوابه ونيل ما عنده. وفي مصحف 
 tالنبي وكان  بـ)يتيقنون()3(،   OۈP فسّـر  ولذلك  يعلمون،  الله)2(:  عبد 

حنا(()5(، وقال: ))وجعلت قرّة عيني في الصلاة(()6(. يقول: ))يا بلال)4( رَوِّ

ئە  ئا   ىئا  ى   ې   ې   ې  ې  
ئېئې    ئې   ئۈئۈ   ئۇئۆئۆ  ئۇ   ئو   ئو   ئە   

ئىئى  ئىی  یییئج  ئح  ئم  ئى
P ئا  ئەO في موضع نصب عطف على P ېO أي: اذكروا نعمتي 

وتفضيلي إيّاكم.

 ،)7(Oبَارَكْنَا فِيهَا للِْعَالَيَِنP :على الجم الغفير من الناس، كقوله Oئە   ئو P

))) زيادة يقتضيها السياق.
))) عبد الله بن مسعود الهذلي الصحابي المشهور، أحد السابقين إلى الإسلام، شهد بدراً والحديبية، توفي 

سنة 32هـ بالمدينة. ينظر: الاستيعاب ج2: 316، معجم رجال الحديث ج10: 337.
			  ))) عن مجاهد وغيره. تفسير الطبري ج1: 207.

))) بلال بن رباح مؤذن النبي، الصحابي المشهور، كان من السابقين إلى الإسلام شهد المشاهد كلها مع 
النبيt، مات بالشام سنة 21 أو 22 هـ. ينظر: الاستيعاب ج1: 141، معجم رجال الحديث ج3: 

 .358
))) سنن أبي داود ج4: 298 ح4985 بالمعنى.

))) الخصال: 155، سنن النسائي ج7: 62.
))) الأنبياء: 71.



يقال: رأيت عالماً من الناس، يراد به الكثرة. أو تفضيلي إيّاكم في أشياء مخصوصة 
وكثرة  فرعون،  وتغريق  البحر،  كفلق  الكثيرة  والآيات  والسلوى،  المن  كإنزال 

الرسل فيكم.

Pئۇ  ئۇO يريد يوم القيامة PئۆئۆO أي: لا تقضـي P ئۈئۈ  ئې  

زِي وَالدٌِ عَنْ وَلَدِهِ وَلَ مَوْلُودٌ  ئېO حقّاً وجب عليها لله أو لغيره، كقوله: Pلَ يَْ
هُوَ جَازٍ عَنْ وَالدِِهِ شَيْئًاO)1(. وهذه الجملة منصوبة الموضع صفة لـP ئۇ O والعائد 
منها إلى الموصوف محذوف تقديره: لا تجزي فيه، حذف الجار ثم حذف الضمير. 

ومعنى التنكير إنّ نفساً من الأنفس لا تجزي عن نفس منها شيئاً من الأشياء.

Pئې   ئىئى  ئىO هذا مختص باليهود، فإنّم قالوا: آباؤنا يشفعون لنا، 

فأويسوا، لأنّ الأمة مجمعة على أنّ لنبينا صلوات الله عليه وآله شفاعة مقبولة وإن 
اختلفوا في كيفيتها، وإجماعها حجّة.

Pی  یییO أي: فدية، لأنّا معادلة للمفدي.

Pئج  ئح  ئمO يعني: ما دلّت عليه النفس المنكّرة من النفوس الكثيرة، 

والتذكير بمعنى العباد والأناسي كما قالوا: ثلاثة أنفس. 

پ     پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ٺ   ٺ    ٺ   ٺ   ڀڀ   ڀ   ڀ   پ  

ٿ  ٿ  ٿ
وخصّ  ألفاً،  هاؤه  فأبدلت  بـ)أهيل(،  صغّر  ولذلك  أهل،   Oٻ  P أصل 

استعماله بأولي الخطر والشأن كالملوك وأشباههم.

))) لقمان: 33.

63 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 49



64 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

وP ٻO علم لمن ملك العمالقة، مثل )قيصر( لملك الروم، و)كسرى( 
لملك الفرس. 

P پO من سامه خسفاً إذا أولاه ظلمًا، وأصله من سام السلعة إذا 
مصدر  السوء:  و  عليه.  ويريدونكم   Oپ پ    P يبغونكم  بمعنى  طلبها،كأنّه 

السيئ، وسوء الفعل قبحه.

وP پO بيان لـP پO، ولذلك ترك العاطف. وإنّما فعلوا بهم 
أنذر  كما  يده هلاكه  يكون على  مولود  يولد  بأنّه  فرعون  أنذروا  الكهنة  ذلك لأنّ 

نمرود، فلم يغن عنهما تحفّظهما وكان ما شاء الله أن يكون.

والبلاء: المحنة إن أشير بـP ٺO إلى صنيع فرعون، والنعمة إن أشير به 
إلى الإنجاء.

ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ   ڤڤ  ڤ  ڤ  
ڦ ڦ

مسالك  فيه  صارت  حتى  وبعض  بعضه  بين  فصلنا   Oٹ ٹ   ٹ    P
لكم، يقال: فرق بين الشيئين وفرّق ـ بالتشديد ـ بين الأشياء.

والمعنى في P ٹO إنّم كانوا يسلكونه ويتفرّق الماء عند سلوكهم، فكأنّما 
يكون في موضع  أن  إنجائكم. ويجوز  وبسبب  بسببكم  يراد  أن  فرق بهم. ويجوز 

الحال بمعنى: فرقناه ملتبساً بكم. 

وروي: أنّ بني إسرائيل قالوا لموسى: أين أصحابنا لا نراهم؟ فقال: سيروا 
أعنّي  اللهم  فقال:  نراهم،  قالوا: لا نرضى حتى  مثل طريقكم،  فإنّم على طريق 



على أخلاقهم السيئة، فأوحى الله إليه: أن قل بعصاك هكذا، فصارت فيها كوى)1( 
وسمع بعضهم كلام بعض)2(. 

P ڤ  ڦO إلى ذلك وتشاهدونهم لا تشكون فيه. 

ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ    ڦ   ڦ  
چ  چ   چ

أي: وعدنا موسى أن ننزل عليه التوراة، وضربنا له ميقاتاً ذا القعدة وعشر 
ذي الحجّة.

وقيل: P ڄ  ڄO لأنّ الشهور عددها بالليالي. ومن قرأ: واعدنا، فلأنّ 
الله تعالى وعده الوحي، ووعد هو المجيء للميقات إلى الطور.

چ    P الطور  إلى  مضيّه  بعد  من  أي:   Oڃ ڃ   ڃ   ڃ   ڄ    P
چO باتخاذكم العجل إلهاً.

ڎ  ڎ  ڌ    ڌ   ڍ   ڇڍ   ڇڇڇ  چ  
ڈ ڈ ژ ژ ڑ  ڑ

Pڇ ڇڍO أي: من بعد ارتكابكم الأمر العظيم.

P ڍ  ڌO النعمة في العفو عنكم.

أي:   OڈڈژP أعطينا  إذ  واذكروا  أي:   OڎڎP

التوراة،  يعني  والباطل  الحقّ  بين  فارقاً  وفرقاناً  منزلًا  كتاباً  كونه  بين  الجامع 
كقولك: )رأيت الغيث والليث( أي: الرجل الجامع بين الجود والجرأة، ونحوه 

))) كوى: جمع كوة، وهي نقب البيت. )الصحاح: مادة كوى(
))) تفسير الطبري ج1: 219.

65 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 53-51



66 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

قوله: Pوَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى وَهَارُونَ الْفُرْقَانَ وَضِيَاءً وَذِكْرًاO)1( أي: الكتاب الجامع 
بين كونه فرقاناً وضياء وذكراً. 

ويجوز أن يريد بـPڈO التوراة و بـP ڤO البرهان الفارق بين 
الكفر والإيمان من العصا واليد وغيرهما من الآيات، أو الشرع الفارق بين الحلال 
Pيَوْمَ  كقوله:  عدوه،  وبين  بينه  فرّق  الذي  النصر  أو  البحر،  انفراق  أو  والحرام، 

الْفُرْقَانOِ)2( يريد يوم بدر.

گ    گ   گ   گ   ک     ک   ک   ک 
ڳ  ڳ  ڳ  ڳ ڱ  ڱ  ڱ  ڱ   ں  

ں  ڻ  ڻ  ڻ ڻۀ  ۀہ  ہ ہ      ہ
واذكروا P ڱ  ڱ کO لعبدة العجل من قومه بعد رجوعه إليهم: Pگ  

گO أضررتم P گ   ڳ  ڳO معبوداً.

بعض  من  بعضهم  ومتميّزاً  التفاوت،  من  بريئاً  الخلق  برأ  الذي  والبارئ: 
بالصور والأشكال المختلفة.

P ڳ  ڳO خالقكم ومنشئكم.

أن  العجل  يعبد  لم  من  أمر  بعضاً.  بعضكم  ليقتل  أي:   Oڱ ڱ    P
يقتل من عبده. روي: أنّ الرجل كان يبصر ولده وقريبه فلم يمكنهم إمضاء أمر 
بأفنية  أن يحتبوا  وأُمروا  يتراءون تحتها،  عليهم ضبابة لا  الله  فأرسل  الله سبحانه، 
بيوتهم، وأخذ الذين لم يعبدوا العجل سيوفهم فقتلوهم إلى المساء حتى دعا موسى 
الضبابة  فكشفت  البقية،  البقية  إسرائيل،  بنو  هلكت  ربّ،  يا  وقالا:  وهارون، 

))) الأنبياء: 48.

))) الأنفال: 41.



ونزلت التوبة، فسقطت الشفار من أيديهم، وكانت القتلى سبعين ألفاً)1(.

P ڱ O إشارة إلى التوبة مع القتل P ں  ں  ڻ  ڻO من إيثار الحياة 
الفانية. وكرّر ذكر بارئكم تعظيمًا لما أتوا به مع كونه خالقاً لهم.

Pڻ ڻO تقديره: ففعلتم ما أمرتم به فتاب عليكم.

P  ۀہ  ہO القابل للتوبة عن عباده، P ہO بهم. 

ھ  ھ  ھھ ے  ےۓ  ۓ  ڭ  ڭ    ڭ  
ڭ ۇ ۇ   ۆ

قيل: إنّ القائلين هذا القول هم السبعون الذين صعقوا)2(.

أي: لن نصدّقك في قولك Pۓ  ۓ  ڭO عياناً، وهي مصدر من قولك: 
جهر بالقراءة، كأنّ الذي يرى بالعين جاهر بالرؤية، والذي يرى بالقلب مخافت بها. 
وانتصابها على المصدر، لأنّا نوع من الرؤية فنصبت بفعلها كما تنصب القرفصاء 

بفعل الجلوس؛ أو على الحال بمعنى ذوي جهرة.

وPڭO نار وقعت من السماء فأحرقتهم. وقيل: صيحة جاءت من 
السماء)3(. والظاهر أنّه أصابهم ما ينظرون إليه فخرّوا صعقين ميتين.

ۆ  ۈ  ۈ   ۇٴ  ۋ  ۋۅ  ۅ
 Oۅ ڦ   P آجالكم  لاستكمال   Oۋ ۇٴ   ۈ     P أحييناكم  ثم 
نعمة الله بعدما كفرتموها إذ رأيتم بأس الله في رميكم بالصاعقة، أو لعلكم تشكرون 

))) العرائس: 125.
))) عن الربيع بن أنس. تفسير الطبري ج1: 232.
))) عن الربيع بن أنس. تفسير الطبري ج1: 232.

67 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 56-55



68 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

نعمة البعث بعد الموت.

ىى   ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ 
ئائا ئە ئە   ئو  ئۇ ئۇئۆ  ئۆئۈ  

ئۈ  ئې
السحاب  لهم  الله  سخّر  التيه،  في  ذلك  وكان  يظلّكم،   OېP وجعلنا 

يسير بسيرهم يظلّهم من الشمس، وينزل بالليل عمود من نار يسيرون في ضوئه.

الثلج،  مثل  الترنجبين  عليهم  ينزل  كان   Oېى ې   Pې 

ويبعث الله الَجنوب)1( فتحشـر عليهم السلوى وهي السماني)2( فيذبح الرجل منها 
ما يكفيه.

P ئائا ئە ئە   ئوO على إرادة القول.

Pئۇ ئۇO يعني: فظلموا بأن كفروا هذه النعمة وما ظلمونا، فاختصر 

لدلالة Pئۇ ئۇO عليه.

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻپ  پ  پپ  ڀ   ڀ  
ٿ   ٿٿ    ٺ     ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ 

ٿ  ٹ
P ٻO بيت المقدس، وقيل: أريحا من قرى الشام)3(، أمروا بدخولها بعد 

التيه.

))) الجنوب ـ بفتح الجيم ـ: الريح التي تقابل الشمال. )الصحاح: مادة جنب(.
))) السماني: طائر يلبد بالأرض ولا يكاد يطير إلا أن يطار. حياة الحيوان الكبرى ج2: 26.

))) عن ابن زيد. تفسير الطبري ج1: 237.



وP ڀO باب القرية. وقيل: هو باب القبّة التي كانوا يصلّون إليها.

وهم لم يدخلوا بيت المقدس في حياة موسى، أُمروا بالسجود عند الانتهاء 
إلى الباب شكراً لله وتواضعاً. وقيل: السجود أن ينحنوا داخلين ليكون دخولهم 

بخشوع)1(. وقيل: طؤطئ لهم الباب ليخفضوا رؤوسهم فلم يخفضوها)2(. 

مبتدأ  خبر  وهي  والركبة،  كالجلسة  الحطّ  من  فعلة  هي   Oٺ ٺ    P
محذوف، أي: مسألتنا حطّة. والأصل النصب بمعنى: حطّ عنا ذنوبنا حطّة، ورفع 
قال:  أنّه   jالباقر عن  وروي   .)3(Oٌجَِيل Pفَصَبٌْ  كقوله:  الثبات،  معنى  ليعطي 

))نحن باب حطّتكم(()4(.

الكلمة  تلك  كانت  منكم  محسناً  كان  ومن  أي:   Oٿ ٿ    P
سبباً في زيادة ثوابه، ومن كان مسيئاً يغفر له ويصفح عن ذنوبه.

ڦ   ڦ  ڦ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ٹ  ٹ  ٹ 
ڦ   ڄڄ  ڄ   ڄ ڃ  ڃ     ڃ  ڃ

ةٌ P ،Oڤ   ڤ ڤ ڤ  أي: فخالف الذين عصوا ووضعوا مكان Pحِطَّ
ڦO أي: ليس معناه معنى ما أُمروا به، ولم يمتثلوا أمر الله، وقيل: إنّم قالوا مكان 
ةOٌ: حنطة)5(. وقيل: قالوا: حطا سمقاثا)6(، أي: حنطة حمراء، استهزاء منهم  P حِطَّ

))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج1: 238.
))) عن مجاهد. تفسير الطبري ج1: 241.

))) يوسف: 18.
))) تفسير العياشي ج1: 45.

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج1: 241.
))) عن ابن مسعود. تفسير الطبري ج1: 241.

69 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 59



70 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

بما قيل لهم.   

وفي تكرير P ڦ   ڄO زيادة في تقبيح أمرهم، وإيذان بأنّ إنزال العذاب 
عليهم لظلمهم. والرجز: العذاب، وروي: أنّه مات منهم في ساعة واحدة أربعة 

وعشرون ألفاً من كبرائهم)1(.

ڍڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ   چ  چ 
ک  ڑ  ڑ  ژژ  ڈڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ 

ک   ک  گ  گ  گ  گ  ڳ  ڳ ڳڳ  ڱ
عطشوا في التيه، فاستسقى موسى لهم ودعا لهم بالسقيا.

حجر  إلى  والإشارة  للعهد  إما  اللام   Oڍ ڇڇ  Pڇ  

معلوم، فقد روي: أنّه حجر حمله معه من الطور، وكان حجراً مربعاً له أربعة أوجه 
كانت تنبع من كل وجه ثلاث أعين، لكل سبط عين تسيل في جدول إلى السبط 
فقد  الحجر،  له:  يقال  الذي  الشـيء  اضرب  أي:  للجنس،  وإما  له)2(.  هي  الذي 
روي عن الحسن: )أنّه لم يأمره أن يضرب حجراً بعينه، قال: وهذا أظهر في الحجّة 

وأبين في القدرة()3(. 

Pڌ     ڎڎڈO لكل سبط  P ڌO أي: ضرب فانفجرت 
عين.

التي يشربون  PکO عينهم  يريد كل سبط   Oژژ  ڑ ڑ P
منها.

))) التبيان ج1: 268.
))) عن عطاء. معالم التنزيل ج1:29.

))) الكشاف ج1: 144.



PکO على إرادة القول P ک  گ  گ  گO مما رزقكم الله من الطعام 

والشـراب وهو المن والسلوى وماء العيون. وقيل: الماء ينبت منه الزروع والثمار 
فهو رزق يؤكل منه ويشرب.

P گ  ڳO العثي: أشدّ الفساد، أي: لا تتمادوا في الفساد.
PڳO أي: في حال إفسادكم.

ۀ     ۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ  
ے    ھ   ھ     ھ   ھ   ہ   ہ   ہ   ہ  
ۇ  ۇ  ڭڭ  ڭ  ڭ  ےۓۓ 
ې    ۉ   ۅۉ    ۅ   ۋۋ  ۇٴ  ۆۈۈ   ۆ  
ئو  ئەئە   ئائا   ى    ى  ې  ې  ې  
ئى   ئې  ئې   ئۈئۈئې   ئۆئۆ   ئۇ   ئو 

ئى  ئى  ی
ڻ   ڻ   ں   ں   ڱ    P إليهم  أسلافهم  قول  نسب   Oڱ ڱ    P
ڻO أرادوا بالواحد مالا يختلف ولا يتبدّل، ولو كان على مائدة الرجل ألوان 
عدة يداوم عليها كل يوم لا يبدّلها، جاز أن يقال: لا يأكل فلان إلا طعاماً واحداً، 

ويراد بالوحدة: نفي التبدّل والاختلاف. 

P ڻ  ۀO أي: لأجلنا P ۀ    ہ  ہO أي: يظهر لنا ويوجد لنا.
P ہ  ہ  ھ  ھ  ھO البقل: ما أنبتته الأرض من الخضـر، والفوم: 
قوماً  كانوا  إنّم  قيل:  الثوم)1(.  اختبزوا. وقيل: هو  أي:  لنا  فوّموا  الحنطة، ومنه: 

))) عن مجاهد وغيره. تفسير الطبري ج1: 247.

71 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 61



72 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

فلاحة فنزعوا إلى أصلهم، ولم يريدوا إلا ما ألفوه وضروا به من الأشياء المتفاوتة، 
كالبقول والحبوب ونحو ذلك. 

ۓO أي: هو أقرب منزلة وأدون مقداراً،  P ڭ  ڭڭڭ  
المنزلة،  المحلّ وقريب  أدنى  فيقال: هو  المقدار،  قلة  يعبّ بهما عن  والدنو والقرب 
كما يعبّ بالبعد عن عكس ذلك، فيقال: بعيد المحلّ وبعيد الهمة، يريدون الرفعة 

والعلو.

الاسم  يريد  أن  ويمكن  التيه،  من  إليه  انحدروا  أي:   Oۇٴ Pۈ  

به  العلم والتأنيث لسكون وسطه، وإن أريد  السببين:  العلم، وصرفه مع اجتماع 
البلد فما فيه إلا سبب واحد.

Pۉ  ې  ېO أي: جعلت الذلة محيطة بهم مشتملة عليهم، فهم 

فيها كما أنّ من ضربت عليه القبة يكون فيها، أو ألصقت بهم حتى لزمتهم ضربة 
لازب، كما يضـرب الطين على الحائط فيلزمه، فاليهود صاغرون أذلاء أهل مسكنة: 

إما على الحقيقة، وإما لتفاقرهم خيفة أن تضاعف عليهم الجزية.

فلان  باء  قولهم:  من  بغضبه  أحقّاء  صاروا  أي:   Oئا ى    Pېى 

بفلان إذا كان حقيقاً بأن يقتل به لمساواته له. 

أهل  وكونهم  والمسكنة،  الذلة  ضرب  من  تقدّم  ما  إلى  إشارة   OئەP

غضبه.

Pئە  ئو ئوO أي: بسبب كفرهم وقتلهم الأنبياء قتلوا زكريا 

ويحيى وشعيا وغيرهم.

ولا  يقتلوا  لم  لأنّم  عندهم،  الحقّ  بغير  قتلوهم  أنّم  معناه:   OئۈئۈP

أفسدوا في الأرض فيقتلوا.



P ئې O تكرار للإشارة.
P ئې ئى Oبسبب معصيتهم واعتدائهم حدود الله في كل شيء.

پپ   پ  ٻٻٻٻپ  ٱ  
ٺٿٿ  ٺ     ٺ  ٺ   ڀ   ڀ  ڀ  ڀ  

ٿٿٹ  ٹٹ  ٹ
Oتهوّدوا،  Pٻٻ  المنافقون،  وهم  بألسنتهم   Oٻٻ Pٱ  

يقال: هاد وتهوّد إذا دخل في اليهودية، وهو هائد والجمع هود، PپO جمع 
للمبالغة  فيه  الياء  والنصراني  نصـرانة،  وامرأة  نصـران[)1(،  ]يقال: رجل  نصـران 
من  خرج  إذا  صبأ  Oمن  پ   P المسيح،  نصـروا  لأنّم  أحمري،  في  كالتي 
الدين، وهم قوم عدلوا عن دين اليهودية والنصرانية، وعبدوا الملائكة أو النجوم.

P پپO من هؤلاء الكفرة إيماناً خالصاً.
P ڀ  ٺ  ٺ ٺO الذي يستوجبونه بإيمانهم وأعمالهم.

 OپP لتضمّن   ،Oٺ ٺ   P وخبره:  بالابتداء،  پپOرفع   P ومحلّ 
معنى الشـرط، والجملة خبر P ٱO؛ أو نصب بدل من اسم P ٱO والمعطوف عليه، 

.Oٺ ٺ P :Oٱ P وخبر

ڄ    ڄ    ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   
ڄ  ڄ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ  چ   چ  ڇڇ  ڇ  

ڇ  ڍ  ڍ  ڌ  ڌ   ڎ   ڎ  ڈ
واذكروا P ڤ   ڤ  ڤO بالعمل على ما في التوراة P ڤ  ڦ  

))) ساقطة من أ، ب، ج.

73 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 64-62



74 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

ڦO حتى قبلتم وأعطيتم الميثاق. وذلك أنّ موسى جاءهم بالألواح، فرأوا ما 
فيها من التكاليف الشاقة فأبوا قبولها، فأمر جبرئيل فقلع الطور من أصله ورفعه 
فوقهم، وقال لهم موسى: إن قبلتم وإلا أُلقي عليكم، حتى قبلوا وسجدوا لله تعالى 

ملاحظين إلى الجبل، فمن ثم يسجد اليهود على أحد شقي وجوههم.

P ڦO على إرادة القول، أي: قلنا P ڦ  ڦ  ڄO من الكتاب.
P   ڄO أي: بجدّ ويقين وعزيمة.

P ڄ  ڄ  ڃO وادرسوه ولا تنسوه ولا تغفلوا عنه.
P ڃ  ڃO رجاء منكم أن تكونوا متقين.

Pچ  چ Oثم أعرضتم عن الميثاق والوفاء به.

 Oڌ   ڎ   ڎ  P للتوبة  P ڇ ڇ ڍڍ بحO وتوفيقه 
لخسرتم. 

گ  گ  کک  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ  ڈ 
گ  گ  ڳ  ڳ  ڳ    ڳ  ڱڱڱڱ  

ں  ں
 Oڈ P :مصدر سبتت اليهود إذا عظّمت يوم السبت. المعنى Oک P
عرفتم Pژ  ڑO أي: جاوزوا ما حدّ لهم في السبت من تعظيمه واشتغلوا 
بالصيد. وذلك أنّ الله ابتلاهم فما كان يبقى حوت في البحر إلا ظهر يوم السبت، 
فكانت  الجداول،  إليها  وشرعوا  البحر  عند  حياضاً  فحفروا  تفرّقت،  مضى  فإذا 
الحيتان تدخلها فيصطادونها يوم الأحد، فذلك الحبس في الحياض هو اعتداؤهم. 

P کک  گگگO أي: كونوا جامعين بين القردية والخسوء. 



P ڳO يعني: المسخة P ڳO عبرة تنكل من اعتبرها، أي: تمنعه 
لأنّ  والقرون،  الأمم  من  بعدها  وما   OڱڱP قبلها  لما   Oڱ ڳ   ڳ      P
من  بلغتهم  من  بها  واعتبر  بها[)1(،  ]فاعتبروا  الأولين  كتب  في  ذكرت  مسختهم 

الآخرين. أو أريد بـP ۉ  ې ڱO ما بحضرتها من الأمم.

الذين نهوهم عن الاعتداء من   Oڱ]أي: زجراً ونهياً[)2(    ںP

صالحي قومهم، أو لكل متق سمعها. 

ھ   ہھ   ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ    ڻ   ڻ   ڻ    ڻ  
ھ   ھے  ے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۇ  ۇ   
ى   ې    ې   ې   ې   ۉ   ۉ    ۅ   ۋۅ   ۇٴۋ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ  

ىئا  ئا  ئەئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ
كان في بني إسرائيل شيخ موسر قتله قرابة له ليرثوه، فطرحوه على طريق 
سبط من أسباط بني إسرائيل، ثم جاءوا يطلبون بدمه، فأمرهم الله أن يذبحوا بقرة 

ويضربوه ببعضها ليحيى فيخبرهم بقاتله.

Pھ  ھ   ھO أتجعلنا أهل هزو، أو مهزواً بنا أو الهزو نفسه.

ليدلّ على  المستهزئين،  من  أي:   O P ے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ 
أنّ الاستهزاء لا يصدر إلا عن الجاهل. وقرئ: هزواً و هزءاً، مثل كفواً وكفؤاً، 

وبالضمتين والواو فيهما.

P ۇ   ۆ  ۆ  ۈO أي: سل لنا ربّك، وكذا هو في قراءة عبد الله.

))) ساقطة من أ، ب، ج.
))) ساقطة من أ، ج، ط.

75 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 68-67



76 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

ميتة  بقرة  من  تعجبوا  أنّم  وذلك  وصفتها،  حالها  عن  سؤال   Oۋ Pۋ  
يضـرب ببعضها ميت فيحيى، فسألوا عن صفة تلك البقرة العجيبة الشأن.

فتيّة.  ولا  مسنّة  لا   Oې ې   ۉ    P سبحانه   Oۉ  P موسى   Oۅ  P
فرضت البقرة فروضاً أي: أسنّت.

Pئا  ئا  ئەO أي: نصف وسط بين الصغيرة والكبيرة.

وجاز دخول P ېO على P ئەO، لأنّه في معنى شيئين حيث وقع مشاراً 
به إلى ما ذكر من الفارض والبكر، وجاز أن يشار به إلى مؤنثين لأنّه في تأويل ما 

ذكر وما تقدّم. 

أن  ويجوز  به،  تؤمرون  بمعنى  تؤمرونه  ما  أي:   Oئۇ ئو   ئو    P
يكون بمعنى أمركم أي: مأموركم، تسمية للمفعول بالمصدر كضرب الأمير.

ی   ئىیی    ئېئېئىئى   ئې   ئۈئۈ   ئۆ   ئۆ  
ٱ  ئيبج    ئى   ئم   ئح   ئج   ی  
ٺٺ   ڀ    ڀ   ڀڀ  پپپ  پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ  
ڤ  ڤ  ٹ    ٹ   ٹ  ٿٹ    ٿ   ٿ   ٿ   ٺ   ٺ  
ڃ  ڃ   ڄ   ڄ    ڄڄ   ڦڦ   ڦ   ڦ  ڤ  ڤ 

ڃچچ  چ  چ
 Oئم  Pو اللون،  عن  خبراً  يقع  ولم   ،Oئج  Pلـ توكيد   Oئح  P
فاعله، لأنّ اللون من سبب الصفراء وملتبس بها، فلا فرق بين أن يقول: صفراء 
فاقع لونها وصفراء فاقعة، وعن وهب)1(: )إذا نظرت إليها خيل إليك أن شعاع 

القديمة المعروفة  النقل من الكتب  اليماني الأخباري صاحب القصص، كان كثير  ))) وهب بن منبه 
بالإسرائيليات، مات سنة 114 هـ. ينظر: معجم الأدباء ج19: 259.



الشمس يخرج من جلدها()1(. والسرور: لذّة في القلب عند حصول نفع أو توقعه.

ليزدادوا  وصفتها  حالها  عن  للسؤال  تكرير  ثانية  مرة   Oۋ ۋ    P وقولهم: 
فذبحوها  بقرة  أدنى  اعترضوا  ))لو  قال:  أنّه   tالنبي بياناً لوصفها. وروي عن 

لكفتهم،ولكن شدّدوا فشدّد الله عليهم، والاستقصاء شؤم(()2(.

كثير  والصفرة  بالتعوين  الموصوف  البقر  إنّ  أي:   Oڀ ڀڀ  Pپ 

فاشتبه علينا أيّا نذبح.

P ڀ   ٺٺ  ٺ  ٺO إلى البقرة المراد ذبحها، أو إلى ما خفي علينا 
من أمر القاتل. وفي الحديث: ))لو لم يستثنوا لما بيّنت لهم آخر الأبد(()3( أي: لو لم 

يقولوا: إن شاء الله. 

P ٹ  ٹO لم تذلل للكراب وإثارة الأرض PڤO هي من النواضح 
.OڤڦPفـ

المعنى: لا ذلول  لتوكيد الأولى، لأنّ  للنفي، والثانية مزيدة  وP ٹO الأولى 
تثير وتسقي، على أنّ الفعلين صفتان لـP ٹO، كأنّه قيل: لا ذلول مثيرة وساقية.

P ڦO سلّمها الله من العيوب، أو معفاة من العمل سلّمها أهلها منه، 
أو مخلصة اللون من سلّم له كذا إذا خلص له.

Pڦڦ  ڄO لم يشب صفرتها شيء من الألوان، فهي صفراء كلها حتى 
قرنها وظلفها، وهي في الأصل مصدر وشّاه وشياً وشية: إذا خلط بلونه لوناً آخر، 

ومنه: ثور موشّى القوائم.

))) الدر المنثور ج1: 79.
))) تفسير ابن أبي حاتم ج1: 136، عيون أخبار الرضاj ج2: 13باختلاف يسير.

))) تفسير الطبري ج1: 276.

77 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 71-69



78 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

P ڄ   ڄ  ڃ  ڃO أي: بحقيقة وصف البقرة الجامعة لهذه الأوصاف 
.OڃP كلها

أي:  واستثقال لاستقصائهم،  استبطاء لهم   Oچچ  چ P وقوله: 
ما كادوا يذبحونها وما كادت تنتهي سؤالاتهم. وقيل: وما كادوا يذبحونها لغلاء 

ثمنها)1(، وقيل: لخوف الفضيحة في ظهور القاتل)2(.  

فأما اختلاف العلماء في أنّ تكليفهم كان واحداً وهو ذبح البقرة المخصوصة 
تكليف  إلى  مصلحتهم  تغيّت  راجعوا  وكلما  متغايراً  كان  أو  والصفات،  باللون 

آخر، فمذكور في كتاب مجمع البيان)3(، فمن أراد ذلك فليقف عليه هناك.

إلى  يؤدي  لأنّه  جائز،  غير  الفعل  وقت  وقبل  جائز،  الفعل  قبل  والنسخ 
البداء.

ڇ   ڇ  ڇڇ  ڍڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ ڈ  ڈ   
گ    ک   ک   ک  ک  ڑ   ڑ  ژ   ژ  

گ  گ  گ  ڳ 
 OڍP اختلفتم  أي:   OڇP فيهم  القتل  لوجود  الجماعة  خوطبت 
واختصمتم في أمرها، لأنّ المتخاصمين يدرأ بعضهم بعضاً أي: يدفعه، أو تدافعتم 
بأن طرح بعضكم قتلها على بعض فدفع المطروح عليه الطارح، أو دفع بعضكم 

بعضاً عن البراءة واتهمه.

يتركه  ولا  القتل  أمر  من  تكتمونه   Oڎ ڎ    P مظهر  أي:   Oڌ ڌ    P

))) عن محمّد بن كعب القرظي. تفسير الطبري ج1: 281.
))) عن وهب بن منبه. تفسير الطبري ج1: 282.

))) مجمع البيان ج2-1: 136.



 Oڇ  Pوهما عليه  والمعطوف  المعطوف  بين  اعتراضية  جملة  وهذه  مكتوماً. 
 .Oہ Pو

والضمير في P ژ Oإما أن يرجع إلى النفس على تأويل الشخص، أو إلى 
.Oڎ  ڎ ڈ P :القتيل لما دلّ عليه قوله

ک   ک  ک   P فحيي  فضربوه  والتقدير:  البقرة،  ببعض   OڑP

کO فحذف لأنّ ما أُبقي يدلّ على ما أُلقي. روي: أنّم لما ضربوه قام بإذن الله 
وأوداجه تشخب دماً، وقال: قتلني فلان، فقتل ولم يورّث قاتل بعد ذلك)1(.

P گ   گO دلائله على أنّه قادر على كل شيء.
P گ  گO أي: تعملون على قضية عقولكم في أنّ من قدر على إحياء 
تنكروا  لا  حتى  الاختصاص  لعدم  كلها،  النفوس  إحياء  على  قدر  واحدة  نفس 

البعث. 

وإنّما قدّمت قصّة الأمر بذبح البقرة على ذكر القتيل مع تقدّمه، لأنّ الغرض 
ذكر قصّتين كل واحدة منهما تختص بنوع من التقريع، فلو عمل على عكسه لكانت 

قصّة واحدة وذهب الغرض في ذلك. 

ڻڻ   ڻ   ںں   ڱ   ڱ    ڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳ  
ھ   ھ   ھ   ہھ   ہ   ہ    ہ   ۀ    ۀ   ڻ  
ۇ  ۇ  ۆ  ۆۈ   ڭ  ڭ   ے  ۓ  ۓڭ  ڭ    ے  

ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ   ۅ
P ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱO المعنى في P ڳO استبعاد القسوة من بعد ما 

))) الكشف والبيان ج1: 220.

79 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 74



80 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

ذكر مما يوجب لين القلوب ورقّتها من إحياء القتيل وغير ذلك من الآيات.

Pں  ڻ  ڻO منها. والمعنى: إنّ من  P ڱO في قسوتها مثل الحجارة 
عرفها شبّهها بالحجارة، أو قال: هي أقسى من الحجارة، أو من عرف حالها شبّهها 

بالحجارة أو بجوهر أقسى منها.

والتفجّر:  الحجارة.  على  قلوبهم  قسوة  لفضل  بيان   Oۀ ۀ   ڻ    P
التفتّح بالسعة والكثرة، والمعنى: إنّ من الحجارة ما فيه خروق واسعة يتدفق منها 

الماء الكثير.

P ھ  ھ  ھ  ےO أي: يتشقق، أدغم التاء في الشين، أي: ينشق طولًا 
أو عرضاً فينبع منه الماء.

P ڭ   ڭ  ڭ  ۇO أي: يتردى من أعلى الجبل. والخشية مجاز عن انقيادها 
لأمر الله، وقلوب هؤلاء لا تنقاد ولا تفعل ما أُمرت به.

عما  فالمراد:  بالياء،  قرأ  ومن  المكذّبون.  أيّا   Oۅ ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈ    P
يعمل هؤلاء أيّا المسلمون. 

ئا   ىىئا    ې   ې   ې   ۉې  
ئۈ   ئۆ    ئۆ   ئۇ   ئۇ   ئو   ئو   ئە   ئە  

ئۈ  ئې
لأجل   Oې ۉې    P أي:  والمسلمين،   tالله لرسول  الخطاب 

.)1(Oٌفَآمَنَ لَهُ لُوطP :كما قال Oې P دعوتكم فيستجيبوا

P ې  ىىئاO أي: طائفة من أسلاف اليهود P ئا  ئە  

))) العنكبوت: 26.



ئەO في التوراة P ئو  ئوO كما حرّفوا صفة رسول اللهt وآية الرجم.
P ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆO أي: فهموه وضبطوه ولم يبق لهم شبهة في صحته 

Pئۈ  خجO أنّم كاذبون، يعني: إن حرّف هؤلاء فلهم سابقة في ذلك. 

ئج   یی   ی   ئىی   ئى   ئى   ئې   ئې  
بم   بخ   بح   بج    ئي   ئى  ئم  ئح 
بىبي  تجتح  تخ  تم  تى   ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  

پ  پ  پ  پ  ڀ
الحقّ،  على  بأنّكم   Oئىی  P اليهود  يعني:   Oئى ئى   ئې   ئې    P

وبأنّ محمّداً هو النبيّ المبشـر به في التوراة.

فيه  ليس  الذي  الموضع  في  صاروا  أي:   Oئح ئج   یی   ی    P
غيرهم.

P ئمO أي: قال بعضهم لبعض P ئى ئي  بج   بح  بخO بما 
بيّ لكم في التوراة من صفة محمّد.

كتابه،  في  ربّكم  أنزل  بما  عليكم  ليحتجّوا   Oتج بىبي   بم    P
جعلوا محاجّتهم به وقولهم: هو في كتابكم هكذا محاجّة عند الله، كما يقال: )هو عند 
الله هكذا(، أو )هو في كتاب الله هكذا( بمعنى واحد، أو يكون المراد ليكون لهم 

الحجّة عليكم عند الله في إيمانهم بمحمّد إذ كنتم مخبرين بصحة أمره من كتابكم.

P  تخ  تمO أنّ ذلك حجّة عليكم.
P ٱO يعلم هؤلاء اليهود P ٻ  ٻ  ٻ  پ  پO من الكفر P پ  

پO من الإيمان.

81 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 78-76



82 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

ٿ   ٿ    ٿ   ٺٺٺ   ٺ  ڀڀ   ڀ  
ٿ  ٹ

PڀO لا يحسنون الكتابة فيطالعوا التوراة ويتحقّقوا ما فيها.

Pڀ  ٺ ٺO أي: التوراة.
PٺٺO إلا ما هم عليه من أمانيّهم: أنّ الله يعفو عنهم ولا يؤاخذهم 

بخطاياهم، وأنّ آباءهم الأنبياء يشفعون لهم. وقيل: إلا أكاذيب مختلقة من علمائهم 
فيقبلونها على التقليد)1(. كما قال أحدهم: هذا شيء رويته أم تمنّيته، أي: اختلقته. 

وقيل: إلا ما يقرؤون)2(، من قول الشاعر: 
لَيْلِــهِ)3( لَ  أوَّ اللهِ  كِتَــابَ  تََنَّــى 

.)4(O نِّ بَاعَ الظَّ مْ بهِِ مِنْ عِلْمٍ إلَِّ اتِّ وهذا من الاستثناء المنقطع كقوله: Pمَا لَُ

P  ٿ  ٿO أي: يشكّون وهم متمكّنون من  P ٿ  ٿO أي: وما هم 
العلم بالحقّ. 

ڦڦ   ڤ   ڤ   ڤ    ڤ   ٹ   ٹٹ 
چ  ڃ   ڃڃ   ڄڃ    ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ 

چچچڇ  ڇ   ڇ
P ٹٹ ٹ  ڤO المحرّف P ڤO تأكيد، كما تقول: رآه 

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الماوردي ج1: 150.
))) معاني القرآن للفراء ج1: 49.

))) ديوان كعب بن مالك: 294. وبقيته: وآخره لاقى حمام المقادر. 
))) النساء: 157.



بعينه وسمعه بأذنه، والويل: كلمة التحسّ والتفجّع وهو في الآية العذاب.

P ڄ  ڄ  ڄ  ڄO أي: ليأخذوا به ما كانوا يأخذونه من عوامّهم 
من الأموال، وصفه بالقلّة لأنّ متاع الدنيا قليل.

وقوله: P ڇ  ڇO أي: من الرشا. 

ژ   ڌڎڎڈڈ    ڌ  ڍ   ڍ   ڇ  
ژ  ڑ  ڑکک ک  کگ  گگ  ڳڳ ڳ  

ڳ  ڱ
وقالت اليهود: P ڍ  ڍ  ڌO أي: لن تصيبنا النار.

العجل،  عبادة  أيّام  يوماً عدد  أربعين  قلائل  أي:   Oڌڎڎ P
وعن مجاهد)1(: )قالوا: مدة الدنيا سبعة آلاف سنة وإنّما نعذّب مكان كل ألف سنة 

يوماً()2(.

تقديره: إن اتخذتم عنده عهداً  Pکک ک  کO متعلّق بمحذوف 

فلن يخلف الله عهده.

وPگO إما أن تكون معادلة لهمزة الاستفهام بمعنى: أي الأمرين كائن على 
سبيل التقرير، لأنّ العلم واقع بكون أحدهما، وإما أن تكون منقطعة بمعنى: بل 

أتقولون.

))) أبو الحجاج مجاهد بن جبر المكي، يعدّ من كبار التابعين، ولد سنة 21 هـ، مات سنة 104 هـ. ينظر: 
طبقات المفسرين ج2: 305، معجم رجال الحديث ج14: 197.

))) تفسير الطبري ج1: 303.

83 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 80



84 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

ڻ   ڻڻ   ں   ڱں    ڱ   ڱ  
ڻ   ۀۀ  ہ   ہ  ہ  ہ  ھ  ھ  ھ  

ھ   ے  ےۓۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ
P ڱO إثبات لما بعد حرف النفي وهو قوله: P ڍ  ڍ  ڌ O أي: 

 .Oہ   ہ  ہ P :بلى تمسّكم النار على سبيل الخلود بدلالة قوله

وهو  وغيرهم)2(،  وقتادة)1(  ومجاهد  عباس  ابن  عن  الشرك،  هنا:  والسيئة 
الصحيح، لأنّ ما عدا الشـرك لا يستحقّ به الخلود في النار عندنا. 

Pوَإنَِّ  كقوله:  جانب  كل  من  به  أحدقت  أي:   Oڻڻ ں    P
اطَ بكُِمOْ)4(، وPوَأُحِيطَ  مَ لَُحِيطَةٌ باِلْكَافِرِينOَ)3(، أو أهلكته كقوله: Pإلَِّ أَنْ يَُ جَهَنَّ
على  الإصرار  بذلك  المراد  وقيل:  النجاة.  طريق  عليه  سدّت  والمراد:   ،)5(Oِبثَِمَرِه

الذنب)6(.  

وفي قوله: P ھ  ھ...الآيةO وعد لأهل التصديق والطاعة بالثواب  
الدائم، كما أوعد قبله أهل الجحود والإصرار على الكبائر الموبقة بالعقاب الدائم. 

))) أبو الخطاب قتادة بن دعامة السدوسي البصري، يعدّ من كبار التابعين، ولد سنة 60 هـ، توفي سنة 
117 هـ بواسط. ينظر: وفيات الأعيان ج3: 248، معجم رجال الحديث ج14: 76.

))) ينظر: الدر المنثور ج1: 85، تفسير الطبري ج1: 305.
))) التوبة: 49.

))) يوسف: 66.
))) الكهف: 42.

))) عن عكرمة. معالم التنزيل ج1: 36.



ۅ    ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   
ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ 
ئو   ئو   ئە    ئە   ئائا   ى   ى  

ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ
P  ۈ  ۇٴO إخبار في معنى النهي، كما يقال: )تذهب إلى فلان تقول له 
كذا وكذا(، يراد به الأمر، وهو أبلغ من صريح الأمر والنهي، لأنّه كأنّه قد سورع 
إرادة  تعبدوا(. ولابد من  قراءة عبد الله وأُبّي: )لا  امتثاله فأخبر عنه، ويؤيده  إلى 

.Oې P :القول، ويدلّ عليه قوله

أو  إحساناً[)1(،  بالوالدين  ۅO:]وتحسنون  Pۅ    قوله:  وتقدير 
أحسنوا. 

الميثاق في معنى  P ۈ  ۇٴO جواب القسم، لأنّ أخذ  إنّ قوله:  وقيل: 
القسم، كأنّه قيل: وإذ أقسمنا عليهم لا تعبدون)2(، وقيل: معناه أن لا تعبدوا، فلما 

حذف )أن( رفع)3(، كقوله: 
ـــى)4( ـــرَُ الوَغَ ـــرِي أَحْ اجِ ـــذا الزَّ َ أَلَ أَيُّ

PۉۉO أي: وبذي القربى أن تصلوا قرابته، وباليتامى أن تعطفوا 

عليهم بالشفقة والرأفة، وبالمساكين أن تؤتوهم حقوقهم.

))) ساقطة من ج.
))) معاني القرآن وإعرابه ج1: 162.

))) معاني القرآن للأخفش ج1: 133. 
))) ديوان طرفة بن العبد: 33، وفيه: ألا أيهذا اللائمي احضر الوغى   وأن أشهد اللذات هل أنت 

مخلدي.

85 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 83



86 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

P ې    ېىO أي: قولًا هو حسن في نفسه لإفراط حسنه. وقرئ: 
حسناً، وحسنى على المصدر كبشرى. وعن الباقرj: ))قولوا للناس ما تحبّون أن 

يقال لكم(()1(. 

 Oئا  ئە P أي: أدّوها بحدودها وأركانها Oى  ئاP

أعطوها أهلها.

P ئە   ئوO هذا على طريق الالتفات، أي: توليتم عن الميثاق وتركتموه 
P ئو  ئۇ  ئۇO وهم الذين أسلموا منهم.

P ئۆ  ئۆO عادتكم الإعراض عن المواثيق. 

پپ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ 
پ ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ

بعضكم  ذلك  يفعل  لا  أي:   Oپ پ    پپ   ٻ   ٻ      P
ببعض، جعل غير الرجل نفسه إذا اتصل به أصلًا أو ديناً، وقيل: المعنى فيه إنّه إذا 

قتل غيره فكأنّما قتل نفسه لأنّه يقتص منه.

P ڀ  ڀO بالميثاق واعترفتم على أنفسكم بلزومه P ٺ  ٺO عليها. 
وقيل: أنتم تشهدون اليوم يا معاشر اليهود على إقرار أسلافكم بهذا الميثاق)2(.

ٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹ   ٹ  ٹ   
ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ   ڦ  ڦ  ڦ  
ڃ   ڃ   ڃڃ   ڄ    ڄ   ڄ     ڄ  

))) الكافي ج2: 165. 
))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج1: 313.



ڍ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چچ   چ    چ  
ڑ    ڑ   ژ   ژ   ڈڈ   ڎ   ڎ   ڌ    ڌ       ڍ  

ک  کک   ک  گ  گ    گ  گ  ڳ
P ٺ  ٿ  ٿO استبعاد لما أسند إليهم من القتل والإجلاء والعدوان بعد 
أخذ الميثاق منهم وإقرارهم وشهادتهم، يعني: ثم أنتم بعد ذلك هؤلاء المشاهدون. 
يعني: إنّكم قوم آخرون غير أولئك المقرّين تنزيلًا، لتغيّ الصفة منزلة تغيّ الذات، 

كما تقول: رجعت بغير الوجه الذي خرجت به.

 Oٿ P :وقيل ،Oٺ  ٿ  ٿ P :بيان لقوله Oٿ P :وقوله
موصول بمعنى الذين. وقرىء P ڤO بحذف التاء، و تظاهرون بإدغامها، 

والأصل تتظاهرون، أي: تتعاونون عليهم.

P ڦ  ڦ  ڦO وقرئ: أسرى P ڄO أي: وأنتم مع قتلكم 
من تقتلون منهم إذا وجدتموه أسيراً في أيدي غيركم فديتموهم، وقتلكم وإخراجكم 
أيدي غيركم حرام عليكم، فكيف  تركهم أسرى في  أنّ  إيّاهم  حرام عليكم كما 
تفدوهم،  وقرئ:  عدوّهم؟!  من  فدائهم  ترك  تستجيزون  ولا  قتلهم  تستجيزون 

لأنّ الفعل بين اثنين.

أن  ويجوز  خبره،   Oڃ ڄ    وPڄ   الشأن  ضمير   Oٻ  Pو
.Oڃ P يكون مبهمًا تفسيره

أي:   Oچ Pچ    بالفداء  أي:   Oچ ڃ   ڃ    P
حلفاء  كانوا  والنضير  الأوس،  حلفاء  كانوا  قريظة  أنّ  وذلك  والجلاء.  بالقتال 
ديارهم  خرّبوا  غلبوا  فإذا  حلفائه،  مع  يقاتل  منهم  فريق  كل  فكان  الخزرج، 

87 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 85



88 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

وأخرجوهم، وإذا أُسر رجل من الفريقين فدوه. 

والخزي: قتل بني قريظة وإجلاء بني النضير، وقيل: الجزية. 

وقرئ:  لأعدائه.  الله  أعدّه  الذي   Oک ک   ڑ    ڑ   ژ   Pژ  

)تردّون( و)يعملون( بالتاء والياء. 

ںڻ   ں   ڱڱ   ڱ   ڱ   ڳ     ڳ   ڳ  
ڻ  ڻ  ڻ   ۀ  ۀ

أي: رضوا بـP ڱ  ڱO عوضاً من نعيم الآخرة.

P ں  ںڻO عذاب الدنيا بنقصان الجزية وكذلك عذاب الآخرة.
P  ڻ  ڻ   ۀO أي: لا ينصرهم أحد بالدفع عنهم.

ھے   ھ   ھھ     ہ  ہ  ہ   ہ 
ۇۇ   ڭ   ڭ    ڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ے  
ۅ   ۅ   ۋ     ۈۇٴۋ   ۈ   ۆ   ۆ  

ۉۉ  ې  ې
PہO التوراة، آتاه إيّاها جملة واحدة.

PھO أي: أتبعنا، من القفا، وقفّاه به: أتبعه إيّاه، أي: أرسلنا على إثره 

.)1(Oثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تَتَْىP :كثيراً من الرسل، كقوله

وP ۓO بالسريانية: أيشوع، وP ڭO بمعنى الخادم.

الأكمه  وإبراء  الموتى  كإحياء  الواضحات  المعجزات   Oڭ  Pو
والأبرص، والإخبار بالمغيّبات.

))) المؤمنون: 44.



لم  لأنّه  الجود،  حاتم  يقال:  كما  المقدّسة،  بالروح   Oۇ ڭ   ڭ     P
الله  باسم  وقيل:  بجبرئيل)1(،  وقيل:  الطوامث.  أرحام  لا  و  الأصلاب  تضمّه 

الأعظم الذي كان يحيي الموتى بذكره)2(.

 Oۆ  ۆ  ۈ P آتيناهم  أنبياءكم ما  بني إسرائيل  يا  آتينا  والمعنى: ولقد 
همزة  به  تعلّقت  وما  الفاء  بين  فوسّط  به،  الإيمان  عن   Oۅ  P بالحقّ  منهم 
التوبيخ والتعجيب من شأنهم، ويجوز أن يريد: ولقد آتيناهم ما]آتيناكم[)3( ففعلتم 

.)4(]Oٹ    ۉ P :ما فعلتم، ثم وبّخهم على ذلك ]بقوله

ودخول )الفاء( لعطفه على المقدّر، ولم يقل: وفريقاً قتلتم، لأنّه أريد الحال 
الماضية، لأنّ الأمر فظيع فأريد استحضاره في النفوس وتصويره في القلوب.

ې   ې  ىى  ئا  ئا  ئە ئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ
Pې  ىO جمع أغلف، أي: هي خلقت مغشاة بأغطية لا يصل إليها ما 

جاء به محمّدt ولا تفقهه، مستعار من الأغلف الذي لم يختن، كقولهم: Pقُلُوبُنَا 
.)5(Oٍة فِ أَكِنَّ

ثم ردّ الله عليهم بقوله: P ئا  ئا  ئە ئەO أي: ليس ذلك كما زعموا: 
أنّ قلوبهم خلقت كذلك، لأنّا خلقت على الفطرة، لكن الله لعنهم وخذلهم بسبب 

كفرهم وأبعدهم من رحمته.

))) عن قتادة وغيره. تفسير الطبري ج1: 320.
))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج1: 320. 

))) في ب: آتيناهم.
))) ساقطة من أ، ط.

))) فصلت: 5.

89 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 88



90 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

P ئو  ئو  ئۇO فإيماناً قليلًا يؤمنون. وP ئوO مزيدة، وهو إيمانهم ببعض 
الكتاب، ويجوز أن يكون القلة بمعنى العدم.

ٱ  ٻ  ٻ ٻ  ٻ  پ  پ  پ پڀ   ڀڀ 
ٿ   ٿ   ٿ    ٺٺ   ٺ   ٺ   ڀ 

ٿ  ٹٹ  ٹ  ٹڤ  ڤ  ڤ
P ٻ ٻ  ٻ  پO هو القرآن Pپ  پ پO من الكتب المنزلة ـ 

التوراة والإنجيل وغيرهما ـ لا يخالفها.

وجواب P ئۇO محذوف وهو نحو كذّبوا به وما أشبهه. وقيل: إنّ قوله: 
Pٺ  ٿ   ٿ  ٿ  ٿ  ٹO في موضع جواب P ئۇO الأول، وكرر 

P ئۇO لطول الكلام، وقيل: إنّ جواب الثاني أغنى عن جواب الأول.

Pڀ   ڀڀ ڀٺ  ٺ  ٺO يستنصرون على المشـركين 

إذا قاتلوهم، يقولون: اللهم انصرنا بالنبيّ المبعوث في آخر الزمان الذي نجد نعته 
في التوراة، وكانوا يقولون: قد أظلّ زمان نبيّ يخرج بتصديق ما قلنا، فنقتلكم معه 

قتل عاد وإرم.

بغياً وحسداً وحرصاً   Oۅ  ٹ  P الحقّ  P ٺ  ٿ   ٿ  ٿO من 
على الرئاسة.

P ڤ  ڤO أي: عليهم، وضع  Pٹ  ٹO أي: غضبه وعذابه 

الظاهر موضع الضمير. 

ڄ   ڄ    ڦڦڄڄ  ڦ   ڦ   ڤ  
ڍ   ڇڇ    ڇ   ڇ   چ   چچ  ڃچ  ڃ  ڃ   ڃ 



ژ   ژ   ڈ    ڈ   ڌڎ   ڌ   ڍ  
ڳ   گ  گ   گگ   ک   ک   ڑڑکک  
ڻ   ںں  ڱ  ڱ   ڱ  ڳڱ  ڳڳ 

ڻڻ  ڻ ۀ ۀ  ہ ہ  ہ    ہ  ھ
ڦ   ڦ     P شيئاً  بئس  أي:  )بئس(،  لفاعل  مفسرة  منصوبة  نكرة  )ما( 

ڦO والمخصوص بالذم PڦڄO، وP  ڦO بمعنى باعوا.

P ڃO أي: حسداً وطلباً لما ليس لهم، وهو مفعول له.

P ڃ  ڃ ڃچ چO أي: على أن ينزّل الله من فضله الذي هو الوحي 
والنبوة Pچ چ  ڇ  ڇ  ڇO وتقتضي حكمته إرساله.

متوال، لأنّم كفروا  أحقّاء لغضب  Pڍ  ڍ  ڌ  ڌO فصاروا 

  .)1( jبعد عيسى tبنبيّ الحقّ وبغوا عليه، وقيل: بكفرهم بمحمّد

گ      P وقوله:  الله،  أنزله  كتاب  كل  في  مطلق   Oک ک   Pک   وقوله: 
گڳO مقيّد بالتوراة.

بما وراء  أنّم يكفرون  قالوا ذلك والحال  Pڳڳ ڳO أي: 

التوراة Pڱ ڱ ڱ   ڱںO منها غير مخالف له. وفيه ردّ لمقالتهم، لأنّم 
إذا كفروا بما يوافق التوراة فقد كفروا بها.

عليهم  اعتراض   Oۅ    ہ ۀ  ہ ہ   ڻ  ڻڻ  ڻ ۀ   P
بقتلهم الأنبياء مع ادعائهم الإيمان بالتوراة، والتوراة لا ترخّص في قتل الأنبياء. 

))) عن الشعبي وغيره. تفسير الطبري ج1: 330.	

91 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 91-90



92 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

ھ ھے  ے   ۓ  ۓ  ڭ ڭ ڭ  
ڭ ۇ   ۇ

يعني: P ھےO بالمعجزات الدالة على صدقه.

P ۓ  ۓ  ڭO إلهاً معبوداً من بعد مجيئه، أو من بعد موسى لما مضى 
إلى ميقات ربّه.

فتكون  موضعها،  غير  في  العبادة  واضعون  وأنتم   Oڭۇ  P
الجملة حالًا؛ أو تكون اعتراضاً، بمعنى: وأنتم قوم عادتكم الظلم.

ۋ    ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  ۆ 
ۅۅ  ۉ ۉ ېې  ې   ى 
ئۇ   ئو  ئو    ئە  ئا  ئا  ى 

ئۇ ئۆ  ئۆ  ئۈ ئۈ  ئې
كرر سبحانه ذكر الطور ورفعه فوقهم، لما في الثانية من الزيادة غير المذكورة 

في الأولى مع ما فيه من التوكيد.

PۉO لما أمرتم به في التوراة.

P ېېO قولك P ېO أمرك.

PىىئائاO أي: تغلغل في بواطنهم وتداخلها حبّ 

 OىئاP :العجل والحرص على عبادته، كما يتداخل الثوب الصبغ. وقوله
 .)1(Oمَ يَأْكُلُونَ فِ بُطُونِمِْ نَارًا بيان لمكان الإشراب، كقوله: Pإنَِّ

PئەO أي: بسبب كفرهم.

))) النساء: 10.



التوراة  في  ليس  لأنّه  بالتوراة،   Oئۆ ئۇ  ئۇ   ئو  Pئو   

Pأَصَلَتُكَ  قوم شعيب:  قال  كما  إيمانهم تهكّم،  إلى  الأمر  وإضافة  العجل،  عبادة 
تَأْمُرُكOَ)1(، وكذلك إضافة الإيمان إليهم. 

وقوله: P ئۆ  ئۈ ڀO تشكيك في إيمانهم، وقدح في صحة دعواهم له.

ڀ  ڀ  پ  پ  پپ  ٻ  ٻٻ  ٻ  ٱ 
ڀ ڀ  ٺ  ٺٺ  ٺ  ٿ

أي:  الجنّة،  والمراد   Oپ ٻ   P من  الحال  على  نصب   OپP

خالصة لكم خاصة بكم ليس لأحد سواكم فيها حقّ كما تزعمون في قولكم: Pلَنْ 
.)2(Oةَ إلَِّ مَنْ كَانَ هُودًا نَّ يَدْخُلَ الَْ

وPڀO للجنس، وقيل: للعهد وهم المسلمون)3(.

Pڀ  ٺO لأنّ من أيقن أنّه من أهل الجنّة اشتاق إليها وتمنّى سرعة 

في  بصفّين  الصفين  بين  يطوف  كان   jًعليا أنّ  روي:  كما  نعيمها،  إلى  الوصول 
بني  ))يا  فقال:  المحاربين((!،  بزيّ  هذا  ))ما   :jالحسن ابنه  له  فقال  غلالة)4(، 
حبيب  أنّ  ويروى:  الموت(()5(.  سقط  عليه  أم  سقط،  الموت  على  أبوك  يبالي  لا 

))) هود: 87.
))) البقرة: 111.

))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج1: 338.
))) الغلالة: شعار يلبس تحت الثوب وتحت الدرع أيضاً. )الصحاح: مادة غلل( 

))) الكشاف ج1: 166.

93 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 94



94 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

أحقّ  )وأيّ موضع  فقال:  له في ذلك،  فقيل  الطف)2(،  يوم  بن مظاهر)1( ضحك 
بالسـرور من هذا الموضع؟! والله ما هو إلا أن يقبل علينا هؤلاء القوم بسيوفهم 

فنعانق الحور العين()3(.

ٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹ  ٹٹ  ڤ  ڤ  ڤ   ڤ  
هذا من المعجزات لأنّه إخبار بالغيب، وكان كما أخبر به، وفي الحديث: ))لو 
تمنّوا الموت لغصّ كل إنسان منهم بريقه فمات مكانه، وما بقي على وجه الأرض 

يهودي(()4(. 

P ٹ  ٹ  ٹO أي: بما أسلفوا من موجبات النار من تحريف كتاب 
الإنسان  قول  والتمنّي:  الكفر.  أنواع  من  ذلك  وغير   ،tبمحمّد والكفر  الله، 

بلسانه: ليت لي كذا.

P ڤ  ڤ  ڤ O تهديد لهم.

ڃ   ڄڃ   ڄ     ڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ  
ڇڍ   ڇ   ڇ    ڇ   چ   چ   چ   چ   ڃ   ڃ  

ڍڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ
الحفاظ،  ذا  زيداً  وجدت  قولهم:  في  )علمت(  بمعنى  )وجدت(  من  هو 

))) حبيب بن مظاهر ـ وقيل: مظهرـ الأسدي، أدرك النبيt وعمّر حتى قتل مع الحسينj. ينظر: 
الإصابة ج1: 373، معجم رجال الحديث ج4: 227. 

))) الطف: أرض من ضاحية الكوفة في طريق البرية، فيها كان مقتل الحسينj يوم العاشر من محرّم 
سنة 61 هـ. معجم البلدان ج 4: 36.

))) رجال الكشي ج1: 79.
))) الكشف والبيان ج1: 237.



حياة  على  أراد  لأنّه   Oڄ  P ونكّر   .Oڦ ڦ    Pو  OڤP ومفعولاه 
مخصوصة متطاولة.

 :Oڦ  ڦ P محمول على المعنى، لأنّ معنى Oڄ  ڄ    ڄP

أحرص من الناس، وجاز ذلك وإن دخل الذين أشركوا تحت الناس، لأنّم أفردوا 
بالذكر من جهة أنّ حرصهم أشدّ. ويجوز أن يراد: وأحرص من الذين أشركوا، 
فحذف لدلالة P ڦ  ڦO عليه. وفيه توبيخ شديد، لأنّ حرص المشركين 
على الحياة غير مستبعد لأنّا جنّتهم ولم يؤمنوا بعاقبة، فإذا زادوا عليهم في الحرص 

وهم مقرّون بالجزاء كانوا أحقّاء بأعظم التوبيخ.

)عش  لملوكهم:  يقولون  كانوا  لأنّم  المجوس  أشركوا  بالذين  أراد  وقيل: 
ألف نيروز ـ هزار سال بزي ـ()1(.

وقيل: P ڄ  ڄ    ڄO كلام مبتدأ، أي: ومنهم ناس. 

مَقَامٌ  لَهُ  إلَِّ  ا  مِنَّ Pوَمَا  كقوله:  الموصوف،  حذف  على   Oڃ ڃ    P
  .)2(Oٌمَعْلُوم

والضمير في P چ  ڇO لأحدهم، وPڍ  ڍO فاعل لـP ڇO أي: 
 Oڍ P وما أحدهم بمزحزحه من العذاب تعميره. وقيل: الضمير لما دلّ عليه
 Oڍ  ڍPمبهمًا وO ڇ P بدل منه، ويجوز أن يكون Oڍ  ڍPمن مصدره، و

مبيّنه. والزحزحة: التنحية والتبعيد.

وقوله: P ڃ  چO في معنى التمنّي، وكان القياس: لو أعمر، إلا أنّه أجري 
P ڃ   P ڃ  ڃO كقولك: حلف بالله ليفعلن، فقوله:  الغيبة لقوله:  على لفظ 

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج1: 340.
))) الصافات: 164.

95 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآية 96



96 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

چO حكاية لودادتهم.

گ    گ   گ   کک   ک   ک   ڑ   ڑ  ژ   ژ   
ڱ   ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گ 
ۀ  ڻ   ڻ  ڻ  ڻ  ں   ڱں  

ۀ ہہ  ہہ
 tروي: أنّ عبد الله بن صوريا ـ وهو من أحبار فدك)1( ـ سأل رسول الله
فقال: ذاك عدوّنا ولو كان غيره لآمنّا  فقال: جبرئيل،  بالوحي،  عمن يهبط عليه 

بك، فنزلت جواباً لقوله وردّاً عليه)2(.

نزّل   Oک  P الكتاب  أهل  من  جبرئيل  عادى   Oژ  P محمّد:  يا   Oژ  P
كأنّه  لفرط شهرته  إذ جعله  لشأنه،  وفيه فخامة  يسبق ذكره،  لم  ما  القرآن. أضمر 

يدلّ على نفسه.

وتسهيله.  بتيسيره  أي:  الله،  بإذن  وفهّمكه  إيّاك  حفّظه  أي:   Oگ Pک  

والمعنى: أنّه لا وجه لمعاداته حيث نزّل كتاباً Pگڳڳ ڳO من الكتب 
فيكون مصدّقاً لكتابهم، فلو أنصفوا لأحبّوه وشكروا له صنيعه في إنزاله ما يصحح 

الكتاب المنزل عليهم.

P ڳڱO أي: وهادياً ومبشراً PڱO بالنعيم الدائم.

وإنّما أعاد ذكر جبرئيل وميكائيل بعد ذكر الملائكة لفضلهما، فأفردهما بالذكر 
كأنّما من جنس آخر، وهو مما ذكر: أنّ التغاير في الوصف ينزل منزلة التغاير في 

الله على رسولهt سنة سبع  أفاءها  ثلاثة،  يومان، وقيل:  المدينة  بينها وبين  بالحجاز  قرية  ))) فدك: 
للهجرة صلحاً. معجم البلدان ج4: 238.

))) أسباب النزول: 26.



الذات. ]الصادقj [)1( كان يقرأ جبريل وميكال بغير همزة.

Pۀ ہہ  ہO أراد عدوّ لهم، وضع الظاهر موضع الضمير 

ليدلّ على أنّه سبحانه إنّما عاداهم لكفرهم، وأنّ عداوة الملائكة كفر.

ھ  ھ   ھھ  ےےۓ  ۓ  ڭ  ڭ    ڭ  
ۅ   ۋ      ۈۇٴۋ   ۈ   ۆ   ۆ  ۇ  ۇ  ڭ   

ۅۉ
 Oڭ ڭ   ۓ   Pۓ   واضحات  ظاهرات  معجزات  أي:   OھP

المتمرّدون من الكفرة، وعن الحسن: )إذا استعمل الفسق في نوع من المعاصي وقع 
على أعظم ذلك النوع من كفر وغيره()2(.

أهل  إلى  إشارة  تكون  أن  والأولى  للجنس،   Oڭ  P في  واللام 
الكتاب.

البيّنات  PۇO الواو للعطف على محذوف، معناه: أكفروا بالآيات 

ذِينَ  Pالَّ سبحانه:  قال  العهد  بنقض  موصوفون  واليهود   .Oۇ ٻ   P
بالشيء  الرمي  والنبذ:   .)3(Oٍة مَرَّ كُلِّ  فِ  عَهْدَهُمْ  يَنْقُضُونَ  ثُمَّ  مِنْهُمْ  عَاهَدْتَ 

ورفضه.

وقال: Pۈ  ۈO لأنّ منهم من لم ينقض.

Pۇٴۋ  ۋ     ۅ  ۅO بالتوراة وليسوا من الدين في شيء، فلا يبالون 
بنقض الميثاق ولا يعدّونه ذنباً.

))) في ب: حفص.
))) التبيان ج1: 365 بالمعنى.

))) الأنفال: 56.

97 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة البقرة/الآيات 100-99



98 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1

ئائا   ى   ى    ې   ې   ې   ې   ۉ  
ئەئە  ئو  ئو ئۇ   ئۇ   ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ  

ئې   ئې   ئې  ئى
لها  المصدّق  الله  برسول  بكفرهم  لأنّم  التوراة،  يعني:   Oئۆ ئۆ    P

كافرون بها نابذون لها، أو يريد القرآن نبذوه بعد أن لزمهم أن يتلقوه بالقبول.

ولكنهم  ذلك  يعلمون  إنّم  يعني:  الله،  كتاب  أنّه   O ئې  ئې    ئې     P
يكابرون ويعاندون.

ونبذوه P ئۈ  ئۈO مثل لتركهم وإعراضهم عنه. 

ڀ  پ   پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ 
ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀڀ 
ٹٹٹ  ٹ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٺ 
ڄڄڄ  ڄ   ڦڦ   ڦ  ڦ   ڤ   ڤڤ   ڤ  
چڇ   چ  چ  چ  ڃڃڃ  ڃ 
ژ   ڈ  ڎڈ   ڎ   ڌڌ   ڍ    ڍ  ڇ   ڇ   ڇ  
گگگ   ک   ک  ک  ڑک   ژڑ  
ں  ڱ    ڱ   ڱ   ڱ   ڳڳ   ڳ   ڳ   گ  

ڻڻڻ  ڻ

المعنى: إنّ هذا الفريق المذكور من اليهود نبذوا كتاب الله.

P ٱٻ  ٻ  ٻO أي: واتبعوا كتب السحر التي كانت تقرأها 
P پ  پO وفي زمانه، وكانوا يقولون: هذا علم  P ٻO عهد  الشياطين 



سليمان، وبه يسخّر الجن والإنس والريح.

P پ  ڀڀO هذا تكذيب للشياطين ودفع لما بهتوه به من العمل 
بالسحر وسمّه كفراً.

وتدوينه  السحر  ٺOباستعمال   P الذين  هم   Oڀ Pڀ  

في كتب يقرؤونها ويعلّمونها PٺO يقصدون بذلك إغواءهم.

PٿٿٿٿO قيل: هو عطف على Pٻ  ٻO أي: واتبعوا 

.Oٹ P ما أُنزل على الملكين

PٹٹO عطف بيان للملكين علمان لهما، والذي أُنزل عليهما 

علم السحر ابتلاء من الله للناس، من تعلّمه منهم وعمل به كان كافراً، ومن 
تجنّبه أو تعلّمه لأن لا يعمل به ولكن ليتوقاه كان مؤمناً، كما ابتلي قوم طالوت 

 .)1(Oهُ مِنِّي بَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِّي وَمَنْ لَْ يَطْعَمْهُ فَإنَِّ بالنهر Pفَمَنْ شَِ

 OڦPينبّهاه و Oڦ P ًأي: وما يعلّم الملكان أحدا Oڤ  ڤڤ  ڤ P
له P ڦڦ  ڄO أي: ابتلاء واختبار من الله PڄڄO أي: فلا تتعلم معتقداً 

أنّه حقّ فتكفر.

P ڃO الضمير لما دلّ عليه من أحد، أي: فيتعلم الناس من الملكين 
في  سبباً  يكون  الذي  السحر  علم  أي:   Oچ چ   چ   چ   Pڃڃ  

التفريق بين الزوجين من حيلة وتمويه كالنفث في العقد ونحو ذلك مما يحدث الله 
عنده الفرك)2( والنشوز والخلاف ابتلاء منه.

))) البقرة: 249.
))) الفِرك ـ بالكسر ـ: البغض. )الصحاح: مادة فرك(

99 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة البقرة/الآية 102



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 100

Pڇ  ڇ  ڇ  ڍڍ  ڌڌ  ڎ  ڎO لأنّه ربّما يحدث الله عنده 

فعلًا من أفعاله وربّما لم يحدث.

Pڈ ژ  ژڑ  ڑO لأنّم يقصدون به الشر.

PککO أي: علم هؤلاء اليهود.

Pک  گO أي: استبدل Pٻ  ٻ  ٻO على كتاب الله Pگگ  

گ  ڳ  ڳ  ڳO أي: نصيب.

P ڱ  ڱ  ڱ  ڱ   ںO أي: باعوها.

يعملوا  لم  حين  جعلهم  بعلمهم،  يعملون  أي:   Oڻڻڻ  P
كأنّم لم يعلموا.

ے    ے   ھھ   ھ   ھ   ہ   ہہہ   ۀ  ۀ  
ۓ   ۓ

عليه  هم  ما  فتركوا  الله   OہP الله  برسول   Oہ ۀ  Pۀ   يريد 
من نبذ كتاب الله واتباع كتب الشياطين Pہہھ ھھO أي: P ے  
ے   ۓO أنّ ثواب الله خير مما هم فيه، وقد علموا ولكنه سبحانه جهّلهم 

لتركهم العمل بالعلم. 

وجواب P ےO قوله: PہہھھھO. وإنّما أُوثرت الجملة 
الاسمية على الفعلية، لما في ذلك من الدلالة على ثبات المثوبة واستقرارها. والمعنى: 
P ےO محذوف يدلّ الكلام عليه  الثواب خير لهم. وقيل: إنّ جواب  لشـيء من 

أي: لأثيبوا.



ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ 
ۈ ۇٴ ۋ  ۋ  ۅ

العلم: من  شيئاً  إليهم  ألقى  إذا   tالله لرسول  يقولون  المسلمون   كان 
وكانت  ونحفظه،  نفهمه  حتى  وانتظرنا  راقبنا  أي:  الله،  رسول  يا   OۇP

،OۇP :لليهود كلمة يتسابّون بها وهي )راعينا(، فلما سمعوا بقول المسلمين 
المؤمنون  فنهي  عندهم،  اللفظة  تلك  يعنون  وهم  به  الرسول  وخاطبوا  افترصوه 

عنها وأمروا بما هو في معناها وهو PۆO من نظره: إذا انتظره.

PۈO وأحسنوا سماع ما يكلّمكم به النبيt بآذان واعية حتى لا 

المراعاة، أو واسمعوا سماع قبول وطاعة ولا يكن  تحتاجوا إلى الاستعادة وطلب 
 .)1(Oسَمِعْنَا وَعَصَيْنَاP :مثل سماع اليهود حيث قالوا

Pۋ    tالله رسول  سبّوا  الذين  ولليهود  أي:   OۇٴP

ۋO أي: مؤلم. 

ئا  ى  ېى   ې   ېې   ۉ   ۉ   ۅ  
ئا ئە ئەئوئو ئۇئۇ  ئۆ  ئۆئۈ 

ئۈئې ئې ئىئى ئى  ی

نوعان:  تحته  جنس   Oې Pۉ   لأنّ  للبيان،  الأولى   OېP

لابتداء  والثالثة  للاستغراق،  مزيدة  والثانية  والمشـركون،   Oې Pې  

 .)2(Oَتَ رَبِّك الغاية. والخير: الوحي، وكذلك الرحمة كقوله: Pأَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحَْ

))) البقرة: 93.
))) الزخرف: 32.

101.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 105-104



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 102

والمعنى: إنّ اليهود والمشـركين يرون أنفسهم أحقّ بالوحي فيحسدونكم، وما 
يحبّون PئائائەO شيء من الوحي.

P  ئۆ  ئۆO بالنبوة P ئۈئېO ولا يشاء إلا ما تقتضيه الحكمة.

العظيم،  الفضل  من  النبوة  إيتاء  بأنّ  إيذان   Oئى ئىئى  ئې   P
.)1(Oإنَِّ فَضْلَهُ كَانَ عَلَيْكَ كَبيًِراP :كقوله

ٺ   ڀڀڀ  پڀ  پپ   پ   ٻٻ   ٻ   ٻ  
ٺ ٺ  ٺ  ٿ  ٿ     ٿ  ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ   ڤ  
ڃڃ   ڄڄ  ڄڄ  ڦ  ڦ  ڤڦڦ 

ڃ  ڃ
بنسخها،  الأمر  وإنساخها:  مكانها،  أخرى  بإبدال  إزالتها  الآية:  نسخ 
ونسؤها: تأخيرها وإذهابها لا إلى بدل، وإنساؤها: أن يذهب بحفظها عن القلوب.

والمعنى: إنّ كل آية نذهب بها على ما توجبه الحكمة وتقتضيه المصلحة من إزالة 
 Oپ  پڀP لفظها وحكمها معاً، أو من إزالة أحدهما إلى بدل، أو لا إلى بدل

للعباد أي: بآية العمل بها أحوز للثواب PڀڀO في ذلك الثواب.

P ٺ  ٺ ٺ  ٺ  ٿ  ٿ     ٿ  ٿO فهو يقدر على الخير، وما هو خير منه، 
وعلى مثله في ذلك، وP ٹ  ڤ  ڤ   ڤ  ڤڦO فهو يملك تدبيركم 

ويجريه على حسب مصالحكم، وهو أعلم بما يتعبّدكم به من ناسخ ومنسوخ.

P ڦ  ڦO سوى Pڄڄ ڃO يقوم بأموركم Pڃ  ڃO أي: 
ناصر ينصركم. 

))) الإسراء: 87.



ڇڍڍ  ڇ   چڇڇ   چ   چ   چ  
ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ  ژژ ڑ  ڑ

لما بيّ سبحانه أنّه مدبّر أمورهم، أراد أن يوصيهم بالثقة به فيما هو أصلح 
لهم مما يتعبّدهم به، وأن لا يقترحوا على رسولهم ما اقترحته آباء اليهود على موسى 
Pأَرِنَا الَله جَهْرَةOً)1( وغير  من الأشياء التي كانت عقباها وبالًا عليهم، كقولهم: 

ذلك.

PڌڎڎڈO بأن ترك الثقة بالآيات وشك فيها واقترح 

غيرها، P ڈ  ژژ ڑO أي: ذهب عن قصد الطريق واستقامته.

ڳ   گ   گ   گ   گ   ک    ک   ک   ک  
ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ    ڳ  ڳ  
ڻ  ڻڻ  ۀ   ۀ  ہ  ہ  ہ  ہھ  ھ  ھ  ھ  

ے  ے  ۓ   ۓ
بن  وكعب  أخطب  بن  كحيي   Oگ ک    ک   ڭ    P تمنّى  معناه: 

الأشرف وأمثالهما.

P گ  گO على معنى: أن يردّوكم يا معشـر المؤمنين، أي: يرجعوكم 
الثواب  من  لكم  الله  أعدّ  بما  لكم  منهم   Oڳ ڳ  ڳ   ڳ   گ     P

والفضل. وانتصب P ڳO بأنّه مفعول له.

ودّوا ذلك وتمنّوه من  أي:   Oک Pبـ  Oڱ  ڱ  ڱ P قوله:  وتعلّق 
قبل أنفسهم وشهواتهم لا من قبل الميل مع الحقّ، لأنّم ودّوا ذلك P ڱ  ں  ں  

))) النساء: 153.

103.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 109-108



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 104

ڻ  ڻO أنّكم على PڻO فكيف يكون تمنّيهم من قبل الحقّ؟!. ويجوز أن 
يتعلّق بـP ڳO أي: حسداً من أصل نفوسهم فيكون على طريق التوكيد.

P ۀ   ۀO أي: فاسلكوا معهم سبيل العفو والصفح عما يكون 
منهم من الجهل والعداوة Pہ  ہ  ہ  ہO الذي هو قتل بني قريظة، وإجلاء 

بني النضير، وإذلال من سواهم من اليهود بضـرب الجزية عليهم.

P ھ  ھ  ھ  ے  ے  ۓO فهو يقدر على الانتقام منهم.

ۈۈ   ۆ    ۆ   ۇ   ڭۇ   ڭڭ   ڭ  
ۇٴۋ ۋۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې   ې

والزكاة  بالصلاة  بالأمر  عقّبه  عنهم،  بالصفح  المسلمين  سبحانه  أمر  لما 
ليستعينوا بهما على ما شقّ عليهم من شدّة عداوة اليهود لهم كما قال: Pوَاسْتَعِينُوا 

.)1(Oِلَة بِْ وَالصَّ باِلصَّ

 OۇٴP من صلاة أو صدقة أو غيرهما من الطاعات Oۈۈ P وما تقدّموا
.Oۋ ۋP أي: تجدوا ثوابه

P ۅ  ۉ  ۉ  ې  ېO عالم لا يضيع عنده عمل عامل.

ئۇئۇ    ئو   ئەئو   ئە   ئا   ئا   ى   ى   ې  
ئى  ئې  ئېئې  ئۈ  ئۆئۆئۈ 
ئى  ئى  ی  ی  ی  ی  ئج  ئح  ئم   ئى  

ئي  بج  بح  بخ  بم  بى  بي  تج  تح  تخ
الضمير في P ٿO لأهل الكتاب، والمعنى: وقالت اليهود: P ى  ى  ئا  

))) البقرة: 45.



PئۇO، فلفّ  ئا  ئە  ئەئوO وقالت النصارى: لن يدخل الجنّة إلا من كان 
من  علم  لما  الالتباس  من  وأمناً  قوله،  فريق  كل  إلى  يردّ  السامع  بأنّ  ثقة  القولين  بين 

 .)1( Oوَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَارَىP :الخلاف بين الفريقين، ونحوه قوله تعالى

والهود جمع الهائد، ووحّد اسم PئەO حملًا على لفظ P ئەO في قوله: Pئە  
ئەئوO، وجمع خبره حملًا على معناه. 

من  خير  المؤمنين  على  ينزل  لا  أن  أمنيتهم  إلى  إشارة   OئۆئۆP

ربّم، وأمنيتهم أن يردّوهم كفاراً، وأمنيتهم أن لا يدخل الجنّة غيرهم. أي: تلك 
الأماني الكاذبة أمانيهم.

ھO في قولكم:  P ئېۅ  P ئۈئېئېO أي: حجّتكم 
Pى  ى  ئا  ئا  ئە  ئەئو  ئو  ئۇO. وفي هذا دليل على أنّ كل قول لا 

دليل عليه فهو باطل. وهات بمعنى أحضر.

P یO إثبات لما نفوه من دخول غيرهم الجنّة.
P ی  ی  ی  ئجO أي: من أخلص نفسه لله لا يشرك به غيره P ئح  

ئمO في عمله P ئى  ئيO الذي يستوجبه. 
ويجوز أن يكون P ی  یO مبتدأ، ويكون P یO متضمناً معنى الشرط، 
 OیP أي:  محذوف،  لفعل  فاعلًا  يكون  أن  ويجوز  ئيO؛  ئى    P وجوابه 

.Oی  یP معطوفاً على يدخلها Oئى  ئي P ويكون ،Oی  ی P يدخلها

پ    پ  پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ 
پ  ڀڀ  ڀ  ڀٺ  ٺٺ  ٺ ٿٿ  

))) البقرة: 135.

105.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 112-111



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 106

ڦ   ڤ    ڤ   ڤ   ڤ   ٹ   ٹٹ   ٹ   ٿ   ٿ   
ڦ ڦ  ڦ  ڄ

P ٻ  پO مبالغة عظيمة، أي: ليسوا على شيء يصح ويعتّد به، كقولهم: 
أقل من لا شيء.

ذلك  قالوا  أي:  للجنس،  والكتاب  للحال  الواو   Oٺ Pڀٺ  

وحالهم أنّم من أهل العلم والتلاوة للكتب.

 OٿP المنهاج  ذلك  وعلى  به  سمعت  الذي  ذلك  مثل  أي:   Oٺ  P
ونحوهم  والدهرية  الأوثان  كعبدة  كتاب،  ولا  عندهم  علم  لا   OٿP الجهلة 
قالوا لأهل كل دين: ليسوا على شيء. وهذا توبيخ لهم حيث نظموا نفوسهم ـ مع 

علمهم ـ في سلك من لا يعلم.

ڦ   ڦ  ڦ   ڤ    ڤ   ڤ    P والنصارى  اليهود  بين   Oڤ ٹ    P
ڦO فيريهم من يدخل الجنّة ومن يدخل النار عياناً.

ڇ   چ   چ   چ   چ  ڃ   ڃ   ڃ    ڃ   ڄڄ   ڄ  
ڈژ   ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍ     ڍ   ڇ   ڇڇ  

ژڑڑ   ک  ک  ک  ک  گ  گ
P ڃ  چO في موضع النصب بأنّه المفعول الثاني لـP ڃO، تقول: منعته 
كذا، ومثله: Pوَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُواO)1(، ويجوز أن يكون منصوباً بأنّه مفعول 

له بمعنى: منعها كراهة أن يذكر.

وهو حكم عام في جنس P ڃ   ڃO، وأنّ مانعها من ذكر الله في غاية الظلم. 

))) الإسراء: 94.



وروي عن الصادقj: ))أنّ المراد بذلك: قريش، حين منعوا رسول اللهt دخول 
مكة والمسجد الحرام عام الحديبية(()1(، وبه قال بعض المفسّين)2(. وقال بعضهم: 
إنّم الروم، غزوا بيت المقدس وسعوا في خرابه إلى أن أظهر الله المسلمين عليهم في 

أيّام عمر، فصاروا لا يدخلونها إلا خائفين يتهيّبون المؤمنين أن يبطشوا بهم)3(. 

وعلى القول الأول فقد روي: أنّ رسول اللهt أمر أن ينادى: ألا لا يحجنّ 
بعد هذا العام مشـرك، ولا يطوفنّ بالبيت عريان)4(.

فالمعنى: P ڇO المانعون P ڍ  ڍ    ڌO في حكم الله P ڌO يدخلوا 
يعزّ  أنّه  اللوح  قد حكم وكتب في  تعالى  الله  Pڎ  ڈO، لأنّ  الله  مساجد 

الدين، وينصر عليهم المؤمنين.

عليهم.  الجزية  بضرب  ذلّة  أو  وسبي،  قتل  أي:   Oژڑڑ Pژ  

.)5( jوقيل: بفتح مدائنهم قسطنطينية ورومية عند قيام المهدي

P ک  ک  ک  ک  گO في نار جهنم.

گ  گ  ڳڳ   ڳ  ڳڱ  ڱ  ڱڱں  ں  ڻ  
ڻ  ڻ

P گO بلاد P پ  پO والأرض كلها هو مالكها.
Pڳ  ڳO أي: ففي أيّ مكان فعلتم التولية، يعني: تولية وجوهكم 

))) تفسير القمي ج1: 58 وفيه: ))...دخول مكة((.
))) عن ابن زيد. تفسير الطبري ج1: 397.

))) عن مجاهد وغيره. الدر المنثور ج1: 108.
))) الكشف والبيان ج1: 262.

))) عن السدي. تفسير الطبري ج1: 399.

107.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 115



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 108

.)1(Oرَامِ... الآية شطر القبلة، بدليل قوله: Pفَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْسَْجِدِ الَْ

أن  منعتم  إذا  أمر بها ورضيها، والمعنى:  التي  Pڱ  ڱ  ڱO أي: جهته 

بقعة  أي  في  فصلّوا  مسجداً،  الأرض  لكم  جعلت  فقد  الحرام  المسجد  في  تصلّوا 
شئتم من بقاعها، وافعلوا التولية فيها، فإنّ التولية لا تختص بمسجد دون مسجد.

 OڻP واسع الرحمة يريد التوسعة على عباده والتيسير عليهم Oں  ںP

بمصالحهم.

توجهت  أينما  للمسافر  الراحلة  على  التطوّع  صلاة  في  نزلت  إنّا  وقيل: 
.)3(bوهو المروي عنهم ،)راحلته)2

ڻ  ۀ  ۀ  ہہ  ہ ھ  ھ  ھ  ھ  ے   ےۓ  
ۈ   ۈ   ۆ   ۇۆ    ۇ   ڭ   ڭ   ۓڭڭ  

ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ
الذين  وهم   Oہ ۀ   ۀ    P قولهم:  والنصارى  اليهود  على  الله  ردّ  ثم 
قالوا: Pالْسَِيحُ ابْنُ اللهOِ)4( وPعُزَيْرٌ ابْنُ اللهOِ)5(، وعلى من قال: الملائكة بنات الله.

P ہO تنزيه له عن ذلك وتبعيد.
Pھ  ھ  ھ  ھ  ے   ےO وهو خالقه ومالكه، ومن جملته الملائكة 

وعزير والمسيح.

))) البقرة: 149.
))) الكشف والبيان ج1: 262.

))) ينظر: الوسائل ج3 باب 15 من أبواب القبلة.
))) كما أخبر عنهم عزّ وجل في قوله: Pوَقَالَتِ النَّصَارَى الْسَِيحُ ابْنُ اللهOِ التوبة: 30.

))) كما أخبر عنهم عزّ وجل في قوله: Pوَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللهOِ التوبة: 30.



تقديره  عن  منهم  شيء  يمتنع  لا  منقادون  مطيعون   Oۓڭڭ  P
وتكوينه ومشيئته، ومن كان بهذه الصفة لم يجانس، ومن حقّ الولد أن يكون من 

جنس الوالد. 

السماوات  في  من  كل  أي:  إليه،  المضاف  من  عوض   OۓP في  والتنوين 
والأرض، وجاء بلفظة PھO دون )من( كقولهم: سبحان ما سخركنّ لنا. 

الصفة  إضافة  من   Oۇ ڭ    Pو بديع،  فهو  الشـيء  بدع  ويقال: 
المشبهة إلى فاعلها، أي: بديع سماواته وأرضه، وقيل: هو بمعنى المبدع)1(.  

وقوله: P ۅ  ۅO أي: أحدث فيحدث، وهو من )كان( التامة، وهذا 
تمثيل ولا قول هناك. والمعنى: إنّ ما قضاه من الأمور وأراد كونه، يتكون ويدخل 
أكّد  يتوقف.  أُمر لا  إذا  المطيع  امتناع ولا توقف، كالمأمور  الوجود من غير  تحت 
بهذا استبعاد الولادة، لأنّ من كانت هذه صفته في كمال القدرة، فحاله مباينة لحال 

الأجسام في توالدها.

ئەئە   ئا   ئا   ى   ى  ې  ې  ې   ې   ۉ  
ئې   ئۈئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ   ئۇ   ئو   ئو  

ئېئې   ئى  ئى  ئى  ی  ی  ی 
نفى  الكتاب)2(،  أهل  من  وقيل:  المشركين،  من  الجاهلون   Oۉ  P أي: 

عنهم العلم لأنّم لم يعملوا به.

موسى،  وكلّم  الملائكة  يكلّم  كما  يكلّمنا  هلا  أي:   Oى ى  Pې 

			  ))) عن السدي وغيره. تفسير الطبري ج1: 404.
))) عن مجاهد: النصارى، وعن ابن عباس: اليهود. تفسير الطبري ج1: 407.

109.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 118



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 110

استكباراً منهم وعتواً.

الله  آيات  من  آتاهم  ما  يكون  لأن  منهم  جحود  هذا   Oئائە ئا    P
آيات.

Pئوئو  ئۇ  ئۇ ئۆ  ئۆئۈO حيث اقترحوا الآيات على 

.jموسى

PئېئېO أي: قلوب هؤلاء ومن قبلهم في العمى كقوله سبحانه: 

.)1(Oِِأَتَوَاصَوْا بهP

يجب  آيات  أنّا   Oی  Pفـ ينصفون   Oی ئى  ئى   ئى    P
الاعتراف بها والاكتفاء بوجودها عن غيرها.

بم   بخ   بح   بج   ئىئي   ئم   ئح   ئج    ی  
بى   بي   ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ  پڀ  ڀ  
ڀ     ڀ  ٺ  ٺ  ٺٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹ   ٹ  

ٹڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ    ڄ  ڄ
 tلأنّ تبشّ وتنذر لا لتجبر على الإيمان، وهذه تسلية له Oی  ئج P
لئلا يضيق صدره بإصرارهم على الكفر، ولا نسألك P بخ  بم  بىO ما لهم 
لم يؤمنوا بعد أن بلّغت واجتهدت في الدعوة. وأما قراءة نافع)2(: )وَلَ تَسْأَلْ( فهو 
على النهي، وقيل: إنّ معناه تفخيم الشأن كما يقول القائل: لا تسأل عن حال فلان، 

أي: قد صار إلى أكثر مما تريده، أو أنت لا تستطيع استماع خبره. 

))) الذاريات: 53.
))) أبو رويم نافع بن عبد الرحمن الشجعي المقرئ، كان إمام أهل المدينة  في القراءة، توفي بالمدينة سنة 

169هـ، وقيل غير ذلك. ينظر: وفيات الأعيان ج5: 5.



وكان اليهود قالوا للنبي: لن نرضى عنك ـ وإن طلبت رضانا بجهدك ـ حتى 
تتبع ملّتنا، فحكى الله كلامهم، ولذلك قال: Pڀ  ڀ     ڀ  ٺ  ٺ  ٺO جواباً 
لهم عن قولهم، يعني: إنّ هدى الله الذي هو الإسلام هو الهدى الحقّ والذي يصح 

أن يسمّى هدى.

P ٿ  ٿO أقوالهم التي هي أهواء وبدع.
بالدلائل  صحته  المعلوم  الدين  من  أي:   Oٹ ٹ   ٹ    ٹ   Pٿ  

والبراهين.

ڇ   چچ   چ   چ   ڃ   ڃ   ڃ  ڃ   ڄ    ڄ  
ڇ  ڇ   ڇ  ڍ  ڍ  ڌ

P ڃ ڃ  ڃO لا يحرّفونه  الكتاب  آمنوا من جملة أهل  الذين  يعني: 
ولا يغيّون ما فيه من نعت رسول اللهt. الصادقj قال: ))إنّ حقّ تلاوته هو 

الوقوف عند ذكر الجنّة والنار(()1(، يسأل في الأولى ويستعيذ في الأخرى. 

P چ  چO بكتابهم دون المحرّفين.
P ڇ  ڇ  ڇO من المحرّفين P ڇ  ڍ  ڍO حيث اشتروا الضلالة 

بالهدى. 

ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ   ڈ      ڈ   ڎ   ڎ   ڌ  
ک     ک  ک  گ    گ   گ  گ    ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  

ڱ  ڱ  ں   ں  ڻ  ڻ  ڻ   ڻ

))) تفسير العياشي ج1: 57.

111.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة البقرة/الآيات123-121



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 112

قد تقدّم مثل الآيتين)1(، ولما بعُد ما بين الكلامين حسن الإعادة والتكرير، 
إبلاغاً في التنبيه والاحتجاج، وتأكيداً للتذكير.

ۀ  ہ   ہ    ہ   ہ   ھھ  ھ  ھ    ے  ے  ۓۓ  ڭ  
ڭ  ڭڭ  ۇ  ۇ       ۆ  ۆ  ۈ  ۈ

إبراهيم  اختبر  أي:   Oڃ  ہ   ہ P اذكر  نحو  مضمر   Oڃ P في  العامل 
أحد  اختيار  من  تمكينه  عن  مجاز  عبده  الله  واختبار  ونواه.  بأوامر   Oہ Pہ   

الأمرين: ما يريده الله، وما يشتهيه العبد، كأنّه يمتحنه ليعرف ما يكون منه حتى 
يجازيه على حسب ذلك.

تفريط  غير  من  التأدية  حقّ  وأدّاهن  القيام،  حقّ  بهن  فقام  أي:   OھP

وتقصير. أو يكون تقديره: وإذ ابتلى إبراهيم ربّه بكلمات كان كيت وكيت. ويجوز 
 .Oھ  ھ    ےP :قوله Oڃ P أن يكون العامل في

ربّه  له  قال  فماذا  قيل:  كأنّه  الكلام،  استؤنف  قد  القول الأول  ويكون على 
جملة  هي  الثاني  وعلى  ۓO؛  ے   ے   ھ     Pھ   فقيل:  الكلمات؟  أتمّ  حين 
P ہO فيراد بالكلمات ما  معطوفة على ما قبلها، أو يكون بياناً وتفسيراً لقوله: 

ذكره من الإمامة. 

وقيل في )الكلمات(: هي خمس في الرأس: الفرق، وقصّ الشارب، والسواك، 
الختان، والاستحداد، والاستنجاء،  البدن:  والمضمضة، والاستنشاق؛ وخمس في 
وتقليم الأظفار، ونتف الإبط)2(. وقيل: )هي ثلاثون خصلة من شرائع الإسلام: 

))) ينظر: تفسير الآيتين 47، 48 من السورة.
))) عن ابن عباس برواية طاوس. تفسير الطبري ج1: 414.



الُْسْلِمِيَن  Pإنَِّ  الأحزاب:  في  وعشـر   ،)1(Oَالْعَابدُِون ائبُِونَ  Pالتَّ براءة:  في   عشر 
عَلَ  هُمْ  ذِينَ  Pوَالَّ وَالُْسْلِمَتOِ)2(، وعشـر في المؤمنون)3(، وسأل سائل إلى قوله: 
افِظُونOَ)4(()5(، وقيل: هي مناسك الحج)6(، وقيل: هي الكلمات التي  صَلَتِمِْ يَُ
تلقّاها آدم من ربّه فتاب عليه، وهي أسماء محمّد وأهل بيته عليه وعليهم السلام، 

  .)7(jعن الصادق

به في دينهم، ويقوم  يأتّمون  إماماً  به، جعله سبحانه  يؤتمّ  والإمام اسم من 
بتدبيرهم وسياسة أمورهم. 

وقوله: P ڭ  ڭO عطف على الكاف، كأنّه قال: وجاعل بعض ذريتي؟ 
كما يقال لك: سأكرمك، فتقول: وزيداً؟.

يناله  لا  ذريتك  من  ظالماً  كان  من  أي:   Oۈ ۆۆ  ۇ     ۇ   P
على  يدلّ  وهذا  ظلمًا.  يفعل  لا  من  ينال  وإنّما  بالإمامة،  إليه  وعهدي  استخلافي 
لنفسه وإما  إما  العصمة للإمام، لأنّ من ليس بمعصوم فقد يكون ظالماً  وجوب 

لغيره.

))) التوبة: 112.
))) الأحزاب: 35.

))) المؤمنون: 9.
))) المعارج: 34.

وليست  أربعون  ـ  ترى  كما  ـ  وهي   ،414 ج1:  الطبري  تفسير  عكرمة.  برواية  عباس  ابن  عن   (((
ثلاثين.

))) عن ابن عباس برواية قتادة. تفسير الطبري ج1: 416.
))) معاني الأخبار: 125.

113.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 124



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 114

ې    ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۇٴۋ 
ئۇ  ئو   ئو  ئە   ئە   ئا   ئا    ى   ېى  

ئۇئۆ    ئۆ      ئۈ
P ۋO اسم غالب للكعبة كالنجم للثريا.

P ۅ  ۅO مرجعاً يثاب إليه كل عام.
 ،)1(Oِْفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِم P ۉO موضع أمن كقوله: Pحَرَمًا آمِنًا وَيُتَخَطَّ

ولأنّ الجاني يأوي إليه فلا يتعرض له حتى يخرج.

صلاة  موضع  منه  اتخذوا  لهم:  وقلنا  أي:  القول،  إرادة  على   Oۉ  P
تصلّون فيه.

وP ېېO الموضع الذي كان فيه الحجر حين وضع قدميه عليه، 
أمرنا بالصلاة عنده بعد الطواف. وقرئ: )واتخذوا( بلفظ الماضي عطفاً على 
 Oۉ P :أي: واتخذ الناس من مقام إبراهيم موضع صلاة. ومن قرأ OۋP

على الأمر وقف على قوله: P ۉ O. ومن قرأ: )واتخذوا( على الخبر لم يقف، لأنّ 
.Oۋ P قوله: )واتخذوا( عطف على

P ى  ئا   ئا  ئەO أمرناهما بـP  ئە  ئو ئوO أو أي: طهّرا 
الأوثان  القول، أي طهّراه من  التي تكون عبارة عن  المفسـرة  )أن(  فتكون  بيتي، 

والخبائث كلها. وأضاف )البيت( إلى نفسه تفضيلًا له على سائر البقاع.

P ئۇO أي: للدائرين حوله.
P ئۇOأي: المجاورين له والمقيمين بحضرته.

))) العنكبوت: 67.



Pئۆ    ئۆO أي: المصلّين عنده، لأنّ الركوع والسجود من هيئات 

المصلي. 

ئح   ئج   ی   ی   ی    ی   ئى   ئى   ئى   ئې   ئې  ئې   ئۈ  
ئم  ئى  ئي  بج  بحبخ  بم  بى   بي    تج     تح  تخ  تم  تى 

تي  ثجثم  ثى       ثي      جح
أي: P  ئى  ئىO البلد وهو مكة P ئى  یO ذا أمن، كقوله: Pفِ عِيشَةٍ 
رَاضِيَةOٍ)1( أي: ذات رضا، وبلد آهل، أي: ذو أهل، أو آمناً يؤمن فيه، كقولهم: 

ليل نائم، أي: ينام فيه.

P ئح  ئم   قوله:  منهم خاصة، لأنّ  المؤمنين  وارزق  يعني:   Oی   ی P
ئىO بدل من P یP ،O بى   بيO عطف على P ئح  ئمO، كما أنّ قوله: Pوَمِنْ 

 .OَجَاعِلُكP عطف على الكاف في Oِيَّتي ذُرِّ

 ،Oبي بى     P سبحانه:  قال  حتى  بالدعاء  المؤمنين   jإبراهيم خصّ  وإنّما 
 Oالِيَِن الظَّ يَنَالُ عَهْدِي  Pلَ  أنّه يكون في ذريته ظالمون بقوله:  لأنّ الله كان أعلمه 
يختص  استرعاء  الاستخلاف  لأنّ  والإمامة،  الرزق  بين  الفرق  سبحانه  فعرّفه 
بمن لا يقع منه الظلم، بخلاف الرزق فإنّه قد يكون استدراجاً للمرزوق وإلزاماً 
 Oبى   بي P للحجّة. والمعنى: قال: وأرزق من كفر P تجO. ويجوز أن يكون 
مبتدأ متضمّناً معنى الشرط وP تجO جواباً للشرط، أي: ومن كفر فأنا أمتعه. 

وقرئ: فَأُمْتعُِهُ.

الذي لا يملك  المضطر  Pتى تي  ثجO دفع  أدفعه  P تخ  تمO أي: 

))) القارعة: 7.

115.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 126



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 116

الامتناع مما اضطر إليه.

ڀڀ   پ     پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ      ٻ   ٱ  
ٿ   ٿ   ٿ    ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ  
ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤڦ   ڦ  ڦ  ڦ  

ڄ  ڄ

P ٻO حكاية حال ماضية، وP ٻO: جمع القاعدة، وهي الأساس 

لما فوقه، وهي صفة غالبة ومعناها الثابتة. ورفع القواعد: البناء عليها لأنّا إذا بني 
قاعدة  ساف)1(  كل  لأنّ  البناء  سافات  بها  المراد  يكون  أن  ويجوز  ارتفعت،  عليها 
يناوله  وإسماعيل  يبني  كان   jإبراهيم أنّ  وروي:  فوقه،  ويوضع  عليه  يبنى  لما 

الحجارة)2(. 

P پO أي يقولان: ربّنا، وهذا الفعل في محلّ النصب على الحال.

Pپ    ڀO فيه دلالة على أنّما بنيا الكعبة مسجداً لا مسكناً، لأنّما التمسا 

القبول الذي معناه الإثابة، والثواب إنّما يطلب على الطاعات.

P ڀ  ڀ  ٺO لدعائنا P  ٺO بنياتنا. 

لما في  بعد الإبهام،  بينّت  ثم  القواعد  البيت بل أبهمت  يقل: قواعد  وإنّما لم 
الإيضاح بعد الإبهام من تفخيم شأن المبيّ.

Pأَسْلَمَ  قوله:  من  أوجهنا  لك  مخلصين  أي:   Oٿ ٿ    ٿ   ٺ    P

))) الساف:كل عرق من الحائط. )الصحاح: مادة سوف(
))) الكشف والبيان ج1: 274.



أو  إخلاصاً  زدنا  ومعناه:  منقادين،  خاضعين  لك  مستسلمين  أو   ،)1(Oِل وَجْهَهُ 
خضوعاً وإذعاناً لك.

P ٿٹO أي: واجعل من ذريتنا P ٹٹٹO. وP ٺO للتبعيض 

))إنّه   :jالصادق مِنْكُمOْ)2(، وروي عن  آمَنُوا  ذِينَ  الَّ الُله  Pوَعَدَ  كقوله:  للتبيين  أو 
أراد بالأمّة بني هاشم خاصة(()3(. 

عباداتنا  لنقضي  الحج  في  متعبداتنا  وبصّنا  وعرّفنا  أي:   Oڤ ڤ    P

على حد ما توقفنا عليه. وقد قرئ بسكون الراء من P ڤO قياساً على )فخذ( في 
)فخِذ(، وهي قراءة مسترذلة، إلا أن يقرأ بإشمام الكسرة.

استتابا  أو  بهما،  ليقتدى  الله  إلى  انقطاعاً  الكلمة  هذه  قالا   Oڤ Pڤ  

لذريتهما.

P ڦ  ڦ  ڦO القابل للتوبة P ڄO بعبادك. 

چ   چ   چ   ڃ   ڃ   ڃ      ڃ   ڄ   ڄ  
چ  ڇ   ڇڇ  ڇ  ڍ  ڍ    ڌ  ڌ

 ،tمن أنفسهم وهو نبيّنا محمّد Oڃ     ڃ P في الأمة المسلمة Oڄ P

قالj: ))أنا دعوة أبي إبراهيم، وبشرى عيسى، ورؤيا أمي(()4(.

P ڃچ  چO يقرأ عليهم ويبلّغهم ما يوحى إليه.

وبيان  الشريعة  وهي   Oڇ  P القرآن  وهو   Oچ چ    P

))) النساء: 125.
))) النور: 55.

))) تفسير العياشي ج1: 61.
))) معجم الطبراني الكبير ج18: 212، الخصال: 163بالمعنى.

117.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 129



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 118

الأحكام.

PڇO ويطّهرهم من الشرك والأدناس.

لبدائع  المحكم   Oڌ  P قدرتك  كمال  في  القوي   Oڍ ڍ   ڇ    P

صنعك. 

گ   ک   ک   کک   ڑ   ڑ   ژ   ژ  ڈ   ڈ    ڎ     ڎ  

گگ گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ڱ

إنكار  وهو  والحقيقة،  الحقّ  هي  التي   Oژ ڈ   ڈ    ڎ     ڎ    P

واستبعاد لأن يكون في العقلاء من   يرغب عنه.

 ،Oڎ P في محلّ الرفع على البدل من الضمير المستكن في Oڑ  ڑ Pو
إنّ  ]وقيل:  الخفّة،  السفه:  وأصل  بها.  واستخف  امتهنها   Oک Pڑ   ومعنى 
 Oک P إنّ  PکO منصوبة على نزع الخافض، أي: سفه في نفسه[)1(، وقيل: 

الجار  فحذف  نفسه،  في  سفه  معناه  ]وقيل:  رأيه،  غبن  نحو  التمييز  على  منصوبة 
كقولهم: زيد ظني مقيم، أي: في ظني[)2(. والأول أوجه.

P ک  کO بيان لخطأ رأي من رغب عن ملته، أي: اجتبيناه بالرسالة 

P گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳO الفائزين، ومن جمع الكرامة عند الله في الدارين لم 

يكن أحد أولى بأن يرغب في طريقته منه.

ڱ  ڱ  ڱ    ں  ںڻ   ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ  
ہ  ہ ہھ  ھ  ھ  ھ  ے  ے  ۓ  ۓ  

))) ساقطة من أ، ط.
))) ساقطة من ب، ج.



ڭ  ڭ      ڭ  ڭ  ۇ
P ڱ  ڱO ظرف لـPاصْطَفَيْنَاهOُ أي: اخترناه في ذلك الوقت، ومعنى 

التوحيد  إلى  به  المفضية  الدلائل  في  النظر  بباله  أخطر   :Oں ں   ڱ     Pڱ  

والإسلام.

أذعن   :Oں  P معنى  إنّ  وقيل:  وعرف،  فنظر  أي:   Oڻ ڻ    P

وأطع.  

ڻ   ڻ    P لقوله:   Oہ  P في  والضمير  بالألف.  )وأوصى(  وقرئ: 
ۀO على تأويل الكلمة ]والجملة، ومثله الضمير في قوله: Pوَجَعَلَهَا كَلِمَةً 

.)3(Oِإنَِّنيِ بَرَاءٌ مَِّا تَعْبُدُونَ إلَِّ الَّذِي فَطَرَنP :فإنّه يرجع إلى قوله )1([)2(Oًبَاقِيَة

بها  ووصّ  يعني:  حكمه،  في  داخل   OہP على  عطف  و)يعقوب( 
يعقوب بنيه أيضاً. 

P ے  ے  ۓO معناه: أعطاكم الدين الذي هو صفوة الأديان وهو 

دين الإسلام، ووفقكم للأخذ به.

P ۓ  ڭ  ڭ      ڭ  ڭO أي: فلا يكن موتكم إلا على حال كونكم 

ماتوا،  إذا  الإسلام  مخالفي  كونهم  عن  الحقيقة  على  فالنهي  الإسلام،  على  ثابتين 
والنكتة في إدخال حرف النهي على الموت أنّ فيه إظهاراً لكون الموت على خلاف 

الإسلام موتاً لا خير فيه. 

))) الزخرف: 28.
))) ساقطة من ج.

))) الزخرف 26، 27.

119.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 132-131



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 120

ۅۉ   ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ      ۈۈ   ۆ   ۆ   ۇ  
ئائا   ى  ى   ې   ې  ې  ې   ۉ 

ئە  ئە  ئو     ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ

الإنكار،  فيها  الهمزة  أكنتم شهداء، ومعنى  بل  أي:  المنقطعة،  P ۇO هي 

أي: ما كنتم حاضرين يعقوب. والشهيد: الحاضر.

للمؤمنين،  والخطاب  احتضر.  حين  أي:   Oۋ ۇٴ      ۈۈ     P

يعني: ما شهدتم ذلك وإنّما حصل لكم العلم به من طريق الوحي. وقيل: الخطاب 
لليهود)1(، لأنّم كانوا يقولون ما مات نبي إلا على اليهودية، فتكون PۇO على 
هذا متصلة على أن يقدّر قبلها محذوف، كأنّه قيل: أتدّعون على الأنبياء اليهودية أم 
كنتم شهداء إذ حضر يعقوب الموت. يعني: إنّ أوائلكم كانوا مشاهدين له إذ أراد 
بنيه على ملة الإسلام، وقد علمتم ذلك، فما لكم تدّعون على الأنبياء ما هم منه 

براء؟.

Pۉ  ۉO أي: أيّ شيء تعبدون P ې  ېO أي: من بعد وفاتي؟، 

فحذف المضاف.

وجعل   ،OئاPلـ بيان  عطف   Oئە ئە   وPئا  
آبائه، لأنّ العم أب والخالة أم لانخراطهما في سلك  إسماعيل وهو عمّه من جملة 

واحد وهو الأخوة لا تفاوت بينهما.

من  حال   Oئۇ  ئۇ  ئۆ P  ،Oڍئا P من  بدل   Oئو     ئو  P

أن يكون  P ئۇO. ويجوز  إليه في  الضمير  أو من مفعوله لرجوع   Oې P فاعل 

))) عن الربيع. تفسير الطبري ج1: 439. 



جملة معطوفة على P ېO، أو جملة اعتراضية، أي: ومن حالنا أنّا له مسلمون.

ئۈ  ئۈئې  ئېئې  ئى    ئى  ئى  ی  ی  یی  ئج  ئح  ئم  
ئى   ئي  بج

وبنوهما  ويعقوب  إبراهيم  هي  التي  المذكورة  الأمّة  إلى  إشارة   Oئۈ  P

الموحّدون، والمعنى: إنّ أحداً لا ينفعه كسب غيره متقدّماً كان أو متأخراً، وذلك 
أنّم افتخروا بأوائلهم.

تنفعكم  لا  كما  بسيّئاتهم  تؤاخذون  لا   Oئي ئى    ئم   ئح   ئج    P

حسناتهم.

ڀ   ڀ   پ   پ   پپ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  

ڀڀ  ٺ  ٺ ٺ  ٺ   ٿ

الضمير في P ٱO يرجع إلى اليهود والنصارى، أي: قالت اليهود: Pٻ  
ٻO، وقالت النصارى: كونوا نصارى P  پO تصيبوا طريق الهدى والحقّ.

بن حاتم)1(:  إبراهيم كقول عدي  ملّة  أهل  نكون  بل   Oپ  پ  ڀ  ڀ P

)إنّ من دين()2(، أي: من أهل دين، وقيل: بل نتبع ملّة إبراهيم)3(.

قائمة.  هند  وجه  رأيت  كقولك:  إليه،  المضاف  من  حال   OڀPو
والحنيف: المائل عن كل دين إلى دين الحقّ.

))) عدي بن حاتم الطائي الجواد المشهور، أسلم سنة 9 أو 10هـ، شهد فتح العراق ثم سكن الكوفة، 
ينظر:  المختار.  زمن  هـ   68 سنة  بالكوفة  مات   ،jعلي الإمام  مع  والنهروان  وصفين  الجمل  شهد 

الإصابة ج2: 468، معجم رجال الحديث ج11: 144.
))) الفائق في غريب الحديث ج2: 6.
))) معاني القرآن وإعرابه ج1: 213.

121.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 135-134



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 122

الكتاب وغيرهم، لأنّ كلًا منهم  بأهل  تعريض   Oٺ  ٺ ٺ  ٺ P

يدّعي اتباع ملة إبراهيم؛ وهو على الشرك.

ڤ    ڤ   ڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ    ٿ   ٿ   ٿ  

ڄ  ڄ  ڄ  ڦڦ  ڦ  ڦ  ڤ  

ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چچ  ڃ  ڃ  ڄڃڃ 

ڇ  ڍ

P ٿO خطاب للمسلمين، أمرهم الله سبحانه بإظهار ما تديّنوا به على 

الشـرح، فبدأ بالإيمان P ٿO لأنّه أوّل الواجبات، وثنّى بالإيمان بالقرآن والكتب 
المنزلة على الأنبياء المذكورين.

السبط،  جمع  عشـر،  الإثني  أبنائه  وذراري  يعقوب  حفدة   OڦP

 .tسبطي رسول الله Cوكان الحسن والحسين

P چچچ چ ڇO لا نؤمن ببعض ونكفر ببعض كما فعلت اليهود 

والنصارى، وP چO في معنى الجماعة ولذلك صح دخول PچO عليه.

ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژژ  ڑ  ڑ  ک   ک  ک   ڍ  ڌ  ڌ  

ڱ   ڳ   ڳ       ڳ   ڳ   گگ   گ    کگ  

ڱڱ  ڱ  ں  ں  ڻ  ڻڻ  ڻ  ۀ      ۀ  ہ

P ڍ  ڌO أي: إن آمن هؤلاء الكفار P ڌ  ڎ  ڎ  ڈO أي: مثل 

إيمانكم بالله وكتبه ورسله. والباء مزيدة، وPڤO مصدرية.

Pڈ  ژO أي: فقد سلكوا طريق الهداية.

مثل  في  الدخول  عن  تولوا  أو  ينصفوا،  ولم  لهم  تقولون  عما   Oڑ ڑ    P



إيمانكم.

Pک   ک  ک  کO أي: مناوأة ومعاندة لا غير، وليسوا من طلب الحقّ في 

شيء.

وكفايته  عليهم،  نبيّه  لإظهار  الله  من  ضمان  هذا   Oگ Pگ  

قد  نبوّته، لأنّه سبحانه  والنصارى. وفيه دلالة على صحة  اليهود  يشاقّه من  من 
أنجز وعده فوافق المخبر الخبر. ومعنى السين: إنّ ذلك كائن لا محالة وإن تأخر 

إلى حين.

ما  يسمع  أي:  الله،  لرسول  وعد  أو  لهم،  وعيد   Oڳ ڳ   ڳ    P

ويعلم  به  تدعو  ما  يسمع  أو  فيعاقبهم على ذلك،  ما يضمرون  ويعلم  به  ينطقون 
نيّتك وإرادتك من إظهار الدين وهو مستجيب لك. 

Oكما انتصب  ا باِللهِ  Pآمَنَّ Pڱ  ڱO مصدر مؤكد ينتصب عن قوله: 

وهي  )جلس(،  من  كالجلسة  )صبغ(  من  فعلة  وهي  تقدّمه.  عما   )1(Oِالله Pوَعْدَ 
النفوس.  يطهّر  الإيمان  لأنّ  الله،  تطهير  والمعنى:  الصبغ.  عليها  يقع  التي  الحالة 
والأصل فيه: إنّ النصارى كانوا يغمسون أولادهم في ماء أصفر يسمونه المعمودية 
ويقولون: هو تطهير لهم، فأمر المسلمون أن يقولوا: آمنا بالله وصبغنا الله بالإيمان 
صبغة لا مثل صبغتكم، وطهّرنا به تطهيراً لا مثل تطهيركم، ولا صبغة أحسن من 

صبغة الله.

.Oِا باِلله P ڻ  ۀ      ۀO عطف على Pآمَنَّ

))) النساء: 122.

123.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 138-137



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 124

ہ  ہ  ہ  ھ  ھ  ھ  ھ   ے  ے  ۓ  

ۓڭ  ڭ  ڭ  ڭ

أمر نبيّه أن يقول لليهود وغيرهم: P ہ  ہ  ھO أي: أتجادلوننا في أمر 
أنّا  في  جميعاً  نشترك   Oھ  ھ  ھ P دونكم  العرب  من  النبي  واصطفائه  الله 
عبيده وهو ربّنا، ]وهو يصيب بكرامته من يشاء من عباده إذا كان أهلًا للكرامة[)1(.

Pے  ے  ۓ  ۓO يعني: إنّ العمل هو أساس الأمر، وكما أنّ 

لكم أعمالًا يعتبرها الله في إعطاء الكرامة ومنعها، فإنّ لنا أعمالًا معتبرة في ذلك.

تستبعدوا  فلا  والإيقان  بالإيمان  نخلصه  موحّدون   Oڭ ڭ   Pڭ  

أن نؤهّل للكرامة بالنبوة. وهذا ردّ لقولهم: نحن أحقّ بالنبوة، لأنّا أهل الكتاب 
والعرب عبدة الأوثان.

ۇٴ    ۈ   ۈ   ۆ    ۆ   ۇ   ۇ   

ئا   ىى    ې   ې   ې   ې   ۉۉ   ۅ    ۅ   ۋ      ۋ  

ئې   ئۈ    ئۈ    ئۆ   ئۇئۆ   ئۇ   ئو   ئو   ئە   ئە   ئا  

ئې  ئې  ئى  ئى  ئى  یی  ی  ی  ئج    ئح  ئم  ئىئي  

بج  بح  بخ  بم بى  بي

P ۇO يمكن أن تكون متصلة معادلة  P ۇ   ۇO بالتاء فإنّ  من قرأ: 
ونَنَاO بمعنى: أي الأمرين تأتون: المحاجة في حكمة الله أم ادعاء  اجُّ للهمزة في Pأَتَُ
اليهودية والنصـرانية على الأنبياء؟ والمراد بالاستفهام الإنكار؛ ويمكن أن تكون 
 OۇP منقطعة بمعنى: بل أتقولون، والهمزة للإنكار. ومن قرأ بالياء فلا تكون

))) ساقطة من ج.



إلا منقطعة.

Pې  ې  ې  ې  ىO يعني: إنّ الله شهد لهم بملّة الإسلام في قوله: Pمَا 

.)1(Oانيًِّا... الآية ا وَلَ نَصَْ ودِيًّ كَانَ إبِْرَاهِيمُ يَُ

Pئا  ئا  ئە  ئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇO أي: كتم شهادة الله التي 

عنده أنّه شهد بها وهي شهادته لإبراهيمj بالحنيفية، ويحتمل معنيين: 

أحدهما: إنّه لا أحد أظلم من أهل الكتاب لكتمانهم هذه الشهادة مع علمهم 
بها. 

والآخر: لا أحد أظلم منا لو كتمنا هذه الشهادة، فنحن لا نكتمها. 

و)من( في قوله: P ئۇ  ئۇO مثلها في قولك: هذه شهادة ]مني لفلان إذا 
 .)3(Oِبَرَاءَةٌ مِنَ اللهP له، ومثله )شهدت[)2

ٻ  ٻٻ  ٻپ  پ  پ  پ  ڀ    ڀ     ڀڀٺ  ٺ  
ٺ  ٺ ٿ  ٿٿ  ٿ  ٹ   ٹ   ٹ  ٹ

اليهود،  وهم  الأحلام  الخفاف  الجهّال  يقول  سوف  أي:   Oٻ  P

لكراهتهم التوجه إلى الكعبة.

قبلتهم  كان  الذي  المقدس  بيت  عن  صرفهم  ما   Oپ پ   پ   Pپ  

على  لحرصهم  ذلك  قالوا  المنافقون)4(  هم  وقيل:  صلاتهم.  في  إليها  يتوجهون 

))) آل عمران: 67.
))) ساقطة من ج.

))) التوبة: 1.
))) عن السدي. تفسير الطبري ج2: 2.

125.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 142



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 126

الاستهزاء بالإسلام، وقيل: هم المشركون)1( قالوا: رغب عن قبلة آبائه ثم رجع 
إليها، وليرجعنّ إلى دينهم.

Pٺ  ٺ  ٺ  ٺO أي: بلاد المشرق والمغرب.

P ٹ   ٹ   ٹO وهو ما توجبه الحكمة  P ٿٿ  ٿO من أهلها 

والصلاح من توجيههم تارة إلى بيت المقدس وأخرى إلى الكعبة.

ڦ  ڦڦ   ڦ   ڤڤ  ڤ   ڤ  
ڄ  ڄڄ ڄڃ ڃ   ڃ  ڃ  چ  چ چ  
ڈ   ڎ   ڌڎ  ڌ   ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چ 
ڈ  ژ  ژ  ڑ    ڑ  کک  ک  ک      گ  گ  گڳ  

ڳ  ڳ   ڳ  ڱ  ڱ

P ڤO أي: ومثل ذلك الجعل العجيب والإنعام بالهداية P ڤ  

الشـيء، ولذلك  الذي هو وسط  بالاسم  أي: خياراً، وهو وصف   Oڤڤ

لأنّ  وسط،  للخيار:  قيل  وإنّما  والمؤنث.  والمذكر  والجمع  الواحد  فيه  استوى 
الأطراف يتسارع إليها الفساد والأوساط محفوظة مكنونة؛ أو عدولًا لأنّ الوسط 

عدل بين الأطراف ليس إلى بعضها أقرب من بعض. 

P ڦ  ڦڦ  ڦO روي: أنّ الأمم يوم القيامة يجحدون تبليغ 

الأنبياء، فيطالب الله الأنبياء بالبيّنة على أنّم قد بلّغوا وهو أعلم، فيؤتى بأمة محمّد 
فيشهدون لهم، وهو صلوات الله عليه وآله يزكيهم)2(. ويروى عن عليj أنّه قال 
))إنّ الله إيّانا عنى، فرسول الله شاهد علينا، ونحن شهداء الله على خلقه وحجّته 

))) معاني القرآن وإعرابه ج1: 218.
))) الكشف والبيان ج2: 8.



في أرضه(()1(. وقيل: لتكونوا شهداء على الناس في الدنيا، أي: حجّة عليهم فتبيّنوا 
لهم الحقّ والدين.

مبيّ،  والشاهد  إليكم.  الدين  وأحكام  للشرع  مؤدياً   Oڄ Pڄ  

ويقال للشاهد: بيّنة.

ولما كان الشهيد كالرقيب جيء بـPڦO التي هي كلمة الاستعلاء، كما في 
.)2(Oٌءٍ شَهِيد قِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَ كُلِّ شَْ قوله تعالى: Pكُنْتَ أَنْتَ الرَّ

P چ  چ چO ليست بصفة للقبلة، وإنّما هي المفعول الثاني لـ)جعل(. 

يريد: P ڃ   ڃ  ڃO الجهة التي كنت عليها وهي الكعبة، لأنّهj كان يصلّ 
بمكة إلى الكعبة، ثم أمر بالصلاة إلى صخرة بيت المقدس بعد الهجرة تألّفاً لليهود، 
ثم حوّل إلى الكعبة، فيقول: وما جعلنا قبلتك الجهة التي كنت تستقبلها بمكة أولًا 
ثم رددناك إليها ثانياً P چO امتحاناً للناس وابتلاء P ڇO الثابت على الإسلام 
P ڍO هو على حرف منه فينكص Pڌ  ڌO ويرتد. وقيل: يريد بالتي كنت 

عليها بيت المقدس)3(، أي: جعلناها جهتك التي كنت تستقبلها لنمتحن الناس، 
وننظر من يتبعك منهم ومن لا يتبعك، وعن ابن عباس قال: )كانت قبلته بمكة 

بيت المقدس إلا أنّه كان يجعل الكعبة بينه وبينه()4(.

وقوله: P ڇO معناه: لنعلمه علمًا يتعلّق به الجزاء، وهو أن يعلمه موجوداً 
حاصلًا.

))) شواهد التنزيل ج1: 92.
))) المائدة: 117.

))) عن السدي وغيره. تفسير الطبري ج2: 8.
))) معجم الطبراني الكبير ج11: 56.

127.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 143



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 128

 Oڈ  P الفارقة.  اللام  تلزمها  التي  المخففة  )إن(  هي   Oڈ ڎ    P

لثقيلة شاقة.

Pژ  ژ  ڑ    ڑ  کO إلا على الذين صدقوا في اتباع الرسول، الذين 

لطف الله بهم وكانوا أهلًا للطفه.

Pک  ک      گ  گ  گO أي: ثباتكم على الإيمان، بل شكر صنيعكم 

قبل  المقدس  بيت  إلى  صلّ  كان  من  معناه:  وقيل:  الجزيل.  الثواب  لكم  وأعدّ 
التحويل فصلاته غير ضائعة)1(.

Pڳ  ڳ  ڳ   ڳ  ڱO لا يضيع أجورهم ولا يترك مصالحهم.

ۀہ   ۀ   ڻ   ڻڻ    ڻ   ں   ں  ڱ   ڱ  
ۓ   ے      ے   ھ   ھھ   ھ    ہ   ہ   ہ  
ۓ  ڭڭ  ڭ  ڭ   ۇ  ۇ  ۆ  ۆ  ۈ  ۈ  

ۇٴۋ  ۋ  ۅ  ۅ   ۉ  ۉ  ې

P ڱ  ڱO ربّما نرى، ومعناه: كثرة الرؤية كقول الشاعر:

قَدْ أَتْرُكُ القَرْنَ مُصْفَرّاً أَنَامِلَهُ)2(

 tالله رسول  وكان   .OڻP جهة   Oڻ  P وجهك  تردد   Oں ں   P

ومفخرة  إبراهيم،  أبيه  قبلة  لأنّا  الكعبة،  إلى  تحويله  في  السماء  من  الوحي  ينتظر 
العرب ومطافهم، فيكون أدعى لهم إلى الإيمان، ولمخالفة اليهود.

Pڻ  ۀ  ۀO فلنعطينك ولنمكّننك من استقبالها، من قولهم: 

))) عن ابن عباس. سنن أبي داود ج4: 219 ح4680.	
))) ديوان عبيد بن الأبرص: 56. وبقيته: كأن أثوابه مجت بفرصاد.



بيت  سمت  دون  سمتها  تلي  فلنجعلنك  أو  عليه،  والياً  جعلته  أي:  كذا،  ولّيته 
المقدس.

P ہ  ہ  ہ  ھ   ھO أي: نحوه. قيل: كان ذلك في رجب 

بعد زوال الشمس قبل قتال بدر بشهرين ورسول اللهt في مسجد بني سلمة وقد 
صلّ بأصحابه ركعتين من صلاة الظهر، فتحوّل في الصلاة وحوّل الرجال مكان 

النساء والنساء مكان الرجال، فسمّي المسجد مسجد القبلتين)1(. 

 Oھ P نصب على الظرف، أي: اجعل تولية الوجه تلقاء Oہ Pو
أي: في جهته وسمته.

وهو   Oڭ ۓ   Pۓ   الأرض  من  كنتم  أينما   Oے ے   ھ    P

خطاب لجميع أهل الآفاق.

P ڭ  ڭ   ۇ  ۇO يعني: علماء اليهود والنصارى P ۆO أنّ 

التحويل إلى الكعبة هو P ۈO لأنّه كان في بشارة أنبيائهم برسول الله أنّه يصلّ 
إلى القبلتين.

ئوئو   ئە   ئە   ئا   ىئا    ى   ې   ې   ې  
ئى   ئىئى   ئې   ئې   ئې     ئۈ   ئۆئۈ   ئۆ    ئۇ   ئۇ  
ی  ی  ی  ی   ئج  ئح  ئم  ئىئي  بج  بح  

بخ  بم  بى

P ې  ېO هي الموطئة للقسم، وP ئە  ئە  ئوO جواب  اللام في 
 Oئا   ئاP أتيتهم  إن  يعني:  الشرط.  جواب  مسدّ  سدّ  وقد  المحذوف  القسم 

))) الكشف والبيان ج2: 12.

129.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 145



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 130

بكل برهان قاطع على أنّ التوجه إلى الكعبة هو الحقّ Pئە  ئە  ئوO لأنّ تركهم 
بما في  لعلمهم  عناد ومكابرة،  إنّما هو عن  الحجّة،  تزيلها  ليس عن شبهة  اتباعك 

كتبهم من نعتك وكونك على الحقّ.

قبلتنا  على  ثبت  لو  قالوا:  إذ  لأطماعهم،  حسم   Oئۆ ئۆ    ئۇ   Pئۇ  

لكنّا نرجو أن يكون صاحبنا الذي ننتظره ]تغريراً له[)1(، وطمعوا في رجوعه إلى 
قبلتهم.

مخالفتك  على  اتفاقهم  مع  إنّم  يعني:   Oئى ئې   ئې   ئې     Pئۈ  

مختلفون في شأن القبلة لا يرجى اتفاقهم، وذلك أنّ اليهود تستقبل بيت المقدس، 
والنصارى مطلع الشمس. 

وقوله: P ئى  ی  یO بعد بيان حاله المعلومة عنده في قوله: 
ولئن  بمعنى:  والتقدير،  الفرض  سبيل  على  وارد  كلام   Oئۆ ئۆ    ئۇ   Pئۇ  

المرتكبين  لمن   Oبم بخ   بح   بج    P الأمر  وضوح  بعد  من  مثلًا  اتبعتهم 
الظلم الفاحش. وفي ذلك زيادة تحذير وتهجين لحال من يترك الدليل بعد تثبّته. 

ڀ  پ    پپ   پ   ٻ    ٻ   ٻ   ٱٻ  
ٿ   ٿٿ   ٿ    ٺ   ٺ   ٺ   ڀٺ   ڀ  ڀ  

ٹ  ٹ  ٹ  ٹ

P ٻO الضمير لرسول الله، أي: يعرفون رسول الله معرفة جلية Pٻ   
پ  پO لا يشتبه عليهم أبناؤهم وأبناء غيرهم. وجاز الإضمار وإن لم يجر 
له ذكر، لأنّ الكلام يدلّ عليه؛ ومثل هذا الإضمار فيه تفخيم وإيذان بأنّه لشهرته 

))) ساقطة من أ، ج، ط.



معلوم بغير إعلام، وقيل: الضمير للعلم، أو للقرآن، أو لتحويل القبلة)1(.

P پ   ڀO خصّ الفريق منهم استثناء لمن آمن منهم كعبد الله بن سلام 
وكعب الأحبار)2(.

للعهد  اللام  تكون  أن  وجهان:  وفيه  وخبر،  مبتدأ   Oٿ ٿ    Pٺ  

والإشارة إلى الحقّ الذي عليه رسول اللهt، وأن تكون للجنس على معنى: الحقّ 
من ربّك لا من غيره. ويجوز أن يكون P ٺO خبر مبتدأ محذوف، فيكون Pٿ   

ٿO في محلّ النصب على الحال، أو يكون خبراً بعد خبر.

أنّه  الشاكّين في كتمانهم الحقّ مع علمهم، أو في   Oٿ  ٹ  ٹ  ٹ P
من ربّك. 

ڄڄڄ   ڄ   ڦڦ   ڦ   ڤڦ    ڤ   ڤ   ڤ  
ڃ   ڃ  ڃڃ   چ  چ  چ  چڇ  ڇ  ڇ

وجهه،   Oڤ Pڤ   قبلة  أي:   Oڤ  P ملة  أهل  لكل  أي:   Oڤ  P
فحذف أحد المفعولين، وقيل: P ڤO الله تعالى)3(، أي: الله موليها إيّاه. وقرئ: هو 
مولاها، أي: هو مولى تلك الجهة قد ولِّيها ]أي:مصـروفاً اليها[)4(. والمعنى: لكل 

أمّة قبلة تتوجّه إليها منكم ومن غيركم.

P ڦO أنتم PڦO واسبقوا إليها غيركم في أمر القبلة وغيرها. 

))) إعراب القرآن ج1: 270.
))) كعب بن ماتع الحميري، كان يهودياً، أسلم في زمن أبي بكر، وقدم من اليمن في زمن عمر، وتوفي 

في زمن عثمان. ينظر: تذكرة الحفاظ ج 1: 52.
))) معاني القرآن وإعرابه ج1: 225.

))) ساقطة من أ، ج، ط.

131.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 148



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 132

ويجوز أن يكون المعنى: ولكل منكم يا أمّة محمّد جهة يصلّ إليها جنوبية أو شمالية 
أو شرقية أو غربية، فاستبقوا الفاضلات من الجهات وهي الجهات المسامتة للكعبة 

وإن اختلفت.

Pڄ  ڃ   ڃ  ڃO يجمعكم  Pڄ  ڄڄO من الجهات المختلفة 

ويجعل صلواتكم كأنّا إلى جهة واحدة، وكأنّكم تصلّون حاضري المسجد الحرام. 
وقيل: أينما كنتم من البلاد فيدرككم الموت يأت بكم الله إلى المحشـر يوم القيامة، 
آخر  المهدي في  به أصحاب  المراد  ))أنّ   :bوروي عنهم أي: يحشـركم جميعاً)1(. 

الزمان(()2(. 

ژ   ڈڈ   ڎ   ڎ   ڌ   ڌ    ڍ   ڍ   ڇ  
ژ  ڑ  ڑک  ک   ک  ک  گ  گ  گ  گ  ڳڳ  
ڻ   ڻ   ں   ڱڱں   ڱ   ڱ    ڳ    ڳ  
ھ   ہ    ہ   ہ   ہ    ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   
ڭ    ڭ   ۓ   ۓ   ے   ے   ھ   ھ   ھ   

ڭ  ڭ

P ڇ  ڍ  ڍO أي: ومن أي بلد خرجت فاستقبل بوجهك نحو 
Pڎ  ڈO إذا صليت.

P ژO أي: إنّ هذا المأمور به P ژO الثابت الذي لا يزول بنسخ 
.Oڑ  ڑP

القبلة،  أمر  لتأكيد  التكرير  وهذا  تهديد.   Oگ گ   ک   ک   ک     P

))) عن السدي وغيره. تفسير الطبري ج2: 19.
))) تفسير العياشي ج1: 66-65.



فاختلفت  بالآخر  ينط  لم  ما  نيط بكل واحد  الشبهة، ولأنّه  النسخ من مظان  لأنّ 
فوائدها.

P ہ   ھ  ھO استثناء من P ڎO، ومعناه: P ۀ  ۀO حجّة 
لأحد من اليهود إلا للمعاندين منهم القائلين: إنّ محمّداً ما ترك قبلتنا إلى الكعبة إلا 
ميلًا إلى دين قومه وحبّاً لبلده، ولو كان على الحقّ للزم قبلة الأنبياء. وأما الحجّة 
التي كانت للمنصفين منهم لو لم يحوّل القبلة فهي أنّم كانوا يقولون: ماله لا يحوّل 
التوراة؟!. وإنّما أطلق اسم الحجّة  إبراهيم كما هو مذكور في نعته في  أبيه  إلى قبلة 

عليه لأنّم كانوا يسوقونه سياق الحجّة. 

ويجوز أن يكون المعنى: P ۀ  ۀO للعرب P ہ  ہO في ترككم 
التوجه إلى الكعبة التي هي قبلة إبراهيم وإسماعيل أبي العرب.

له فرجع إلى  بدا  P ہ   ھ  ھ   ھO وهم أهل مكة حين يقولون: 
قبلة آبائه، ويوشك أن يرجع إلى دينهم.  

P ےO ولا تخالفوا  P ھ  ےO فلا تخافوا مطاعنهم في قبلتكم 
أمري.

P ۓ  ۓO متعلّق اللام محذوف، أي: ولإتمامي النعمة عليكم وإرادتي 
واخشوني  قيل:  كأنّه  مقدرة،  علة  على  معطوف  هو  أو  بذلك؛  أمرتكم  اهتداءكم 
لأوفقكم ولأتم نعمتي عليكم، وقيل: هو معطوف على )لئلا يكون(، وفي الحديث: 

))تمام النعمة دخول الجنّة(()1(.

))) معاني الأخبار: 218، الأدب المفرد: 253.

133.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 150-149



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 134

ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ    ۆ  ۇۆ  ۇ  
ۉ   ۉ  ۅ  ۅ  ۋ 
ې  ې  ې  ې  ى  ى   ئا  ئا  ئەئە    

ئو  ئو
الكاف: إما أن يتعلّق بما قبله، أي: ولأتم نعمتي عليكم في الآخرة بالثواب، 
كما  أي:  بعده،  بما  يتعلّق  أن  وإما  الرسول؛  بإرسال  الدنيا  في  عليكم  أتممتها  كما 

ذكرتكم بإرسال الرسول.

P ىO بالطاعة P ئاO بالثواب.

تجحدوا  ولا   Oئو Pئە     عليكم  به  أنعمت  ما   Oئە Pئا  

نعمائي. 

سبحانه  منّ  نسبكم،  من  أي:   Oۈ  P  .tًمحمّدا بالرسول:  ويعني 
عليهم بكونهj من العرب لما حصل لهم بذلك من الشرف.   

ئۇ  ئۇ   ئۆ  ئۆ  ئۈ   ئۈئې  ئې  ئې  ئى  ئى  
ڀ   ڀ    ڀ   پپڀ   پ   ٻٻٻٻپ   ٱ   ئى   

ٺ  ٺ
خاطب سبحانه المؤمنين وأمرهم بأن يستعينوا P ئۈO وهو حبس النفس 

على المكروه وحبسها عن المحبوب، وبـP بخO لما فيها من الذكر والخشوع P ئې  
ئې  ئى  ئىO بالمعونة والنصرة.

PپO أي: P ڀٻO: هم P پڀO هم P ڀO عند الله 

Pڀ    ڀ  ٺ  O كيف حالهم في حياتهم. قال الحسن: )إنّ الشهداء أحياء 



الروح والفرح، كما تعرض  إليهم  أرواحهم فيصل  أرزاقهم على  عند الله تعرض 
النار على أرواح آل فرعون غدوة وعشياً فيصل إليهم الألم والوجع()1(.

قالوا: ويجوز أن يجمع الله من أجزاء الشهيد جملة فيحييها ويوصل إليها النعيم 
وإن كانت في حجم الذرة، وقيل: نزلت في شهداء بدر وكانوا أربعة عشر)2(.   

ٺ  ٺ  ٿ  ٿٿ   ٿٹ  ٹٹ  
ٹڤ   ڤ    ڤ  ڦ  ڦ ڦ  ڦ  ڄ  ڄ     
ڄ  ڄ    ڃ  ڃ     ڃ  ڃ  چ  چ  چ  چ  ڇڇ  

ڇ   ڇ  ڍ  ڍ
هل  لأحوالكم،  المختبر  فعل  تشبه  إصابة  ولنصيبنكم   Oٺ  P

تصبرون وتسلمون لحكم الله أم لا.

P ٺO أي: بقليل من كل هذه البلايا أو بطرف منه.
Pڤ   ڤO المسترجعين عند البلاء، لأنّ الاسترجاع تسليم وإذعان. 

قال أمير المؤمنينj : ))إنّ قولنا: )إنّا لله( إقرار على أنفسنا بالملك، وقولنا: )إنّا إليه 
راجعون( إقرار على أنفسنا بالهلك(()3(.

P ٺO ليؤذن أنّ كل بلاء أصاب الإنسان وإن جلّ  وإنّما قلل في قوله: 
ففوقه ما يقلّ هذا بالإضافة إليه.

وقوله: PٿO عطف على PڳO أو على PٿO، بمعنى: وشيء 
من نقص الأموال.

))) معالم التنزيل ج1: 59.
))) أسباب النزول: 34.

))) نهج البلاغة: 582 ح99.

135.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 157-155



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 136

PڤO خطاب لرسول اللهt أو لكل من تتأتى منه البشارة.

Pرَأْفَةً  كقوله:  الرحمة  وبين  بينها  جمع  والرأفة،  العطف  الله:  من  والصلاة 
بعد  ورحمة  رأفة،  بعد  رأفة  عليهم  والمعنى:   .)2(Oٌرَحِيم وPرَءُوفٌ   ،)1(Oًة وَرَحَْ

رحمة.

وسلّموا  استرجعوا  حيث  الصواب  لطريق   Oڍ ڇ   ڇ     P
لأمر الله.

ک     ک   ک   ڑ   ڑ   ژژ    ڈ   ڈ   ڎ   ڎ   ڌ   
ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳڳ   گ    گ   گ   گ   ک  

ڱ   ں  ں
العلامة،  وهي  شعيرة  جمع  والشعائر:  للجبلين،  علمان   Oڎ ڎ    P
أي: هما من أعلام مناسكه ومتعبداته، والحج: القصد، والاعتمار: الزيارة، وهما في 
الشـرع: قصد البيت وزيارته للنسكين المعروفين، وهما في المعاني كالنجم والبيت 

في الأعيان. 

وP گO أصله: )يتطوف( فأدغم، وعن أبي جعفر الباقرj: أن يَطُوفَ 
بهما. 

وإنّما قال: P ک  گ  گO والسعي بينهما واجب، لأنّه كان على الصفا 
إساف وعلى المروة نائلة، وهما صنمان. يروى: أنّما كانا رجلًا وامرأة زنيا في الكعبة 
أهل  وكان  عبدا.  المدة  طالت  فلما  بهما،  ليعتبر  عليهما  فوضعا  حجرين  فمسخا 
الجاهلية إذا سعوا مسحوهما، فلما جاء الإسلام كره المسلمون الطواف بينهما لأجل 

))) الحديد: 27.
))) التوبة: 117.



فعل الجاهلية فرفع عنهم الجناح)1(.

أدى  بعدما  والمروة  الصفا  بين  بالسعي  تبّرع  من  أي:   Oڱ ڳ   ڳ    P
الواجب.

أحداً  يبخس  فلا  الجزاء  بقدر   Oں  P ذلك  على  مجاز   Oڱ ڱ   ڱ    P
حقّه.  

ہ  ہ   ہ  ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ    ڻ  
ڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ےے   ھھ   ھ    ھ  
ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   

ۇٴ    ۋۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ
الآيات  من  التوراة  في  أنزلناه  ما   OڻP أي:  اليهود،  أحبار  يعني: 
باتباعه  والأمر  وصفته،  نعته  إلى  والهادية   ،tمحمّد نبوة  صحة  على  الشاهدة 

والإيمان به.

P ہ  ہ ھ  ھO ولّخصناه Pھھ  ےO أي: في التوراة، لم ندع 
فيه موضع إشكال ولا اشتباه على أحد منهم، فكتموا ذلك المبيّ الملخص.

P ۓ  ۓ  ڭ  ڭ  ڭO من الملائكة والمؤمنين.
يستقبل  فيما  نياتهم   Oۆ  P فعلوا  ما  على  ندموا  أي:   Oۆ ۇ      P
من الأوقات، وتداركوا ما فرط منهم PۈO ما قد بيّنه الله في كتابهم، أو بيّنوا 

للناس ما أحدثوه من توبتهم ليعرفوا بضد ما عرفوا به ويقتدي غيرهم بهم.

Pۈ  ۇٴ    ۋO أقبل توبتهم ]Pۅ  ۅO القابل للتوبة 

))) أسباب النزول: 35.

137.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 160-159



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 138

PۉO بعباده[)1(.

ئو  ئە   ئە  ئا  ئا  ى  ې  ې  ې  ې 
ئو  ئۇ    ئۇ  ئۆ  ئۆئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې  ئى    

ئى  ئى   ی
أي: P ې  ېO ماتوا من هؤلاء الكاتمين ولم يتوبوا.

P ئا  ئا  ئە  ئەO ذكر سبحانه لعنتهم أحياء ثم ذكر لعنتهم أمواتاً.
ومعنى قوله: Pئو  ئۇO والمراد به: من يعتدّ بلعنه وهم المؤمنون، 

وقيل: إنّ يوم القيامة يلعن بعضهم بعضاً.  

لتفخيم شأنها  أنّا أضمرت  إلا  النار  وقيل: في  اللعنة،  Pئۆ  ئۆO في 

وتهويل أمرها)2(.

P ئى    ئى  ئىO لا يمهلون ـ من الإنظار ـ، أو لا ينتظرون، أو لا ينظر الله 
إليهم نظر رحمة.

واللعن من الله: الإبعاد من الرحمة وإيجاب العقاب، ومن الناس: هو الدعاء 
عليهم بذلك.

ٱ   بخ    بح     بج   ئي     ئى   ئم    ئح    یئج   ی      ی  
پ   پ    پ   ٻپ  ٻ  ٻٻ 
ڀڀ  ڀ  ڀ    ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ   ٿ  ٿ  
ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ    ڦ  ڦ  ڦ  

))) ساقطة من أ، ج، ط.
))) عن أبي العالية. تفسير الطبري ج2: 36.



ڃ   ڃ   ڃ   ڄڄ    ڄ   ڄ  
ڃ  چ  چ  چ

Pی     یO فرد في الإلهية لا شريك له فيها، فلا يصح أن يسمّى غيره إلهاً، 

وP ئح   ئم   ئى  ئيO تقرير للوحدانية بنفي غيره وإثباته، وP ئيO بدل من موضع 
P ئح   ئمO وهو الرفع، لأنّ PڻO مع ما بعدها مبتدأ، وهكذا في قولك: )لا إله 
إلا الله(: )الله( بدل من موضع )لا إله( والخبر محذوف، والتقدير: الله في الوجود.  

سواه  شيء  ولا  وفروعها،  أُصولها  النعم:  لجميع  المولي   Oبج  بح P
بهذه الصفة، فإن كل ما سواه إما نعمة، وإما منعم عليه.

وروي: إنّ المشركين كان لهم حول الكعبة ثلاثمائة وستون صنمًا، فلما سمعوا 
هذه الآية قالوا: إن كنت صادقاً فأت بآية نعرف بها صدقك، فنزل)1(:

Pٱ  ٻٻٻٻO وإنشائهما على سبيل الاختراع والإبداع.

الآخر  يعقب  منهما  واحد  كل  اعتقابهما،  أي:   Oپ پ   Pپ 

ويخلفه، أو اختلافهما في الجنس والهيئة والصفة.

P پO أي: السفن.

)ما(  فتكون  ينفعهم  بالذي  أي:   Oٺ ٺ   ٺ   ڀ     ڀ   ڀڀ    P
موصولة، أو بنفعهم فتكون )ما( مصدرية.

P ٹ  ٹ   P ٺ  ٿ  ٿ   ٿ  ٿO أي: من نحو السماء أو من السحاب 
ٹ  ٹ  ڤO بالإنبات وإنماء النبات، أو أهل الأرض بإخراج الأقوات.

P ڤ  ڦ    ڦ  ڦ  ڦO عطف على P ٿO أي: وما أنزل في الأرض 

))) الكشف والبيان ج2: 32.

139.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 164-163



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 140

PٹO أي: فأحيا  من ماء وبثّ فيها من كل دابة، ويجوز أن يكون عطفاً على 
بالمطر الأرض وبثّ فيها من كل دابة، لأنّم ينمون ويعيشون بالحيا والخصب.  

أحوالها  وفي  وجنوباً،  وشمالًا  ودبوراً  قبولًا  مهابها  في   Oڄ ڄ    P
باردة وحارة ولينة وعاصفة.

 Oڃ  ڃ  ڃ P للرياح تقلّبه في سكائك الجو Oڄڄ P
بمشيئة الله يمطر حيث شاء.

لأنّا  بها،  ويعتبرون  عقولهم  بعيون  ينظرون  أي:   Oچ چ   ڃ    P
دلائل على عظيم القدرة وعجيب الحكمة.   

چ   ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌ  ڌ  ڎڎڈ   
ڈ  ژ  ژ  ڑ  ڑک  ک  ک  ک  گ  گ  گ   گ  

ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں

ڇ   ڇ   ڇ    P الناس  وبعض  أي:  للتبعيض،  )من(   Oڇ چ     P
ڍ  ڍ  ڌO أمثالًا من الأصنام التي يعبدونها، وقيل: من الرؤساء)1( بدلالة 
بَعُواO، وقال الباقرj: ))هم أئمّة الظلمة  ذِينَ اتَّ بعُِوا مِنَ الَّ ذِينَ اتُّ أَ الَّ قوله: Pإذِْ تَبََّ

وأشياعهم(()2(.   

P ڌO يعظّمونهم ويخضعون لهم ويحبّون عبادتهم والانقياد لهم.

PڎڎO أي: كما يحبّ الله، على أنّه مصدر من الفعل المبني للمفعول. 

واستغنى عن ذكر من يحبّه لأنّه معلوم، وقيل: كحبّهم الله، أي: يسوون بينه وبينهم 

))) عن السدي. تفسير الطبري ج2: 40.
))) تفسير العياشي ج1: 72.



في محبّتهم)1(.

بخلاف  غيره،  إلى  عنه  يعدلون  لا  لأنّم   Oڑ ڑ   ژ   ژ   Pڈ  

المشركين فإنّم يعدلون من صنم إلى غيره.

P ک  ک  ک  گO باتخاذ الأنداد، أي: ولو يعلم هؤلاء الذين أشركوا 
)أن( القدرة كلها )لله( على كل شيء دون أندادهم، ويعلمون شدة عقابه للظالمين 
الندم  من  الوصف  تحت  يدخل  مالا  منهم  لكان  القيامة  يوم  العذاب  عاينوا  إذا 

والتحسر فحذف الجواب. 

أي: ولو  أو كل مخاطب،  الرسول،  بالتاء على خطاب  ترى(  وقرئ: )ولو 
ترى ذلك لرأيت أمراً عظيمًا وخطباً جسيمًا. وقرئ: )إذ يُرَوْنَ( على البناء للمفعول، 

   .)2(Oِة نَّ و)إذ( في المستقبل كقوله: Pوَنَادَى أَصْحَابُ الَْ

ں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ   ہ  
ڭڭ   ۓ   ےۓ    ے   ھ   ھ   ھ   ھ   ہ  
ڭ  ڭ ۇ  ۇۆ  ۆ  ۈ  ۈ   ۇٴ  ۋ  ۋۅ  

ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې  ې

P ں  ڻO بدل من Pإذِْ يَرَوْنَ الْعَذَابOَ أي: تبرأ المتبوعون وهم الرؤساء 
من الأتباع.

P ہ  ہO الواو للحال، أي: تبرؤوا في حال رؤيتهم العذاب. 
.Oڻ P عطف على OہP

))) معاني القرآن وإعرابه ج1: 218.
))) الأعراف: 44.

141.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 167-166



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 142

والأرحام  عليها،  يتواصلون  بينهم  كانت  التي  الأسباب   Oھ  Pو
التي كانوا يتعاطفون بها. والمعنى: زال عنهم كل سبب يمكن أن يتوصل به من 

مودة أو عهد أو قرابة فلا ينتفعون بشيء من ذلك.

 OڭP Pےۓ   ۓ  ڭO أي: عودة إلى دار الدنيا  P ھO الأتباع: 
فيها من الرؤساء Pڭ ۇ  ۇO في الآخرة. وPےO في معنى التمنّي، ولذلك 

أجيب بالفاء الذي يجاب به التمنّي، كأنّه قيل: ليت لنا كرّة فنتبرأ منهم.  

 Oۈ  ۈ   ۇٴ  ۋ P أي: مثل ذلك الإراءة الفظيعة Oۆ P
أي: ندامات، والمعنى: إنّ أعمالهم تنقلب حسرات PۋO فلا يرون إلا حسرات 

مكان أعمالهم.

P ۅ  ۉ  ۉ  ې  ېO أي: يخلدون فيها. وفي P ۉO دلالة على قوة 
أمرهم فيما أسند إليهم لا على الاختصاص. 

ئۇ   ئۇ     ئو   ئەئو  ئائە   ئا   ى  ى   ې 
ئى   ئى     ئى   ئې   ئې   ئې    ئۈ   ئۈ   ئۆئۆ  

ی ی  ی  ی  ئج  ئح  ئم   ئى  ئي

هذا خطاب لجميع بني آدم.

.Oئائە P أو حال من ما Oى P مفعول OئەP

PئوO طاهراً من كل شبهة.

و)من(  شبهة.  أو  حرام  في  فتدخلوا   Oئۆ ئۇ   ئۇ     Pئو  

الخاطي،  قدمي  بين  ما  والُخطوة:  مأكول.  غير  الأرض  في  ما  كل  لأنّ  للتبعيض، 
في  عقبه  على  ووطئ  خطواته  واتبع  والغَرفة،  كالغُرفة  الخطو  من  المرة  والَخطوة: 



معنى: اقتدى به واستن بسنته.

P ئې   ئېO أي: ظاهر العداوة.  

لا  أي:  عداوته،  وظهور  اتباعه  عن  الكفّ  لوجوب  بيان   Oئى ئى    P
يأمركم بخير قط، إنّما يأمركم P ئىO بالقبيح PیO ما يتجاوز الحد 

في القبح. وقيل: السوء مالا حدّ فيه، والفحشاء ما يجب فيه الحد)1(.

Pی  ی  ی  ئج  ئح  ئم  ئىO وهو أن تقولوا: هذا حلال وهذا حرام 

وجميع  عليه،  يجوز  لا  مما  سبحانه  الله  إلى  يضاف  ما  كل  فيه  ويدخل  علم.  بغير 
الاعتقادات الباطلة والمذاهب الفاسدة.

ٱ  ٻ    ٻ  ٻ ٻپ  پ  پ  پ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ   ٺٺ  
ٺ  ٺ ٿ   ٿ  ٿ  ٿ  ٹ     ٹ  ٹ

الالتفات  طريقة  على  عنهم  بالخطاب  وعدل  للناس،   Oٻ  P في  الضمير 
د، كأنّه يقول للعقلاء: انظروا إلى هؤلاء  لبيان ضلالهم، فإنّه لا ضال أضل من المقلِّ
الحمقى ماذا يقولون، والقائل لهم هو النبيt والمسلمون، والمقول لهم: المشركون 

أو قوم من اليهود. 

وP ڀO وجدنا.

والتعجيب،  الرد  بمعنى  والهمزة  للحال،  الواو   Oڇ ڇ  ٺ    P
 Oٹ     ٹ P الدين  P ٿ  چ  ٿO من  كانوا  آباءهم ولو  أيتبعون  معناه: 

للصواب.   

ڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ    ڤ   ڤ        ڤ  ڤ   ٹ  

))) عن ابن عباس. معالم التنزيل ج1: 63.

143.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 170



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 144

ڄڄ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ   چ
ڤ    P داعي   OٹP والتقدير:  المضاف،  حذف  من  هنا  ها  لابد 
والمعنى:  ينعق.  الذي  كبهائم  كفروا  الذين  مثل  أو   ،Oڦ ڤ   ڤ        ڤ 
ومثل داعيهم إلى الإيمان في أنّم لا يسمعون من الدعاء إلا جرس النغمة والصوت 
من غير تفهم واستبصار، كمثل الناعق بالبهائم التي لا تسمع P ڄ  ڄO الناعق 

ونداءه، ولا تفقه شيئاً آخر ولا تعي كما يفهم العقلاء ويعون.

ونعق الراعي بالغنم: إذا صوّت بها، وأما نغق الغراب فبالغَين.   

P ڃO أي: هم صمّ، رفع على الذم. 

چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌ   ڌ  ڎ  
ڎ  ڈ  ڈ    ژ  ژ

أي: P ڇ  ڇO مستلذات P ڍ  ڌO لأنّ ما رزقه الله تعالى لا يكون 
إلا حلالًا.

بالعبادة  تخصونه  أنّكم  صح   Oڎ  P إيّاها  رزقكم  الذي   Oڎ ڌ    P
وتقرّون أنّه المنعم على الحقيقة. وفي الحديث: ))يقول الله تعالى: إنّ والجن والإنس 

في نبأ عظيم، أخلق ويعبد غيري، وأرزق ويشكر غيري(()1(.   

ڑ  ڑ   ک  ک  ک  ک  گ  گ  گ  گ    
ڳ  ڳڳ  ڳ  ڱ      ڱ    ڱ  ڱ    ں  ں  ڻ     ڻڻ  ڻ  ۀ   ۀ  

ہ  ہ
P کO ما يموت من الحيوان.

))) مسند الشاميين ج2: 93 ح 975.



وخصّ P ھ گO لأنّه المعظم والمقصود، وإلا فجملته محرّمة.

P گ  گ  گ    ڳ  ڳO أي: رفع به الصوت للصنم، وكذلك قول أهل 
الجاهلية: باسم اللات والعزّى.

P ڳ  ڱO إلى أكل هذه الأشياء ضرورة مجاعة أو إكراه.

الجوعة.  سد   Oں ڱ      P عليه  بالاستئثار  آخر  مضطر  على   Oڱ ڱ      P
وعنهمb: ))غير باغ على إمام المسلمين، ولا عاد بالمعصية طريقة المحقّين(()1(.

P ں  ڻ     ڻO أي: لا حرج عليه.   

ے   ے   ھ  ھ  ھ  ھ  ہ  ہ  
ۈ   ۆ   ۆ   ۇ    ۇ   ڭ   ڭڭ   ڭ   ۓ   ۓ  
ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈ  
ئا   ئا   ى   ى   ې   ې   ې   ې  
ئۆ   ئۆ   ئۇ   ئۇ    ئوئو   ئە   ئە  
ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې  ئى    ئىئى  ی  ی  ی  

ی  ئج  ئح  ئم  ئى    ئي
أعيد ذكر اليهود الذين تقدّم ذكرهم.

P ۆ  ۆO أي: ملء بطونهم، يقال: أكل فلان في بطنه، وأكل في بعض 
بطنه.

P ۈ  ۈO لأنّه إذا أكل ما يؤدي إلى النار فكأنّه أكل النار، ومنه قولهم: 
أكل فلان الدم إذا أكل الدية التي هي بدل منه.

))) التبيان ج2: 86.

145.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 176-174



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 146

P ۇٴ  ۋO تعريض بحرمانهم حال أهل الجنّة في إكرام الله إيّاهم 
بكلامه وتزكيتهم بالثناء عليهم. وقيل: نفي الكلام عبارة عن غضبه عليهم)1(. 

P ئۇ   ئۇ  ئۆ  ئۆO تعجب من حالهم في جرأتهم على النار والتباسهم 
بموجبات النار، وقيل: معناه أيّ شيء صبّهم على النار)2(، يقال: أصبره و صبّه 

بمعنى.  

P ئۈO العذاب بسبب P ٻ ئېO تعالى P ئې  ئىO أي: نزّل ما 
.OئىP نزّل من الكتاب

P ی  ی  ی  یO كتب الله فقالوا في بعضها: حقّ، وفي بعضها: باطل، 
وهم أهل الكتاب P ئح  ئمO أي: في خلاف P ئىO عن الحقّ.

و)الكتاب( للجنس، أو يكون المعنى: كفرهم ذلك بسبب أنّ الله نزّل القرآن 
بالحقّ، وإنّ الذين اختلفوا فيه فقالوا: سحر، أو شعر، أو أساطير لفي شقاق بعيد  

عن الاجتماع على الصواب. 

ڀ    پ   پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ    ٻ  
ٿ    ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀ  
ڤ  ٹ  ٹ   ٹ   ٹ   ٿ   ٿٿ 
ڦ      ڦ   ڦ   ڤڦ   ڤڤ  
ڄڃڃڃڃ    ڄ   ڄ   ڄ  
ڍ    ڇ  ڇڇ   ڇ  چ   چ   چچ 

ڍ ڌ  ڎ  ڎ  ڈ
))) عن الحسن وغيره. التبيان ج2: 89.

))) معاني القرآن للفراء ج1: 103.



الخطاب لأهل الكتاب، لأنّ اليهود كانت تصلي قِبَل المغرب إلى بيت المقدس 
والنصارى قِبَل المشرق، وذلك أنّم أكثروا الخوض في أمر القبلة حين حوّل رسول 
قبلته،  إلى  التوجه  هو  البر  أنّ  الفريقين:  من  واحد  كل  وزعم  الكعبة،  إلى   tالله
فرّد عليهم وقيل لهم: P ٻ  ٻO فيما أنتم عليه لأنّه منسوخ. وقيل: كثر خوض 
البر  القبلة، ولكن  أمر  البر  القبلة فقيل: ليس كل  أمر  الكتاب في  المسلمين وأهل 
الذي يجب صرف الهمة إليه بر P ڀ  ڀO وقام بهذه الأعمال)1(، والبر: اسم لكل 

فعل مرضي. وقرئ: البر بالنصب على أنّه خبر مقدّم.  

P ڀ   ڀ  ڀ  ڀO على تأويل حذف المضاف، أي: برّ من آمن، أو يكون 
البّر بمعنى: ذي البّر، أو يكون البّر بمعنى: البارّ كما قالت: 

وَإدِْبَــارُ)2( إقِْبَــالٌ  هِــيَ  فَإنَِّــاَ 

وقال المبرد)3(: )لو كنت ممن يقرأ القرآن لقرأت: ولكن البَّ بفتح الباء()4(.

و)الكتاب( جنس الكتب أو القرآن.

 tمع حبّ المال والشح به كما قال ابن مسعود ]رواية عن رسول Oٹ  ٹ P
حين سئل عنه: أي الصدقة أفضل؟ فقالt[)5(: ))أن تؤتيه وأنت صحيح شحيح 
تأمل العيش وتخشى الفقر، ولا تمهل حتى إذا بلغت الحلقوم قلت: لفلان كذا ولفلان 

))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج2: 55.
))) ديوان الخنساء: 48. وصدره: ترتع ما رتعت حتى إذا ادكرت 

))) أبو العباس محمّد بن يزيد الثمالي الأزدي، ولد سنة 210 هـ، كان إماماً في النحو و اللغة، توفي سنة 
285 هـ، له كتاب الكامل والمقتضب وغيرهما. ينظر: معجم الأدباء ج19: 111.

))) الكشاف ج1: 218.، وينظر الكامل في اللغة والأدب ج1: 228 .
))) ساقطة من أ، ج.

147.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 177



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 148

كذا(()1(. وقيل: على حبّ الله)2(، وقيل: على حبّ الإيتاء)3(، أي: يعطيه وهو طيب 
النفس بإعطائه. 

الدائم  كالمسكير:  له  شيء  لا  لأنّه  الناس  إلى  السكون  الدائم  والمسكين: 
السكر.

PڤڤO المسافر المنقطع به، جعل ابناً للسبيل لملازمته له، كما يقال 

للص القاطع: ابن الطريق. وقيل: هو الضيف)4( لأنّ السبيل يرعف به. 

الحديث:  وفي  المستطعمين)5(.  وقيل:  للصدقة،  الطالبين   OڦP

))للسائل حقّ وإن جاء على فرس(()6(.

P ڦ  ڦO وفي معاونة المكاتبين حتى يفكّوا رقابهم، وقيل: في ابتياع 
الرقاب وإعتاقها)7(. وعن الشعبي قال: )إنّ في المال حقّاً سوى الزكاة وتلا هذه 

.Oڄ  ڄ P :الآية()8(، لأنّه ذكر إيتاء المال في هذه الوجوه ثم قيل

 .Oڀ  ڀ P عطف على Oڄ P
لفضل  إظهاراً  والمدح  الاختصاص  على  منصوباً   OچP وأخرج 

))) أمالي الشيخ الطوسي ج2: 12، سنن النسائي ج6: 237.
))) أمالي المرتضى ج1: 145.

))) عن الحسين بن أبي الفضل. الكشف والبيان ج2: 51.
))) عن قتادة. تفسير الطبري ج2: 57.

))) تفسير الطبري ج2: 57.
))) معجم الطبراني الكبير ج3: 131،  وينظر: من لا يحضره الفقيه  ج2: 39.

))) عن الشافعي. تفسير الماوردي ج1: 227.
))) تفسير الطبري ج2: 56.



الصبر في الشدائد ومواطن القتال على سائر الأعمال. 

 Oڇ P ڇ  والزمانة  المرض   Oچ  P والشدة  Oالفقر  وPچ 
أي: وقت القتال وجهاد الكفار.

 Oڌ P الدين  P ڇ ڍ   ڍO أي: كانوا صادقين جادّين في 
الذين اتقوا النار بفعل هذه الخصال.   

گ   گ     کک   کک  ڑ   ڑ     ژ   ژ   ڈ  
ں   ڱں   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳڳ   ڳ    گ   گ  
ھ   ہہہھ   ہ  ۀ  ڻڻۀ   ڻڻ   
ھ    ھ  ے  ے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۇ   

ۇۆۆ  ۈ  ۈ
P ڑ    ڑO أي: فرض وأوجب PکO المساواة في القتلى، وهو 
 .Oگ    گ  گ  گ  ڳ   ڳP بالمقتول  بالقاتل مثل ما فعله  أن يفعل 
وعن الصادقj قال: ))لا يقتل حرّ بعبد، ولكن يضرب ضرباً شديداً، ويغرّم دية 

العبد، ولا يقتل الرجل بالمرأة إلا إذا أدّي إلى أهله نصف ديته(()1(. 

P ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱںO معناه: فمن عفي له من جهة أخيه شيء من 
معنى  PںO في  يكون  أن  السير. ولا يصح  بعض  بزيد  يقال: سير  كما  العفو، 
ولي  هو  و)أخوه(  بواسطة.  إلا  به  مفعول  إلى  يتعدى  لا  )عفا(  لأنّ  به،  المفعول 
المقتول، وذكر بلفظ الأخوة ليعطف أحدهما على صاحبه بذكر ما هو ثابت بينهما 
من أخوّة الإسلام، ويقال: عفوت له ذنبه، وعفوت لفلان عما جنى، فيعدّى إلى 

))) تفسير العياشي ج1: 75.

149.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 179-178



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 150

المذنب باللام، ويعدّى إلى الجاني وإلى الذنب بـ)عن( فيقال: عفوت عن فلان وعن 
ذنبه. 

وإنّما قيل: شيء من العفو للإشعار بأنّه إذا عفي له طرف من العفو وبعض 
منه، بأن يعفى عن بعض الدم أو عفا عنه بعض الورثة، تم العفو وسقط القصاص 

ولم يجب إلا الدية.

Pں  ڻO أي: فليكن اتباع، أو فالأمر اتباع. وهذه توصية للعافي 

والمعفو عنه جميعاً، أي: فليتبع الولي القاتل بالمعروف بأن لا يعنف به ولا يطالبه 
PڻO بأن لا يمطله ولا  أداء  الدم  القاتل بدل  إليه  إلا مطالبة جميلة، وليؤد 

يبخسه.

PۀO الحكم المذكور من القصاص أو العفو أو الدية Pہ ہ ہ 

ہO لأنّ أهل التوراة كتب عليهم القصاص أو العفو وحرّم عليهم أخذ الدية، 
وعلى أهل الإنجيل العفو أو الدية وحرّم القصاص.

ما  تجاوز  أو  العفو،  أو  الدية  قبول  بعد  قتل  بأن   Oے ھ   ھ     ھ    P
شرع له من قتل غير القاتل P ے  ۓ  ۓO أي: نوع من العذاب شديد الألم 

في الآخرة.  

قتل  القصاص  أنّ  وذلك  عجيبة،  فصاحة  فيه   Oۇ ڭ  ڭ   ڭ    P
وتنكير  القصاص  تعريف  وفي  للحياة،  ومكاناً  ظرفاً  جعل  وقد  للحياة  وتفويت 
الحياة معنى: إنّ لكم في هذا الجنس من الحكم الذي هو القصاص حياة عظيمة، 
وذلك أنّم كانوا ]قبل الإسلام[)1( يقتلون بالواحد الجماعة، ويقتلون بالمقتول غير 
قاتله فتقع الفتنة، فكانت في القصاص حياة أي حياة أو نوع من الحياة، وهي الحياة 

)))  ساقطة من أ، ط.



الحاصلة بالارتداع عن القتل لوقوع العلم بالاقتصاص من القاتل فسلم صاحبه 
من القتل وسلم هو من القود، فكان القصاص سبب حياة نفسين.  

أو  القصاص،  من  خوفاً  القتل  تتقوا[)1(  لكي  ]أي   Oۈ Pۆ  

لعلكم تعملون عمل أهل التقوى.

ې  ېې  ۉ  ۉ  ۅ   ۅ    ۋ   ۇٴۋ   
ې  ى   ىئا  ئا  ئە  ئە  ئو

PېO فاعل )كتب( وذكّر للفاصل، ولأنّا بمعنى: أن يوصي ولذلك 

   .Oُلَهُ بَعْدَمَا سَمِعَه ذكّر الراجع في قوله: Pفَمَنْ بَدَّ

P  ۋ  ۅ   ۅ  ۉO إذا دنا منه وظهرت إماراته.
P ۉ ېېO أي: مالًا. 

P ې  ىO أي: لوالديه وأقربائه.
PىO أي: بالشيء الذي يعرف العقلاء أنّه لا جور فيه ولا حيف.

آثر  من  على   Oئە  ئە P حقّاً  ذلك  حقّ  أي:  مؤكد،  مصدر   Oئا  P
التقوى. 

قالوا: إنّ هذه الآية منسوخة)2( بقولهj: ))لا وصية لوارث(()3(. ولم يجوّز 
أوكد  من  القرابة  لذي  الوصية  إنّ  وقالوا:  الواحد،  بخبر  القرآن  نسخ  أصحابنا 
السنن، ورووا عن الباقرj: ))أنّه سئل هل تجوز الوصية للوارث؟ فقال: نعم، 

))) ساقطة من أ، ط.
))) كتاب الأم ج4: 27.

))) سنن أبي داود ج3: 113ح 2870.

151.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 180



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 152

وتلا هذه الآية(()1(.   

ی   ئى   ئى     ئېئى   ئې    ئې   ئۈ      ئۈ    ئۆ    ئۆ   ئۇ   ئۇ      ئو  
ی   ی  ٱ  ٻٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ  پ  ڀ  ڀ  

ڀڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ
P ئو  ئۇO أي: فمن غيّ الإيصاء عن وجهه من الأوصياء أو الشهود 

Pئۇ  ئۆ  ئۆO وتحقّقه.

P ئۈ   ئۈ     ئې  ئې   ئېO أي: فما إثم الإيصاء المغيّ أو إثم التبديل إلا 
على مبدليه دون غيرهم من الموصي والموصى له لأنّما بريئان من الجنف.

P ئى    ئى  ی  یO وعيد للمبدل.
P ٱ  ٻO أي: فمن توقع وعلم، وقد شاع في كلامهم أخاف أن يقع 

كذا يريدون التوقع والظن الغالب الجاري مجرى العلم.

أو   Oپ پ    P الوصية  في  بالخطأ  الحقّ  عن  ميلًا  أي:   Oٻ ٻ   ٻ    P
تعمّداً للجنف.

P پ  پO أي: بين الورثة والموصى لهم P ڀ  ڀ  ڀO لأنّ تبديله 
تبديل باطل إلى حقّ.   

ڤ   ڤ   ٹ    ٹ   ٹ   ٹ    ٿ   ٿ   ٿ  
ڄڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ    ڤ   ڤ  
ڄ  ڃ     ڃ    ڃ  ڃ    چ  چ  چ   چ  ڇ  ڇڇ  ڇ  
ژ      ژ   ڈ   ڈ   ڎڎ   ڌ   ڌ    ڍ   ڍ      

))) تهذيب الأحكام ج9: 199.



ڑ   ڑک  ک  ک  ک   گگ  گ  گ            ڳ  ڳ
ڤ   ڤ   ڤ   ٹ     ٹ    P عليكم  فرض  أي:   Oٹ ٹ     P
ڤ  ڦO من الأنبياء وأممهم من لدن عهد آدم إلى عهدكم، وروي عن أمير 
المؤمنينj أنّه قال: ))أولهم آدم(()1(. يعني: إنّ الصوم عبادة قديمة ما أخلى الله 

تعالى أمّة من إيجابها عليهم،لم يوجبها عليكم وحدكم.

أو  قدمها[)2(،  و  ]لأصالتها  وتعظيمها  عليها  بالمحافظة   Oڦ ڦ    P
لعلكم تتقون المعاصي، لأنّ الصائم أردع لنفسه عن مواقعة السوء.  

Pدَرَاهِمَ  كقوله:  قلائل  أو  معلوم،  بعدد  موقّتات   Oڄ Pڄ  

والمعنى  حثياً.  يحثى  والكثير  بالعدد،  يقدّر  القليل  المال  أنّ  وأصله:   ،)3(ٍمَعْدُودَة
يقتضـي أن يكون P ڄO منصوباً بـP ٹO كما تقول: نويت الخروج يوم 
الجمعة، إلا أنّ الصيغة تأباه للفصل بينه وبين )أيّام( بقوله: P  ٹ    ڤ O، فينبغي 

ٹ     P تعالى:  قوله  لدلالة  أيّاماً،  صوموا  نحو:  مضمر  بفعل  انتصابه  يكون  أن 
ٹ  ٹO عليه.

 .Oچڇ  ڇ P أي: فعليه عدّة Oچ P أو راكب سفر Oڃ    چ  چ P
وفيه دلالة على أنّ المسافر والمريض مكتوب عليهما الإفطار وأنّ يصوما أيّاماً أخر، 

وفي الحديث: ))الصائم في السفر كالمفطر في الحضر(()4(.   

P ڇ  ڍ      ڍO وعلى المطيقين للصيام الذين لا عذر لهم إن أفطروا 

))) الكشاف ج1: 225، وينظر: من لايحضره الفقيه ج2: 44.
))) ساقطة من أ، ب، ط.

))) يوسف: 20.
))) الكافي ج4: 127، تفسير الطبري ج2: 89.

153.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 184-183



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 154

Pڌ   ڌO وعن الباقرj: طعام مساكين. وكان ذلك في بدء الإسلام فرض 

عليهم الصوم ولم يتعوّدوا فاشتدّ عليهم فرخّص لهم في الإفطار والفدية.  

P ڈ  ڈ  ژO فزاد على مقدار الفدية P ژ     ڑ   ڑO فالتطوع أخير له. 
وقرئ: ومن يطّوّع بمعنى: يتطوع.

الخير.  وتطوع  الفدية  من   Oگ Pک    المطيقون  أيّا   O ک  ک    P
فَلْيَصُمْهOُ. وروى أصحابنا عن  هْرَ  الشَّ مِنْكُمُ  شَهِدَ  Pفَمَنْ  بقوله:  ثم نسخ ذلك 
أبي عبد اللهj : أنّ معناه: ))وعلى الذين كانوا يطيقون الصوم ثم أصابهم كبر أو 

عطاش أو شبه ذلك فدية لكل يوم مدّ من الطعام(()1(. وعلى هذا فلا نسخ. 

ڳ   ڳ  ڱ  ڱ  ڱ ڱ  ںں ڻ  
ڻ  ڻ  ڻ  ۀ ہ ہ  ہ   ہ ھ  ھ  
ۆ  ۇ  ۇ  ڭڭ   ڭ   ڭ    ۓ   ۓ     ے   ھے      
ۅۉ  ۅ   ۋ  ۋ   ۈۇٴ   ۈ   ۆ 

ۉ  ې   ې  ې  ې  ى  
الرمضان مصدر )رمض(: إذا احترق ـ من الرمضاء ـ فأضيف إليه الشهر 

Pڱ  وجعل علمًا، ومنع الصـرف للتعريف والألف والنون. وهو مبتدأ خبره 
 ،Oُيَام يَامOُ في قوله: Pكُتبَِ عَلَيْكُمُ الصِّ ڱ  ڱڱO، أو بدل من P الصِّ

.Oڳ   ڳP أو خبر مبتدأ محذوف، أي: هذه الأيّام المعدودات

القدر،  ليلة  في  ذلك  وكان  إنزاله  فيه  ابتدأ   Oڱڱ Pڱ   ومعنى 
وقيل: أُنزل جملة إلى السماء الدنيا ثم نزل إلى الأرض نجوماً)2(، وقيل: أُنزل في شأنه 

))) من لايحضره الفقيه ج2: 84.
))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج2: 85.



.Oُيَام القرآن)1(  وهو قوله: Pكُتبَِ عَلَيْكُمُ الصِّ

PںںڻO نصب على الحال، أي: أُنزل وهو هادٍ للناس 

إلى الحقّ، ]وهو آيات واضحات مما يهدي إلى الحقّ[)2( ويفرّق بين الحقّ والباطل، 
به بين الحقّ  به وفرّق  بيّنات من جملة ما هدى الله  أنّه  أنّه هدى ثم ذكر  أولًا  ذكر 

والباطل من الكتب السماوية.

غير  مقيمًا  حاضراً  كان  فمن  أي:   Oہ ہہ  ہ  Pۀ 

مسافر في الشهر فليصم فيه ولا يفطر، والشهر منصوب على الظرف وكذلك 
الهاء في PہO، ولا يكون مفعولًا به، لأنّ المقيم والمسافر كلاهما شاهدان 

للشهر. 

الإفطار:  يوجب  الذي  المرض  حدّ   Oۓ ے   Pھھھے 

ثمانية  الإفطار:  يوجب  الذي  السفر  وحدّ  فيه،  المفرطة  الزيادة  بالصوم  يخاف  ما 
فراسخ.  

Pۇ ۇ ۆ ۆO أي: يريد أن ييسر عليكم ولا يعسر، وقد نفى 

فيها، ومن جملة  التي لا إصر  السمحة  بالحنيفية  وأمركم  الدين،  الحرج في  عنكم 
ذلك: ما أمركم بالإفطار في السفر والمرض.  

P ۋۅO الفعل المعلل محذوف ويدلّ عليه ما سبق، والتقدير: 
ما هداكم ولعلكم تشكرون شرع ذلك لكم.  العدة ولتكبّوا الله على  ولتكملوا 
الله  يريد  قيل:  كأنّه  مقدرة،  علة  على  معطوفاً   OۋP يكون  أن  ويجوز 

ليسهّل عليكم ولتكملوا العدة. 

))) عن مجاهد. تفسيرالماوردي ج1: 240.
))) ساقطة من ج.

155.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 185



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 156

والمراد بالتكبير عندنا: التكبير عقيب أربع صلوات: المغرب، والعشاء ليلة 
الفطر، والغداة، وصلاة العيد)1(.   

ى  ئائا  ئە  ئە  ئوئو  ئۇئۇ  ئۆ  ئۆ  
ئۈئۈ   ئې  ئېئې  ئى  ئى  ئى  ی

Pئە  ئوO تمثيل لحاله في سرعة إجابته لمن دعاه بحال من قرب مكانه، 

   .)2(Oِوَنَحْنُ أَقْرَبُ إلَِيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدP :ونحوه قوله تعالى

Pئې  ئېO إذا دعوتهم للإيمان والطاعة، كما أنّ أجيبهم إذا دعوني 

لحوائجهم.

Pئې  ئىO روي عن الصادقj : أنّ معناه: ))وليتحقّقوا أنّ قادر على 

إعطائهم ما سألوه(()3(.

P ئى  ئى Oأي: لعلهم يصيبون الحقّ ويهتدون إليه.

ڀ   ڀ    پ   پپ   پ     ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ٿ  ٿ    ٿ    ٿ   ٺ   ٺٺٺ   ڀ   ڀ  
ڦ   ڦ   ڤ   ڤ     ڤ   ٹڤ   ٹ   ٹ   ٹ 
چ   چ  ڃڃ  ڃ    ڃ   ڄ   ڄ   ڄ   ڦڄ   ڦ  
ڎ   ڎ   ڌڌ   ڍ   ڍ    ڇ   ڇ      ڇڇ   چ   چ     
گ    کگ   ک   ک   ڑک  ژڑ    ژ   ڈ   ڈ  

))) ينظر: الوسائل ج5 باب 20 من أبواب صلاة العيد. 
))) ق: 16.

))) تفسير العياشي ج1: 83 بالمعنى.



گ  گ  ڳ   ڳ  ڳ   ڳ  ڱ
 Oپ Pبـ وعدّي  الجماع،  عن  به  فكنى  الفاحش،  القول  أصله:   Oٻ  P

لتضمّنه معنى الإفضاء.  

Pپ  ڀ   ڀ  ڀ  ڀ  ٺO استئناف كالبيان لسبب الإحلال، وهو 

أنّه إذا كانت بينكم وبينهن المخالطة والمعانقة قلّ صبركم عنهن، فلذلك رخّص 
لكم في مباشرتهن.

والاختيان: من الخيانة، كالاكتساب من الكسب، أي: علم الله أنّكم كنتم 
تنقصون أنفسكم حظها من الخير P ٹ ٹO فرخّص لكم وأزال التشديد 
النوم،  بعد  بالليل  رمضان  شهر  في  محرّماً  الأكل  ))كان   :jالصادق قال  عنكم. 
وكان النكاح حراماً بالليل والنهار، وكان رجل من أصحاب رسول اللهt يقال 
وكان  عليه.  فأغمي  الخندق  حفر  وحضر  يفطر،  أن  قبل  نام  جبير  بن  مطعم  له: 
قوم من الشبان ينكحون بالليل سراً في شهر رمضان، فنزلت الآية، فأحلّ النكاح 

  .)1())Oٹ  ٹP :بالليل والأكل بعد النوم، فذلك قوله

P ڤ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦO من الولد بالمباشرة، أي: لا تباشروا لقضاء 
الشهوة وحدها، ولكن لابتغاء ما وضع الله النكاح له من التناسل، وقيل: وابتغوا 

ما كتب الله لكم من الإباحة بعد الحظر)2(.   

ما  أول  وهو   Oڃڃ چ چ  چ ڃ  ڃ    ڄ  ڄ   ڄ    P
يبدو من الفجر المعترض في الأفق كالخيط الممدود.

))) تفسير القمي ج1: 66 باختلاف. 
))) عن قتادة. تفسير الطبري ج2: 99.

157.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 187



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 158

بخيطين،  شبّها  الليل،  ظلمة  من  معه  يمتد  ما  وهو   Oچ چ   چ   P
وقوله: Pچ  ڇO بيان للخيط الأبيض، واكتفى به عن بيان الخيط الأسود.   

P ڎ  ڎ  ڈ  ڈO أي: معتكفون في المساجد، والاعتكاف: 
أن يحبس نفسه في المسجد للعبادة.

ومناهيه  الله  حرمات  أي:   Oک Pک  ذكرت  التي  الأحكام   Oڑ  P
الله  وإنّ حمى  ملك حمى،  لكل  ))إنّ  الحديث:  تأتوها. وفي  فلا   Oک  کP

الحمى  حول  والرتع  فيه(()1(.  يقع  أن  يوشك  الحمى  حول  رتع  فمن  محارمه، 
والقرب منه واحد.

 OڳP حججه ودلّئله Oگ  گ P .أي: مثل ذلك البيان Oگ P
على ما أمرهم به ونهاهم عنه P  ڳ   ڳO معاصيه ومناهيه.

ڻ   ڻ   ڻ     ڻ   ں   ں    ڱ   ڱ   ڱ  
ۀ  ۀ   ہ    ہ  ہ  ہ  ھ  ھ  ھ

أي: لا يأكل بعضكم مال بعض P ںO بالوجه الذي لا يحلّ ولم يشرعه 
الله.

P ڻO أي: ولا تدلوا P ڻO أي: ولا تلقوا أمرها والحكومة فيها Pڻ  
ڻ  ۀ O بالتحاكم P ۀO طائفة P ہ    ہ  ہ ہO بشهادة 
الزور، أو باليمين الكاذبة، أو بالصلح مع العلم بأنّ المقضي له ظالم. وقيل: وتدلوا 

وتلقوا بعضها إلى حكام السوء على وجه الرشوة)2(.

))) أمالي الشيخ الطوسي ج1: 390، سنن أبي داود ج3: 240 ح3329.
))) عن الجبائي. التبيان ج2: 138.



بقبحها  العلم  مع  المعصية  وارتكاب  الباطل،  أنّكم على   Oھ P ھ  
أقبح.

ے   ے  ۓۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۇۇۆ  
ۆ      ۈ  ۈ  ۇٴ ۋ ۋ  ۅ  ۅ     ۉ  ۉې   
ئە    ئا   ئا   ىى   ې   ې   ې  

ئە  ئو
P ے   ےO أحوال PۓO في زيادتها ونقصانها، ووجه الحكمة 

في ذلك.

P ڭ  ڭ  ڭ  ڭO أي: معالم يوقّت بها الناس مزارعهم ومتاجرهم 
ومحال ديونهم وصومهم وفطرهم وعدد نسائهم وغير ذلك، ومعالم للحج يعرف 

بها وقته.

Pۆ  ۆ      ۈ  ۈ  ۇٴ ۋ ۋO كانوا إذا أحرموا لم يدخلوا 

بيوتهم من أبوابها ونقبوا في ظهور بيوتهم نقباً منه يدخلون ويخرجون، فقيل لهم: 
PٻۆO بتحرّجكم من دخول الباب P ۅ  ۅO برّ Pۉ  ۉO ما حرّم 

الله. ]والتقدير:ولكن البّر برّ من اتقى، أو ولكن ذا البّر برّ[)1(. 

P ې  ې  ې  ىO وقيل: معناه باشروا الأمور من وجوهها 
التي يجب أن تباشر عليها أي الأمور كانت.

ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ    ئۈ  ئېئې  ئې    ئى ئى  
ئى ی  ی

))) ساقطة من أ، ط.

159.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 190-189



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 160

قيل: إنّا أول آية نزلت في القتال بالمدينة)1(.

والمقاتلة P ئۇ  ئۇ  ئۆO هو الجهاد لإعزاز دين الله وإعلاء كلمته.

فيكون  هذا  وعلى  المحاجزين،  دون  القتال  يناجزونكم   Oئۈ ئۆ    P
يناصبونكم  الذين  يريد  أن  ةOً)2(. ويجوز  كَافَّ كِيَن  الُْشِْ Pوَقَاتلُِوا  بقوله:  منسوخاً 
القتال دون الصبيان والنساء، أو يريد الكفرة كلهم، لأنّم جميعاً يقصدون مقاتلة 

أهل الإسلام فهم في حكم المقاتلة فلا يكون حكم الآية منسوخاً.

P ئۈ  ئېO بقتال من نهيتم عن قتاله، أو بالمثلة، أو بالمفاجأة من غير 
دعوة. 

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پپ  پ       ڀ  
ڀ  ڀڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ    ٿ  ٿ     ٿٹ  ٹ  
ڄ   ڦ   ڦ        ڦ   ڦ   ڤ   ڤ   ڤ    ٹڤ   ٹ  

ڄ    ڄ  ڄ
P ٻ  ٻO وجدتموهم P ٻ  ٻ  پ  پO أي: أخرجوهم 
من مكة كما أخرجوكم منها، وقد فعل ذلك رسول اللهt يوم الفتح بمن لم يسلم 

منهم.

يتعذب  بالإنسان  ينزل  الذي  والبلاء  المحنة  أي:   Oڀ ڀ   ڀ   پ         P
يتمنّى عندها  التي  المحن  الوطن من  القتل. جعل الإخراج من  أشدّ عليه من  به 
الموت. وقيل: الفتنة عذاب الآخرة، كما قال: Pذُوقُوا فِتْنَتَكُمOْ)3(، وقيل: الشرك 

))) عن الربيع بن أنس. تفسير الطبري ج2: 110.
))) التوبة: 36.

))) الذاريات: 14.



أعظم من القتل في الحرم)1(، وذلك أنّم كانوا يستعظمون القتل في الحرم ويعيبون 
المسلمين به. وقرئ: ولا تقتلوهم... حتى يقتلوكم فيه... فإن قتلوكم. جعل وقوع 

القتل في بعضهم كوقوعه فيهم، قال الشاعر: 
لْكُــمُ)2( نُقَتِّ تَقْتُلُونَــا  فَــإنِْ 

.)3(Oَمْ مَا قَدْ سَلَف P ڦ  ڦO عن الشرك والقتل كقوله: Pإنِْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَُ

ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  چ    چ      چ   چڇ  ڇ  ڇ  ڇ    ڍ  
ڍ    ڌ     ڌ   ڎ

P ڃ  ڃ  ڃ  چ O أي: شرك P چ      چ   چO خالصاً ليس للشيطان 
فيه نصيب.

P ڇ  ڇO عن الشـرك P ڇ    ڍ  ڍ    ڌ     ڌO أي: فلا تعتدوا على 
المنتهين، لأنّ مقاتلة المنتهين عدوان وظلم، فوضع قوله: P ڍ    ڌ     ڌO موضع 

المنتهين.   

ڎ         ڈ        ڈ      ژ ژ  ڑڑ  ک  ک  ک  
ک    گ  گ  گ  گ  ڳڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  

ڱ   ں  ں
]أي: قتال الشهر الحرام بالشهر الحرام، والباء للبدلية، أي: قتالكم إيّاهم في 

))) الكشف والبيان ج2: 88.
))) ديوان امرئ القيس: 186، وفيه: وإن تقتلونا نقتّلكم    وإن تقصدوا لدمٍ نقصد.

))) الأنفال: 38.

161.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 194-193



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 162

الشهر الحرام بقتالهم إيّاكم في الشهر الحرام[)1(.

فقيل لهم  الشهر الحرام وهو ذوالقعدة،  المشـركون عام الحديبية في  قاتلهم 
عند خروجهم لقضاء العمرة وكراهتهم القتال وذلك في ذي القعدة: P ڎ         ڈ        
ڈ      ژO أي: هذا الشهر بذلك الشهر وهتكه بهتكه، يعني: تهتكون حرمته 

عليهم كما هتكوا حرمته عليكم.

Pژ  ڑO أي: كل حرمة يجري فيها القصاص، فمن هتك حرمة 

اقتص منه بأن تهتك له حرمة، فحين هتكوا حرمة شهركم فافعلوا بهم مثل ذلك 
.Oک  ک  ک ...إلى آخره P :ولا تبالوا. ثم أكّد ذلك بقوله

P ڳ  ڳO في حال كونكم منتصرين، فمن اعتدى عليكم فلا تعتدوا، 
]أي: فلا تجاوزوا[)2( إلى مالا يحلّ لكم.  

ڻ  ڻ  ڻ   ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ    ہہ   ھھ  ھ  ھ  
ے    ے  ۓ

P ڻO من أموالكم في الجهاد وأبواب البر.
للمنقاد:  يقال  كما  مزيدة  والباء  الهلاك،  أي:   Oہ ہ     ہ   ۀ   ۀ    P
أعطى بيده، بزيادة الباء. والمعنى: ولا تقبضوا التهلكة بأيديكم، أي: لا تجعلوها 
آخذة بأيديكم مالكة لكم. وقيل: معناه ولا تلقوا أنفسكم إلى التهلكة بأيديكم بأن 
نفسه  يقال: فلان أهلك  العدو)3( كما  فيغلب عليكم  تتركوا الإنفاق في سبيل الله 

))) ساقطة من أ، ج، ط.
))) ساقطة من أ، ج.

))) عن حذيفة وغيره. تفسير الطبري ج2: 116.



بيده. وقيل: هو نهي عن الإسراف في النفقة)1(.

PھO أمر بالاقتصاد P ھ  ھ  ے    ےO أي: المقتصدين.   

ۓ  ڭ  ڭ  ڭڭ   ۇ  ۇ  ۆ  ۆ     ۈ  ۈۇٴ  ۋ  ۋ  
ئە   ئە   ئا   ئا   ى   ى   ې       ې   ېې   ۉ   ۉ     ۅ   ۅ   
ئو  ئو   ئۇ  ئۇ  ئۆ   ئۆ  ئۈ  ئۈئې  ئې  ئې  ئى  ئى  ئى  
ی      ی   ی  ی    ئج  ئحئم  ئى  ئي  بج  بح  بخ  بم   بى  بي  تج   
تح  تختم  تى  تي  ثجثم  ثى  ثي   جح  جم  حج   حم   خج  

خحخم  سج  سح  سخ  سم  صح  صم  ضج  ضح
بشرائطهما  كاملين  تامّين  والعمرة  بالحج  ائتوا  أي:   Oڭ ڭ   ۓ    P

وأركانهما ومناسكهما.

الأمر  وظاهر  فيهما.  ما  آخر  إلى  وأقيموهما  خالصاً،  الله  لوجه  أي:   OڭP
يقتضي الوجوب، فدلّ الأمر بإتمامهما على أنّ العمرة واجبة مثل الحج.

P ۇ  ۇO أي: منعكم خوف أو عدو أو مرض عن المضي إليه وأنتم 
محرمون بحج أو عمرة فامتنعتم لذلك.

الأمر  يسـر  يقال:  الهدي.  من  تيسّـر  ما  أي:   Oۈ ۈ   ۆ      ۆ    P
واستيسـر، وصعب واستصعب ضده.

وPۈO: جمع هدية، أي: فعليكم إذا أردتم التحلّل من الإحرام ما تيسّ 
من الهدي من بعير أو بقرة أو شاة، أو فاهدوا ما تيسّ.

تعلموا   Oۅ  P تحلّوا  لا  أي:  للمحصرين،  الخطاب   Oۋ  ۋ  ۅ P

))) عن الجبائي. التبيان ج2: 152.

163.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 196



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 164

أنّ الهدي الذي بعثتموه قد بلغ PېO أي: مكانه الذي يجب نحره فيه أو ذبحه. 
ومحلّه منى يوم النحر إن كان الإحرام بالحج، ومكة إن كان الإحرام بالعمرة. 

المصدود،  وهو  بالعدو  محصراً  كان  إن  وأما  بالمرض،  محصراً  كان  إذا  هذا 
فمحلّه الموضع الذي يصدّ فيه، لأنّ النبيt نحر هديه بالحديبية)1(.

P  ې  ې      ى  ى  ئا  ئا  ئە  ئە  ئوO يحتاج فيه إلى الحلق للمداواة، أو 
تأذى بهوام رأسه فحلق لذلك العذر.

ئۆ    ئۇ   ئۇ      P مقامه  يقوم  وجزاء  بدل  أي:  فدية،  فعليه  أي:   Oئو  P
ئۆ  ئۈ  ئۈO. وروي عن أئمتناb: ))أنّ الصيام ثلاثة أيّام، والصدقة على ستة 
مساكين(()2(، وروي: عشـرة)3(، والنسك شاة، وهو مخيّ فيها، ورووا ذلك أيضاً 

عن النبيt)4(. والنسك مصدر، وقيل: جمع نسيكة أي: ذبيحة.   

P ئې  ئېO الإحصار يعني: فإذا لم تحصروا وكنتم في حال أمن وسعة.
P ئى  ئى  ئى  ی      یO وتمتعه بالعمرة إلى وقت الحج هو أنّه إذا أحلّ من 

عمرته انتفع باستباحة ما كان محرّماً عليه إلى أن يحرم بالحج.

P ی  ی    ئج  ئحO هو هدي المتعة، وهو واجب بالإجماع على خلاف 

ببئر هناك، وبينها وبين مكة مرحلة وبينها وبين  بالكبيرة سميت  ليست  قرية متوسطة  ))) الحديبية: 
المدينة تسع مراحل. معجم البلدان ج2: 229.

))) ينظر: الوسائل ج9 باب 14 من أبواب بقية كفارات الإحرام.
))) الاستبصار ج2: 196.

))) معجم الطبراني الكبير ج19: 97.



وعند  منه)2(،  يأكل  نسك  أنّه  حنيفة  أبي  وعند  فعندنا)1(  جبران،  أو  نسك  أنّه  في 
الشافعي)3( هو جبران جار مجرى الجنايات ولا يأكل منه)4(.

P ئى  ئي  بجO الهدي فعليه صيام P بخ  بم   بى  بيO أي: في وقته، والأفضل 
أن يصوم يوماً قبل التروية والتروية وعرفة P تج   تح  تخO إلى أهاليكم.

P تى  تي  ثجO توكيد فيه وزيادة توصية بصيامها وإتمامها.
 ،Oخح خج   حم    حج    جم   جح   ثي        P التمتع  إلى  إشارة   Oثى  P
وحاضروا المسجد الحرام من كان بينهم وبينه اثنا عشر ميلًا فما دونها من كل جانب.

P سج  سحO في المحافظة على أوامره ونواهيه.
P سج  سح  سخ  سم  صح  صم  ضجO لمن خالف أمره وتعدّى حدوده.   

ٱ  ٻ   ٻٻ  ٻ  پ  پ  پ  پ  ڀ   ڀ  
ڀ  ڀ    ٺ  ٺ  ٺٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ   ٹ  
ڦ   ڦ    ڤڦ   ڤ   ڤ   ٹڤ   ٹٹ  

ڦ  ڄ

والأشهر  شهران.  البرد  كقولك:   Oٻ ٻ    ٱ    P وقت  أي: 
المعلومات: شوال، وذو القعدة، وعشر ذي الحجّة. وفائدة كونها أشهر الحج: أنّ 

))) المبسوط للشيخ الطوسي ج1: 374.
))) المبسوط للسرخسي ج4: 76.

))) محمّد بن إدريس بن العباس القرشي المطلبي الشافعي، صاحب المذهب، ولد سنة 150 هـ بغزة، 
توفي سنة 204 هـ بمصر، ينظر: وفيات الأعيان ج3: 305.

))) كتاب الأم ج2: 184.

165.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 197



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 166

الإحرام بالحج أو بالعمرة التي يتمتع بها إلى الحج لا يصحّ إلا فيها.  

P ٻ  پ  پ  پO أي: أحرم فيهن بالحج P پ  ڀO أي: فلا جماع 
P ڀ  ڀO أي: ولا كذب، وقيل: لا خروج عن حدود الشريعة)1(.

P ڀ    ٺ  ٺ  ٺO وهو قول: )لا والله( و)بلى والله( عندنا)2(، وقالوا: 
إنّه المراء والسباب)3(.

Pٿ  ٿ  ٿ  ٿ   ٹO هذا حثّ على أفعال الخير والبر.

P ڤ   الناس والتثقيل عليهم  PٹO واتقوا الاستطعام وإبرام 

.Oڤ  ڤ  ڤ

P ڦO وخافوا عقابي P ڦ  ڦO فإنّ قضية اللب تقوى الله، 
ومن لم يتقه من الألباء فكأنّه لا لب له.   

چچ   ڃ  ڃ  ڃ   ڃ    ڄ  ڄ   ڄ  
ڍ   ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ 
ڍ ڌڌ ڎ  ڎ  ڈ ڈ  ژ  

ژ  ڑ   ڑ  ک  ک
كانوا يتحرجون عن التجارة في الحج ويسمّون من يخرج بالتجارة: الداج، 

فرفع عنهم الجناح في ذلك.  

منه  إعطاء  أي:   Oچ ڃ  ڃ   P تبتغوا  أن  في   Oڃ ڃ     P

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج2: 156.
))) معاني الأخبار: 280.

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج2: 156.	



وتفضلًا وهو النفع والربح في التجارة.

P چ  چ  ڇ  ڇO أي: دفعتم بكثرة، وهو من إفاضة الماء 
وهو صبّه بكثرة، وأصله: أفضتم أنفسكم. و)عرفات( علم للموقف سمّي بجمع 

كـ)أذرعات(، وهي من الأسماء المرتجلة.  

بالمشعر  الوقوف  أنّ  على  دلالة  فيه   Oڍ ڍ   ڇ   Pڇ  

فيه  الذكر  تعالى  الله  أوجب  وإذا  الوجوب،  على  الأمر  ظاهر  لأنّ  فريضة،  الحرام 
الحرام  بالمشعر  فكونوا  من عرفات  أفضتم  فإذا  والمعنى:  فيه.  الكون  أوجب  فقد 

واذكروا الله عنده.  

P ڎ  ڎ  ڈO )ما( مصدرية أو كافة، أي: اذكروه ذكراً 
حسناً كما هداكم هداية حسنة، أو اذكروه كما علّمكم كيف تذكرونه.

P ڈ ژ ژ ڑO من قبل الهدى P ڑ کO أي: الجاهلين 
لا تعرفون كيف تذكرونه وتعبدونه، و)إن( هي المخففة من الثقيلة. 

وروي عن جابر: )أنّ النبيt لما صلّ الفجر بالمزدلفة بغلس ركب ناقته 
حتى أتى المشعر الحرام فدعا وكبّ وهلّل، ولم يزل واقفاً حتى أسفر()1(.  

وسمّيت  لحرمته،  بالحرام  ووصف  للعبادة،  معلَم  لأنّه  المعلَم،  والمشعر: 
المزدلفة: جمعاً، لأنّ آدم اجتمع فيها مع حواء، وازدلف منها أي: دنا منها. ]وقيل: 
فيها  يتقربون  أي:  الله،  إلى  مزدلفون  لأنّم  أهلها  بفعل  جمعاً،  المزدلفة:  تسمّى 

بالوقوف[)2(، وقيل: لأنّه يجمع فيها بين الصلاتين)3(.   

))) صحيح مسلم ج 4: 42.
))) ساقطة من أ، ج، ط.

))) الكشف والبيان ج2: 111.

167.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 198



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 168

ڳڳ   ڳ   گ   گ    گ   گ   ک   ک  
ڻ   ں   ں   ڱ    ڱ   ڱ   ڱ   ڳ      
ڻ  ڻ  ڻ   ۀ  ۀ  ہ  ہہ  ہ  
ھ   ھ    ھ  ھے  ے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  
ۋ    ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   
ۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې  ې  ې   ى  

ى  ئا  ئا  ئەئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ 
المزدلفة،  من  تكن  ولا   Oگگگگ  P إفاضتكم  لتكن  ثم 
وذلك لما كان عليه الحمس)1( من الترفّع على الناس عن أن يساووهم في الموقف، 
وقولهم: نحن أهل الله وسكان حرمه فلا نخرج منه، فيقفون بجمع وسائر الناس 
بعرفات. وقيل: ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس وهم الحمس، أي: من المزدلفة 
بأن  القول الاول الخطاب للحمس  إلى منى بعد الإفاضة من عرفات. ]وقيل في 
يفعلوا مثل ما يفعله سائر الناس في الوقوف بعرفات، وفي القول الثاني الخطاب 
لجميع المؤمنين. وهذا أقرب إلى الصواب، لأنّ ذكر الإفاضة من عرفات ذكر في 

قوله: فإذا أفضتم من عرفات[)2(.

Pڳ  ڳO واطلبوا المغفرة من الله.

إما  والمنسك:  مناسككم،  أدّيتم  فإذا   Oڻ ں   ں    P
موضع النسك، أو مصدر جمع لأنّه يشتمل على أفعال، أي: فإذا فرغتم من أفعال 
كما  فيه  وبالغوا  الله  ذكر  فأكثروا   Oۀ ڻ    ڻ   ڻ    P الحج 

))) الأحمس: الشجاع، وإنما سميت قريش وكنانة حمساً لتشدّدهم في دينهم. )الصحاح: مادة حمس(
))) ساقطة من أ، ج، ط.



تفعلونه في ذكر آبائكم ومفاخرهم وأيّامهم. وكانوا إذا قضوا مناسكهم وقفوا بين 
المسجد بمنى وبين الجبل فيعدّون فضائل آبائهم ويذكرون أيّامهم.

في  الذكر  إليه  أضيف  ما  على  عطفاً  جر  موضع  في   Oہ ہ   ۀ    P
في  أو  ذكراً،  منهم  أشدّ  قوم  أو  آباءهم  قريش  كذكر  تقول:  كما   Oڻ  P قوله: 
موضع نصب عطفاً على P ۀO بمعنى: أو أشدّ ذكراً من آبائكم على أنّ 

PہO من فعل المذكور.  

P ہ  ھ   ھ    ھO فإنّ الناس من بين مقلّ لا يطلب بذكر الله 
إلا الدنيا ومكثر يطلب خير الدارين، فكونوا من المكثرين.

P ے  ے  ۓO اجعل إيتاءنا، أي: إعطاءنا في الدنيا خاصة.

P ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ   ۇO يعني: من طلب خلاق أي: نصيب، لأنّ 
هّمه مقصور على الدنيا.   

P ىO الداعون بالحسنتين P ى  ئاO من جنس ما اكتسبوا من 
أو  ما كسبوا،  أو من أجل  المنافع الحسنة،  الذي هو  الثواب  الأعمال الحسنة وهو 
الدنيا واستحقاقهم في  منه بحسب مصالحهم في  يعطيهم  به  دعوا  مما  لهم نصيب 
الآخرة، وسمّى الدعاء كسباً لأنّه من الأعمال والأعمال موصوفة بالكسب. ويجوز 

أن يكون P ىO للفريقين جميعاً.  

P ئو  ئو  ئۇO يحاسب الخلائق على كثرة ]عددهم وكثرة[)1( أعمالهم 
لا يشغله حساب أحد عن حساب غيره، وروي: أنّه يحاسب الخلق في قدر حلب 

شاة)2(، وروي: في مقدار فواق ناقة، وروي: في مقدار لمحة.

))) ساقطة من ج.
))) الكشف والبيان ج2: 117.

169.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 202-199



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 170

ڀ   ڀ    پ   پ   پپ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ  
ڀ  ڀ     ٺ  ٺ  ٺ   ٺ  ٿ     ٿٿ  ٿ  ٹٹ   ٹ  ٹ  

ڤ  ڤ  ڤ   ڤ  ڦ
الأيّام المعدودات: أيّام التشـريق، والمعلومات: عشـر ذي الحجّة، وذكر الله 

فيها التكبير في أعقاب الصلوات.   

ڀ     P منى  من  النفر  استعجل  أو  النفر  في  تعجّل  من  أي:   Oپ پ    P
ڀO بعد يوم النحر إذا فرغ من رمي الجمار.

P ڀ  ڀ     ٺO في التعجيل P ٺ  ٺO حتى رمى في اليوم الثالث 
P ٺ  ٿ     ٿ  ٿ  ٹO الصيد، وقيل: لمن اتقى الكبائر)1(.

 Oڤڤ ڤڤ   P معاصيه  باجتناب   Oٹ ٹ   P
فيجازيكم على أعمالكم.   

ڦ   ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃ  ڃ   ڃ  چ  
چ  چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ   ڌ  ڌ  ڎ  

ڎ  ڈ  ڈ  ژژ  ڑ   ڑ  ک  ک  ک
ثم ذكر سبحانه حال المنافقين بعد ذكره أعمال المؤمنين.

P ڦ   ڦ  ڦ  ڄ  ڄO أي: يروقك ويعظم في قلبك.
يقوله في معنى  ما  بالقول، أي: يعجبك  يتعلّق  الجار   Oڄ  ڄ  ڃ P

الدنيا لأنّه ]يطلب به حظاً من حظوظ الدنيا.

))) عن الصادق. تفسير القمي ج1: 70.



وهو   Oڇ ڇ   چ    P محبّتك  من   )1(]Oچ چ   چ   ڃ   ڃ    ڃ    P
شديد الجدال والمخاصمة، وإضافة P ڇO إلى P ڇO بمعنى )في( كقولهم: 

ثبت الغدر.  

P ڇ  ڍO أي: ملك الأمر وصار والياً.
ما  سريرته  وسوء  بظلمه  فعل  أي[)2(   Oڎ ڎ   ڌ   ڌ   ]Pڍ   
يفعله ولاة السوء من الفساد في الأرض بإهلاك P ڈ  ژO. وقيل: يظهر 
معناه:  والنسل)3(، وقيل  فيهلك الحرث  القطر  الله بشؤم ظلمه  يمنع  الظلم حتى 

وإذا تولى عنك وأعرض بعد إلانة المنطق)4(.

   .Oک Pالعمل بـ Oڑ   ڑ  ک P

ڱڱ  ڳڱ  ڳ  ڳ   ڳ  گ  گ  گ   گ  ک 
ڱ ں  ں

إيّاه، أي:  إذا حملته عليه وألزمته  بكذا  Pڳ ڳO من قولك: أخذته 

حملته العزّة التي فيه على الإثم المنهي عنه وألزمته ارتكابه.

ہ    ہہ   ہ  ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   
ھ  ھ  ھ

نفسه  يبذل  أي:   Oہ ہP يبيعها لابتغاء  أي:   Oڻ  ۀ P

))) ساقطة من ج.
))) ساقطة من أ، ج، ط.

))) عن مجاهد. تفسير الطبري ج2: 184.
))) الكشاف ج1: 251.

171.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 207-206



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 172

حتى يقتل. وقيل: نزلت في أمير المؤمنينj حين بات على فراش النبيt وهرب 
النبي إلى الغار)1(، وقيل: نزلت في كل مجاهد في سبيل الله)2(. 

P ہ   ھ  ھO ]أي: رحيم بهم[)3( حيث كلّفهم الجهاد وعرّضهم 
لثواب الشهداء.

ڭ   ڭ   ڭ   ۓ   ۓ    ے   ے   ھ  
ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ     ۇۆ    ۇ   ڭ  
ۋ  ۅ  ۅ  ۉ   ۉ  ې  ې  ې  ې  ى  

ى  ئا   ئا
لم ـ بالكسر ـ  قرىء P ڭO بكسر السين وفتحها، قال أبو عبيدة)4(:  )السِّ

والإسلام واحد، والسلم: الاستسلام()5(. والمعنى: ادخلوا في الإسلام والطاعة، 
وروى أصحابنا: أنّه الدخول في الولاية)6(.

P ڭO أي: جميعاً لا يخرج أحد منكم يده عن طاعته، وهو من الكفّ 
كأنّم كفوا أن يخرج منهم أحد باجتماعهم.

 Oۅ[)7( ۉ   ۉ  ېP عن الدخول في السلم OۋۅP[

))) شواهد التنزيل ج1: 96.
))) عن الحسن وغيره. تفسير الطبري ج2: 187.

))) ساقطة من أ، ج، ط.
))) أبو عبيدة معمر بن المثنى اللغوي البصري، هو أول من صنّف غريب الحديث، ولد سنة 112 هـ، 

مات سنة 209هـ. ينظر: بغية الوعاة ج2: 294.
))) مجاز القرآن ج1: 71.

))) تفسير العياشي ج1: 102.
))) ساقطة من ط.



الحجج على أنّ ما دعيتم إليه حقّ P ې  ې  ى  ىO غالب لا يعجزه الانتقام 
منكم P ئاO لا ينتقم إلا بحقّ.

ئە  ئە  ئو   ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ   ئې 
ئې  ئېئى  ئى  ئى  یی  ی

Pجَاءَهُمْ   ،)1(Oَرَبِّك أَمْرُ  يَأْتَِ  Pأَوْ  كقوله:  وبأسه  أمره  إتيان  الله:  إتيان 
ببأسه   Oئۇ ئۇ   ئو    P بمعنى:  محذوفاً  به  المأتي  يكون  أن  ويجوز   ،)2(Oبَأْسُنَا

للدلالة عليه بقوله: Pفَاعْلَمُوا أَنَّ الَله عَزِيزOٌ يعني: غالب وقهار. 

P ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈO جمع ظلّة وهي ما أظلّك. P ئېO بالرفع، 
.Oئۈ P أو Oئۆ P وقد قرئ بالجر عطفاً على

Pئې  ئېO وأتمّ أمر إهلاكهم وفرغ منه. 

الفاعل  بناء  ]على  و)يرجع(  )ترجع(  وقرئ:   Oیی ئى   ئى    P
والمفعول[)3( بالتأنيث والتذكير فيهما.  

ٱ  ٻ  ٻ  ٻٻ  پ  پ  پپ  ڀ  ڀ  ڀ   ڀ  ٺ  
ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ

P ٱO أمر للرسول أو لكل أحد.

))) النحل: 33.
))) الأعراف: 5.

))) ساقطة من أ، ب، ط.

173.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 211-210



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 174

على  معجزة  دلالة  أي:   Oپ پ   پ   أعطيناهم[)1(  ]أي:  ٻٻ   P
أيدي أنبيائهم، أو آية في التوراة شاهدة على صحة نبوة محمّدt، فمنهم من آمن، 

ومنهم من جحد، ومنهم من أقرّ، ومنهم من بدّل.

أسباب  لكونها  الله،  نعمة من  أجلّ  التي هي  الله  آيات   Oڀ  ڀ  ڀ   ڀ P
أسباب  لتكون  أظهرها  سبحانه  الله  أنّ  إيّاها:  وتبديلهم  النار.  من  والنجاة  الهدى 
 ،tنجاتهم فجعلوها أسباب ضلالهم، أو حرّفوا آيات التوراة الدالة على نعت محمّد

وP ٻO يحتمل معنى الاستفهام والخبر معاً. 

ما  بعد  من  أو  معرفتها،  من  تمكّن  ما  بعد  من  معناه:   Oٺ ٺ   ٺ   ٺ    P
عرفها P ٿ  ٿ  ٿ  ٿO له.  

ٹ  ٹ    ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦڦ  ڦ    
ڄ  ڄ  ڄ  ڄڃ  ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ      چ   چ

فلا  بوساوسه  أعينهم  في  حسّنها  الشيطان  هو   Oڤ  P لهم  زيّن  الذي 
يريدون غيرها، ويجوز أن يجعل ما خلق الله فيها من الأشياء المشتهيات وما ركّبه 

فيهم من الشهوة لها تزييناً، لأنّ التكليف لا يتم إلا مع الشهوة. 

Pڤ  ڤ  ڦ  ڦO لزهدهم فيها، أو من المؤمنين الذين لاحظّ لهم 

منها.

أو  سجين،  في  وهم  عليين  في  لأنّم   Oڄ ڄ   ڄ  ڄ   Pڦ    

حالهم عالية لحالهم لأنّم في كرامة وهم في هوان.

P ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ      چO بغير تقدير، فيوسّع الله على من توجب 

))) ساقطة من أ، ج، ط.



الحكمة التوسعة عليه، أو يعطي أهل الجنّة مالا يأتي عليه الحساب.  

ڎ   ڌ    ڌ   ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ  
ک   ک   ڑ     ڑ   ژ   ژ   ڈ   ڈ   ڎ  
کگ  گ  گ  گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ   ڱ  ڱ  ڱ  
ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ    ڻ    ڻ   ڻ   ںں   ڱ  

ہھ  ھ  ھ  ھ  ے  ے      ۓ  ۓ  ڭ
 .Oڍ  ڍ  ڌ P متفقين على الفطرة فاختلفوا Oڇ  ڇ  ڇ  ڇ P
Pژ  ڑ  ڑ    ک  ک  کO عليه، وفي  وحذف )فاختلفوا( لدلالة قوله: 
كان  معناه:  إنّ  وقيل:  الله.  فبعث  فاختلفوا  واحدة  أمّة  الناس  كان  الله:  عبد  قراءة 
فاختلفوا عليهم)1(. والأول أوجه ]لأنّ  النبيين  الله  فبعث  أمّة واحدة كفاراً  الناس 

الأمم كلهم اختلفوا في أنبيائهم فمنهم من صدّقهم ومنهم من كذّبهم[)2(.

P ڎ  ڈ  ڈO يريد به الجنس، أو أنزل مع كل واحد منهم كتابه.
 Oڑ  ڑ    ک  ک  ک  P الله أو الكتاب أو النبي المنزل عليه Oژ P

في الحقّ والدين الذي اختلفوا فيه بعد الاتفاق.

يعني:  الخلاف،  لإزالة  المنزل  الكتاب  أوتوا   Oڳ گ   گ   گ   Pگ  

إنّم جعلوا نزول الكتاب الذي أنزل لإزالة الاختلاف سبباً في شدة الاختلاف.

PڱO حسداً وظلمًا بينهم لحرصهم على الدنيا.

أي:  للتبيين،  )من(   ،Oہ ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ    ڻ    ڻ   ڻ    P

))) عن الحسن وعطاء. معالم التنزيل ج1: 90.
))) ساقطة من أ، ج، ط.

175.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 213



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 176

فهداهم للحقّ الذي اختلف فيه من اختلف.  

ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ    ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ  
ى   ې   ې   ې   ې   ۉ    ۉ   ۅ   ۋۅ  

ى  ئا  ئا  ئە   ئەئو   ئو   ئۇ    ئۇ   ئۆ  ئۆ  ئۈ
واستبعاد  للتقرير  فيها  والهمزة  أحسبتم،  بل  معناها:  منقطعة   Oڭ  P

الحسبان.

البيّنات  بعد مجيء  النبيين  الاختلاف على  الأمم من  عليه  كانت  ما  ذكر  لما 
تشجيعاً لرسول اللهt والمؤمنين على الصبر مع الذين اختلفوا عليه من المشـركين 

ۇ   ڭ   ڭ   ڭ    P الالتفات:  طريقة  على  لهم  قال  له،  وعداوتهم  واليهود 
.Oۇ  ۆ   ۆ

P ٺO للتوقّع وهي في النفي نظير )قد( في الإثبات، والمعنى: إنّ إتيان ذلك 
متوقع منتظر.

Pۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋO أي: حالهم التي هي مثل في الشدة.

ذلك  كان  كيف  قال:  قائلًا  كأن  استئناف،  وهو  للمثل  بيان   Oۅ  Pو
المثل؟ فقيل: P ۅ  ۉ  ۉO من القتل والخروج عن الأهل والمال.

P ېO وأزعجوا إزعاجاً شديداً شبيهاً بالزلزلة بما أصابهم من الأهوال.
P ې  ې  ېO إلى الغاية التي قال الرسول ومن P ئاO فيها: Pئا  
ئە   ئەO طلبوا النصـرة وتمنّوه واستطالوا زمان الشدة. وفيه دليل على تناهي الأمر 

في الشدة، لأنّ الرسل إذا لم يبق لهم صبر حتى ضجّوا كان البلاء في غاية الشدة.

القول، أي: فقيل لهم ذلك إجابة لهم  P ئو   ئۇ    ئۇ   ئۆ  ئۆO على إرادة 



P ې  ې  ېO بالنصب على إضمار  إلى طلبتهم من عاجل النصـر. وقرئ: 
)أن( ومعنى الاستقبال، لأنّ )أن( علم له، وبالرفع  على معنى الحال إلا أنّا حال 

ماضية محكية.  

ی   ی   ئىی   ئى   ئى    ئېئې   ئې   ئۈ  
ی  ئج  ئح    ئم  ئىئي  بج  بح بخ  بم  بى  

بي  تج   تح  تخ
Pئې  ئېO أي شيء ينفقون؟.

والسؤال عن الإنفاق يتضمن السؤال عن مصرف النفقة، لأنّ النفقة لا يعتدّ 
بها إلا إذا وقع موقعها، ولذلك جاء الجواب ببيان مصارف النفقة. P ئى  ئىی  

.Oی  ی P أي: مال Oی

ڀ   ڀ    پ   پ   پپ   ٻ   ٻ    ٻ   ٻ   ٱ  

ٹ   ٹ   ٹٹ    ٿ    ٿ   ٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺٺ   ڀ   ڀ  

ڤ  ڤ     ڤ  ڤ

Pٻ   ٻ  پO من الكراهة بدليل قوله: P پ  پ  ڀ   ڀO ثم إنّه 

يجوز أن يكون بمعنى الكراهة على وضع المصدر موضع الوصف كقول الخنساء:  
وَإدِْبَــارُ)1( إقِْبَــالٌ  هِــيَ  فَإنَِّــاَ 

كأنّه في نفسه كراهة لفرط كراهتهم له، ويجوز أن يكون فُعلًا بمعنى مفعول 
كالخبز بمعنى المخبوز، أي: وهو مكروه لكم، وقد يكون الشيء مكروهاً في طبع 

الإنسان وإن كان يريده لأنّ الله تعالى أمره بذلك. 

))) ديوان الخنساء: 48. وصدره: ترتع ما رتعت حتى إذا ادكرت.

177.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 216-215



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 178

العاقبة،  في   Oٺ ڀ   Pڀ   الحال  في   Oڀ ڀ    پ   پ    P

إحدى  فيه  لأنّ  لكم  خير  وهو  بالروح،  المخاطرة  من  فيه  لما  القتال  تكرهون  كما 
الحسنيين: إما الظفر والغنيمة وإما الشهادة والجنّة. 

P ٹ  ٹO ما يصلحكم وما هو خير لكم P ڤ  ڤ     ڳO ذلك.   

ڃڃ   ڃ   ڃ   ڄ   ڄڄ   ڄ   ڦ     ڦ     ڦ   ڦ  

ڍ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چ    چ   چ   چ  

ک   ڑڑ   ژ   ژ   ڈ   ڎڈ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍ  

ڳڳ   گ   گ   گ   گ   ک   ک     ک  

ڳ  ڳ   ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں  ڻ  

ہ   ہ   ۀہ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ   

ہھ   ھ  ھ  ھ  ے

بعث رسول اللهt عبد الله بن جحش)1( على سرية في جمادى الآخرة قبل 
قتال بدر بشهرين، ليترصد عِيراً لقريش فيها عمرو بن عبد الله الحضرمي، فقتلوه 
واستاقوا العِير وفيها من تجارة الطائف، وكان ذلك أول يوم من رجب وهم يظنونه 

من جمادى الآخرة، فقالت قريش: قد استحلّ محمّد الشهر الحرام، فنزلت)2(.

 Oڄ  ڄPأي: يسألك الكفار أو المسلمون عن القتال في الشهر الحرام، و
بدل الاشتمال من الشهر الحرام.

))) عبد الله بن جحش بن رياب الأسدي، أمه أميمة بنت عبد المطلب، كان من السابقين إلى الإسلام، 
شهد بدراً واستشهد بأحد وله نيف وأربعون سنة، دفن هو وحمزة في قبر واحد. ينظر: الإستيعاب ج2: 

.272
))) أسباب النزول: 48.



بالنكرة لأنّه تخصص  الابتداء  كبير، وجاز  إثم  أي:   Oڄ  ڃ  ڃ  ڃP

.Oڄ P :بقوله

P چ  چ  چ  چO ]أي منع وهو[)1( مبتدأ وP ڌ Oخبره، والمعنى: 

Pڎ  ڈO وكفرهم  O وعن  P چ  چ  چ   قريش: من صدّهم  وكبائر 
P ڌ      P ڌO وهم رسول الله والمؤمنون  P ڍO أهل المسجد الحرام  بالله 
ڎ  ڎO مما فعلته السريّة من القتال في الشهر الحرام على سبيل الخطأ والبناء على 

الظن.

P ڈO الإخراج أو الشرك.

P ڇ  ڇO عطف على P چ  چO ]لا على الضمير المجرور في 

به[)2(. 

 Oک Pإخبار عن دوام عداوة الكفار للمسلمين، و Oک  ک  ک P

.Oگ  گ  گ P كي Oک P :معناه: التعليل، أي

وPگ  ڳO استبعاد لاستطاعتهم.

]Pڳ  ڳO أي:[)3( يرجع P ڱ  ڱO إلى دينهم P ڱO على 
P ڻ  ڻ   ڻ  ڻ  ۀO لما يفوتهم فيها من ثمرات الإسلام  الردة 

وفي P کO لما يفوتهم من الثواب.  

ۇ   ۇ   ڭڭ   ڭ   ڭ    ۓ   ۓ   ے  

ۆ  ۆ  ۈ   ۈۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ

))) ساقطة من أ، ب، ط.
))) ساقطة من أ، ج، ط.

))) ساقطة من أ، ط.

179.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 218



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 180

نزلت في قصة عبد الله بن جحش وأصحابه وقتلهم الحضرمي في رجب بأنّ 
ظن قوم أنّم إن سلموا من الإثم فليس لهم أجر فنزلت.

والمثوبة  الدنيا،  في  والغنيمة  النصرة  وهي   Oۈ ۈ    ۆ   Pۆ  

كما  رجاء  أهل  الله  جعلهم  ثم  الأمّة،  هذه  خيار  )هؤلاء  قتادة:  وعن  العقبى،  في 
تسمعون، وأنّه من رجا طلب، ومن خاف هرب()1(.  

ۉ  ې  ې   ېې  ى  ى  ئا      ئا  ئە  

ئە  ئو   ئو   ئۇ  ئۇئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ ئې  

ئېئې   ئى  ئى    ئى  ی  ی  ی  ی  ئج   

ڀڀ   ڀ    ڀ        پ   پپ   پ   ٻ   ٻٻ   ٻ   ٱ  
ٺ  ٺ  ٺٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ   ٹٹ  ٹ  

ٹ  ڤ  ڤڤ  ڤ  ڦ  ڦ   ڦ  ڦ
P ئا    ئاO من قرأ بالباء فلأنّم استعملوا في الذنب إذا كان موبقاً الكبير 

كقوله: Pكَبَائرَِ الِْثْمOِ)2(، وPكَبَائرَِ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهOُ)3(. وقالوا في غير الموبق: صغير 
وصغيرة، ولم يقولوا: قليل، ومقابل الكثير القليل، ومن قرأ بالثاء  فللآية في المائدة: 
يْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ... الآيةO)4(، وللخبر: ))لعن  مَ يُرِيدُ الشَّ Pإنَِّ

رسول اللهt في الخمر عشرة…(()5(.

))) الدر المنثور ج1: 252.
))) الشورى: 37.

))) النساء: 31.
))) الآية: 91.

))) الخصال: 414، سنن ابن ماجة ج2: 1122 ح3381.



والخمر كل شراب مسكر مغطٍ للعقل والتمييز، وكأنّا سمّيت بالمصدر من 
خمره خمراً: إذا ستره للمبالغة.

والميسر مصدر من يسر كالموعد والمرجع من فعلهما، واشتقاقه من اليسر، 
 :tكأنّه أخذ مال بيسر من غير كدّ أو من اليسار لأنّه سلب يساره. وعن النبي
 :jإياكم وهاتين الكعبتين المشؤومتين فإنّما من ميسـر العجم(()1(. وعن علي((

))إنّ النرد والشطرنج من الميسر(()2(.

P   ئو   ئۇ  ئۇO وهو  تعاطيهما  الإثم في  أي: وعقاب   Oئو P

الفتيان  الالتذاذ بشـرب الخمر والقمار والطرب فيهما، والتوصل بهما إلى مصادقة 
ومعاشرتهم والنيل من أعطيتهم.

P ے ئۈ  ئۈO أي شيء ينفقون؟ والسائل عمرو بن الجموح)3(.
Pئې  ئېO العفو نقيض الجهد، وهو أن ينفق ما لا يبلغ إنفاقه منه الجهد 

واستفراغ الوسع، قال:
تِ)4( ــوَدَّ ــتَدِيمِي مَ ــي تَسْ ــوَ مِنِّ ــذِي العَفْ خُ

وقرئ بالنصب والرفع.

في  تتفكرون  لعلكم  أي:   Oی  Pبـ يتعلّق   Oٻ ٻ   ٱ    P
الدارين وما يتعلّق بهما، فتأخذون بما هو أصلح لكم كما بيّنت لكم أنّ العفو أصلح 

))) مسند أحمد ج1: 446.
))) الكافي ج6: 435، الكشف والبيان ج2: 151.

))) عمرو بن الجموح بن زيد الأنصاري السلمي، شهد العقبة ثم شهد بدراً، وقتل يوم أُحد شهيداً، 
دفن هو وعبد الله بن عمرو بن حرام في قبر واحد. ينظر: الإستيعاب ج2: 53.

))) البيت لأسماء بن خارجة الفزاري. الأغاني ج20: 363.

181.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 220-219



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 182

من الجهد في النفقة. أو تتفكرون في الدارين فتؤثرون أبقاهما وأكثرهما منافع، أو 
يتعلّق بـP ئىO على معنى: يبيّ لكم الآيات في أمور الدارين لعلكم تتفكرون. 

ذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلْمً… الآيةO)1( اعتزلوا اليتامى  ولما نزل Pإنَِّ الَّ
 Oڀ    ڀ   ڀP :وتركوا مخالطتهم والاهتمام بأمورهم، فشقّ ذلك عليهم، فقيل

أي: مداخلتهم على وجه الإصلاح لهم ولأموالهم خير من مجانبتهم.

P ٺ  ٺO وتعاشروهم فهم إخوانكم في الدين، ومن حقّ الأخ أن 
يخالط أخاه.

داخلهم  من  الله  على  يخفى  لا  أي:   Oٹ ٿ    ٿ   ٿ   Pٿ  

بإصلاح وإفساد فيجازيه على حسب مداخلته.

Pٹ  ٹ  ڤ  ڤO لحملكم على العنت وهو المشقة، وضيّق عليكم 

في أمر اليتامى ومخالطتهم.

P ڤ  ڦ  ڦO غالب قادر على ما يشاء P ڦO يفعل ما توجبه الحكمة.  
چ  چ    ڃ  ڃ   ڃڃ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ  
چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ   ڌڌ  ڎ  
ڎ  ڈ    ڈ  ژ  ژ    ڑڑ  ک   ک  ک کگ  گ  
ڱ   ڱ   ڱ   ڱ  ڳڳ    ڳ   ڳ   گ   گ  

ں  ں
.Oڄ  ڃP أي: لا تتزوجوا النساء الكافرات

چ   چ    P حرة   Oچ چ     P مؤمنة  مملوكة  أي:   Oڃ ڃ    P

))) النساء:10.



ڇO أي: ولو كان الحال أنّ المشركة تعجبكم بجمالها أو مالها وتحبّونها فإنّ 
المؤمنة خير منها.

 Oڍ   ڌڎڎڈ    ڈ P النساء المسلمات Oڇ ڇڍ P
حرّ P ژ  ژ    ڑO جماله أو ماله أو حاله.

P کO إشارة إلى المشركين والمشركات.
P ک  ک کO أي: يدعون إلى الكفر فحقّهم أن لا يوالوا ولا يصاهروا.
P ڳO من  الجنّة  ما يوجب  إلى فعل  P گ  گ  گ  ڳO أي: 

الإيمان والطاعة.

PڳO أي: بأمره وتوفيقه للعمل الذي يوصل إلى الجنّة.

أي:   Oڱڱں  P ونواهيه  أوامره  أي:   Oڱڱ  P
يتعظون.  

ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻڻ  ڻ  ڻ 
ڭ   ڭ   ڭ   ۓ   ےۓ   ے   ھ   ھ   ھھ   

ڭ   ۇ  ۇۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ   ۋ     ۅ
PڻO مصدر حاضت تحيض، نحو: جاء مجيئاً وبات مبيتاً.

P ۀ  ۀ  ہ Oأي: الحيض شيء يستقذر ويؤذي من يقربه نفرة منه.
 ،OھP وقت   Oہ  P النساء  مجامعة  Oفاجتنبوا  ہ  ہ    P
قرأ: حتى  الدم عنهن. ومن  ينقطع  أي:   Oے  ےP بالجماع   Oھ  ھP

يطّهرن فإنّما هو يتطهرن أي: يغتسلن. 

183.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 222



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 184

P ۓ  ڭO أي: اغتسلن، وقيل: توضأن)1(، أو غسلن الفرج بعد انقطاع 
دم الحيض.

P ڭ  ڭ  ڭ   ۇ  ۇO أي: من الجهة التي يحلّ أن يؤتين منها، ولا 
تقربوهن من حيث لا يحلّ بأن يكنّ محرمات أو معتكفات أو صائمات، ولو أراد 

الفرج لقال: في حيث.  

P ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴO من الذنوب P ۋ   ۋO بالماء.  
ۅ   ۉ  ۉ  ې  ې  ې  ېى  ى  ئائا   ئە  

ئە  ئو  ئو  ئۇئۇ  ئۆ  ئۆ    ئۈ
P ۅO ذوات P ۉ  ۉO منهن تحرثون الولد واللذّة.

P ې  ېO أي: نساءكم Pې  ېO من أين شئتم وكيف شئتم، كما 
تأتون أراضيكم التي تحرثونها من أي جهة شئتم.

Pى  ئاO ما يجب تقديمه من الأعمال الصالحة، وقيل: هو التسمية 

عند الوطء)2(، وقيل: هو طلب الولد)3(.

P ئە  ئەO ولا تجترئوا على المناهي.
P ئو  ئو  ئۇO أي: ملاقو جزائه فتزوّدوا مالا تفتضحون به.  

ی   ئى    ئى  ئى   ئې   ئې   ئې   ئۈ  
))) عن مجاهد وغيره. الدر المنثور ج1: 260.

))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج2: 337.
))) عن عكرمة. الدر المنثور ج1: 267.



ی  ی  یئج  ئح  ئم  ئى  ئي
العرضة: فُعلة بمعنى مفعول كالغرفة والقبضة، وهي اسم ما تعرضه دون 
منه،  ومانعاً  حاجزاً  ويصير  دونه  فيعترض  الإناء  على  العود  عرض  من  الشـيء، 

تقول: فلان عرضة دون الخير، والعرضة ـ أيضاً ـ: المعرض للأمر، قال:
وَائـِـمِ)1( للَِّ عُرْضَــةً  عَلُــونِ  تَْ فَــاَ 

ومعنى الآية على الأولى: أنّ الرجل كان يحلف على بعض الخيرات من صلة 
يبّر  أن  إرادة  البّر  فيترك  يميني،  أحنث في  أن  أخاف  يقول:  ثم  أو غيرها،  الرحم 
في يمينه، فقيل لهم: P چ  چ ئې  ئې  ئىO أي: حاجزاً لما حلفتم 
عليه. وسمّي المحلوف عليه يميناً لتلبّسه باليمين كما جاء في الخبر: ))إذا حلفت 

على يمين(()2( أي: على شيء مما يحلف عليه.

وقوله: P ئى ئى   ی  یO عطف بيان P ئىO أي: 
للأمور المحلوف عليها التي هي البّر والتقوى والإصلاح بين الناس. 

تجعلوا  ]ولا  أي:  بالفعل،   Oئى  P قوله:  في  اللام  وتعلّقت 
معنى  فيها  لأنّ   Oئې  Pبـ يتعلّق  أن  ويجوز  وحاجزاً،  برزخاً  لأيمانكم  الله 
أن  ويجوز  كذا.  اعترضني  من  البّر،  يعترض  شيئاً  تجعلوه  لا  أي:  الاعتراض[)3( 
يكون اللام للتعليل، ويتعلّق P ئى ئىO بالفعل أو بالعرضة، أي: ولا تجعلوا 

الله لأجل أيمانكم به عرضة لأن تبّروا. 

))) شرح شواهد الكشاف ج1: 267 بدون نسبة، وصدره: دعوني أنح وجداً كنوح الحمائم.
))) الكافي ج7: 449، صحيح مسلم ج5: 86.

))) ساقطة من ج.

185.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 224



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 186

ومعنى الآية على الأخرى: ولا تجعلوا الله معرضاً لأيمانكم فتبتذلوه بكثرة 
الحلف به، وP ئى ئىO علة للنهي، أي: إرادة أن تبّروا وتتقوا، لأنّ الحلاف 
مجترئ على الله فلا يكون برّاً متقياً، ولا يثق به الناس فلا يدخلونه في إصلاح ذات 

بينهم.  

ڀ     پ   پ   پ   پ   ٻ   ٻ    ٻ   ٻ   ٱ  
ڀڀ  ڀ  ٺ   ٺ  ٺ

اللغو: الساقط الذي لا يعتدّ به من كلام وغيره، واللغو من اليمين: الساقط 
اللسان من قول: )لا والله(  به في الأيمان، وهو ما يجري على عادة  يعتدّ  الذي لا 

و)بلى والله( من غير عقد على يمين يقتطع بها مال أو يظلم بها أحد.

والمعنى: لا يؤاخذكم بلغو اليمين الذي لا قصد معه ولا يلزمكم به الكفارة 
Pپ  پ  پ  ڀ    ڀO من الأيمان وهو ما عزمتموه كقوله سبحانه: 

يْمَنOَ)1(، لأنّ كسب القلب هو العقد والنية، أي: بما نوت قلوبكم  دْتُمُ الَْ Pبمَِ عَقَّ
وقصدته من الأيمان.

P ڀ  ٺ   ٺO حيث لم يؤاخذكم بلغو الأيمان.  
ڤ   ڤڤ   ٹ   ٹٹ   ٹ   ٿ     ٿ   ٿ   ٿ   ٺ  

ڤ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ   ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃ
P ٺ  ٿO ]أي: يحلفون[)2( P ٿ  ٿO عدّي )آلى( الذي هو بمعنى 
من  يبعدون  قيل:  فكأنّه  البعد،  معنى  قد ضمّن  الحلف  هذا  بـP ٿO لأنّ  حلف 

))) المائدة: 89.
))) ساقطة من أ، ط.



نسائهم مؤلين أي حالفين. ويجوز أن يكون المراد: لهم من نسائهم P ٿ    ٹ  
ٹO كقولهم: لي منك كذا. 

والإيلاء من المرأة أن يقول الرجل: والله إنّ لا أقربك، ثم أقام على يمينه. 
والحكم في ذلك: أنّ المرأة إذا استعدت عليه إلى الحاكم، أنظره الحاكم بعد الرفع 
إليه أربعة أشهر، ويقول له بعد مضي الأشهر الأربعة إذا لم يراجع زوجته: فيء أو 

طلّق.

Pٹ  ڤO أي: رجعوا بأن يكفّروا عن اليمين، ويجامعوا عند القدرة عليه، 

أو يراجعوا بالقول عند العجز عن الجماع Pڤ  ڤ  ڤ  ڦO لا يتبعه بعقوبة.

ويعلم  قوله  يسمع   Oڄ  ڄ  ڄ  ڃ P به  وتلفّظوا   Oڦ  ڦ   ڄ P
ضميره. 

ڃ ڃ   چ  چ  چچ  ڇ ڇ  ڇ  ڇ  
ڑک   ڑ    ژ  ژ   ڈ   ڈ   ڎ   ڎ    ڌ   ڌ   ڍ   ڍ 
ڱ  ڳ   ڳ   ڳڳ   گ   گ   گگ  ک    ک   ک  

ڱ  ڱڱ   ں  ں  ڻڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ
P ڃO يعني: المدخول بهن من ذوات الحيض غير الحوامل، لأنّ 
في الآية بيان عدتهن. واللفظ مطلق في تناول الجنس، صالح لكله وبعضه، فجاء في 

أحد ما يصلح له كاللفظ المشترك. 

المطلقات.  وليتربّص  والمراد:  الأمر،  معنى  في  خبر   Oچ ڃ     P
وإخراج الأمر في صورة الخبر تأكيد للأمر وإشعار بأنّه مما يجب أن يتلقى بالامتثال، 
الدعاء:  في  قولهم  ونحوه  موجوداً،  عنه  يخبر  فهو  بالتربّص  الأمر  امتثلن  فكأنّن 

187.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 228



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 188

)رحمك الله(. 

فلا   Oچ Pچ   انقضاء   Oچ  P ينتظرن   :Oڃ  P ومعنى 
بالقروء: الأطهار عندنا)1( وعند الشافعي)2(، وذهب أبو حنيفة  يتزوجن. والمراد 
إلى أنّا ثلاث حيض)3(. وهي جمع )قُرء( أو )قَرء(. وانتصب Pچ  چO على أنّه 

مفعول به، أي: يتربّصن مضي ثلاثة قروء، أو على أنّه ظرف أي: مدة ثلاثة قروء.

P ڇ ڇ  ڇ  ڇ  ڍ ڍ  ڌ  ڌ  ڎ   ڎO من الولد أو من دم الحيض، 
أن تضع  بطلاقها  ينتظر  لئلا  فكتمت حملها  فراق زوجها  المرأة  أرادت  إذا  وذلك 
ولئلا يشفق على الولد فيترك طلاقها، أو كتمت حيضها وقالت ـ وهي حائض ـ: 

قد طهرت استعجالًا للطلاق.

Pڈ  ڈ  ژ  ژ ڑ   ڑO تعظيم لفعلهن، وأنّ من آمن بالله لا يجترئ 

على مثله من العظائم.

P ک  ک  ک   گگO أي: أزواجهن أولى بمراجعتهن، وهي ردّهن 
إلى الحالة الأولى في ذلك الأجل الذي قدّر لهن في مدة العدّة.

Pگ  گO بالرجعة P ڳO لما بينهم وبينهن ولم يريدوا مضارّتهن.

P ڳ  ڳ  ڱ ڱ  ڱO ويجب لهنّ من الحقّ على الرجال مثل الذي 
يجب لهم عليهن.

PڱO بالوجه الذي لا ينكر في الشرع وعادات الناس، فلا يكلفنهم ما 

ليس لهن ولا يكلفونهن ما ليس لهم.

))) ينظر: الوسائل ج 15 باب 14 من أبواب العدد.
))) كتاب الأم ج5: 192.

))) المبسوط للسرخسي ج6: 13.



Pں  ں  ڻO أي: زيادة في الحقّ وفضيلة بقيامهم عليهن.  

ۓ   ے   ھے   ھ   ھ   ھ  ہ   ہہ    ہ  
ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ  ڭ   ڭ    ۓ  
ۇٴ   ۋۋ  ۅ ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې  ې  ې  ى  ى  ئا   
ئې   ئې    ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۇئۆ   ئۇ   ئو   ئو   ئە   ئائە  

ئى  ئى 
والتكليم،  التسليم  بمعنى  والكلام  كالسلام  التطليق  بمعنى   Oہ  P
أي: التطليق الشـرعي تطليقة بعد تطليقة على التفريق دون الجمع والإرسال دفعة 
الْبَصََ  ارْجِعِ  Pثُمَّ  تعالى:  كقوله  التكرير،  ولكن  التثنية  بالمرتين  يرد  ولم  واحدة، 

O)1( أي: كرّة بعد كرّة.  تَيِْ كَرَّ

كيف  علّمهم  أن  بعد  لهم  تخيير  هذا   Oھ ھ   ھ   ھ  Pہ  

أن  وبين  بحقوقهن،  والقيام  العشـرة  حسن  مع  النساء  يمسكوا  أن  بين  يطلّقون، 
يسـرّحوهن سراحاً جميلًا. وقيل: معناه: الطلاق الرجعي مرتان، لأنّه لا رجعة بعد 
الثلاث)2( فإمساك برجعة أو تسـريح بإحسان بأن لا يراجعها حتى تبين بالعدّة. 
الثالثة؟  أين   :tأنّ سائلًا سأل رسول الله الثالثة)3(، وروي:  يطلّقها  بأن  وقيل: 

فقالt: ))أو تسريح بإحسان(()4(.

P ے  ۓ  ۓO خطاب للأزواج.

))) الملك: 4.
))) عن قتادة وغيره. تفسير الطبري ج 2: 276.

))) عن مجاهد. تفسير الطبري ج2: 277
))) مصنف ابن أبي شيبة ج4: 175، ينظر: تهذيب الأحكام ج8: 26.

189.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 229



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 190

P ۇ ۇ  ۆO يخاف الزوجان ترك  P ڭ   ڭ  ڭ ڭO من المهر 
المرأة  نشوز  من  يحدث  لما  الزوجية  مواجب  من  يلزمهما  فيما   Oۋ Pۇٴ    إقامة 

وسوء خلقها.

P ې  ې  ىO فلا جناح على الرجل فيما أخذ، وعلى المرأة P ى  ئا   
ئاO أي: فدت به نفسها واختلعت به، من بذل ما أوتيت من المهر، أو الزيادة على 
وقرئ:  المهر.  فدون  منهما  كان  وإن  وحدها،  منها  والبغض  النشوز  كان  إن  المهر 
يقيما من ألف الضمير في يخافا، وهو  البناء للمفعول، وإبدال أن لا  أن يُافا على 
وا  من بدل الاشتمال، كقولك: خيف زيد تركه إقامة حدود الله، ونحوه: Pوَأَسَُّ

 .)1(Oذِينَ ظَلَمُوا النَّجْوَى الَّ

ئى  ی  ی  ی  ی    ئج  ئح ئم  ئى   ئي  بجبح  بخ  بم  بى   
بي  تج  تح  تخ   تم  تى  تي   ثج  ثم ثىثي  جح جم  حج  

حم  خج  خح  خم
تَانِ  لَقُ مَرَّ P ئى  یO الطلاق المذكور الموصوف بالتكرار في قوله: Pالطَّ

فَإمِْسَاكٌ بمَِعْرُوفٍ أَوْ تَسْـرِيحٌ بإِحِْسَانOٍ، أو فإن طلّقها مرة ثالثة بعد المرتين P ی  
ی  ی    ئج  ئحO أي: من بعد ذلك التطليق P ئم  ئى   ئي  بجO حتى تتزوج 

غيره. والنكاح يسند إلى المرأة كما يسند إلى الرجل كالتزويج. 

كل  يرجع  أن   Oتخ تح   تج   بي   بى      P الثاني  الزوج   Oبم بخ    P
واحد منهما إلى صاحبه بالمزاوجة.

P تم  تىO إن كان في ظنهما أنّما يقيمان حقوق الزوجية. ولم يقل: إن علما، 

))) الأنبياء: 3.



لأنّ اليقين مغيّب عنهما لا يعلمه إلا الله. ومن فسّ الظن هنا بالعلم فقد وهم لفظاً 
ومعنى، لأنّك لا تقول: علمت أن يقوم زيد، ولكن ظننت أنّه يقوم، ولأنّ الإنسان 

لا يعلم ما في الغد وإنّما يظن ظناً.

پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ 
ٿ  ٿ    ٺ   ٺ  ڀٺ   ڀ  ڀڀ   پ  
ڦ   ڦ    ڤڤ   ڤ  ڤ  ٹ   ٹٹٹ   ٿٿ  
ڃڃچ   ڃڃ    ڄ   ڄ  ڄ   ڦڦڄ 

چ  چچ ڇ  ڇ  ڇ  ڇڍ  ڍ
P ٻ  ٻO أي: آخر عدّتهن وقاربن انقضاءها، والأجل يقع على المدة 

كلها وعلى آخرها، يقال لعمر الإنسان: أجل، وللموت الذي ينتهي به: أجل. 

P پO أي: راجعوهن قبل انقضاء العدّة.
PپO بما يجب لها من القيام بواجبها من غير طلب ضرار بالمراجعة.

Pپ پO أو اتركوهن حتى تنقضي عدّتهن فيكنّ أملك بأنفسهن.

بتطويل  بهن  الإضرار  لطلب  بل  فيهن  لرغبة  لا   Oڀٺ ڀ   P
العدّة عليهن.

بتعريضها   Oٹ ٿٿ   ٿ  ٿ    Pٺ   لتظلموهن  أي:   Oٺ  P
لعذاب الله.

Pٹ  ٹ ڤ ڤ ڤO أي: لا تستخفوا بأوامره ونواهيه.

Pڄ  والأموال  الأزواج  من  لكم  أباحه  فيما   Oڦڦ ڦ   Pڦ   

ڄ  ڄO من القرآن والعلوم التي بيّنها لكم.

191.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 231



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 192

PڃڃO أي: بما أنزل عليكم لتتعظوا.

وذكر النعمة مقابلتها بالشكر.  

ڑ    ژ  ژ  ڈ  ڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ 
ڳ    ڳ   گ  گ   گ   کگ   ک  ک  ک  ڑ 
ڻ    ڻڻ   ڻ     ں   ں   ڱڱ  ڱ   ڱ  ڳ   ڳ  

ۀ ۀہ  ہ ہ
Pڎ ڈO أي: انقضت عدّتهن.

يكون  أن  إما  وهذا  التزوج.  عن  ظلمًا  تمنعوهن  لا  أي:   OڈژP

يتركونهن  لا  ظلمًا  العدة  انقضاء  بعد  نساءهم  يعضلون  الذين  للأزواج  خطاباً 
أن  عضلهن  في  للأولياء  خطاباً  يكون  أن  وإما  الأزواج،  من  شئن  من  يتزوّجن 

يرجعن إلى أزواجهن. والعضل: الحبس والتضييق. 

Pک کO إذا تراضى الخطّاب والنساء PکO بما يحسن في الدين 

والمروءة من الشرائط.

 .Oگ  گ P الذي سبق من الأمر والنهي Oگ P
P ں  ں  ڻO أي: خير لكم وأفضل PڻO من أدناس الآثام.

 P  ڻ   ۀO ما في ذلك من الزكاء والطهر، أو يعلم ما تستصلحون به من 
الأحكام والشـرائع PۀO لا تعلمونه.

ڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ےے   ھ   ھ    ھ   ھ  



ۋ   ۋ   ۈۇٴ   ۈ   ۆ    ۆ   ۇ   ۇ    ڭڭ  
ئا   ى   ى   ې  ې   ې    ې   ۉۉ  ۅ   ۅ  
ئې   ئۈ   ئۆئۈ   ئۆ   ئۇئۇ    ئوئو   ئە   ئائە  
یئجئح   ی   ی    ئىی   ئى   ئى   ئې    ئې  
تح   تج   بىبي   بخبم   بجبح   ئي   ئى   ئم  

تخ  تم  تى  تي   ثج  ثم  ثى
P ھO مثل )تربّصن( في أنّه خبر في معنى الأمر المؤكد، أي: ولترضع 
لرفع  أكّد  وإنّما  أربعة وعشرين شهراً،  تامين   Oھ   ھ  ےP الأمهات 

الإبهام لأنّه يتسامح فيه، يقول الرجل: أقمت عند فلان حولين ولم يستكملهما. 

هذا  أي:  الحكم،  إليه  توجه  لمن  بيان   Oڭ ڭ   ڭ   ۓ   Pۓ   وقوله: 
الحكم لمن أراد إتمام الرضاع، أي: ليس ذلك بوقت لا ينقص منه بعد أن لا يكون في 
الفطام ضرر. وقيل: إنّ اللام يتعلّق بـP ھO كما تقول: أرضعت فلانة لفلان 
ولده، أي: يرضعن حولين لمن أراد أن يتم الرضاعة من الآباء، لأنّ الأب يجب عليه 
 ،)2(])1(Oضِعُ لَهُ أُخْرَى تُمْ فَسَتُْ إرضاع الولد دون الأم ]لقوله تعالى: Pوَإنِْ تَعَاسَْ
وعليه أن يتخذ له ظئراً، إلا إذا تطوّعت الأم بإرضاعه، وهي مندوبة إلى الإرضاع 

ولا تجبر على ذلك.

والأمر للوالدات بالإرضاع أمر على الندب، وقيل: أراد بالوالدات المطلّقات 
وإيجاب النفقة والكسوة لأجل الرضاع)3(.

))) الطلاق: 6.
))) ساقطة من أ، ب، ط.

))) عن السدي وغيره. تفسير الطبري ج2: 303.

193.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 233



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 194

P ۇ   ۇ  ۆ  ۆO أي: وعلى الذي ولد له وهو الوالد ـ وP ۆO في محلّ 
الرفع على الفاعلية ـ أن يرزقهن ويكسوهن إذا أرضعن ولده. 

في  ليس  ما  منهما  واحد  يكلف  لا  أن  وهو  يتبعه،  ما  تفسيره   OۈP

وسعه ولا يتضارا. وقرئ: لا تضار بالرفع على الإخبار، ويحتمل أن يكون الأصل 
لا تضارر، ولا تضارر ـ بكسـر الراء وفتحها ـ و)لا تضار( بالفتح على النهي. 

بأن تطلب منه ما ليس  P ېO زوجها بسبب ولدها  والمعنى: لا تضار 
بعدل من النفقة والكسوة، وأن تشغل قلبه بالتفريط في شأن الولد P ىO يضار 
P ى  ئاO امرأته بسبب ولده بأن يمنعها شيئاً مما وجب عليه، أو يأخذه منها 

وهي تطلب إرضاعه.

وكذلك إذا كان مبنياً للمفعول فهو نهي عن أن يلحق بها الضـرار من قبل 
الزوج، وعن أن يلحق الضرار بالزوج من قبلها بسبب الولد. 

 ،Oۇ   ۇ  ۆ  ۆ   ۈ P :عطف على قوله Oئە  ئوئو  ئۇ P
وما بينهما تفسير للمعروف معترض بين المعطوف والمعطوف عليه. والمعنى: وعلى 

وارث المولود له بعد موته مثل ما وجب عليه من الرزق والكسوة بالمعروف. 

P ئۆئۆئۈO صادراً P ئۈ  ئېئې ئې  ئى ئىئىO في ذلك، 
زادا على الحولين أو نقصا، وهذه توسعة بعد التحديد.

P ی   یO خطاب للآباء.
ظئراً  تتخذوا  أن  أردتم  وإن  ]أي:   OئحP المراضع   Oیئج  P
أو   اللبن  لقلة  أو  مرض  أو  لعلة  الأمهات  الأولاد  ترضع  لم  إذا  أولادكم  ليرضع 
للحمل أو لإرادتها زوجاً آخر إذا كانت مطلّقة، أو لأنّكم تريدون أن يكون الولد 



عندكم.

أن  للآباء  خطاباً  وتقديره  عليكم.  حرج  لا  أي:   Oئي ئى   ئم    P
يسترضعوا المراضع أولادكم[)1( فحذف أحد المفعولين للاستغناء عنه. 

P  بجبح Oإلى المراضع P بخبم Oما أردتم إيتاءه. وقرئ: ما أتيتم، 
ما  بمقدار  المثل  أجرة  الأم  إلى  سلّمتم  إذا  وقيل:  فعله.  إذا  إحساناً  إليه  أتى  من 

أرضعت)2(. 

پ   پ    پ  ٻٻ   ٻ   ٻ  ٱ  

پ   ڀڀ ڀ  ڀ  ٺ  ٺ   ٺ  ٺ   ٿ  ٿ  ٿ  

ٿ  ٹٹ  ٹ  ٹ   ڤ  ڤ   ڤ

ٻ...  ڱٻ   P وأزواج  تقديره:  المضاف،  حذف  تقدير  على  هو 
پO، وقيل: معناه: والذين يتوفون منكم أي: يقبضون ويموتون ويتركون 

أزواجاً يتربّصن بعدهم، كقولهم: السمن منوان بدرهم أي: منوان منه. 

 Oپ پ    Pوهي المدة  هذه  يعتددن   :Oپ پ   P ومعنى 
وعشـرة أيّام، وقيل: )عشـراً( ذهاباً إلى الليالي والأيّام داخلة معها، ولا يستعمل 

التذكير فيه على إرادة الأيّام، يقال: صمت عشراً.

P ڀ  ڀ  ٺO فإذا انقضت عدّتهن P ٺ   ٺ  ٺO أيّا الأولياء 

والأئمّة P ٿ  ٿ  ٿ  ٿO من التعريض للخطّاب.

PٹO بالوجه الذي لا ينكره الشرع.

))) ساقطة من أ، ج، ط.
))) عن مجاهد وغيره. تفسير الطبري ج 2: 314.

195.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 234



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 196

وهذه الآية ناسخة للآية المتأخرة عنها الواردة في عدّة المتوفى عنها زوجها)1( 
وإن كانت مقدّمة عليها في التلاوة.

ڤ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ     ڃ  ڃ  

ڇ   ڇ   ڇ   ڇ    چ   چ   چ   ڃچ   ڃ  

ڍ  ڍ ڌ ڌ  ڎ  ڎڈ   ڈ   ژ  ژ  ڑ  

ڳ   ڳ    ڳ   گ   گ   گ   گ   کک    ک   ک   ڑ  

ڳڱ  ڱ   ڱ  ڱ  ں    ں     ڻ

 Oڄ ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ    P الرجال  أيّا   Oڦ ڦ   ڤ    P

المعتدّات، والتعريض هو أن يقول لها: )إنّك لجميلة( أو )صالحة(، أو )إنّ أحبّ 
أنّه  الذي يوهم  الكلام  امرأة صفتها كذا( ويذكر بعض صفاتها، ونحو ذلك من 
يريد نكاحها حتى تحبس نفسها عليه إن رغبت فيه، ولا يصـرّح بالنكاح فلا يقول: 

)إنّ أريد أن أنكحك( أو )أتزوّجك(.

P ڃ  ڃ  ڃ  ڃO أي: سترتم وأضمرتم في قلوبكم فلم تذكروه 

بألسنتكم لا معرّضين ولا مصّرحين.

أن  منكم  خوفاً  فيهن  برغبتكم  محالة  لا   Oڇ چ   چ   چ    P

 Oڇ  ڇ  ڇ  ڍ P يسبقكم غيركم إليهن فأباح لكم ذلك، فاذكروهن 
والسّر كناية عن الوطء، لأنّه مما يسـرّ، ثم عبّ به عن النكاح الذي هو العقد، لأنّه 

سبب فيه كما فعل بالنكاح.

لا  أي:  ولاتصـرّحوا،  تعرّضوا  أن  وهو   Oڎ ڎ   ڌ   ڌ  ڍ   P

تواعدوهن إلا بالتعريض، أو لا تواعدوهن إلا مواعدة معروفة غير منكرة.

))) البقرة:240.



P ڈ   ژ  ژ  ڑO من عزم الأمر وعزم عليه، وهو مبالغة في 

النهي عن عقد النكاح في العدّة، لأنّ العزم على الفعل متقدّم، فإذا نهى عنه كان عن 
الفعل أنهى. ومعناه: ولا تعزموا عقد عقدة النكاح في العدّة P  ڑ  ک  ک  

کO يعني: ما كتب وفرض من العدّة.

 OڳP من العزم على ما لا يجوز Oگ  گ  گ  گ  ڳ  ڳ   ڳ P

ولا تعزموا عليه.  

ھ   ھ   ہ   ہ   ہ   ہ     ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ  
ھ  ھے  ے  ۓ   ۓ    ڭ  ڭ  ڭ    ڭ   ۇ  

ۇۆ  ۆ  ۈ  ۈ          ۇٴ

ہ   ہ   ہ     ۀ   ۀ    P مهر  إيجاب  من  عليكم  تبعة  لا   Oڻ ڻ   ڻ    P

ہO ما لم تجامعوهن.

أن  ويجوز  تمسّوهن.  لم  إن  بمعنى:  شرطية  هاهنا   Oہ  P تكون  أن  ويجوز 
وقرئ:  الظرف.  على  نصباً  فيكون  فيها  تمسّوهنّ  لم  مدة  أي:  المدة،  بمعنى  تكون 

)تماسوهن(، والمعنى فيهما واحد.

P ھ  ھ  ھ  ھO ]إلا أن تفرضوا لهنّ فريضة[)1( أو حتى تفرضوا 

لهنّ فريضة. وفرض الفريضة: تسمية المهر، وذلك أن المطلّقة غير المدخول بها إن 
سمّي لها مهر فلها نصف المسمّى، وإن لم يسمّ لها مهر فليس لها إلا المتعة.

P ےO أي: أعطوهنّ من مالكم ما يتمتعن به.

P  ۓ   ۓ    ڭ  ڭ  ڭ    ڭO أي: على الغني الذي هو في سعة لغناه 

))) ساقطة من ج.

197.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 236



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 198

 :O ڭ P على قدر حاله، وعلى الفقير الذي هو في ضيق على قدر حاله. ومعنى
مقداره الذي يطيقه، والقَدْر والقَدَر لغتان.

P ۇO تأكيد لـP ےO أي: تمتيعاً.

PۇO بالوجه الذي يحسن في الشرع والمروءة.

P ۆ O صفة لـP ۇO أي: واجباً عليهم، أو حقّ ذلك حقّاً.

قبل  وسمّهم  بالتمتيع،  المطلّقات  إلى  يحسنون  الذين  على   O ۈ  ۈ     P

الفعل محسنين كما قالj: ))من قتل قتيلًا فله سلبه(()1(.  

ې   ې   ې    ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ  

ى  ى  ئا  ئا  ئە  ئە  ئو  ئو    ئۇ  ئۇ   ئۆ  

ئۆئۈئۈ  ئې  ئې  ئېئى   ئى  ئى  ی  یی  ی    

ئج  ئح  ئم  ئى  ئي

قوله:  المهر، لأنّ  تبعة  به  المراد  المتقدّمة  الآية  )الجناح( في  أن  يدلّ على  هذا 
ما  فالواجب نصف  المنفي هناك، وتقديره:  للجناح  إثبات   O Pى  ى  ئا 

فرضتم.

P ئا  ئە  ئەO يعني: المطلّقات، أي: يتركن ما يجب لهن من نصف 

المهر فلا يطالبن الأزواج بذلك.

Pئو  ئو    ئۇ  ئۇ ئۆ  ئۆO وهو الولي الذي يلي عقد نكاحهن.

محلّ  في  النسوة  Oفعل  ئە   Pو للفعل،  الناصبة  هي  هذه   OئەPو
النصب.

))) معجم الطبراني الكبير ج7: 245، تحف العقول: 254.



يتفضّل  أن  تنسوا  ولا  معناه:  التفضّل،  أي:   Oی ی   ئى   ئى    P

بعضكم على بعض ولا تستقصوا.

پ    پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
پ  پ

داوموا P ٻ  ٻO في مواقيتها بأداء أركانها.

للأفضل:  قولهم  من  الفضلى  أو  الصلوات،  بين   Oٻ ٻ    P
وروي  بالفضل،  لانفرادها   Oٻ  P على  وعطفت  أفردت  وإنّما  الأوسط. 
 عنهمb: ))أنّا صلاة الظهر(()1(، وقيل: هي صلاة العصـر)2(، وروي ذلك ـ أيضاً ـ

مرفوعاً)3(، وقيل: صلاة الفجر)4( يدلّ عليه قوله: Pوَقُرْآنَ الْفَجْرِ إنَِّ قُرْآنَ الْفَجْرِ 
.)5(Oكَانَ مَشْهُودًا

قال:   jالصادق وعن  قيامكم.  في  داعين  أي:   Oپ پ    پ    P
))القنوت: الدعاء في الصلاة في حال القيام(()6(.  

ٿ       ٿ   ٿ   ٺٺ     ٺٺ   ڀڀ    ڀ  ڀ 
ٿٹ ٹ ٹ  ٹ   ڤ

أي: فإن كان بكم خوف من عدو أو غيره فصلّوا راجلين، والرجال جمع 

))) معاني الأخبار: 313.
))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج2: 342.

))) صحيح مسلم ج2: 112.
))) عن جابر بن عبد الله وغيره. تفسير الطبري ج2: 350.

))) الإسراء: 78.
))) تفسير العياشي: 128 باختلاف.

199.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 239-238



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 200

راجل كالقيام جمع قائم.

Pڀ   ٺO ]على ظهور دوابكم، عنى بذلك صلاة الخوف.

من   Oٿ ٿ       ٿ   Pٿ   الخوف[)1(  من   Oٺٺ  P
بما  إليكم  أحسن  كما  بالعبادة  واذكروه  الأمن  على  الله  فاشكروا  أو  الأمن،  صلاة 

علّمكم كيف تصلّون في حال الأمن والخوف.  

ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦ  ڦ   ڦ  ڄ  
ڇ   چ   چ   چ    چ   ڃ    ڃ   ڃڃ   ڄ    ڄ   ڄ  

ڇ  ڇ   ڇ  ڍ    ڍڌ  ڌ  ڎ   ڎ  ڈ
ةٌ ـ بالرفع ـ فالتقدير: وحكم P ک ڤO، أو وصية  من قرأ: وَصِيَّ
الذين يتوفون وصية لأزواجهم، أو والذين يتوفون أهل وصية فحذف المضاف. 
ةً( ـ بالنصب ـ فالتقدير: والذين يتوفّون يوصون وصية كقولك:  ومن قرأ: )وَصِيَّ

)إنّما أنت سير البريد( بإضمار )تسير(.

P ڄO نصب بالوصية أو بـ)يوصون( إذا أضمرته.
من  حال  أو   ،Oڄ  P من  بدل  أو  مؤكد،  مصدر   Oڃ وPڄ  
أن  أزواجهم  عن  يتوفون  الذين  حقّ  إنّ  والمعنى:  مخرجات.  غير  أي:  الأزواج 
يوصوا قبل أن يموتوا بأن تمتع أزواجهم بعدهم حولًا كاملًا، أي: ينفق عليهن من 
تركته ولا يخرجن من مساكنهن، وكان ذلك قبل الإسلام، ثم نسخت المدة بقوله: 

 .Oا Pأَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشًْ

Pڍ    للأزواج  والتعرّض  التزيّن  من   Oڇ ڇ   ڇ   ڇ   چ    P

))) ساقطة من ج.



ڍO ليس بمنكر شرعاً.  
کک   ک   ڑ   ژڑ   ژ    ڈ  

ک  گ       گ  گ  گڳ  ڳ  ڳ
 ،)1(Oِوْل الَْ إلَِ  Pمَتَاعًا  تعالى:  قوله  في  المذكورة  النفقة  بالمتاع  المراد  قيل: 
وقيل: المراد بالمتاع المتعة فتكون مخصوصة بالآية المتقدّمة، فإنّ المتعة للمطلّقة التي 
لم يدخل بها ولم يفرض لها مهر، فأما المدخول بها فلها مهر مثلها إن لم يسمّ لها مهر، 

وما سمّي لها إن فرض لها مهر، وإن لم يدخل بها فنصف المهر.

ڻ   ڻ   ڻڻ   ں   ں   ڱ   ڱ     ڱ    ڱ  
ۓ    ے    ے    ھ   ھ   ھھ   ہ   ہ  ہ  ۀہ    ۀ    

ۓڭ  ڭ  ڭ ڭ  ۇ  ۇ
من  وتعجيب  الكتاب،  أهل  من  بقصّتهم  سمع  لمن  تقرير   Oڱ ڱ    P
شأنهم. ويجوز أن يخاطب به من لم ير ولم يسمع، لأنّ هذا يجري مجرى المثل في معنى 
التعجب. وهؤلاء قوم وقع فيهم الطاعون فخرجوا هاربين فأماتهم الله ثم أحياهم 
ليعتبروا ويعلموا أنّه لا مفر من حكم الله. وقيل: هم قوم من بني إسرائيل دعاهم 

ملكهم إلى الجهاد، فهربوا حذراً من الموت، فأماتهم الله ثم أحياهم)2(.

Pڻ  ڻO فيه دليل على الألوف الكثيرة.

العبارة  P ۀہ   ہ ہO معناه: فأماتهم الله، وإنّما جيء به على هذه 
للدلالة على أنّم ماتوا ميتة إنسان واحد بمشية الله.

))) البقرة: 240.
))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج2: 366.

201.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 243-241



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 202

Pھ  ھ  ے   ے   ۓ   ۓO حيث يبصّهم ما يعتبرون به.

وساق سبحانه هذه القصّة بعثاً على الجهاد بدلالة قوله بعد.  

ۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ
بما   Oۅ  P والسابقون  المتخلفون  يقوله  ما  يسمع   Oۅ  P أي: 

يضمرونه.  

ئە    ئا   ئا   ى   ى   ې   ې   ې   ې   ۉ  
ئەئو   ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ

إقراض الله مثل لتقديم العمل الذي يطلب به ثوابه، وهو تلطف للدعاء إلى 
النفقة في  المجاهدة نفسها، وإما  إما  فعله وتأكيد للجزاء عليه، والقرض الحسن: 

سبيل الله. 

Pئە   ئەO لا يعلم كنهها إلا الله، وقيل: هو أنّ الواحد بسبعمائة)1(.

P ئو  ئۇ  ئۇO يوّسع على عباده ويقتر، فلا تبخلوا عليه بما وسّع 
عليكم لئلا يبدلكم الضيقة بالسعة.

ڀ     ڀ    ڀ   ڀ   پ   پ   پ    پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿٹ  ٹ   ٹ  ٹ  
ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦڦ    ڦ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ  
چڇ   چ   چ   چ    ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ  
ڈ   ڈ   ڎڎ   ڌ   ڌ   ڍ    ڍ   ڇڇ   ڇ  

ژ  ژ

))) عن ابن زيد. تفسير الطبري ج2: 371.



P ٻO: الجماعة الأشراف من الناس، لأنّ هيبتهم تملأ الصدور.
P پ  پ  ڀO من بعد وفاته.

P ڀ  ڀ   ڀ    ٺO هو يوشع أو شمعون أو إشموئيل وهو الأعرف.
ٿ   ٿ    P أمره  إلى  ننتهي  أميراً  معنا  للقتال  أنهض   Oٺ ٺ   ٺ    P

ٿ  ٿO ونصدر في تدبير الحرب عن رأيه.
P ڳ   ٹ  ٹ  ڤ ٹ   ۋ   ڤ  ڦ   ڦO أي: لعلكم إن فرض 
عليكم القتال مع ذلك الملك ألا تقاتلوا وتجبنوا، بمعنى: أتوقّع جبنكم عن القتال، 
فأدخل P ٹO مستفهمًا عما هو متوقع عنده ومظنون، وأراد بالاستفهام التقرير 

وأن يثبت أنّ المتوقع كائن.

القتال،  ترك  إلى  لنا  داع  وأي   Oڃ ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڦ    P
وأي غرض لنا فيه.

Pڃ  چ   چ  چ  چO وذلك أنّ قوم جالوت كانوا يسكنون 

ساحل بحر الروم بين مصـر وفلسطين فأسروا من أبناء ملوكهم أربعمائة وأربعين.

P ڇ  ڇڇ  ڍ  ڍ   ڌ  ڌ  ڎO كان عددهم ثلاثمائة 
وثلاثة عشر على عدد أهل بدر.

P ڈ  ڈ  ژO وعيد لهم على ظلمهم في ترك الجهاد والقعود 
عن القتال.

گڳ    گ   گ   گ   ک   ک   ک   ک   ڑ   ڑ   
ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں     ڻ  ڻ  
ڻ  ڻ  ۀ  ۀہ  ہ  ہ    ہ  ھ   ھ  ھ  

203.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 246



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 204

ھ  ے  ے  ۓۓ  ڭ   ڭ  ڭ   ڭ  ۇۇ  
ۆ  ۆ  ۈ  ۈ

P ٻO اسم أعجمي كجالوت وداود، وفيه سببان: التعريف والعجمة. 
P ڳ  ڳO كيف يكون؟ ومن أين يكون؟ وهو إنكار لتملّكه عليهم، 

والمعنى: كيف يتملك علينا والحال أنّه لا يستحقّ التملك لوجود من هو P ں  
قالوا ذلك لأنّ  به؟ وإنّما  يتقوّى  للملك من مال  ں     ڻO، وأنّه فقير ولابد 
النبوة كانت في سبط لاوي بن يعقوب والملك في سبط يهودا، ولم يكن طالوت من 

أحد السبطين. 

بالمصالح  أعلم  وهو   Oھ  P اختاره  أي:   Oھ ہ   ہ     ہ    P
منكم، ثم ذكر سبحانه خصلتين هما أعلى رتبة في الفضل من النسب والمال وهما: 

ے    P وامتداداً  سعة  أي:   Oھ ھ    P فقال:  والجسامة،  المبسوط  العلم 
ے  ۓO وكان أعلم بني إسرائيل في وقته وأتمهم جسمًا وأشجعهم.

P ڭ   ڭ  ڭ  ڭ  ۇO أي: الملك له فهو يعطيه من يشاء.
P ۆ  ۆO الفضل والعطاء P ڃ Oبمن يصطفيه للرئاسة والملك. 

ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې   ې  
ې  ې  ى  ى  ئا  ئا   ئە  ئە  ئو  
ئې   ئې   ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆئۆ    ئۇ   ئۇ   ئو  

ئى  ئى    ئى  ی
قدّمه،  قوماً  قاتل  إذا   jموسى وكان  التوراة،  صندوق   Oې  P
السكون والطمأنينة،  يفرّون. والسكينة:  بني إسرائيل ولا  فكانت تسكن نفوس 



كرأس  ورأس  جناحان  لها  ياقوت،  أو  زبرجد  من  فيه  كانت  صورة  هي  وقيل: 
الهر وذنب كذنبه، فيزف التابوت نحو العدو وهم يمضون معه، فإذا استقر ثبتوا 
وسكنوا ونزل النصر)1(، وعن عليj: ))كانت فيه ريح هفافة من الجنّة ولها وجه 

كوجه الإنسان(()2(. 

الألواح  ورضاض  موسى  عصا  هي:   Oئەئەئو ئائا    P
 OئۇP الملائكة  به  فنزلت  موسى  بعد  الله  رفعه  قد  وكان  التوراة،  من  وشيء 

وهم ينظرون إليه، وكان ذلك آية لاصطفاء الله طالوت.

بعدهما،  يعقوب  بني  من  الأنبياء   Oئۇ ئو    Pو  Oئو ئە    Pو
لأنّ عمران هو ابن قاهث بن لاوي بن يعقوب، فكان أولاد يعقوب آلهما، ويجوز 

أن يراد مما تركه موسى وهارون وP ئەO مفخم.  

پ        پ     پ   پ       ٻ   ٻ    ٻ   ٻ   ٱ  
ٿ   ٿ     ٿ   ٿ     ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ  
ڦ   ڦ   ڤ  ڤ  ڤ    ڤ   ڦڦ   ٹٹ   ٹ  ٹ  
چ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ    ڄ    ڄ   ڄ   ڄ  
ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ     ڇ   چچ   چ  
ک   ڑڑ   ژ   ژ   ڈ   ڈ   ڎ    ڎ   ڌ   ڌ  

ک  ک  ک
P ٻO عن موضع كذا: إذا انفصل عنه وجاوزه، وأصله فصل نفسه، ثم 
 OٻP كثر حذف المفعول حتى صار في حكم اللازم. ومعناه: انفصل عن البلد

))) ينظر: تفسير الطبري ج2: 386.
))) تفسير الطبري ج2: 385.

205.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 249



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 206

وكانوا ثلاثين ألف مقاتل، وقيل: سبعين ألفاً)1(.

P پ       ڀ   O أي: مختبركم  P پ      پ  پ  P ٻO طالوت 
ڀO من النهر بأن كرع في مائه P ڀ  ٺO أي: ليس من جملتي وأشياعي 

Pٺ  ٺ  ٺO أي: لم يذقه P ٿ    ٿO يقال: طعم الشيء: إذا ذاقه.

P ٿ    ٿ  ٹO استثناء من قوله: P ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٺO ومعناه: 
 Oڤ  ڤ P الرخصة في اغتراف الغرفة باليد دون الكروع، يدلّ عليه قوله: 
وضمّها،  الغين  بفتح   Oٹ  P وقرئ:   .Oڦ ڤ    ڤ      P فيه  فكرعوا  أي: 

فالفتح بمعنى المصدر والضم بمعنى المغروف. 

وقيل: لم يبق مع طالوت إلا ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلًا)2(. 

P ڦ  ڦO أي: تخطى النهر طالوت P ڄ  ڄ  ڄO يعني: 
القليل من أصحابه ورأوا كثرة عدد جنود جالوت P ڃ   ڃ  ڃ  ڃO قيل: 

إنّ الضمير في P ڃO للكثير الذين شربوا وانخذلوا)3(.

 Oڇ  P وتيقنوا  معه  ثبتوا  الذين  القليل  هم   Oڇ ڇ      Pو
يلقون الله.

 Oڎ   ڈ  ڈ  ژ  ژ  ڑ  P Pڌ  ڌ  ڎO أي: فرقة 

بنصر الله لأنّه إذا أذن في القتال نصر فيه.  

ڳ   ڳ     ڳ   ڳ   گ   گ   گ   گ  
ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں     ڻ  

))) الكشف والبيان ج2: 215.

))) الكشف والبيان ج2: 216.
))) تفسير الطبري ج2: 394.



ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ   ہ  ہ  ہ  
ہ  ھ  ھ   ھ  ھ  ے ے  ۓ  ۓ  ڭ  
ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ    ڭ  

ۆ  ۈ   ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ
أي ظهروا لمحاربة P ہ گ  ڳ  ڳ  ڳ    ڳO أي: 
صبّ علينا P ڱ  ڱ  ڱO أي: وفقنا للثبوت عند مداحض الحرب 

بتقوية القلوب وإلقاء الرعب في قلوب الأعداء. 

وكان  عشـرة،  أو  بنيه  من  ستة  مع  طالوت  عسكر  في  داود  أبو  ايشا  وكان 
ولدك،  وأحضر  احضر  أن  ايشا  إلى  فبعث طالوت  الغنم،  يرعى  أصغرهم  داود  
فجاء ومعه ولده، فمر داود في طريقه بثلاثة أحجار دعاه كل واحد منها أن يحمله 
وقال: إنّك تقتل بنا جالوت، فحملها في مخلاته ورمى بها  جالوت فقتله، وزوجّه 

طالوت بنته.

بنو إسرائيل  المقدسة، وما اجتمعت  P ہ  ہ  ھO في الأرض 
على ملك قط قبل داود.

Pھ   O النبوة.

P ھ  ھ  ےO من صنعة الدروع وكلام الطير والنمل.
لغلب   Oڭ  P الناس  بعض  الله  يدفع  أن  ولولا   Oڭ ۓۓ   P
المفسدون وP ۇۇO وبطلت منافعها. وقيل: ولولا أن الله ينصر 

المسلمين على الكفار لعمّ الكفر ونزل العذاب واستؤصل أهل الأرض)1(.  

))) تفسير الطبري ج2: 403.

207.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 251-250



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 208

ى  ې  ېې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ 
ى    ئا

من  الألوف  إماتة  حديث  من  اقتصّها  التي  القصص  إلى  إشارة   OۅP

الناس وإحيائهم، وتمليك طالوت، ونزول التابوت، وغلبة الجبابرة على يد صبي.

 .Oې P دلالاته على كمال قدرته نقرأها Oۅ  ۉP

وP ۅO مبتدأ ]وP ۅ  ۉO خبره، وP ۉO حال، ويجوز أن 
تكون P ۅ  ۉO بدلًا من P ۅO[)1( وP ۉO الخبر.  

PېO باليقين الذي لا يشك فيه أهل الكتاب لأنّه في كتبهم كذلك.

P ې  ى  ىO حيث تخبر بها من غير أن تعرف بقراءة وكتابة.  
ٺ  ڀڀ    ڀ     ڀ   پ  پپ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ  
ٹ   ٹ   ٹ       ٿ   ٿ   ٿ  ٿ   ٺٺ   ٺ  
ڄڄ  ڄ   ڄ   ڦ   ڦ    ڦ   ڤڦ   ڤ   ٹڤڤ  
ڇ   ڇڇ   چڇ   چ  چ   چ  ڃ     ڃ   ڃ  ڃ  

ڍ  ڍ  ڌ ڌ     ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ  ژ
P ٻ  ٻO إشارة إلى الرسل التي ذكرت قصصها في السورة، أو التي 

.tثبت علمها عند رسول الله

P ٻ  ٻ  پ  پO لما أوجب ذلك من تفاضلهم في مراتبهم.
.jأي: فضّله الله بأن كلّمه من غير سفير، وهو موسى Oپ ڀ  ڀ    ڀ P

P ٺٺٺO أي: ومنهم من رفعه على سائر الأنبياء، فكان بعد 

))) ساقطة من ج.



تفاوتهم في الفضل أفضل منهم بدرجات كثيرة، وهو محمّد صلوات الله عليه وآله 
لأنّه المفضّل عليهم حيث أوتي ما لم يؤته أحد من المعجزات الموفية على ألف وأكثر، 
وبعث إلى الإنس والجن، وخصّ بالمعجزة القائمة إلى يوم القيامة وهي القرآن. وفي 
هذا الإبهام من تعظيم شأنه وإعلاء مكانه مالا يخفى، لأنّ فيه أنّه العلم الذي لا 

يشتبه والمشهور الذي لا يخفى. 

P ٿ ٿ ٿ  ٿ ٹO كإحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص.
PٹٹٹO تقدّم تفسيره)1(.

الرسل  بعد   Oڦ  ڦ  ڦ   ڦP Pڤ  ڤ ڤO مشيئة إلجاء وقسـر 

لاختلافهم في الدين وتكفير بعضهم بعضاً.

 Oچڇ  ڇ P Pڃ  ڃ    چ چ  چO لالتزامه دين الأنبياء 

لإعراضه عنه.

P ڇ  ڍ  ڍ  ڌ ڌO كرره للتأكيد.
P ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژO من الخذلان والعصمة.  

ڳ    گ   گ   گ   گ   ک   ک   ک      ک   ڑ   ڑ  
ڳڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ   ڱں  ں  ڻ  ڻ  ڻ

من  فاتكم  ما  تدارك  على  فيه  تقدرون  لا   Oڳ گ   گ   گ   گ    P أنفقوا 
الإنفاق، لأنّه P ڳ  ڳ  ڳO حتى تبتاعوا ما تنفقونه P ڱ  ڱO حتى يسامحكم 

أخلاؤكم به.

على  اجتمعت  الأمّة  لأنّ  خلاف،  بلا  الخاص  به  يراد  عام   Oڱ Pڱ   

))) ينظر: تفسير الآية 87.

209.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 254



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 210

إثبات الشفاعة يوم القيامة، وإن اختلفوا في كيفيتها.

P ں ڻ ڻO لأنّ الكفر هو غاية الظلم.  

ڻ  ۀ  ۀ  ہ   ہ   ہ  ہھ  ھ  ھ  ھ  ے  ےۓ  ۓ  ڭ  ڭ  
ڭ  ڭ     ۇ  ۇۆ  ۆ ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ   ۅۅ  ۉ  
ئو     ئو     ئە   ئە   ئا   ئا   ى   ېى   ېې   ې    ۉ  
ئى   ئىئى    ئې    ئې      ئۈئې   ئۈ   ئۆ     ئۆ   ئۇئۇ  

ی   ی  ی
P ہO الذي يصح أن يكون قادراً عالماً وهو الباقي الذي لا يتطرق إليه 

الفناء، وPہ Oالدائم القيام بتدبير الخلق وحفظهم.

P ھ  ھ  ھO وهو ما يتقدّم النوم من الفتور الذي يسمّى النعاس Pے  
ےO وهو تأكيد للقيوم وبيان له، لأنّ من جاز عليه النوم والسنة لا يكون قيوماً.

P ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ     ۇ  ۇO يملكهما ويملك تدبير ما فيهما.
P ۆ ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋO بيان لكبريائه وملكوته بأنّ أحداً لا يملك أن 

يتكلّم يوم القيامة إلا إذا أذن له في الكلام.

P ۉ  ۉ  ې   ېې  ېO الضمير لما في السماوات وما في الأرض 
لأنّ فيهم العقلاء، أو لما دلّ عليه P ۆ ۈ  ۈO من الملائكة والأنّبياء، أي: يعلم 
للشفاعة وغير  منهم  والمرتضى  أحوالهم  ويعلم  بعدهم،  يكون  وما  قبلهم  كان  ما 

المرتضى.

P ى  ئا  ئا  ئە  ئەO أي: معلوماته.
P ئو    ئو    ئۇO أي: بما علّم وأطلع عليه، والإحاطة بالشيء علمًا أن يعلم 



كما هو على الحقيقة.

 ،)1(bروي ذلك عنهم Oئۈ  ئۈP أي: علمه   Oئۆ  ئۆ P
وسمّي العلم: كرسياً، تسمية بمكانه الذي هو كرسي ]العالم، وقيل: كرسيّه: ملكه 
تسمية بمكانه الذي هو كرسي الملك، وقيل: الكرسي[)2( سرير دون العرش دونه 

السماوات والأرض)3(.

ترتبت هذه الجمل من غير حرف عطف، لأنّ كل جملة منها واردة على سبيل 
حرف  بينهما  يتوسط  لا  أن  فالأولى  بالمبيّ،  متحد  والبيان  عليه،  ترتبت  لما  البيان 

عطف. 

P ئې     ئې   ئىO لا يثقله ولا يشق عليه حفظ السماوات والأرض.
P ئى  یO الشأن P یO الملك. 

وهو  المنبر  أعواد  على  نبيّكم  ))سمعت  قال:   jالمؤمنين أمير  عن  وروي 
يقول: من قرأ آية الكرسي في دبر كل صلاة مكتوبة لم يمنعه من دخول الجنّة إلا 
الموت، ولا يواظب عليها إلا صدّيق أو عابد، ومن قرأها إذا أخذ مضجعه آمنه الله 

على نفسه وجاره وجار جاره والأبيات حوله(()4(.  

تج   بي   بمبى     بخ  بح   بج   ئي   ئمئى   ئح   ئج     ی  
ثى  ثم   ثج   تي   تى    تم  تحتخ 

ثي جحجم  حج  حم  خج  خح

))) معاني الأخبار: 27.
))) ساقطة من ج.

))) عن الصادقj. التبيان ج2: 309.
))) شعب الإيمان ج2: 458.

211.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 256



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 212

يعني: إنّ أمور الدين جارية على التمكّن والاختيار لا على القسر والإجبار، 
رْضِ… الآيةO)1(، أي: لو شاء لأجبرهم  كَ لَمَنَ مَنْ فِ الَْ ونحوه: Pوَلَوْ شَاءَ رَبُّ
على الإيمان لكنه لم يفعل وبنى الأمر على الاختيار. وقيل: هو بمعنى النهي أي: 
لا تكرهوا في الدين)2(، ثم قالوا: هو منسوخ بآية السيف)3(، وقيل: هو مخصوص 

بأهل الكتاب إذا أدّوا الجزية)4(.

P ئي  بج  بح  بخ بمO قد تميّز الإيمان من الكفر بالدلائل النيرة.
تم  تخ   P والأصنام  بالشيطان  أي:   Oتح تج   Pبي  

تى   تيO بالعصمة الوثيقة P  ثى ثي جحO لا انقطاع لها. وهذا تمثيل لما 
يعلم بالنظر والاستدلال بالمشاهد المحسوس الذي ينظر إليه عياناً.  

ٱ  ٻ  ٻ   ٻ  ٻ  پ  پ  پ  پڀ   ڀ  
ڀ   ڀ  ٺ  ٺ  ٺ   ٺ  ٿ  ٿٿ  

ٿ  ٹ  ٹٹ  ٹ  ڤ   ڤ  ڤ
P ٱ  ٻO يريدون أن يؤمنوا يلطف بهم حتى P ٻO بلطفه وتوفيقه 
من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان، أو يخرجهم من الشبه في الدين إن وقعت لهم بما 

يوفقهم له من حلّها حتى يخرجوا منها إلى نور اليقين. 

P ڀ  ڀO أي: صمموا على الكفر فأمرهم على العكس.

.Oهُمْ جَِيعًا أَفَأَنْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنيَِن ))) يونس: 99، وتتمة الآية: Pكُلُّ
))) تفسير السمرقندي ج1: 195.

التوبة: 73. والقائل زيد بن أسلم. تفسير الطبري   Oوَالُْنَافِقِيَن ارَ  الْكُفَّ Pجَاهِدِ  ))) هي قوله تعالى: 
ج3: 12.

))) عن قتادة وغيره. تفسير الطبري ج3: 11.



P  ڀ  ٺO أي: الشياطين  يتولون أمورهم.
P ٺO من نور البيّنات إلى ظلمات الشك والشرك.  

ڤ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڄ   ڄ  ڄ    ڄ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  
چ  چ  چ  چ  ڇ   ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍڌ  ڌ  
ڎ     ڎ  ڈ  ڈ   ژ    ژ  ڑ  ڑ  ک  ک  ک  

ک  گ   گگ  گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ڱ
P ڤ  ڦO تعجيب من محاجّة نمرود في الله وكفره به.

على  الملك،  الله  آتاه  لأن  أي:   Oڦ  Pبـ متعلّق   Oڃ ڃ   ڃ   ڄ    P
معنى: إنّ إيتاء الملك أورثه البطر والعتو فحاجّ إبراهيم لذلك، أو وضع المحاجة 
عَلُونَ  Pوَتَْ إيتاء الملك، نحو قوله:  في ربّه موضع ما وجب عليه من الشكر على 
بُونOَ)1(، ويجوز أن يكون المعنى: حاجّ وقت أن آتاه الله الملك.  رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّ

ومعنى )آتاه الملك(: إنّه آتاه ما غلب به وتملك من الأموال والخدم والأتباع. 

بمعنى  جعل  إذا   Oڃ ڄ    P من  بدل  أو   Oڦ  Pبـ نصب   Oچ ڃ    P
الوقت. 

بالقتل.  وأُميت  القتل  عليه  وجب  من  أُخلّ  يريد   Oڍ ڍ   ڇ     P
الصادقj قال: ))إنّ إبراهيمj قال له: فأحيي من قتلته إن كنت صادقاً(()2(.

ک   ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ     ڈ    ڈ   ڎ    P بقوله:  عليه  استظهر  ثم 
کO انتقل إلى مالا يقدر فيه على نحو ذلك الجواب ليبهته.

))) الواقعة: 82.
))) التبيان ج2: 318.

213.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 258



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 214

]PکO أي: تحيّ وعيي[)1(. وهذا دليل على جواز الانتقال من حجّة 
إلى حجّة.  

ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ    ڻ   ڻ   ں    ں   ڱ     ڱ        ڱ  
ڭ   ڭ   ۓڭ   ۓ   ے   ے   ھ   ھ   ھھ   ہ   ہ    ہ  
ۉ    ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۇٴۋ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ڭۇ   
ې  ې   ې  ې  ى  ىئا  ئا  ئە    ئە  
ئۈ   ئۈ    ئۆ     ئۆ   ئۇئۇ   ئوئو  
ئې  ئې  ئې  ئىئى  ئى   ی  ی  ی  ی  ئج  ئح  

ئم   ئى  ئي بج  بح
 Oَتَر Pأَلَْ  لدلالة  فحذف  مرّ،  الذي  مثل  أرأيت  أو  معناه:   Oڱ ڱ    P
أرأيت  قيل:  كأنّه  المعنى  على  يحمل  أن  ويجوز  تعجيب.  كلمة  كلتيهما  لأنّ  عليه، 
أن  أراد  ارمياء،  أو  والمار عزير   Oڱ  ڱ       ڱ    ں  ں P إبراهيم  كالذي حاجّ 

يعاين إحياء الموتى ليزداد بصيرة. 

بالعجز عن معرفة طريقة الإحياء  اعتراف  P ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہO هذا 
واستعظام لقدرة المحيي. والقرية: بيت المقدس حين خرّبه بخت نصر، وقيل: هي 

القرية التي خرج منها الألوف حذر الموت)2(.

P ڻ  ڻ  ڻ   ڻO أي: ساقطة على أبنيتها وسقوفها، كأنّ سقوفها 
سقطت ثم وقع البنيان عليها، قال: كيف يحيي الله هذه القرية بعد خرابها؟ أطلق 

لفظ )القرية( وأراد أهلها، وأحبّ أن يريه الله إحياءها مشاهدة.

))) ساقطة من أ، ط.
))) عن ابن زيد. تفسير الطبري ج3: 21.



قبل  سنة  مائة  بعد  وبعث  ضحى  مات  أنّه  روي:   Oے ے   ھ   ھ    P
غيبوبة الشمس، فقال قبل النظر إلى الشمس: P ۆ  ۆO ثم التفت فرأى بقية 
من الشمس فقال: P ۈ  ۈ  ۇٴO )1(، وروي: أنّ طعامه كان تيناً وعنباً وشرابه 

عصيراً أو لبناً، فوجد التين والعنب كما جنيا والشراب على حاله)2(.

Pى  ىO أي: لم تغيره السنون، والهاء أصلية أو هاء سكت، واشتقاقه 

يتغير  الشـيء  أنّ  وذلك  )واو(،  أو  )هاء(  لامها  لأنّ  الوجهين،  على  )السنة(  من 
بمرور الزمان عليه، وقيل: أصله يتسنن من الحمأ المسنون فقلبت نونه حرف علة 

كتقضي البازي.

قد  حمار  له  وكان  ونخرت  عظامه  تفرّقت  كيف   Oئە ئە     ئا    P
ربطه. ويجوز أن يكون المراد: وانظر إليه سالماً في مكانه كما ربطته وذلك من أعظم 

الآيات.

الموت،  بعد  إحياءه  يريد  ذلك،  فعلنا   Oئۇ Pئوئو  

وحفظ طعامه وشرابه. وقيل: إنّه أتى قومه راكب حماره وقال: أنا عزير، فكذّبوه، 
التوراة، فأخذ يهذّها هذّاً عن ظهر قلبه وهم ينظرون في الكتاب فما  فقال: هاتوا 
التوراة ظاهراً أحد قبل عزير، فذلك  خرم حرفاً، فقالوا: هو ابن الله)3(، ولم يقرأ 

كونه آية.

P ئۆ  ئۆ    ئۈO وهي عظام الحمار أو عظام الموتى الذين تعجّب 
من إحيائهم P  ئۈ  ئېO نحييها. وننشرها من نشر الله الموتى بمعنى: 

))) عن قتادة. تفسير الطبري ج3: 25.
))) عن السدي. تفسير الطبري ج3: 24.

))) الكشف والبيان ج2: 250.

215.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 259



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 216

أنشـرهم، وننشزها ـ بالزاي ـ أي: نحرّكها ونرفع بعضها إلى بعض للتركيب.

قدير  شيء  كل  على  الله  أنّ  له  تبيّ  فلما  تقديره:  مضمر   OیP وفاعل 
Pی  ی  ئج  ئح  ئم   ئى  ئي بجO فحذف الأول لدلالة الثاني عليه، نحو 

قولهم: ضربني وضربت زيداً. ويجوز أن يكون المعنى: فلما تبيّ له ما أشكل عليه. 
وقرئ: قال إعلم ـ على لفظ الأمر ـ كأنّه خاطب نفسه، كقول الأعشى:  

مُرْتَِــلُ)1( كْــبَ  الرَّ إنَِّ  هُرَيْــرَةَ  عْ  وَدِّ

ڀڀ   ڀ     ڀ   پپ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ     ٻ   ٱ  
ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹ   ٹ  ٹ  
ڄ   ڄ   ڄ   ڦ    ڦ   ڦ   ڦ  ڤ   ڤ     ڤ   ڤ  

ڄڃ  ڃ  ڃ  ڃ  چ   چ  چ
.Oپ  پ  پ P أي: بصّني Oٻ  ٻ P

إيماناً،  الناس  أثبت  أنّه  علم  وقد  سبحانه  ذلك  له  قال   Oڀ ڀ     ڀ    P
به  المراد  استفهام  ألف  وهذا  للسامعين،  الفائدة  من  فيه  لما  به  أجاب  بما  ليجيب 

التقرير. 

P ٺ  ٺO هو إيجاب بعد النفي معناه: بلى آمنت.
Pٺ  ٺ  ٿO ليزيد سكوناً وطمأنينة، بأن يضام العلم الضروري 

القلب:  بطمأنينة  وأراد  واليقين،  للبصيرة  أزيد  الأدلة  وتظاهر  الاستدلال،  علم 
ذلك  سألت  تقديره:  بمحذوف  تعلّقت  واللام  للشك.  فيه  مجال  لا  الذي  العلم 

ليطمئن قلبي. 

))) ديوان الأعشى: 41، وبقيته: وهل تطيق وداعاً أيّا الرجل.



P ٿ  ٿ  ٹ  ٹ   ٹO طاووساً، وديكاً، وغراباً، وحمامة.
P ٹ  ڤO بضم الصاد وكسرها بمعنى: فأملهن واضممهن إليك.

على  أجزاءهنّ  وفرّق  فجزّئهنّ  أي:   Oڦ ڦ   ڦ   ڦ  ڤ   ڤ     ڤ    P
الجبال التي بحضـرتك وفي أرضك، وكانت أربعة أجبل.

P ڄ  ڄO وقل لهن: تعالين بإذن الله.
على  مشيهن  في  أو  طيرانهن  في  مسرعات  ساعيات  أي:   Oڄ Pڄ  

أرجلهن. 

وروي: أنّه أُمر بأن يذبحها وينتف ريشها ويقطّعها ويفرّق أجزاءها ويخلط 
على  أجزاءها  يجعل  بأن  أُمر  ثم  رؤوسها،  يمسك  وأن  ولحومها  ودماءها  ريشها 
فجعل  الله،  بإذن  تعالين  بها:  يصيح  ثم  طائر،  كل  من  ربعاً  جبل  كل  على  الجبال 
كل جزء يطير إلى الآخر حتى صارت جثثاً، ثم أقبلن فانضممن إلى رؤوسهن كل 
جثة إلى رأسها)1(. وقرئ:)جُزُؤاً( بضمتين، و)جزّاً(  بالتشديد، ووجهه: أنّه خفّف 

بطرح همزته ثم شدّد كما يشدّد في الوقف إجراء للوصل مجرى الوقف.  

چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌڌ   ڎ  ڎ   
ڈ  ژژ  ڑ  ڑک  ک  ک     ک  گگ  گ  گ  ڳ  ڳ

لابد من تقدير حذف مضاف، أي: P چO نفقة P ڇ  ڇP :Oڌ 
ڌO، أو مثلهم كمثل باذر حبّة. والمنبت هو الله ولكن الحبّة لما كانت سبباً أسند 
إليها الإنبات، كما يسند إلى الأرض وإلى الماء. وهذا التمثيل تصوير لمضاعفة الحسنات 

كأنّا موضوعة بحذاء العين. 

))) عن الربيع وغيره. تفسير الطبري ج3: 39.

217.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 261



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 218

P ک  ک     ک  گO أي: يزيد على سبعمائة.
P گ  گO   المقدرة P ڳO بمن يستحقّ الزيادة.  

ڻ   ڻ   ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ    ڳ   ڳ  
ڻ  ۀ  ۀہ  ہ   ہ  ہ  ھ  ھ   ھ  ھ  ے  ے  
ۆ    ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ   ۓ     ۓ   

ۈۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ
أنّه أوجب عليه حقّاً له،  المنّ: أن يعتدّ على من أحسن إليه بإحسانه ويريه 

والأذى: أن يتطاول عليه بسبب ما أسدى إليه. 

وأنّ  والأذى،  المنّ  وترك  الإنفاق  بين  التفاوت  إظهار   :Oں  P ومعنى 
تركهما خير من الإنفاق، كما جعل الاستقامة على الإيمان خيراً من الدخول فيه 

 .)1(Oثُمَّ اسْتَقَامُواP :بقوله

P ڭ  ڭO رد جميل P ڭO وعفو عن السائل إذا وجد منه ما يثقل 
على المسؤول، أو نيل مغفرة من الله بسبب الرد الجميل، أو عفو من جهة السائل، 

لأنّه إذا ردّه رداً جميلًا عذره.

P ۇ ۇ ۆ ۆ  ۈ ۇٴ ۋ O لا حاجة به إلى منفق يمنّ ويؤذي.
P ۋO عن المعاجلة بالعقوبة. وفيه ذرو من الوعيد)2(. 

ى   ى   ې   ې   ې   ې   ۉۉ  ۅ  
ئا   ئا  ئە  ئە   ئو  ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆئۆ  ئۈ  ئۈ    

))) فصلت:30.
))) ذرو من الوعيد: طرف منه. )الصحاح: مادة ذرا(



ئې  ئې   ئې  ئى  ئى  ئى  یی  ی    ی  
ئج   ئح  ئم  ئىئي  بج  بح  بخ  بم  بى  بي

P ې  ې  ې  ې  ىO كإبطال  P ى  ئا   ئاO معناه: 
المنافق P ٻ ئا   ئا  ئە  ئەO لا يريد بإنفاقه رضاء الله وثواب الآخرة.

P ئۈO أي: مثله ونفقته التي لا ينتفع بها البتة.
P ئۈ    ئېO أي: حجر أملس P ئې   ئې  ئى  ئىO مطر عظيم 

القطر Pئى  یO أجرد نقياً من التراب الذي كان عليه.

P ی    ی  ئج   ئح  ئم   ئەO أي: لا يحصلون مما أنفقوه من ثوابه 
الحجر  من  المطر  أذهبه  الذي  التراب  من  شيء  على  أحد  يحصل  لا  كما  شيء  على 

الصلد.

 Oې  ې  ې P :ويجوز أن يكون الكاف في محلّ النصب على الحال، أي
مماثلين P ٻئاO. وأراد بالذي ينفق الجنس أو الفريق الذي ينفق، فلذلك قال 

.Oی    ی P :بعده

پ   پ    پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  

ٺ   ٺ   ٺ    ٺ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   پ  

ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹٹ   ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ

المال الذي هو  ببذل  P پ  پ  ڀO معناه: وليتثبّتوا من أنفسهم 

يراد  أن  ويجوز  الشاقة.  العبادات  أكثر  من  النفس  على  أشقّ  وبذله  الروح،  أخو 

219.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 265-264



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 220

وتصديقاً للإسلام وتحقيقاً للجزاء من أصل أنفسهم، لأنّه إذا أنفق المسلم ماله في 
سبيل الله علم أنّ تصديقه بالثواب من أصل نفسه وإخلاص قلبه. 

وP پO على التفسير الأول للتبعيض مثلها في قولهم: هزّ من عطفه، ومعنى 
التبعيض: إنّ من بذل ماله فقد ثبت بعض نفسه، ومن بذل ماله وروحه فقد ثبتها 

  .)1(Oْحَسَدًا مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِهِمP :كلها. وعلى الآخر لابتداء الغاية كقوله

 Oڀ  P بستان  أي:   Oڀ ڀ    P هؤلاء  نفقة   Oٱ  P والمعنى: 
بمكان مرتفع، وخصّها لأنّ الشجر فيها أزكى وأحسن ثمراً.

 OٿP ثمرتها Oٺ  ٺ P مطر عظيم القطر Oٺ  ٺ P

مثلي ما كانت تثمر بسبب الوابل.

P ٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹO فمطر صغير القطر يكفيها لكرم منبتها. 

أو مثّل حالهم عند الله بالجنّة على الربوة، ونفقتهم الكثيرة والقليلة بالوابل 
والطل، وكما أنّ كل واحد من المطرين يضعف أكل الجنّة، فكذلك نفقتهم كثيرة 

كانت أو قليلة زاكية عند الله.  

ڦ  ڦ  ڦ  ڦ     ڄ    ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃ  ڃ  

ڍ   ڇ      ڇ   ڇ   ڇ   چ   چ   چ     چ     ڃ  

ڍ  ڌ   ڌ  ڎ        ڎ  ڈ    ڈژ  ژ   ڑ  

ڑ   ک  ک  ک  ک  گ

 Oڇ ڇ    P قوله:  في  والواو  للإنكار،  الهمزة   Oڦ ڦ    P

للحال لا للعطف، ومعناه: أيودّ أحدكم أن تكون له جنّة وقد أصابه الكبر.

))) البقرة: 109. 



والإعصار: الريح التي تستدير ثم تسطع نحو السماء كالعمود، وهذا مثل 
لمن يعمل الأعمال الحسنة لا يبتغي بها وجه الله تعالى، فإذا كان يوم القيامة وجدها 
محبطة لا ثواب عليها، فيتحسّ عند ذلك حسرة من كانت له جنّة من أبهج الجنان 
وأبهاها وفيها أنواع الثمار، فبلغه P ڇ     ڍO أولاد P ڌO والجنّة معاشهم 
فهلكت بالصاعقة. قال الحسن: )هذا مثل قلّ والله من يعقله من الناس: شيخ كبير 
ضعف جسمه وكثر صبيانه أفقر ما يكون إلى جنّته، وإنّ أحدكم والله أفقر ما يكون 

إلى عمله إذا انقطعت عنه الدنيا()1(.  

ڱ   ڱ   ڳڳ   ڳڳ  گ   گ    گ  

ڱ   ڱ  ں  ںڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ   

ہ  ہ  ہ  ھ  ھھ  ھ  ے  ے  ۓ  ۓ   ڭ

وخيارها،  مكسوباتكم  جياد  من  أي:   Oڱ ڳڳ   ڳڳ   P

وقيل: من حلالها)2(.

P ڱ  ڱ   ڱ  ں  ںO من الغلات والثمار. والمعنى: ومن طيبات 

ما أخرجنا لكم، إلا أنّه حذف لأنّه ذكر الطيبات قبل.

أي:   Oۀ ۀ    P الرديء  المال  تقصدوا  ولا   Oڻ ڻ   ڻ    P

تخصونه بالإنفاق، وهو في محلّ الحال.

P ہ   ہO أي: وحالكم أنّكم لا تأخذونه في حقوقكم.

P ہ  ہ  ھ  ھO أي: إلا بأن تتسامحوا في أخذه وتترخصوا فيه، من 

قولهم: أغمض فلان عن بعض حقّه: إذا غض بصره، ويقال: أغمض البائع إذا لم 

))) الكشاف ج1: 314.
))) عن مجاهد. تفسير الطبري ج3: 54.

221.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 267



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 222

فنهوا  التمر  يتصدّقون بحشف  ابن عباس: )كانوا  يبصـر، وعن  يستقص كأنّه لا 
عنه()1(.

ۈ   ۆ   ۇۆ    ۇ   ڭ     ڭ     ڭ  

ې   ې   ۉ     ۉ   ۅ   ۅ   ۋۋ   ۇٴ   ۈ  

ئۇ   ئوئۇ   ئو   ئە     ئە    ئا   ئا   ى   ېى   ې  

ئۆ  ئۆ      ئۈ  ئۈ  ئې

P ڭ    ڭO بالإنفاق في وجوه البر وبإنفاق الجيد من المال، والوعد 

يستعمل في الخير والشر.

إغراء  الزكوات  ومنع  البخل  على  ويغريكم   Oۇ Pۇ  

الآمر للمأمور، والعرب تسمّي البخيل فاحشاً كما قال طرفة:

دِ)2(   أَرَى المـَـوْتَ يَعْتَــامُ الكِــرَامَ وَيَصْطَفِــي         عَقِيلَــةَ  مَــالِ الفَاحِــشِ الُمتَشَــدِّ

 OۋP لها  وكفارة  لذنوبكم   Oۈ  P الإنفاق  في   Oۈ ۆ    P

وأن يخلف عليكم أفضل مما أنفقتم، وقيل: وثواباً عليه في الآخرة. 

P ې  ېO أي: يعطي الله الحكمة، أي: العلم ويوفق للعمل به، 

والحكيم عند الله هو العالم العامل. وقيل: الحكمة: القرآن والفقه)3(. وقرئ: )وَمَنْ 
يُؤْتِ( بكسر التاء بمعنى: ومن يؤته الله الحكمة. 

وPئو  ئوO تنكير تعظيم، كأنّه قيل: فقد أوتي أيّ خير كثير.

))) تفسير الطبري ج11: 57 بالمعنى.
))) ديوان طرفة بن العبد: 34.

))) عن مجاهد وغيره. تفسير الطبري ج3: 60. 



P ئۇ  ئۆ  ئۆ   ئۈ  ئۈO أي: العلماء الحكماء العمال.

ڀ    پ   پ   پ   پ   ٻ    ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ٿ    ٿ   ٺٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀڀ  
ڤ     ڤ   ڤ   ٹ   ٿ  ٹٹ  ٹ   ٿ  
ڃ   ڄ   ڄڄ    ڄ   ڦ   ڦ    ڦڦ   ڤ  

ڃ  ڃ  ڃ
P ٱ  ٻ  ٻ  ٻO في سبيل الله أو في سبيل الشيطان.

 Oڀ ڀ    پ    P معصية  في  أو  طاعة  في   Oپ پ   پ   ٻ     P
لايخفى عليه فيجازي عليه بحسبه.

يمنعون  أو  المعاصي،  في  أموالهم  ينفقون  الذين   Oٺ ڀ    P
الزكوات، أو لا يوفون بالنذور، أو ينذرون في المعاصي.

P ٺ  ٺO ممن ينصرهم من الله ويمنع عنهم عذاب الله. 
و)ما( في Pٿ  ٹO نكرة، أي: فنعم شيئاً إبداؤها، وقرئ بكسر النون 

وفتحها.  

P ٹ  ٹ  ڤ  ڤO أي: تعطوها إيّاهم مع الإخفاء.
المتطوّع  بالصدقات  والمراد  لكم.  خير  فالإخفاء  أي:   Oڦ ڤ   ڤ    P

بها، لأنّ الأفضل في الفرائض الإظهار.

)ونكفّر( قرئ بالنون مرفوعاً عطفاً على محلّ ما بعد الفاء، أو على أنّه خبر 
مبتدأ محذوف أي: ونحن نكفّر، مجزوماً عطفاً على محلّ الفاء، وما بعده لأنّه جواب 

الشرط، وقرئ: P ڦO بالياء مرفوعاً والفعل لله أو للإخفاء.

223.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 271-270



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 224

ڌ   ڍڍ   ڇ   ڇ  ڇ   ڇ   چ    چ   چ  
ڑ   ڑ     ژ   ژ   ڈڈ   ڎ    ڎ      ڌ  
ڳ   ڳ   ڳ      گ   گ   گ   گ   ک   کک    ک  

ڳ   ڱ
أي: لا يجب P چO أن تجعلهم مهتدين إلى الانتهاء عما نهوا عنه من المنّ 

والأذى والإنفاق من الخبيث وغير ذلك، وما عليك إلا البلاغ.

P ڇ  ڇ  ڇ ڇ  ڍO يلطف بمن يعلم أنّ اللطف ينفع فيه 
فينتهي عما نهي عنه.

P ڌ  ڌ  ڎ     ڎO من مال PڈO فهو لأنفسكم لا ينتفع 
به غيركم، فلا تمنّوا به على من تنفقونه عليه ولا تؤذوه.

 Oک Pک   لابتغاء   Oڑ  P نفقتكم  وليست  أي:   Oژ ژ    P
ولطلب ما عنده فما بالكم تمنّون بها وتنفقون الخبيث الذي لا يتوجه بمثله إلى الله.

عذر  فلا  مضاعفة،  أضعافاً  ثوابه   Oڳ گ   گ   گ   گ   ک    P
لكم في أن ترغبوا عن الإنفاق وأن يكون على أحسن الوجوه وأجملها.

ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں  ڻ   ڻ   ڻ  
ڻ ۀ ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ  ھ  
ے  ے  ۓۓ  ڭ  ڭ  ڭ   ھ   ھ    ھ  

ڭ   ۇ  ۇ  ۆ  ۆ  ۈ
ما  اجعلوا  أو   Oڱ  P اعمدوا  والتقدير:  بمحذوف،  يتعلّق  الجار 

تنفقونه للفقراء. ويجوز أن يكون خبر مبتدأ محذوف أي: صدقاتكم للفقراء. 



وP ڱ  ڱ  ں  ں  ڻO هم الذين أحصرهم الجهاد.

وهم  قيل:  للكسب.   Oک ڑ   ڻ    P به  لاشتغالهم   Oہ ہ    P
المدينة ولا  يكن لهم مساكن في  لم  أربعمائة رجل،  نحو من  الصفّة وهم  أصحاب 
عشائر، فكانوا في صفّة المسجد ـ وهي سقيفته ـ يتعلّمون القرآن بالليل ويرضخون)1( 
النوى بالنهار، وكانوا يخرجون في كل سرية يبعثها رسول اللهt فمن كان عنده 

فضل أتاهم به إذا أمسى)2(.

P ہ     ہO بحالهم P ہ  ہ  ھO أي: مستغنين 
من أجل تعففهم عن المسألة.

P ھ  ھO من صفرة الوجه ورثاثة الحال، أو الخضوع الذي هو 
شعار الصالحين.

سألوا  سألوا  إن  ومعناه:  إلحاحاً،  أي   Oۓ ے   ے   ھ    P
بتلطّف ولم يلحّوا. وقيل: هو نفي للسؤال والإلحاف جميعاً)3( كقول امرئ القيس: 

بمَِنَــارِهِ)4( تَــدَى  يُْ لَ  لَحِــبٍ  عَــىَ 

يريد: نفي المنار والاهتداء به.  

ۈ  ۇٴ   ۋ    ۋ  ۅ ۅ ۉ ۉ  
ې ې   ې  ې   ى  ى  ئا  ئا  ئە  ئە

))) يرضخون: يكسرون. )الصحاح: مادة رضخ(
))) تفسير السمرقندي ج1: 206. 

))) معاني القرآن وإعرابه ج1: 357.
))) ديوان امرئ القيس: 66، وبقيته: إذا سافه العود النباطي جرجرا.

225.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 274



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 226

ابن  وعن  الخير.  على  لحرصهم  بالصدقة  وأحوالهم  أوقاتهم  يعمّون  أي: 
عباس: )نزلت في عليj، كانت معه أربعة دراهم فتصدّق بدرهم ليلًا وبدرهم 

.)2(Cوروي ذلك عن الباقر والصادق .)نهاراً وبدرهم سراً وبدرهم علانية()1

ٱ  ٻ   ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ   پ  پ    ڀ  
ڀ  ڀ  ڀٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ    ٿ     ٿ  ٿٹ  ٹ  
ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ    ڦ   ڤ   ڤڤ   ڤ   ٹ   ٹ  
ڄ  ڃ  ڃ   ڃڃ  چ  چ   چ  چ  ڇڇ  ڇ  ڇ   

ڍ  ڍ
P ٻO كتب بالواو على لغة من يفخم كما كتبت الصلوة والزكوة بالواو، 

وزيدت الألف بعدها تشبيهاً بواو الجمع. 

 Oپ  پ   پ  پ    ڀ  ڀ P إذا بعثوا من قبورهم Oٻ  ٻ P
أي: المصـروع Pڀ  ڀO وهو الجنون، ورجل ممسوس ]أي: ممسوس[)3(. 

PڀO بـP ٻ  ٻO أي: لا يقومون من المسّ الذي بهم إلا كما  وتعلّق 
يقوم المصروع من جنونه،  Oأي: كما  بـP پ  يتعلّق  أن  المصـروع، ويجوز  يقوم 
والمعنى: إنّم يقومون يوم القيامة مخبلين كالمصـروعين يعرفون بتلك السيماء عند 

أهل الموقف. 

P ٺO العقاب بسبب P ۇٴٺ  ٿ    ٿ     ٿ  ٿO أي: البيع الذي 
لا ربا فيه مثل البيع الذي فيه الربا، وقوله: P ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤO إنكار 

))) شواهد التنزيل ج1: 109.
))) التبيان ج2: 357.

))) ساقطة من أ، ب، ط.



لتسويتهم بينهما، ودلالة على بطلان قياسهم الربا على البيع.

P ڤ  ڦ  ڦO أي: فمن بلغه وعظ P ڦ  ڦO وزجر بالنهي عن الربا 
P ڄO فتبع النهي وامتنع منه P ڄ  ڄ  ڄO فلا يؤاخذ بما مضى منه Pڃ  

ڃ   ڃO يحكم في شأنه يوم القيامة.
P چ  چO إلى الربا بعد التحريم وقال ما كان يقوله: من أنّ البيع مثل 
الربا P   چ  چ  ڇڇ  ڇ  ڇ   ڍO لأنّ ذلك القول لا يصدر إلا من 

كافر مستحلّ للربا، فلهذا توعد بعذاب الأبد.  

ڌ   ڌ  ڎ  ڎ  ڈڈ  ژ  ژ  ڑ  ڑ      ک     ک  ک
P ڌ   ڌ  ڎO أي: يذهب ببركته ويهلك المال الذي يدخل فيه.

المال  ويزيد  الثواب  بأن يضاعف عليه  به  يتصدّق  ما  أي:   Oڎ  ڈP

الذي أخرجت منه الصدقة ويبارك فيه، وفي الحديث: ))ما نقص مال من صدقة(()1(.  

P ژ  ژ  ڑ  ڑ        ک        ک O هذا تغليظ في أمر الربا، وإيذان بأنّه من فعل 
الكفار لا من فعل المسلمين.  

ڳ   ڳ      ڳ   گ   گ   گ   گ   ک  
ڻ   ڻ   ڻ    ں   ں       ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ  
ھ   ھ   ھ   ہ    ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ  
ھ  ے  ے   ۓ ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ   ۇ  ۇ  ۆ  ۆ  
ې   ۉ   ۉ    ۅ   ۅ    ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈۈ  

))) من لايحضره الفقيه ج4: 273، معجم الطبراني الصغير ج1: 54. 

227.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 278-276



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 228

ې  ې
 )1(Oْفَلَهُمْ أَجْرُهُمP :وقوله في موضع آخر Oڱ  ڱ P :الفرق بين قوله
الفاء عار عن هذه  به استحقّ الأجر، وطرح  أنّ الإنفاق  فيها دلالة على  الفاء  أنّ 

الدلالة.

P ھ  ھ  ھ  ھ  ےO روي: أنّا نزلت في ثقيف، وكان لهم على قوم من 
قريش مال فطالبوهم عند المحلّ بالمال والربا)2(، وقيل: إنّم أخذوا ما شرطوا على 

الناس من الربا وبقيت لهم بقايا فأمروا أن يتركوها ولا يطالبوا بها)3(.

P ے   ۓ ۓO إن صحّ إيمانكم. 
P ۇ  ۇ  ۆ  ۆO أي: فاعلموا بها، من أذن بالشيء: إذا علم به. وقرئ: 
فَآذِنُوا، أي: فأعلموا بها غيركم، وهو من الأذن وهو الاستماع، لأنّه من طرق العلم. 

.Oۆ  ۈP عند Oۆ P بنوع من الحرب عظيم Oۇ P :والمعنى

المديونين   Oچ  ۉ   ۉ P ۋ  ۅ    الارتباء  P ۇٴ  ۋO من 
بطلب الزيادة P ې  ېO بالنقصان منها.

ئۇ   ئۇ   ئو   ئەئو   ئە      ئا   ئا     ى   ى    ې  
ئۆئۆ   ئۈ  ئۈ   ئې  ئې  ئې  ئى  ئى  ئى  ی     

یی  ی  ئج  ئح    ئم  ئى  ئي  بج  بح   بخ  بم
أي: P ېO وقع غريم من غرمائكم P ى  ئاO أي: ذو إعسار.

))) البقرة: 274.
))) أسباب النزول: 65.

))) التبيان ج2: 365.



P ئاO أي: فالحكم أو فالأمر نظرة، أي: إنظار.
Pئە     ئەO إلى يسار، أي: وقت يسار، وهو خبر في معنى الأمر. والمراد: 

فأنظروه إلى وقت يساره، والميسرة بضم السين وفتحها لغتان، وقرئ: )إلى ميسـره( 
  .)1(Oِلَة بالإضافة إلى الهاء وحذف التاء عند الإضافة، كقوله: Pوَإقَِامَ الصَّ

P ئو  ئۇO أي: تتصدّقوا Pئۇ  ڻ O ندب سبحانه إلى أن يتصدّقوا 
تَعْفُوا  Pوَأَنْ  قال:  كما  ببعضها،  أو  غرمائهم  من  أعسر  من  على  أموالهم  برؤوس 

.)2(Oأَقْرَبُ للِتَّقْوَى

P ئۈ  ئۈ   ئېO أنّه خير لكم. 
وقرئ: تَرْجِعُونَ وP ئىO على البناء للفاعل والمفعول، أي: واخشوا 
واحذروا P ئىO تردّون P ئى  یO جزاء PیO. وعن ابن عباس: )إنّا آخر آية 

نزل بها جبرئيل وقال: ضعها في رأس المائتين والثمانين من البقرة()3(.

پ    پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ  ٱ 
ڀڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺٺ  ٺ  ٿ    ٿ  ٿ  
ڦ   ڤ   ڤ   ڤ     ڤ   ٹٹ   ٹ   ٹ   ٿ  
ڦ  ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄڃ   ڃ  ڃ        ڃ  چ  چ  
چ  چ  ڇ  ڇ   ڇ    ڇ   ڍ  ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎڈ  
ک   ک   ک   ک   ڑڑ   ژ   ژ    ڈ  
گ  گ   گ  گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  

))) الأنبياء: 73.
))) البقرة: 237.

))) معالم التنزيل ج1: 139.

229.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة البقرة/الآيات 281-280



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 230

ہ    ۀۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ں   ڱں   ڱ   ڱ   
ۓ       ۓ   ےے   ھ    ھ   ھ    ھ   ہ   ہ   ہ   
ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۇ  ۇ  ۆۆ  ۈ   ۈ  ۇٴ   ۋ  
ېې   ې     ې    ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ  
ئۆ   ئۇئۇ   ئو   ئو          ئە   ئە     ئائا   ى   ى  
یی   ئى   ئىئى   ئې    ئېئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ  

ی  ی  ئج  ئح  ئم
P ٻ  ٻO أي: تعاملتم وداين بعضكم بعضاً، تقول: داينت الرجل إذا 

عاملته بدين معطياً أو آخذاً، كما تقول: بايعته إذا بعته أو باعك.

ذكّر  وإنّما   ،OڀP مؤجل  بدين  أي:   Oپ پ   پ   پ    P
ين( ليرجع الضمير إليه في قوله تعالى: PڀO، ولأنّ الدين يتنوع إلى  )الدَّ
مؤجل وحال، وقيل: P پO ليعلم أنّ من حقّ الأجل أن يكون معلوماً موقتاً 
بالسنين أو الشهور أو الأيّام، وهذا الأمر مندوب إليه، قال ابن عباس: )والمراد به 

السلم، لما حرم الله الربا أباح السلم()1(. 

يكتب،  ما  مأمون على  أي: كاتب   Oڀ  ڀ  ٺ  ٺ P
فقوله:  ينقص،  أن يكتب ولا  ما يجب  يزيد على  بالاحتياط والنصفة لا  يكتب 
PٺO صفة لـP ٺO. وفي هذا دلالة على أنّ الكاتب يجب أن يكون 

فقيهاً عالماً بالشروط حتى يجيء مكتوبه معدلًا بالشرع. 

P ٺ  ٿٿO أي: ولا يمتنع أحد من الكتّاب P ٿ  ٿ  ٹ  ٹ  

))) معالم التنزيل ج1: 139.



وهو  بكتابته)1(.  الناس  فلينفع  بتعليمها  الله  نفعه  كما  وقيل:  الوثائق،  كتابة   Oٹ
فرض على الكفاية عند أكثر المفسرين)2(.

عن  نهياً  فيكون   Oٿ ٿ    Pبـ  Oٹٹٹ  P يتعلّق  أن  ويجوز 
الامتناع عن الكتابة المقيّدة، ثم قيل له: P ڤO أي: فليكتب تلك الكتابة 
ولا يعدل عنها، ويجوز أن يتعلّق بقوله: P ڤO فيكون نهياً عن الامتناع 

عن الكتابة على الإطلاق، ثم أمر بها مقيّدة. 

P ڤ    ڤ  ڤ  ڦO أي: وليكن المملي من وجب عليه الحقّ لأنّه 
هو المشهود على ثباته في ذمته وإقراره به، والإملاء والإملال لغتان نطق بهما القرآن: 

.)3(Oِفَهِيَ تُْلَ عَلَيْهP

.OڄP ّأي: من الحق Oڄ  ڄ  ڄ P
P ڃ ڃ    ڃ  چ  چ چ چ  ڇO السفيه: المحجور عليه لتبذيره 

أو الجاهل بالإملاء، والضعيف: الصبي أو الشيخ الخرف.

P ڇ   ڇ    ڇ   ڍ  ڍ  ڌO بنفسه لعيّ أو خرس.
أو  ضعيفاً،  أو  سفيهاً  كان  إن  وصّي  من  أمره  يلي  الذي   Oڎ ڌ    P

وكيل إن كان غير مستطيع، أو ترجمان يملّ عنه وهو يصدّقه، ففي قوله: P ڍ  ڍ  
ڌO أنّه غير مستطيع بنفسه ولكن بغيره وهو الذي يترجم عنه.  

Pڈ  ژO واطلبوا أن يشهد لكم شهيدان على الدين.

))) تفسير السمرقندي ج1: 210.
))) ينظر: تفسير الطبري ج3: 78، الكشف والبيان ج2: 292، التبيان ج2: 371.

))) الفرقان: 5.

231.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 282



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 232

P ژ  ڑO من رجال المؤمنين.
 Oگ گ   ک    P الشهيدان  يكن  لم  فإن   Oک ک   ک    P
فليشهد رجل وامرأتان. وشهادة النساء مقبولة عندنا في غير رؤية الهلال والطلاق 
مع الرجال على تفصيل فيه، وهي مقبولة على الانفراد فيما لا يستطيع الرجال النظر 

إليه مثل العذرة والأمور الباطنة للنساء)1(. 

P گ  گO ممن تعرفون عدالته وهو مرضي عندكم.
P ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ڱO أن لا تهتدي إحدى المرأتين للشهادة بأن 
تنساها من قولهم: ضل الطريق: إذا لم يهتد له، وهو في موضع النصب بأنّه مفعول 
له، أي: إرادة أن تضل. لما كان الضلال سبباً للإذكار كانت إرادة الضلال إرادة 
قولهم:  ومثله  ضلت،  إن  الأخرى  إحداهما  تذكّر  أن  إرادة  قيل:  فكأنّه  للإذكار، 
يقال:  لغتان،  وهما  )فتذكر(،  وقرئ:  فادعمه.  الحائط  يميل  أن  الخشبة  أعددت 
بالرفع،  )أذكره( و)ذكّره(، وقرأ حمزة: )إن تضل إحداهما( على الشرط )فتذكر( 

  .)2(Oُوَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ الُله مِنْهP :كقوله

ليستشهدوا، وقيل  الشهادة، وقيل:  ليقيموا   Oں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ P
لهم: شهداء قبل التحمّل، تنزيلًا لما يقارب منزلة الكائن.

P ہ   ہO ولا تملّوا أن تكتبوا الحقّ P ھO كان الحقّ P ھ   ھ  
ھ   ےO إلى وقته الذي اتفق الغريمان على تسميته.

ذلكم  أي:  المصدر،  معنى  في  لأنّه   Oہ ہ    P إلى  إشارة   Oۓ  P
الكَتْب.

))) ينظر: الوسائل ج18 باب 24 من أبواب الشهادات.
))) المائدة: 95.



P ۓ      ڭ  ڭO أي: أعدل، من القسط P ڭ  ڭO وأعون على 
إقامة الشهادة P ۇ  ۇ  ۆO وأقرب من انتفاء الريب في مبلغ الحقّ والأجل.

P ۈ   ۈ  ۇٴ   ۋ  ۋ  ۅO أريد بالتجارة: ما يتجر فيه من 
تكتبوه، لأنّه  أن لا  بأس  بيد فلا  يداً  ناجزاً  بيعاً  تتبايعوا  أن  إلا  الأبدال، والمعنى: 

لايتوهم فيه ما يتوهم في التداين.

 Oۋ  ۋ P تعاطونها يداً بيد. وقرئ :Oۅ  ۅ P ومعنى
بالنصب على معنى: إلا أن تكون التجارة تجارة حاضرة. 

P ى  ى  ئاO أمر بالإشهاد مطلقاً لأنّه أحوط.
P ئە    ئەO يحتمل البناء للفاعل والمفعول، والمعنى: نهى الكاتب والشهيد 
عن ترك الإجابة إلى ما يطلب منهما، وعن التحريف والزيادة والنقصان، أو النهي 
عن الضـرار بهما بأن يعجلا عن مهم، أو لا يكلف الكاتب الكتبة في حال عذر ولا 
يتفرغ لذلك، ولا يدعى الشاهد إلى إثبات الشهادة أو إقامتها في وقت لا يتفرغ له. 

P ئۆ  ئۆO وإن تضاروا P ئۈ  ئۈ   ئېO فإنّ الضـرار فسوق، 
وقيل: وإن تفعلوا شيئاً مما نهيتم عنه فإنّه خروج مما أمر الله سبحانه به)1(.  

ڀ   ڀ   ڀڀ  پ   پ      پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ      ٻ  
ٹ   ٹٹ   ٿ   ٿ    ٿ   ٺٿ   ٺٺ   ٺ  
ڄ   ڄ   ڦڦ   ڦ   ڤڦ    ڤ  ڤڤ   ٹ  

ڄ  ڄ  ڃ

))) معالم التنزيل ج1: 141.

233.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 283



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 234

P ٻ  ٻO أي: مسافرين.

جمع  وكلاهما  )فَرَهْنٌ(،  وقرئ:  رهان.  به  يستوثق  فالذي  أي:   Oپ  P
الرهن، وقد يخفف فيقال: )رهن(. وليس الغرض تخصيص الارتهان بحال السفر، 
ولكن السفر لما كان مظنة لإعواز الكتب والإشهاد، أمر المسافر بأن يقيم الارتهان 
مقام الكتاب والإشهاد على سبيل الإرشاد إلى حفظ المال، والقبض شرط في صحة 

الرهن. 

المديونين  بعض  الدائنين  بعض  أمن  فإن  أي:   Oٺ ٺ   ڀ   Pڀ  

يؤديه  بأن  أمر  الحقّ،  عليه  الذي  وهو   Oٿ ٺٿ   Pٺ   به  ظنه  لحسن 
إلى صاحب الحقّ وافياً وقت محلّه من غير مطل ولا تسويف. وسمّي الدين أمانة 

لائتمانه عليه بترك الارتهان منه. 

P ٹ  ٹ  ڤO خطاب للشهود.

P ڤ ڤO مع علمه بالمشهود به وتمكّنه من أدائها.

Pڦ   ڦ  ڦO هو خبر )إن(، وP ڦO مرفوع به على الفاعلية، كأنّه 

قيل: فإنّه يأثم قلبه، والمعنى فيه: إنّ كتمان الشهادة من آثام القلوب ومن معاظم 
الذنوب. 

ڃ  ڃ  ڃ  چ     چ  چ  چڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ   ڍ  ڌ    
ڌ   ڎ  ڎ    ڈڈ  ژ  ژ  ڑ  ڑ  ک  کک   

ک  گ  گ     گ  گ  ڳ

أي: P ڇO تظهروا P ڇ  ڍ   ڍO من السوء P ڌ    ڌO فإنّ 



الله تعالى يعلم ذلك ويجازيكم عليه، ولا يدخل فيما يخفيه الإنسان من الوساوس 
اعتقده وعزم  ما  النفس، لأنّ ذلك مما ليس في وسعه الخلو منه، ولكن  وحديث 
عليه. وعن عبد الله بن عمر: )أنّه تلاها فقال: لئن أخذنا الله بهذا لنهلكن، ثم بكى 
حتى سمع نشيجه)1(، فذكر لابن عباس فقال: يغفر الله لأبي عبد الرحمن، قد وجد 

 .)3())2(Oفُ الُله... الآية المسلمون منها مثل ما وجد، فنزل: Pلَ يُكَلِّ

ڻ   ڻ   ڻ  ںں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ    ڳ   ڳ   ڳ  
ڻ  ۀ   ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ  ھ  ھھ ھ  

ے   ےۓ  ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ

PںO يجوز أن يكون عطفاً على P ڳO، فيكون الضمير في 

PڻO الذي التنوين نائب عنه راجعاً إلى الرسول والمؤمنين، أي: كلهم P ڻ  

ڻ  ڻ  ۀ   ۀO ويوقف عليه.

ويجوز أن يكون مبتدأ فيكون الضمير للمؤمنين، أي: كل واحد منهم آمن. 
وقرئ: )وكتابه(، ويراد به: الجنس أو القرآن، وعن ابن عباس قال: )الكتاب أكثر 
في  قائمة  والجنسية  الجنس  بالواحد  أريد  إذا  لأنّه  ذلك  قال  وإنّما  الكتب()4(.  من 
وحدان الجنس كلها لم يخرج منه شيء، وأما الجمع فلا يدخل تحته إلا ما فيه الجنسية 

من الجموع. 

))) نشج الباكي: غصّ بالبكاء في حلقه من غير انتحاب. )الصحاح: مادة نشج(
))) البقرة: 286.

))) تفسير الطبري ج3: 95.
))) تفسير الطبري ج3: 101.

235.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 285



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 236

 .Oہ  ہ P :1( يقولون(]Oہ  ہP[

وقوله: P ےO بمعنى: أجبنا.

أي:  كفرانك،  لا  غفرانك  يقال:  فعله،  بإضمار  منصوب   Oۓ  Pو
نستغفرك ولا نكفرك.  

ۉ   ۅ  ۅ   ۋ   ۋ   ۈۇٴ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ    ۇ  
ۉې   ېې  ې  ى    ى  ئا  ئائە  ئە  ئو  ئو   
ئۇ   ئۇ  ئۆ ئۆ    ئۈ  ئۈ  ئې  ئېئې  ئى  ئى   ئى  
بى   بم   بحبخ    بج   ئي    ئى   ئجئحئم   ی   ی   ی     ی  

بي  تج  تح  تخ  تم

 Oۇ  ۇ   ۆ  ۆ  ۈ P :الوسع: ما يسع الإنسان ولا يضيق عليه، أي
ما يتيسـر عليها ويتسع فيه طوقها، وهذا إخبار عن عدله ورحمته.

P ۋ  ۋ  ۅO من خير P ۅ ۉ  ۉO من شر، لا يؤاخذ بذنبها 
غيرها ولا يثاب بطاعتها غيرها. وذكر النسيان والخطأ والمراد بهما: ما هما مسببان 
 OئاPوبـ تركنا،   Oى Pبـ المراد  إنّ  التفريط والإغفال. وقيل:  عنه من 
أو  جاهلين  عصيناك  إن  تعاقبنا  لا  معناه:  )إنّ  عباس:  ابن  عن  وروي  أذنبنا)2(. 

متعمدين()3(.

والإصر: العبء الذي يأصر حامله، أي: يحبسه مكانه لا يستقل به لثقله، 

))) زيادة يقتضيها السياق.
))) معاني القرآن وإعرابه ج1: 370.

))) مجمع البيان ج2-1: 404.



الجلد  من  النجاسة  موضع  وقطع  الأنفس،  قتل  نحو:  الشاق  للتكليف  استعير 
والثوب، وغير ذلك. 

Pئى   ئى  ی  ی    ی  ی  ئجO من العقوبات النازلة بمن قبلنا، طلبوا 

من  عليهم  نزل  عما  ثم  قبلهم،  من  كلفها  التي  الشاقة  التكليفات  عن  الإعفاء 
العقوبات على تفريطهم في المحافظة عليها. 

P بم  بىO سيدنا ونحن عبيدك، أو متولي أمورنا وناصرنا.

P بيO فإنّ من حقّ المولى أن ينصر عبده، أو فإنّ ذلك عادتك، أي: 
فأعنّا P تج  تح  ڦO بالقهر لهم والغلبة بالحجّة عليهم. 

وروي عن النبيt أنّه قال: ))أوتيت خواتيم )سورة البقرة( من كنز تحت 
العرش لم يؤتهن نبي قبلي(()1(.

))) مسند أحمد ج5: 151.

237.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة البقرة/الآية 286



سورة آل عمران

مدنية كلها، وهي مائتا آية. عدّ الكوفي Pالم Oآية وPوَالِْنْجِيلَ Oالثاني آية، 
ائيِلOَ آية.  وترك Pوَأَنْزَلَ الْفُرْقَانOَ، وعدّ البصري Pوَرَسُولً إلَِ بَنيِ إسَِْ

أماناً  آية منها  أُعطي بكل  أُبّي: ))ومن قرأ )سورة آل عمران(  وفي حديث 
على جسـر جهنم(()1(. وروى بريدة)2( عن النبيt قال: ))تعلّموا )سورة البقرة 
كأنّما  القيامة  يوم  صاحبهما  تظلان  وإنّما  الزهراوان،  فإنّما  عمران(  آل  وسورة 

غمامتان، أو غيابتان، أو فرقان من طير صواف(()3(.  

ٱ ٻ ٻ

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ     ٻ    پ      پ   پ        پ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ     ٺ  
ڤ   ٹ   ٹ   ٹ    ٹ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺ  
ڃڃ  ڄڄڃڃ  ڄ     ڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ     ڤڤ   ڤ  

چ  چ   چ چ  ڇ  ڇ  ڇ ڇ  ڍ  ڍ ڌ  ڌ ڎ  ڎ

))) الكشف والبيان ج3: 5.
))) بريدة بن الحصيب بن عبد الله الأسلمي، أسلم قبل بدر ولم يشهدها وشهد الحديبية وبايع بيعة 
الرضوان، تحوّل من المدينة الى البصرة ثم خرج منها غازياً إلى خراسان، مات بمرو في إمرة يزيد بن 

معاوية. ينظر: الاستيعاب ج1: 173، معجم رجال الحديث ج4: 202.
))) سنن الدارمي ج 2: 450.



من فتح )ميم الله( ألقى عليه حركة الهمزة حين أسقطها للتخفيف.

القرآن  لأنّ   Oٿ ٿ   Pٿ   القرآن  وهو   OڀP نزّل  وقيل: 
نزل منجّمًا، ونزل الكتابان جملة.

Pٺ  ٺO قبله من كتاب  PٺO أي: بالصدق وبما توجبه الحكمة 

ورسول.

Pڤ  ڤO يعني: القرآن، كرر ذكره بما هو نعت له ومدح من كونه فارقاً 

بين الحقّ والباطل، بعد ما ذكره باسم الجنس تعظيمًا لشأنه، أو أراد جنس الكتب 
السماوية، لأنّا كلها فرقان تفرق بين الحقّ والباطل. الصادقj: ))الفرقان كل آية 

محكمة في الكتاب(()1(.

.Oڄ    ڄڄP من الكتب المنزلة وغيرها Oڦ    ڦ  ڦ  ڦ  ڄP
Pڃ ڃڃ چO له انتقام شديد، لا يقدر على مثله منتقم.

Pڇ  ڇ  ڇ ڇ  ڍO العالم فعبّ عنه بالأرض والسماء.

گ   گ    گ  ک     ک   کک   ڑ   ڑ     ژ   ژ    ڈ   ڈ  
گ  ڳ

.Oژ  ڑP يخلق صوركم المختلفة المتفاوتة Oڈ  ڈP

Pڑ  کO على أي صفة يشاء من قبيح أو صبيح، ذكر أو أنثى.

بن  سعيد  وعن  أفعاله.  في   OگP جلاله  في   Oگ گ    گ  ک     Pک  

))) معاني الأخبار: 183 بالمعنى.

239.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة آل عمران/الآية 6



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 240

بكونه  نبّه  كأنّه  ربّاً()2(،  كان  عيسى  أنّ  زعم  من  على  حِجاج  )هذا  قال:  جبير)1( 
مصوّراً في الرحم على أنّه عبد كغيره، وكان يخفى عليه مالا يخفى على الله.

ڻ   ڻ    ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ     ڳ   
ڻۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ  ھ  ھ  ھ   ھ  ے  ے  
ۇٴ   ۈ     ۈ   ۆ   ۇۆ    ۇ   ڭ   ڭ   ڭ   ۓڭ   ۓ  

ۋ  ۋ  ۅ       ۅ  ۉ  ۉې  ې  ې     ې   ى  ى  ئا
Pڱ  ںO أحكمت عباراتها بأن حفظت من الاحتمال والاشتباه.

إليها  وتردّ  عليها  المتشابهات  الكتاب، تحمل  أي: أصل   Oں  ڻ  ڻP

Pڻ  ڻO مشتبهات محتملات. ولو كان القرآن كله محكمًا لتعلّق الناس 

به لسهولة مأخذه، ولأعرضوا عما يحتاجون فيه إلى النظر والاستدلال، ولو فعلوا 
ذلك لعطّلوا الطريق الذي به يتوصل إلى معرفة الله وتوحيده، ولكان لا يتبين فضل 

العلماء الذين يتعبون القرائح في استخراج معاني المتشابه وردّ ذلك إلى المحكم.

Pۀ  ہ  ہ  ہ  ہO أي: ميل عن الحقّ.

Pھ  ھ  ھ   ھO فيتعلّقون بالمتشابه الذي يحتمل ما يذهب إليه أهل 

البدعة مما لا يطابق المحكم، ويحتمل ما يطابقه من قول أهل الحقّ.

Pۓ   ويضلوهم  دينهم  عن  الناس  يفتنوا  أن  طلب   Oے Pے  

ۓO وطلب أن يؤوّلوه التأويل الذي يشتهونه.
Pڭ  ڭ  ڭ  ۇ  ۇ   ۆ  ۈ  ۈO أي: لا يهتدي إلى تأويله الحقّ 

هـ  الحجاج سنة 95  قتله  التابعين،  كان من سادات  بالولاء،  الأسدي  بن هشام  بن جبير  ))) سعيد 
بواسط. ينظر: وفيات الأعيان ج2: 112، معجم رجال الحديث ج8: 115.

))) الكشاف ج1: 337.



ثبتوا فيه  الذي يجب أن يحمل عليه إلا الله والعلماء الذين رسخوا في العلم، أي: 
وتمكّنوا.

Pۆ  ۈ  ۈ    ۇٴ  ۋ   ويبتدئ   Oۇ  ۇP يقف على  وبعضهم 
ۋO، ويفسّـرون المتشابه بأنّه ما استأثر الله بعلمه. والأوّل أوجه، وهو المروي 

عن الباقرj قال: ))كان رسول اللهt أفضل الراسخين في العلم(()1(.  

هؤلاء  والمعنى:  الراسخين،  لحال  موضح  مستأنف  كلام   OۇٴPو
الراسخون العالمون بالتأويل Pۇٴ  ۋ  ۋO أي: بالمتشابه.

Pۅ       ۅ  ۉ  ۉO أي: كل واحد منه ومن المحكم من عنده، أو بالكتاب 

كل من متشابهه ومحكمه من عند الله الحكيم الذي لا يتناقض كلامه.

والتفكر  التأمل  بحسن  للراسخين  مدح   Oى ى  ې  ې   Pې 

والتذكر.

ويجوز أن يكون PۇٴO حالًا من الراسخين.  

ئى   ئې    ئېئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ    ئۇ   ئۇ    ئو   ئو   ئە   ئە   ئا  
ئى  ئى  ی  ی   ی   ی  ئج      ئح    ئم  ئىئي  بج   بح  

بخ  بم  بى  بي
Pئە  ئە  ئوO لا تختبرنا ببلايا تزيغ فيها قلوبنا Pئو  ئۇ   ئۇO وأرشدتنا 
وْاO)2(، فأضافوا ما يقع من  إلى دينك، ونظيره قوله: Pفَلَمَّ كُتبَِ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّ
زيغ القلوب ]إليه سبحانه لما كان عند امتحانه، أو لا تمنعنا لطفك الذي معه تستقيم 

))) الكافي ج1: 213 ضمن حديث طويل وفيه: ))فرسول الله...((.
))) البقرة: 246.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 9-8.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..241



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 242

القلوب[)1( فتميل قلوبنا عن الإيمان بعد إذ لطفت بنا.

Pئۆ   ئۆ  ئۈ  ئۈ  ئېO من عندك نعمة بالتوفيق والمعونة.

Pی   ی   ی  ئجO تجمعهم لحساب يوم أو لجزاء يوم، كقوله: Pيَوْمَ 

.)2(Oِمْع مَعُكُمْ ليَِوْمِ الَْ يَْ

وPبىO: الموعد.  

ٱ  ٻ   ٻ    ٻ  ٻ  پ  پ  پ   پ   ڀ  ڀ  ڀڀ  
ٺ  ٺ  ٺ  ٺ    ٿ  ٿ  ٿ   ٿ  ٹ  ٹ  ٹٹ  

ڤ      ڤ    ڤ  ڤ  ڦڦ   ڦ  ڦ  ڄ  ڄ
قِّ  نَّ لَ يُغْنيِ مِنَ الَْ )من( في قوله: Pڀ  ڀO مثل الذي في قوله: Pإنَِّ الظَّ
شَيْئًاO)3(. والمعنى: لا تغني Pپ  پO من رحمة PڀO أو من طاعة الله 
PڀO أي: بدل رحمة الله وطاعته، ومثله: ))ولا ينفع ذا الجد منك الجد(()4(، 

أي: لا ينفعه جدّه من الدنيا بدلك، أي: بدل طاعتك وعبادتك وما عندك.

Pٺ  ٺO أي: حطب النار تتقد النار بأجسامهم. 

والدأب: مصدر )دأب في العمل( إذا كدح فيه، فوضع موضع ما عليه 
الإنسان من شأنه وحاله. ومحلّ )الكاف( رفع، وتقديره: دأب هؤلاء الكفرة 
منصوب  يكون  أن  ويجوز  وغيرهم.   Oٿ Pٿ    من  قبلهم  من   OٿP

المحلّ بقوله: Pٻ  ٻO أو بالوقود. والمعنى: لن تغني عنهم أموالهم مثل ما لم 

))) ساقطة من ج.
))) التغابن: 9.

))) النجم: 28.
))) أمالي الشيخ الطوسي ج1: 159، صحيح البخاري ج1: 153.



تغن عن آل فرعون، أو توقد بهم النار كما توقد بهم، كما تقول: )إنّك لتظلم الناس 
كدأب أبيك(، تريد: كظلم أبيك، أي: مثل ما كان يظلمهم، وإنّ فلاناً لمحارف)1( 

كدأب أبيه، تريد: كما حورف أبوه.

Pڤ      ڤO تفسير لدأبهم بما فعلوا وفعل بهم، كأنّه جواب لمن يسأل 

عن حالهم.  

ڄ  ڄ  ڃ    ڃ   ڃ  ڃ      چچ  چ  
ڈ   ڎ   ڌڎ   ڌ   ڍ   ڍ   ڇ   ڇ    ڇ   ڇ   چ  
ک   ک   ک   ڑ    ڑ   ژ    ژ   ڈ  
ڱ   ڱ   ڱ   ڳ      ڳڳ   ڳ   گ   گ   گ    کگ  

ڱ   ں  ں
Pٻ ڃO قيل: هم اليهود جمعهم رسول اللهt بعد وقعة بدر في 

سوق بني قينقاع فقال: يا معشر اليهود، إحذروا مثل ما نزل بقريش، وأسلموا قبل 
أن ينزل بكم مثل ما نزل بهم، فقد عرفتم أنّ نبيّ مرسل. فقالوا: )لا يغرّنّك أنّك 
لقيت قوماً أغماراً)2( لا علم لهم بالحرب فأصبت منهم فرصة، ولئن قاتلتنا لعرفت 

إنّا نحن الناس( فنزلت الآية)3(. 

ذِينَ كَفَرُوا إنِْ  شَـرُونَ(  فهو في مثل قوله: Pقُلْ للَِّ ومن قرأ: )سَيُغْلَبُونَ وَيُْ
مْ مَا قَدْ سَلَفOَ)4( أي: قل لهم قولي لك: سيغلبون، ومن قرأ بالتاء  يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَُ

))) المحارَف بفتح الراء: المحدود المحروم. )الصحاح: مادة حرف(
))) رجل غمر: لم يجرب الأمور. )الصحاح: مادة غمر(

))) أسباب النزول: 69.
))) الأنفال: 38.

243.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 13-12



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 244

أجرى الجميع على الخطاب، والمعنى: ستصيرون مغلوبين في الدنيا وتحشرون إلى 
جهنم في الآخرة. 

وقيل: إنّ المراد بالذين كفروا: مشركو مكة)1(، أي: ستغلبون يوم بدر، وأيّما 
أريد فقد فعل الله ذلك، فإنّ اليهود قد غلبوا بقتل بني قريظة وإجلاء بني النضير، 

]وفتح خيبر[)2( ووضع الجزية على من بقي منهم، وغلب المشركون أيضاً. 

.tأي: دلالة معجزة على صدق نبيّنا محمّد Oڇ  ڇ   ڇ  ڍP

Pڍ  ڌڌO يوم بدر: فرقة Pڈ  ڈ  ژ  ژO أي: في دينه 

وطاعته وهم الرسول وأصحابه، وفرقة PٿڑO وهم مشركو مكة.

Pک  کO يرى المشـركون المسلمين مثلي المشـركين في العدد قريباً 

من ألفين أو مثلي عدد المسلمين ستمائة ونيفاً وعشرين، أراهم الله إيّاهم مع قلّتهم 
بالملائكة.  أمدّهم  الله لهم كما  قتالهم، وكان ذلك مدداً من  ليجبنوا عن  أضعافهم 
ويدلّ عليه قراءة من قرأ بالتاء،  أي: ترون يا مشركي قريش المسلمين مثلي فئتكم 

الكافرة أو مثليهم أنفسهم.

لُكُمْ فِ أَعْيُنهِِمOْ)3(؟.  فإن قيل: فكيف قال في سورة الأنفال: Pوَيُقَلِّ

فالجواب: أنّم قُلّلوا أوّلًا في أعينهم حتى اجترؤوا عليهم، فلما التحم القتال 
كُثّروا في أعينهم حتى غلبوا، فكان التقليل والتكثير في حالتين مختلفتين. 

Pک  کO يعني رؤية ظاهرة مكشوفة معاينة.

Pگ   گ  گ  ڳ  ڳO كما أيّد المسلمين يوم بدر.  

))) عن مقاتل. معالم التنزيل ج1: 148.
))) ساقطة من أ، ب، ط.

))) الآية: 44.



ہ   ہ   ۀ      ۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ  
ہ   ہ  ھ  ھ    ھ  ھ  ے  
ۆ   ۇ   ۇ   ڭڭ   ڭ     ڭ    ۓ   ےۓ  

ۆ  ۈ
ذكرها  التي  الأعيان  سبحانه  جعل  المشتهيات،  أي:   Oڻ Pڻ  

شهوات مبالغة في كونها مشتهاة محروصاً على الاستمتاع بها. 

والمزيّن هو الله سبحانه بما جعل في الطباع من الميل إليها تشديداً للتكليف، 
)زيّنها  الحسن:  وعن   ،)1(Oْلنَِبْلُوَهُم لََا  زِينَةً  رْضِ  الَْ عَلَ  مَا  جَعَلْنَا  Pإنَِّا  كقوله: 

الشيطان لهم لأنّا لا نعلم أحداً أذمّ لها من خالقها()2(. 

ثم قدّم سبحانه ذكر PٻO لأنّ الفتنة بهن أعظم، ثم ثنّى بالبنين لأنّ 
الكثير، قيل: ملء مسك ثور ذهباً)3(،  المال  حبّهم داع إلى جمع الحرام. والقنطار: 

وقيل: سبعون ألف دينار)4(، وقيل: مائة ألف دينار)5(.

مؤلّف،  ألف  يقال:  كما  للتأكيد،  القناطير  لفظ  من  بنيت   OہPو
وبدرة مبدّرة. 

وPھO المعلّمة أو المرعية من أسام الدابة وسوّمها.

PےO الأزواج الثمانية.

))) الكهف: 7.
))) تفسير الطبري ج3: 133.

))) عن أبي نضرة. تفسير الطبري ج3: 134.
))) عن مجاهد وغيره. تفسير الطبري ج3: 134.

))) عن سعيد بن جبير وغيره. معالم التنزيل ج1: 149.

245.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآية 14



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 246

  .Oڭ   ڭ    ڭ  P المذكور OۓP

ۇٴ   ۋ  ۋ   ۅ  ۅۉ  ۉ  ې  ې  ې     ې   ى  
ئوئۇ   ئو   ئە   ئە   ئا      ئا   ى  
ٻ    ٻ   ٱ   ئې    ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆئۆ   ئۇ  
ٻ      ٻ  پ   پ  پ  پ   ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  
ٺ  ٺ  ٺ  ٺ 

ٿ  ٿ
 Oۉ  ې  ې  ې     ېP :وقوله ،OۅP :تم الكلام عند قوله
يتعلّق  أن  ويجوز   .Oۅ Pۅ   خير  هو  ما  بيان  على  دلالة  فيه  مستأنف  كلام 
اللام بـPۈO، واختص المتقين لأنّم هم المنتفعون به. وترتفع PېO على 

هو جنات.  

Pئۈ  ئۈ  ڭO يجازيهم بأفعالهم على قدر استحقاقهم. 

Pٱ  ٻO في محلّ نصب أو رفع على المدح، أو في موضع جر صفة 

للمتقين أو للعباد،  والواو المتوسطة بين الصفات للدلالة على كمالهم في كل واحدة 
منها.

تنتهي  الذين  وقيل:  السحر،  وقت  المصلّين   Oٿ Pٺ  

صلاتهم إلى وقت السحر ثم يستغفرون ويدعون)1(.

ٿ   ٿ  ٹ     ٹ   ٹ   ٹ     ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦڦ   
چ   چ    ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ     ڄ    ڦ   

))) عن الحسن. معالم التنزيل ج1: 149.



ڎ   ڌ   ڌ    ڍ     ڍ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چچ  
ک   ک   ک   ک    ڑ   ڑ   ژژ   ڈ   ڈ    ڎ  

گ  گ  گ
غيره،  عليها  يقدر  لا  التي  بالأفعال  وحدانيته  على  دلالته  سبحانه  شبّه 
بشهادة  الكرسي وغيرهما،  وآية  بتوحيده مثل سورة الإخلاص  الناطقة  والآيات 

الشاهد في البيان والكشف، وكذلك إقرار الملائكة وأولي العلم بذلك. 

Pڦ  ڦO مقيمًا للعدل فيما يقسم للعباد من الآجال والأرزاق، وفيما 

يأمر به عباده من الإنصاف والعمل على السوية فيما بينهم، وانتصابه على أنّه حال 
.)1(Oقًا قُّ مُصَدِّ مؤكدة من اسم الله، كقوله: Pوَهُوَ الَْ

للجملة  مؤكدة  مستأنفة  جملة   Oچ چ   چ    ڃ   Pڃ   وقوله: 
 Oڦ  ڦP :توحيد، وقوله Oٹ   ٹ   ٹ     ڤP :الأولى، والفائدة فيه أنّ قوله
تعديل، فإذا تبعه قوله: Pڃ  ڃ  چ   چ  چO فقد آذن أنّ الإسلام هو 
العدل والتوحيد، وهو الدين عند الله، وما عداه فليس من الدين. وقرئ: أنّ الدين 

بالفتح  على أنّه بدل من الأوّل، كأنّه قال: شهد الله أنّ الدين عند الله الإسلام. 

وPڇ  ڇ  ڍO هم اليهود والنصارى. واختلافهم أنّم تركوا 
الإسلام Pڌ   ڌ  ڎ  ڎ  ڈO أنّه الحقّ، فثلّثت النصارى، وقالت اليهود: 
كتبهم،  في  نعته  وجدوا  وقد   tمحمّد نبوة  في  الفريقان  واختلف  الله،  ابن  عزير 

وجاءهم العلم بأنّه رسول الله ونبيّه.

Pڈ  ژO أي: حسداً بينهم وطلباً منهم للرئاسة لا شبهة في الإسلام.

))) البقرة: 91.

247.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 19-18



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 248

Pڑ  ڑ  ک   کO أي: بالقرآن، أو بالتوراة والإنجيل وما فيهما من 

.tصفة محمّد

Pک  ک  گ  گO لا يفوته شيء من أعمالهم.  

ڻ   ں   ں   ڱڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ     ڳ   ڳ   گ  
ھ   ہہ   ہ   ہ   ۀ   ڻۀ   ڻ    ڻ  

ھ  ھ   ھ  ےے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭ
PگO جادلوك في الدين P ڳO: أخلصت نفسي وجملتي PڱO وحده، 

لم أجعل فيها لغيره شريكاً بأن أعبده وأعبد إلهاً معه. والمعنى: إنّ ديني التوحيد، 
وهو الأصل الذي يلزم جميع المكلفين الإقرار به.

Pڱ  ڱO عطف على التاء في PڳO، ويجوز أن يكون الواو بمعنى 

)مع( فيكون مفعولًا معه. 

لا  الذين   OڻP والنصارى  اليهود  من   Oڻ ڻ   ں   Pں  

كتاب لهم من مشـركي العرب.

فهل  الإسلام،  يوجب  ما  البيّنات  من  أتاكم  قد  إنّه  يعني:   OڻP

أسلمتم أم أنتم بعد على كفركم؟، ومثله قوله: Pفَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونOَ)1(، لفظه لفظ 
الاستفهام والمراد الأمر. 

Pۀ  ہ  ہ  ہO فقد نفعوا أنفسهم حيث خرجوا من الضلال 

إلى الهدى.

والتنبيه على  البلاغ  إلا  عليك  ما  فإنّك رسول  يضـرّوك  لم   Oھ  ھP

))) المائدة: 91.



طريق الرشد والهدى.  

ۇٴ   ۈ    ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ    ڭ   ڭ  
ۉ  ۉ  ۅۅ  ۋ  ۋ 
ې   ې  ې  ې  ى  ى  ئا  ئا    

ئە  ئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ
إسرائيل،  بني  عبّاد  من  وأتباعهم  الأنبياء  أوائلهم  قتلت  الكتاب  أهل  هم 
وكان هؤلاء راضين بما فعل أولئك، وحاولوا قتل رسول اللهt والمؤمنين لولا 

عصمة الله.

وقوله: Pۈ   ۇٴO المراد به: إنّ قتلهم لا يكون إلا بغير حقّ، كقوله: 
 .)1(Oِِوَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللهِ إلًَِا آخَرَ لَ بُرْهَانَ لَهُ بهP

الثناء والمدح، ولم تحقن  ينالوا بها  لم  إذ   Oئا  ئا    ئە  ئەP

الثواب فصارت كأنّا  PکO لأنّم لم يستحقّوا بها  دماؤهم وأموالهم، وفي 
به فلا  المأمور  الوجه  الوقوع على خلاف  لم تكن. وهذا هو حقيقة الحبوط، وهو 

يستحقّ عليه الثواب والأجر.  

ڀ   ڀ      ڀ    پ   پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ    ٱ   
ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ   ٹ  ٹ     
ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ   ڤ  ڦڦ  ڦ    ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  
ڇ   چ   چ   چ    چ   ڃ    ڃ       ڃ   ڃ   ڄ  

ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ   ڌ  ڌ  ڎ

))) المؤمنون: 117.

249.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 25-21



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 250

يريد أحبار اليهود، أي: أعطوا حظاً وافراً من التوراة، أو من جنس الكتب 
المنزلة.

و)من( إما للتبعيض وإما للبيان.

 tالله رسول  أنّ  وذلك   Oٺ Pڀ   التوراة  وهو   Oڀ ڀ      ڀ    Pپ  

ملّة  على  قال:  أنت؟  دين  أي  على  بعضهم:  له  فقال  فدعاهم،  مدارسهم  دخل 
فأبوا  التوراة،  وبينكم  بيننا  إنّ  فقال:  يهودياً،  كان  إبراهيم  إنّ  فقالوا:  إبراهيم. 

فنزلت)1(. وقيل: نزلت في الرجم وقد اختلفوا فيه)2(. 

Pٺ  ٺ  ٺ  ٿO استبعاد لتوليهم بعد علمهم أنّ الرجوع إلى كتاب الله 

واجب P ٿ  ٿ Oالإعراض عادتهم.

ڤ   ڤ    ڤ   ڤ   ٹ   Pۀٹ   بسبب  والإعراض  التولي   OٹP

ڦO أي: قلائل، أربعين يوماً أو سبعة أيّام.
Pنَحْنُ  Pڦ    ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄO أي: افتراؤهم وهو قولهم: 

.)3(Oُاؤُه أَبْنَاءُ اللهِ وَأَحِبَّ

 Oچ   چ  چP أي: لجزاء يوم Oڃ      ڃ   چP يصنعون OڃP

أي: لاشك فيه لمن نظر في الأدلة.

.Oڇ  ڍP جزاء Oڇ  ڇ  ڇP

Pڍ   ڌ  بخ Oيرجع إلى Pڇ  ڇO على المعنى، لأنّه في معنى كل 

الناس.  

))) أسباب النزول:70.

))) أسباب النزول:70.
))) المائدة: 18.



ک   ک   ک   ک   ڑ   ڑ      ژ   ژ   ڈ     ڈ       ڎ  
ڳ  ڳڳ  ڱ     ڱڱ  ڱ    ں  ں         ڻ    گ  ڳ    گ  گ  گ  
ھ    ھ   ھھ   ہ   ہ    ہ   ہ     ۀ   ۀ      ڻ   ڻ   ڻ  
ے  ے     ۓ  ۓ  ڭ  ڭڭ  ڭ  ۇ  ۇ  ۆ     ۆ  ۈ

PڈO الميم فيه عوض من )يا( ولذلك لا يجتمعان، وهذا من خصائص 

لام  وفيه  عليه  النداء  حرف  وبدخول  القسم،  في  بالتاء  اختص  كما  الاسم،  هذا 
التعريف.

فيما  الملاك  تصّرف  فيه  فتتصّرف  الملك  جنس  تملك  أي:   Oژ Pڈ    

يملكونه.

Pژ  ڑ     ڑ  کO تعطي من تشاء من الملك النصيب الذي قسمته 

له.

Pک  ک  ک  گO النصيب الذي أعطيته منه. فالملك الأوّل عام، 

والآخران خاصان بعضان من الكل.

من   Oڳ ڳ   Pڳ    والدين  الدنيا  في  أوليائك  من   Oگ گ   Pگ  

أعدائك.

Pڱ     ڱO تؤتيه أولياءك على رغم من أعدائك. 

Pڻ  ۀ     ۀ  ہO أي: تنقص من الليل وتجعل ذلك النقصان زيادة في 

النهار، وتنقص من النهار وتجعل ذلك النقصان زيادة في الليل.

Pھ  ھ   ے  ےO أي: من النطفة Pۓ  ۓO أي: النطفة 

251.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 27-26



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 252

Pڭ  ڭO وقيل: تخرج المؤمن من الكافر والكافر من المؤمن)1(.

Pڭ  ۇ  ۇ  ۆ     ۆO بغير تقتير.  

ې    ۉې   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈ  
ئۇ    ئو   ئو   ئە      ئە   ئا   ئا   ى   ى   ې   ې  

ئۇئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈئې  ئې  ئې  ئى  ئى
قبل  صداقة  أو  بينهم  لقرابة   OۋP يوالوا  أن  المؤمنين  سبحانه  نهى 
الإسلام أو غير ذلك من الأسباب التي يتصادق بها، وقد كرر ذلك في القرآن: Pلَ 
تَتَّخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْليَِاءP ،)2(Oَلَ تَِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ باِللهِ وَالْيَوْمِ الْخِرِ...  

الآيةO)3(. والحبّ في الله والبغض في الله أصل كبير من أصول الإيمان. 

Pۅ  ۉ  ۉO المعنى: إنّ لكم في موالاة المؤمنين مندوحة عن موالاة 

الكافرين فلا تؤثروهم عليهم.

في  الله  ولاية  من  فليس  أي:   Oئە ئا   ئا   ى   ى   ې   ې   Pې   

شيء، يعني: إنّه منسلخ عن ولاية الله رأساً، وهذا أمر معقول فإنّ مصادقة الصديق 
ومصادقة عدوه متنافيان، قال:

أْيَ مِنْــكَ لَعَازِبُ)4( ي ثُــمَّ تَزْعُــمُ أَنَّنـِـي             صَدِيقُــكَ إنَِّ الــرَّ تَــوَدُّ عَــدُوِّ

وقوله: Pى  ئاO في موضع النصب على الحال، لأنّه في الأصل فليس في 
شيء ثابت من الله، فلما تقدّم انتصب على الحال، ومثله شعراً:

))) عن الحسن. تفسير الطبري ج3: 150.
))) المائدة: 51.

))) المجادلة: 22.
))) البيت للعتابي. عيون الأخبارج3: 6.



ءٍ وَإنِْ هَانَا)1( ِّ فِ شَْ لَيْسُـــوا مِنَ الـــرَّ

اتقاؤه.  يجب  أمراً  جهتهم  من  تخافوا  أن  إلا   Oئۇ ئۇ    ئو   ئو   Pئە     

ةً، وهما جميعاً مصدر اتقى تقاة وتقية وتقوى. وهذه رخصة في موالاتهم  وقرئ: تَقِيَّ
عند الخوف، والمراد بهذه الموالاة المخالفة الظاهرة والقلب مطمئن بالعداوة.

وهذا  أعدائه،  بموالاة  لسخطه  تتعرضوا  فلا   Oئۈ ئۈ   Pئۆ  

وعيد شديد.  

ئى   ی  ی  ی  ی  ئج  ئح     ئم  ئى  ئيبج  بح  بخ  بم     
بى  بي  تج  تحتخ  تم  تى  تي  ثج  ثم  ثى

Pی  ی  ی  ی  ئجO من ولاية الكفار أو غيرها مما لا يرضي الله.

Pئى  ئيO ولم يخف عليه وهو Pٿ بخ  بم     بى  بي  تج  تحO لايخفى 

عليه منه شيء، فلا يخفى عليه سّركم وجهركم.

Pتم  تى  تي  ثج  ثمO فهو قادر على عقوبتكم. وهذا بيان لقوله: 

فلا  العالمة،  القادرة  الذوات  سائر  من  المتميّزة  ذاته  وهي   Oُنَفْسَه الُله  رُكُمُ  ذِّ Pوَيَُ
تختص بمقدور دون مقدور، ولا بمعلوم دون معلوم، فكان أحقّ بأن يتقى ويحذر.  

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ  پ  ڀ  ڀ   ڀ  
ٹ   ٹ     ٿٿ   ٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺ    ٺ   ڀ  

ٹٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ
PٱO منصوب بـPٺO أي: يوم القيامة حين Pٻ  ٻ  ٻO خيرها 

 ،Oٿ  ٿP وبين ذلك اليوم وهوله Oٺ   ٺ  ٺ P وشّرها حاضرين تتمنى

))) البيت لقريط بن انيف العنبري، ديوان الحماسة:29، وصدره: لكن قومي وإن كانوا ذوي حسب.  

253.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 30-29



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 254

فالضمير في PیO لـ)اليوم(.

ڀ   ڀ    Pڀ   ويرتفع  اذكر،  نحو:  بمضمر   OٱP ينتصب  أن  ويجوز 
ڀO على الابتداء، وPٺO خبره. أي: والذي عملته من سوء تودّ هي لو تباعد 

.OٺP ما بينها وبينه، وتكون )ما( موصولة ولا يجوز أن تكون شرطية لارتفاع

 OٺP Pٻ  پO، ويكون  Pڀ  ڀO عطفاً على  أن يكون  ويجوز 
حالًا. أي: يوم تجد عملها محضراً وادّة تباعد ما بينها وبين اليوم أو عمل السوء.

Pوَوَجَدُوا  PپO أي: مكتوباً في صحفهم يقرؤونه، ونحوه:  وقوله: 
بُعْدَ  وَبَيْنَكَ  بَيْنيِ  لَيْتَ  Pيَا  كقوله:  المسافة،  والأمد:   .)1(Oا حَاضًِ عَمِلُوا  مَا 

.)2(O قَيِْ الْشَِْ

Pڤ  ڤ  ڤO رحيم بهم، فلا تأمنوا عقابه ولا تيأسوا من رحمته.

ڦ  ڦ  ڦ    ڦ  ڄ   ڄ  ڄ   ڄ  ڃ  ڃ    ڃڃ  چ  
چ   چ ڇ  ڇ  ڇ  ڇڍ  ڍ  ڌ  ڌ  ڎ   چ   

ڎ  ڈ      ڈ  ژ
الله  فجعل  الله،  أحبّاء  نحن  قالوا:  الكتاب  أهل  من  قوم  في  الآية  نزلت 
سبحانه مصداق ذلك اتباع رسولهt فقال: Pڦ  ڦO صادقين في دعوى محبّة 
الله PڄO فإنّكم إن فعلتم ذلك أحبّكم الله وغفر لكم. ومحبّة الله للعبد هي 

إرادة ثوابه، ومحبّة العبد لله هي إرادة طاعته، فإنّ المحبّة من جنس الإرادة.

ثم أكّد ذلك بقوله: Pڇ  ڇ  ڇ  ڳO أي: إن كنتم تحبّون الله كما 

))) الكهف: 49.
))) الزخرف: 38.



تدّعون، فأظهروا دلالة صدق المحبّة بطاعة الله وطاعة رسوله.

يكون  وأن  ماضياً  يكون  أن  ويحتمل  ورسوله.  الله  طاعة  عن   Oڌ Pڍ  

مضارعاً بمعنى: فإن تتولوا، ويدخل في جملة ما يقوله الرسول لهم.

Pڌ  ڎ  ڎ  ڈ      ڈO أي: لا يحبّهم ولا يريد ثوابهم من أجل كفرهم، 

فوضع الظاهر موضع المضمر لهذا المعنى. 

ڑ  ڑ  ک  ک  ک  ک  گ    گ  گ  گ  ڳ  
ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱڱ  ڱ   ں  ں  ڻ

PٻگO: إسماعيل وإسحاق وأولادهما.

وPٻ گO: موسى وهارون ابنا عمران بن يصهر. وقيل: عيسى بن 
مريم بنت عمران بن ماثان)1(، وبين العمرانين ألف وثمانمائة سنة. 

.Oڄ  ڃ    گ  گ P بدل من O ڳ Pو

Pڳ  ڱ  ڱO يعني: إنّ الآلين ذرية واحدة متسلسلة بعضها متشعب 

، وقيل: إنّ آل إبراهيم  دٍ عَلَ العَالميََِ مَّ من بعض، وفي قراءة أهل البيتb: وَآلَ مَُ
هم آل محمّد الذين هم أهل بيته)2(.

ومن اصطفاه الله تعالى واختاره من خلقه لا يكون إلا معصوماً مطهّراً عن 
القبائح، وعلى هذا فيجب أن يكون الاصطفاء مخصوصاً بمن كان معصوماً من آل 

إبراهيم وآل عمران نبيّاً كان أو إماماً.   

))) معالم التنزيل ج1: 155.
))) عن الحسن. التبيان ج2: 441.

255.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 34-33



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 256

ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ      ہ  ھ  ھ     ھ  ھ  
ےے  ۓ   ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ   ۇ  ۇ  ۆ  ۆ  ۈ  
ۈ  ۇٴ  ۋ   ۋ  ۅ   ۅ  ۉ  ۉې  ې  ې  ې  

ى  ى  ئا      ئا  ئە  ئە  ئو  ئو
يجوز أن يكون PڻO منصوباً بقوله: Pسَمِيعٌ عَلِيمOٌ، ]أي: سميع عليم[)1( 

لقول امرأة عمران ونيّتها، وقيل: هو منصوب بـ)اذكر(.

وهي امرأة عمران بن ماثان أم مريم البتول جدّة عيسىj واسمها حنة، 
أبيهما  ايشاع واسم  وكانتا أختين: إحداهما هذه والأخرى عند زكرياj واسمها 

قاقوذ، فيحيى ومريم ابنا خالة. 

PھO أي: معتقاً لخدمة بيت المقدس لا يد لي عليه ولا أستخدمه. وروي 

عن الصادقj: ))إنّ الله عزّ وجل أوحى إلى عمران أنّ واهب لك ولداً مباركاً 
يبرئ الأكمه والأبرص ويحيي الموتى بإذني، فحدّث امرأته حنة بذلك، فلما حملت 

قالت: )ربّ إنّ نذرت لك ما في بطني محرراً((()2(.

Pھ  ےO أي: نذري قبول رضا.

Pۓ   ۓ  ڭ  O بما أقول PڭO بما أنوي. 

 OۇPوكانت ترجو أن يكون غلاماً خجلت واستحيت، و Oڭ   ۇP

منكّسة رأسها: Pۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ   ۋ  ۅO وإنّما قالت ذلك تحسّاً، 
لأنّا كانت ترجو أن تلد ذكراً، ولذلك نذرته محرراً، ولذلك قال الله تعالى: P ۇٴ  ۋ   

))) ساقطة من أ، ج.
))) تفسير القمي: 100 باختلاف.



ۋ  ۅO تعظيمًا لموضوعها، أي: والله أعلم بالشـيء الذي وضعت وبما علق به 
من عظائم الأمور وهي لا تعلم ذلك. 

وقرئ: )بمَِ وَضَعْتُ( بضم التاء، وروي ذلك عن عليj، بمعنى: ولعل لله 
فيه سراً وحكمة، ولعل هذه الأنثى خير من الذكر تسلية لنفسها.

ومريم في لغتهم هي العابدة.  

ئى    ئېئى   ئې   ئۈئې   ئۈ   ئۆ   ئۆ      ئۇ   ئۇ  
ئى  ی   ی  ی  ی  ئج  ئحئم  ئى  ئي  بج  بح بخبم   

بى  بي  تج  تح  تختم  تى  تي  ثج  ثم  ثى  ثي     جح  جم
فيه   Oئۆ Pئۆ      الذكر  مكان  بالنذر  بها  فرضي   Oئۇ Pئۇ  

وجهان: 

لما  والوجور  كالسعوط  الشـيء  به  يقبل  لما  اسمًا  القبول  يكون  أن  أحدهما: 
يسعط به ويوجر، وهو اختصاصه لها بإقامتها مقام الذكر ولم يقبل قبلها أنثى في 

ذلك، أو بأن تسلّمها من أمها عقيب الولادة قبل أن تصلح للسدانة.  

والثاني: أن يكون مصدراً على تقدير حذف المضاف، بمعنى: فتقبلها بذي 
قبول حسن، أي: بأمر ذي قبول حسن وهو الاختصاص.

Pئۈ  ئۈئېO     أي: جعل نشوءها نشوءاً حسناً، وربّاها تربية حسنة، 

وأصلح أمرها في جميع أحوالها. 

تعالى،  لله  والفعل  بالنصب.   OئېP بالتشديد،   OئېP وقرئ: 
بمعنى: وضمّها إليه وجعله كافلًا لها وضامناً لمصالحها. وقرئ: )زكريا( بالقصر 

257.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..   .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..257تفسير سورة آل عمران/الآية 37 تفسير سورة آل عمران/الآية 37



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 258

والمد. وقيل: إنّه بنى لها زكريا محراباً في المسجد، أي: غرفة تصعد إليها بسلّم)1(، 
وقيل: المحراب أشرف المجالس ومقدّمها)2(، كأنّا وضعت في أشرف موضع من 

بيت المقدس، وقيل: كانت مساجدهم تسمّى المحاريب)3(.

Pی  ئج  ئحO كان رزقها ينزل عليها من الجنّة، فكان يجد عندها فاكهة 

الشتاء في الصيف وفاكهة الصيف في الشتاء.

Pبج  بح بخO ]من أين لك هذا[)4( الرزق الذي لا يشبه أرزاق الدنيا؟.

Pبى  بي  تج  تح  تخO أي: من الجنّة.

له  فأهدت  قحط،  زمن  في  جاع  أنّه   tالنبي ))عن  الكشاف:  كتاب  وفي 
بنية،  يا  هلمّي  وقال:  إليها  بها  فرجع  بها،  آثرته  لحم  وبضعة  رغيفين   Bفاطمة
فكشفت عن الطبق فإذا هو مملوء خبزاً ولحمًا، فبهتت وعلمت أنّا نزلت من عند 
الله، فقال لها: أنّى لك هذا؟ فقالت: هو من عند الله، إنّ الله يرزق من يشاء بغير 
حساب. فقالj: الحمد لله الذي جعلك شبيهة سيدة نساء بني إسرائيل، ثم جمع 
حتى  عليه  بيته  أهل  وجميع  والحسين  والحسن  طالب  أبي  بن  علي   tالله رسول 

شبعوا وبقي الطعام كما هو، فأوسعت فاطمة على جيرانها(()5(. 

Pتى  تي  ثج  ثم  ثىO من جملة كلام مريم، أو من كلام ربّ العزّة.
على  ومجازاة  محاسبة  بغير  تفضلًا  أو  لكثرته،  تقدير  بغير   Oجح Pثي     

))) عن ابن اسحاق. الكشف والبيان ج3: 57.
))) معاني القرآن وإعرابه ج1: 403.

))) تهذيب اللغة ج5: 23.
))) ساقطة من ج.

))) الكشاف ج1: 358 ، الكشف والبيان ج3: 57.



عمل.  

ٱ  ٻ  ٻ  ٻٻ  پ  پ  پ  پ  ڀ  ڀ  ڀ    ڀٺ  
ٹ   ٹ   ٹ    ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺ  
ڄ   ڦ   ڦ    ڦ    ڦ   ڤ    ڤ   ڤ   ڤ   ٹ  

ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃ
في  مريم  عند  المسجد  في  قاعد  هو  حيث  المكان  ذلك  في  أي:   OٱP

المحراب، أو في ذلك الوقت فقد يستعار )هنا( و)ثم( و)حيث( للزمان.

لما رأى حال مريم من كرامتها على الله ومنزلتها، رغب في أن يكون له ولد 
من ايشاع مثل ولد أختها حنة في الكرامة على الله، وإن كانت عاقراً عجوزاً.

وإنّما  نقياً،  تقياً  مباركاً  ولداً  أي:   Oڀ ڀ     ڀ   ڀ   پ   پ   پ   Pپ  

أنّث على لفظ الذرية، والذرية تقع على الواحد والجمع.

Pٺ        ٺ  ٺO أي: مجيبه.

Pٿ  ٿO قيل: ناداه جبرئيلj )1(. وقرئ: )فناديه( على التذكير 

والإمالة، وقرئ: Pڤ  ڤ  ڤO بالفتح على تقدير: بأنّ الله، وبالكسر على تقدير 
إرادة القول، ولأنّ النداء ضرب من القول، وقرئ: يبشرك بفتح الياء والتخفيف 

من بشره يبشره.

وPژO إن كان أعجمياً فإنّما منع الصـرف للتعريف والعجمة، وإن كان 
عربياً فللتعريف ووزن الفعل. 

به،  أوّل من آمن  إنّه  به. قيل:  Pڦ  ڦ   ڦ   ڦO أي: بعيسى مؤمناً 

))) عن السدي. تفسير الطبري ج3: 169.

259.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 39-38



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 260

وإنّما سمّي كلمة لأنّه لم يوجد إلا بكلمة الله وحدها وهو قوله: كن من غير سبب 
الكتاب  وسمّي  منه)2(،  بكتاب  مؤمناً   :Oڦ ڦ    ڦ    Pڦ   وقيل:  آخر)1(، 

)كلمة( كما قيل: )كلمة الحويدرة()3( لقصيدته.

PڄO يسود قومه ويفوقهم في الشرف والعلم والعبادة.

PڄO لا يقرب النساء حصراً لنفسه ومنعاً من الشهوات.

Pڄ  ڄ  ڃO أي: رسولًا شريفاً رفيع المنزلة كائناً من جملة الأنبياء 

الصالحين.  

ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چ   چ   چ   چ   ڃ     ڃ  
ڑ   ڑ   ژ   ژ   ڈ   ڈ   ڎ   ڎ   ڌ   ڌ    ڍڍ  
ڳڱ   ڳ      ڳ   ڳ   گ   گ   گ   گ   ک   کک    ک  

ڱ   ڱ  ڱ  ں  ں  ڻ  ڻ
PڃO زكريا: Pچ  چ  چ  چO هذا استبعاد من حيث العادة Pڇ  

ڇ  ڇ O كقولهم: أدركته السن العالية، والمعنى: أثّر فّي الكبر وأضعفني، 
وكانت له تسع وتسعون سنة، وقيل: مائة وعشـرون سنة ولامرأته ثمان وتسعون 

سنة)4(.

Oأي: يفعل الله ما يشاء من الأفعال العجيبة الخارقة  Pڌ   ڌ  ڎ 

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الماوردي ج1: 390.
))) مجاز القرآن ج1: 91.

))) هو قطبة بن أوس بن محصن من بني ثعلبة بن سعد، شاعر جاهلي مقل، والحويدرة والحادرة لقب 
غلب عليه. ينظر: ترجمته وأخباره الأغاني ج3: 188.

))) عن ابن عباس برواية الضحاك. معالم التنزيل ج1: 158.



للعادة مثل ذلك الفعل، وهو خلق الولد بين الشيخ الفاني والعجوز العاقر، أو 
 Oڎ  ڈ  ڈPمبتدأ وخبر، أي: على نحو هذه الصفة الله، وO ڌ  ڎP

بيان له.

Pژ  ڑ  ڑ  ک  کO أي: علامة أعرف بها وقت الحمل، لأتلقّى هذه 

النعمة إذا جاءت بالشكر.

Pک  گ  گO تقدر على تكليم Pگ  ڳ  ڳ  ڳ     ڳO إشارة بيد 

أو برأس أو غيرهما، وأصله التحرك.

على  القدرة  عن  يكون  لسانه  حبس  أنّ  ليعلمه  الناس  تكليم  خص  وإنّما 
Pڱ   ڱ   تكليمهم خاصة، ويكون قادراً على التكليم بذكر الله، ولذلك قال: 

ڱO يعني: في أيّام عجزك عن تكليم الناس، وهي من المعجزات الباهرة.
Pں  ںO من حين تزول الشمس إلى أن تغيب.

PڻO من طلوع الفجر إلى وقت الضحى.  

ہ   ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ    ڻ  
ۓ   ۓ   ے   ھے   ھ   ھ   ھ   

ڭ    ڭ  ڭ  ڭ  ۇ
.Oَإذِْ قَالَتِ امْرَأَتُ عِمْرَانP هذه معطوفة على OڻP

كلّمتها الملائكة شفاهاً وPڻO لها: Pہ  ہ  ہO أوّلًا إذ تقبّلك من 
أمك وربّاك واختصك بأنواع الكرامة.

PہO من الأدناس والأقذار العارضة للنساء مثل الحيض والنفاس.

PھO آخراً Pھ  ھ  ھO بأن وهب لك عيسى من غير 

261.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 43-42



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 262

أب، ولم يكن ذلك لأحد من النساء.

لكونهما  والسجود،  القنوت  بذكر  بالصلاة  أمرت   Oۓ ۓ   Pے  

من هيئات الصلاة وأركانها، ثم قيل لها: Pڭ  ڭ  ڭO بمعنى: ولتكن 
في  وكوني  المصلّين  جملة  في  نفسك  انظمي  أو  الجماعة،  في  المصلّين  مع  صلاتك 

عدادهم.  

ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۇٴۋ   ۈ    ۈ   ۆ   ۆ   ۇ  
ئا   ئا   ى   ى   ې   ې    ې   ې   ۉ  

ئە  ئە
PۇO إشارة إلى ما سبق من نبأ زكريا ويحيى ومريم.

Pۆ  ۆ  ۈO من الأخبار التي لم تعرفها إلا بالوحي.

Pۈ   ۇٴO أي: نلقيه إليك معجزة لك، لأنّ علم ما غاب عن الإنسان 

لا يمكن حصوله إلا بدراسة الكتب أو بالتعلّم أو بالوحي. ومعلوم أنّك لم تشاهد 
هذه القصص، ولم تقرأها من كتاب ولا تعلمتها، إذ كان نشوؤك بين قوم لم يكونوا 

أهل كتاب، فوضح أنّك لم تعرف ذلك إلا بالوحي.

Pۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ ېO التي كانوا يكتبون بها التوراة في الماء 

يقترعون على مريم،  فارتزّ)1( قلم زكريا وارتفع فوق الماء، ورسبت أقلام الباقين 
من الأحبار.

ئا   ئا   ى   Pى   يكفلها  أيّم  ليعلموا  أي:   Oې ې    Pې  

ئەO في شأنها.  

))) ارتز: ثبت. )الصحاح: مادة رزز(



ئې   ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ   ئۇ   ئو    ئو  
ئې     ئى  ئى  ئى  ی  ی  ی  ی  ئج  ئح  ئم   
پ   پ    پ   پ   ٻ   ٻ    ٻ   ٻ   ٱ  
ٹ   ٹ   ٿ   ٿ    ٿ   ٺٿ   ٺ   ٺ   ٺ    ڀ   ڀ   ڀ   ڀ  

ٹٹ  ڤ    ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦ   ڦ      ڦ  ڄ
.Oَتَصِمُون Pئو  ئوO بدل من Pوَإذِْ قَالَتOْ، ويجوز أن يبدل من Pإذِْ يَْ

PئۈO يخبرك بما يسّرك.

المبارك،  ومعناه:  بالعبرانية،  مشيحا  وأصله   Oئې ئې   ئې   Pئۈ  

ايشوع،  كُنْتOُ)1(، وكذلك عيسى معرّب من  مَا  أَيْنَ  مُبَارَكًا  Pوَجَعَلَنيِ  كقوله: 
وقيل: إنّما سمّي مسيحاً، لأنّ جبرئيل مسحه بجناحيه وقت ولادته، يعوّذه بذلك 

من الشيطان)2(، وقيل: لأنّه كان لا يمسح ذا عاهة بيده إلا برأ)3(. 

منها  الاسم  أشياء:  ثلاثة  Pئې  ئې     ئى  ئى  ئىO وهذه  قيل:  وإنّما 
عيسى، والمسيح لقب من ألقابه الشريفة، والابن صفة؛ لأنّ الاسم يكون علامة 
يتميّز  الذي  هو  الثلاثة  هذه  إنّ مجموع  قيل:  فكأنّه  غيره،  بها عن  يتميّز  للمسمّى 

بذلك عن غيره.

 ،OٱP  ،Oئج  ئحP PڦO، وكذلك  PیO حال من 

Pپ  پO. أي: يبشّـرك به موصوفاً بهذه الصفات، وصحّ الحال من النكرة 

لكونها موصوفة.

))) مريم: 31.
))) الكشف والبيان ج3: 68.

))) عن ابن عباس. معالم التنزيل ج1: 159.

263.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 47-45



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 264

 OکP الناس، وفي  والرئاسة على  النبوة  Pی  یO هي  والوجاهة 
الشفاعة وعلو الرتبة، وكونه Pڦ ئحO رفعه إلى السماء.

                ،OٱP من  الحال  على  النصب  موضع  في   Oٻ Pٻ   وقوله: 
وPكَهْلOً عطف عليه. والمعنى: يكلّم الناس طفلًا وكهلًا كلام الأنبياء من غير 

تفاوت بين الحالتين.

ڃ   ڃ    ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ  
چ  چ  چ   چ  ڇ  ڇ  ڇ   ڇ  ڍڍ   ڌ  ڌ  ڎ  
کک   ک   ک   ڑ   ڑ    ژ   ژ   ڈ      ڈ   ڎ  
گ  گ  گ   گ  ڳ  ڳ  ڳڳ  ڱ  
ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻڻ   ں   ں    ڱ   ڱ   ڱ  
ۓ   ے   ے   ھ   ھ   ھ   ھ    ہ   ہ    
ۓ  ڭ     ڭ  ڭ  ڭ  ۇۇ  ۆ  ۆ  ۈ  

ۈ    ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ
 ،OوَجِيهًاP أو على ،Oُلُق كO، أو على Pيَْ ُ PڄO عطف على Pيُبَشِّ

أو هو كلام مستأنف. وقرئ: PڄO بالياء والنون.

وقوله: PڃO وPھO فيهما وجهان:

أحدهما: إنّ التقدير: ويقول: أرسلت رسولًا بأنّ قد جئتكم ومصدّقاً لما بين 
يدي.

والثاني: إنّ الرسول والمصدّق فيهما معنى النطق، فكأنّه قيل: وناطقاً بأنّ قد 
جئتكم، وناطقاً بأنّ أصدّق ما بين يدي.

Pچ  ڇ  ڇO، أو في موضع  وPڌ  ڌO في موضع نصب بدل من 



جر بدل من PٻO، أو في موضع رفع على هي أنّ أخلق لكم. وقرئ: إنّ أخلق 
ـ بالكسـر ـ على الاستئناف. والمعنى: إنّ أقدّر لكم شيئاً مثل صورة الطير.

Pژ  ڑO أي: في ذلك الشيء المماثل لهيئة الطير.

Pڑ  کO كسائر الطيور حياً.

Pک  کO بقدرته وأمره.

به  الذي   OگP أعمى  يولد  الذي  أي:   Oگ Pگ  

وضح.

وإنّما كرر Pک  کO دفعاً لوهم من توهّم فيه الإلهية.

PڱO بما تأكلونه وما تدخرونه Pں  ڻO. كان يقول: يا فلان 

أكلت كذا، ويا فلان خبئ لك كذا.

وقوله: Pۓ  ڭO محمول على قوله: PڇO أي: جئتكم بآية من 
ربّكم ولأحلّ لكم، ويجوز أن يكون PھO محمولًا عليه أيضاً، أي: جئتكم 

بآية وجئتكم مصدّقاً.

والذي أحلّ لهم عيسىj وقد كان محرّماً عليهم في شريعة موسى هو: لحم 
الإبل، والشحم، والثرب)1(، ولحم بعض الحيتان.

Pۆ  ۆ  ۈ  ۈO أي: حجّة شاهدة على صحة نبوتي.

Pۇٴ  ۋO في مخالفتي وتكذيبي وأطيعوني.  

ئا   ى   ى   ې   ېې    ې   ۉ   ۉ   ۅ  

))) الثرب: شحم قد غشي الكرش والأمعاء رقيق. )الصحاح: مادة ثرب(

265.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآية 51



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 266

ئۈئې   ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ   ئۇ    ئو    ئو   ئە    ئە   
ی   ی   ی   ی   ئى   ئى   ئى    ئې   ئې  
پ   ٻ   ٻ   ٻ    ٻ   ٱ     ئح    ئج  
ڀٺ   ڀ   ڀ   ڀ   پ   پ    پ  

ٺ  ٺ   ٺ  ٿ
Pۅ  ۉO مالكي ومالككم، إنّما قال ذلك ليكون حجّة على النصارى في 

قولهم: المسيح ابن الله، والمعنى: لا تنسبوني إليه فإنّما أنا عبد له كما أنّكم عبيد له.  

Pئە   ئە   O أي: علم Pئو  ئو   ئۇO علمًا لا شبهة فيه كعلم ما 

يدرك بالحواس.

الله  إلى  أنفسهم  يضيفون  الذين  من  أي:   Oئۈ ئۈ   ئۆ   ئۆ   Pئۇ  

أن  ويجوز   .OئۆP صلة  من   Oئۈ Pئۈ   فيكون  ينصرني؟  كما  ينصرونني 
يكون متعلّقاً بمحذوف حالًا من الياء، أي: من أنصاري ذاهباً إلى الله.

وحواريّ  ورسوله،  دينه  أنصار  أي:   Oئى ئى   ئى    ئې   Pئې  

وخلوص  لنظافتهن  الحواريات،  الحضر:  لنساء  ويقال  وخاصته،  صفوته  الرجل 
كانوا  لأنّم  بذلك  سمّوا  قيل:  رجلًا،  عشـر  اثنى  كانوا  والحواريون  ألوانهن. 
بالتحوير، وقيل:  الثوب  ينقى  لنقاء قلوبهم كما  أو  العبادة)1(،  أثر  نورانيين عليهم 
يوم  يشهدون  الرسل  وإنّما طلبوا شهادته لأنّ  الثياب)2(.  يبيّضون  قصّارين  كانوا 

القيامة لقومهم وعليهم.

))) عن عبد الله بن المبارك. معالم التنزيل ج1: 161.
))) عن أبي أرطأة. تفسير الطبري ج3: 200.



وقوله: Pپ   پO أي: مع الأنبياء الذين يشهدون لأممهم، وقيل: 
مع أمّة محمّدt لأنّم شهداء على الناس)1(. 

PڀO الواو لكفار بني إسرائيل، ومكرهم أنّم وكّلوا به من يقتله 

غيلة.

Pڀ  ڀO بأن رفع عيسىj إلى السماء، وألقى شبهه على من أراد 

اغتياله حتى قتل.

العقاب  على  وأقدرهم  كيداً  وأنفذهم  مكراً  أقواهم   Oٺ ٺ    Pٺ  

من حيث لا يشعر المعاقب.  

ڤ   ڤ  ڤ   ٹٹ    ٹ   ٹ   ٿ   ٿ   ٿ  
ڃ  ڄ   ڄ  ڄ   ڄ   ڦ      ڦ  ڦ   ڦ   ڤ  
ڇ   ڇ      ڇ   چ   چ   چ    چ  ڃ   ڃڃ  

ڇ  ڍ
.Oئح ڀPأو لـ Oٺ   ٺPظرف لـ Oٿ  ٿ  ٿP

Pٹ  ٹO أي: مستوفي أجلك، ومعناه: إنّ عاصمك من أن يقتلك 

الكفار، ومؤخرك إلى أجل كتبته لك، ومميتك حتف أنفك لا قتلًا بأيديهم.

Pٹ   ڤO أي: إلى سمائي ومقر ملائكتي.

صحبته.  وخبث  جوارهم  سوء  من   Oڦ ڤ   ڤ   Pڤ 

وقيل: متوفيك: قابضك من الأرض، من توفيت مالي على فلان إذا استوفيته)2(، 

))) عن ابن عباس. معجم الطبراني الكبير ج11: 223.
))) عن مطر الوراق وغيره. تفسير الطبري ج3: 203.

267.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآية 55



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 268

وقيل: متوفيك في وقتك بعد النزول من السماء ورافعك الآن)1(، وقيل: متوفيك: 
مَنَامِهَاO)2( ورافعك وأنت نائم  تَُتْ فِ  لَْ  تيِ  Pوَالَّ متوفي نفسك بالنوم من قوله: 

حتى لا يلحقك خوف، وتستيقظ وأنت في السماء آمن مقرّب)3(.

بالحجّة،  يعلونهم   Oڃ ڃ  ڄڄ   ڄ   ڄ   ڦ      ڦ  Pڦ  

كذّبوه  الذين  دون  المسلمون  هم  ومتّبعوه  والسيف،  بالحجّة  الأحوال  أكثر  وفي 
وكذبوا عليه من اليهود والنصارى.

يهِمْ  مP ،Oْفَيُوَفِّ بُُ Pچ  چO تفسير الحكم فيما بعد وهو قوله: Pفَأُعَذِّ

  .Oْأُجُورَهُم

ژ   ژ   ڈ   ڈ   ڎ   ڎ   ڌ   ڌ     ڍ  
گ    گ   گ   ک   ک   ک   ک   ڑ   ڑ   
ں   ڱ    ڱ   ڱ   ڱ     ڳ   ڳڳ   ڳ    گ  

ں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ
PںO إشارة إلى ما سبق من نبأ عيسىj وغيره، وهو مبتدأ خبره Pں  

ڻO، وPڻ  ڻO خبر بعد خبر، أو خبر مبتدأ محذوف. ويجوز أن يكون 
PںO بمعنى )الذي(، وPںO صلته، وPڻ  ڻO الخبر.

وPڀ ۀO القرآن، لأنّه بما فيه من الحكمة كأنّه ينطق بالحكمة، كما 
تسمّى الدلالة دليلًا وإن كان الدليل هو الدال.  

))) معاني القرآن للفراء ج1: 219.
))) الزمر: 42.

))) عن الربيع. تفسير الطبري ج3: 202.



ڭ     ۓ   ۓ   ے   ے   ھھ   ھ    ھ   ہ   ہ     ہ    ہ   
ڭ    ڭ      ڭ  ۇ  ۇ  ۆ  ۆ  ۈ   ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ   ۅ  
ئە   ئا     ئا   ى   ى     ې   ې   ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ  
ئۆ   ئۆ    ئۇ    ئۇ   ئو   ئو   ئە  

ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې  ئى
.OھP وحاله العجيبة كشأن jشأن ہ OہP

Pے  ے  ۓO جملة مفسّة لما له شبّه عيسى بآدم، أي: خلق  وقوله: 
آدم من تراب ولا أب هنا ولا أم، فكذلك حال عيسى. والوجود من غير أب وأم 
أغرب وأدخل في باب خرق العادة من الوجود من غير أب. والمعنى: قدّره جسداً 
 .)1(Oَثُمَّ أَنْشَأْنَاهُ خَلْقًا آخَرP :أي: أنشأه بشـراً كما قال Oۓ  ڭ    ڭ    ڭP من طين

وقوله: PڭO حكاية حال ماضية.  

Pۇ  ۆ  ۆO خبر مبتدأ محذوف أي: هو الحقّ، كقول أهل خيبر: )محمّد 

والخميس()2( أي: الجيش.

Pۈ   ۈ  ۇٴ  ۋO من باب التهييج لزيادة الطمأنينة واليقين.  

Pۅ  ۅO من النصارى PۉO أي: في عيسى.

Pۉ  ې  ې  ې  ې  ىO أي: من البيّنات الموجبة للعلم.

بالرأي والعزم كما تقول: تعال نفكّر  Pى  ئاO هلمّوا، والمراد المجيء 

في هذه المسألة.

))) المؤمنون: 14.
))) سيرة ابن هشام ج3: 343.

269.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 61-59



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 270

Pئا    ئە  ئەO أي: يدع كل مني ومنكم أبناءه ونساءه ومن نفسه 

كنفسه إلى المباهلة.

ومنكم.  منا  الكاذب  على  الله  بهلة  نقول:  بأن  نتباهل  أي:   Oئۆ Pئۆ   

اللعنة، وبهله الله: لعنه وأبعده من رحمته، من قولك:  ـ:  بالفتح والضم  ـ  والبهلة 
أبهله إذا أهمله، وناقة باهل: لا صرار)1( عليه. هذا أصل الابتهال، ثم استعمل في 

كل دعاء يجتهد فيه وإن لم يكن التعاناً. 

دعاهم  ولما  معهما،  ومن  والسيّد  العاقب  نجران)2(:  وفد  في  الآيات  نزلت 
قالوا  إلى بعض  فلما خلا بعضهم  قالوا: حتى نرجع وننظر،  المباهلة  إلى   tالنبي
للعاقب ـ وكان ذا رأيهم ـ: يا عبد المسيح ما ترى؟ قال: والله لقد عرفتم أنّ محمّداً 
نبيّاً قط  باهل قوم  ما  أمر صاحبكم، والله  بالفصل من  نبيّ مرسل، ولقد جاءكم 
الرجل  فوادعوا  دينكم  إلف  إلا  أبيتم  فإن  صغيرهم،  نبت  ولا  كبيرهم  فعاش 

وانصرفوا إلى بلادكم.

وذلك بعد أن غدا النبيt آخذاً بيد علي بن أبي طالب والحسن والحسين 
فقال  حارثة،  أبو  أسقفهم  يقدمهم  النصارى  وخرج  خلفه،  وفاطمة  يديه  بين 
يزيل جبلًا من مكانه لأزاله بها، فلا  أن  الله  لو شاء  إنّ لأرى وجوهاً  الأسقف: 
تباهلوا فتهلكوا ولا يبقى على وجه الأرض نصراني إلى يوم القيامة، فقالوا: يا أبا 

القاسم إنّا لا نباهلك ولكن نصالحك.

فصالحهم رسول اللهt على أن يؤدّوا إليه كل عام ألفي حلّة: ألف في صفر 

))) الصرار: خيط يشد فوق الخلف والتودية لئلا يرضعها ولدها. )الصحاح: مادة صرر(
))) نجران بالفتح ثم السكون: موضع يقع في مخاليف مكة من ناحية مكة، سمي بنجران بن زيدان بن 

سبأ، لأنه كان أول من عمّرها، وكان أهلها على النصرانية. معجم البلدان ج5: 266.



إن  وألف في رجب، وعلى عارية ثلاثين درعاً وعارية ثلاثين فرساً وثلاثين رمحاً 
وقع كيد باليمن، وقال: والذي نفسي بيده إنّ الهلاك قد تدلّ على أهل نجران، ولو 
لاعنوا لمسخوا قردة وخنازير، ولاضطرم عليهم الوادي ناراً، ولما حال الحول على 

النصارى كلهم حتى يهلكوا)1(.

وفي هذه الآية أوضح دلالة على فضل أصحاب الكساءb، وعلوّ درجتهم، 
وبلوغ مرتبتهم في الكمال إلى حد لا يدانيهم أحد من الخلق.

ٱ   ٻ  ٻ  ٻ  ٻپ  پ  پ  پ  ڀ  ڀڀ  ڀ  ٺ  ٺ    ٺ      
ڤ   ڤ   ٹ    ٹ   ٹ   ٹ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٺ  
ڤ ڤ  ڦ ڦ ڦ  ڦڄ   ڄ  ڄ ڄ  ڃ  
ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ  چ  چ    ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍڍ  

ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈ      ڈ  ژ
 Oٻ ٻ   Pٻ   وغيره  عيسى  نبأ  من  عليك  قصّ  الذي   Oٻ Pٱ   

والحديث الصدق.

]و)من( في قوله[)2(: Pپ  پ  پ  ڀ  ڀO بمنزلة البناء على الفتح في )لا إله 
إلا الله( في إفادة معنى الاستغراق، وهو ردّ على النصارى في قولهم بالتثليث.

Pٿ  ٹ  ٹ  ٹO وعيد لهم.

ڤ   Pڤ   فقال:  التوحيد  إلى  سبحانه  دعاهم  القوم  على  الحجاج  تمّ  ولما 
فيها  يختلف  لا   OڦڄP مستوية  أي:   Oڦ ڦ  ڦ  ڤ   ڤ 

القرآن والتوراة والإنجيل، وتفسير الكلمة قوله: Pڄ  ڄ ڄ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  

))) ينظر: الكشف والبيان ج3: 85.
))) ساقطة من أ، ج.

271.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 64-62



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 272

چ  چ  چ  چ    ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍO يعني: هلمّوا إليها حتى لا نقول: 
عزير ابن الله، والمسيح ابن الله، لأنّ كل واحد منهما بعضنا وبشـر مثلنا، ولا نطيع 
مْ  أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَُ ذُوا  َ Pاتَّ الأحبار فيما أحدثوا من التحريم والتحليل، كقوله: 
أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللهِ... الآيةO)1(. وقال عدي بن حاتم: ما كنا نعبدهم يا رسول الله، 
قال: ))أليس كانوا يحلّون لكم ويحرّمون فتأخذون بقولهم؟!((، قال: نعم. ]قال: 

هو ذاك)2([)3(.

Pڌ  ڌO عن التوحيد.

Pڎ  ڎ  ڈ      ڈO أي: لزمتكم الحجّة فوجب عليكم 

ومعناه:  التعريض،  باب  من  يكون  أن  ويجوز  دونكم.  مسلمون  بأنّا  تعترفوا  أن 
اشهدوا بأنّكم كافرون حيث توليتم عن الحقّ بعد ظهوره. 

ژ  ڑ  ڑ  ک  ک     ک  ک  گ  گ  
ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ      ڳڳ   ڳ   گ   گ  
ں  ں  ڻ  ڻ   ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ  ہھ  
ھ  ھ  ھ    ے  ے  ۓ  ۓ  ڭ        ڭ  ڭ  ڭ  ۇ  

ۇ  ۆ      ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ   ۋ  ۋ  ۅ
فريق  كل  وزعم   tالله رسول  عند  والنصارى  اليهود  أحبار  اجتمعت 
منهم أنّ PکO كان منهم، فقيل لهم: إنّ اليهودية حدثت بعد نزول التوراة، 
وبين  وبينه  سنة،  ألف  وموسى  إبراهيم  وبين  الإنجيل،  نزول  بعد  والنصـرانية 

))) التوبة: 31.
))) ساقطة من ج.

))) معجم الطبراني الكبير ج 17: 86  باختلاف في اللفظ.



عيسى ألفان، فكيف يكون إبراهيم على دين لم يحدث إلا بعد عهده بأزمنة كثيرة؟!.

Pڳ     ڱO حتى لا تجادلوا مثل هذا الجدال المحال؟!.  

مستأنفة  جملة   OںPو وخبر،  مبتدأ   OٿڱPو للتنبيه  )ها( 
وقلة  جهلكم  بيان  الجهّال،  الأشخاص  هؤلاء  أنتم  يعني  الأولى.  للجملة  مبيّنة 

عقلكم أنّكم جادلتم Pں  ڻ  ڻ   ڻ  O مما نطق به التوراة والإنجيل.

Pڻ  ۀ  ۀO لا ذكر له في كتابيكم من دين إبراهيم؟!.

Pھ  ھO شأن إبراهيم ودينه Pھ    ے  ےO فلا تتكلّموا فيه.

.Oۆ  ۈP ثم أعلمهم بأنّ إبراهيم بريء من دينهم وما كان إلا

به  لإشراكهم  والنصارى  اليهود  بالمشـركين  أراد   Oۋ ۋ   ۇٴ    Pۈ  

عزيراً والمسيح.  

ۅ  ۉ  ۉ     ې  ې  ې  ېى  ى  ئائا  
ئە  ئە    ئو  ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ   ئې   

ئې  ئې  ئى      ئى  ئى  ی  ی
Pۅ  ۉ  ۉO أخص الناس PېO وأقربهم منه، من الولي وهو 

Pى    خصوصاً   OېىP وبعده  زمانه  في   Oې Pې   القرب 
ئاO من أمّته Pئە  ئە    ئوO يتولى نصرتهم.

Pئۇ  ئۇO أي: تمنّت جماعة Pئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ   ئېO هم اليهود 

273.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 69-68



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 274

دعوا حذيفة)1( وعماراً)2( ومعاذاً)3( إلى اليهودية.

لأنّ  عليهم،  إلا  الإضلال  وبال  يعود  وما   Oئى ئى       ئې   Pئې  

المسلمين  إضلال  على  يقدرون  ما  أو  وإضلالهم،  بضلالهم  لهم  يضاعف  العذاب 
وإنّما يضلّون أمثالهم.

Pئى  یO أي: وما يعلمون أنّ وبال ذلك يعود عليهم.

بج   ئي   ئى   ئم     ئح   ئج   ی   ی   
ٱ  ٻ  ٻ  ٻ   ٻ  پ  پ  پ   بح   

پ  ڀ  ڀ
Pئم    ئىO بالتوراة والإنجيل. وكفرهم بها: أنّم لا يؤمنون بما نطقت 

به من صحة نبوة محمّدt ونعته.

بالقرآن ودلائل  تكفرون  أو  الله،  آيات  بأنّا  تعترفون   Oئي  بجP

نبوة الرسول وأنتم تشهدون نعته في الكتابين.

ما  والحقّ:  التوراة،  من  حرّفوه  ما  الباطل:   Oپ ٻ   ٻ    Pٻ  
تركوه على حاله.

كبار  من  الأنصار،  من  الأشهل  عبد  لبني  حليف  الله،  عبد  أبا  يكنى  العبسي،  اليمان  بن  حذيفة   (((
الصحابة، مات سنة 36 هـ بعد مقتل عثمان وبيعة الإمام عليj. ينظر: الاستيعاب ج1: 277، معجم 

رجال الحديث ج4: 251. 
))) عمار بن ياسر بن مالك العنسي حليف بني مخزوم، الصحابي المشهور كان من السابقين الأولين، 
شهد المشاهد كلها، قتل بصفين مع الإمام عليj. ينظر: الإصابة ج2: 512، معجم رجال الحديث 

ج12: 288. 
وفاته  كانت   ،tالنبي مع  كلها  المشاهد  شهد  الخزرجي،  الأنصاري  عمرو  بن  جبل  بن  معاذ   (((
بالطاعون بالشام سنة 17هـ أو 18هـ. ينظر: الإصابة ج3: 426، معجم رجال الحديث ج18: 212.



 .tوهو نبوة محمّد Oپ  پP

ٺ    ٿ  ٿ  ٿ  ٿ   ڀ    ٺ  ٺ  ٺ    ڀ  
ڦ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ    ٹ   ٹ   ٹ   ٹ  
چ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ        ڄ   ڄ    ڄ   ڦ    ڦ   ڦ  
چ  چ  چ  ڇ  ڇ   ڇ   ڇ  ڍڍ  ڌ  ڌ   ڎ  ڎ  
ڈ  ڈ  ژ  ژڑ  ڑ  ک   ک  ک  ک  گ      گ  

گگ  ڳ  ڳ  ڳ      ڳ  ڱ
تواطأ اثنا عشر رجلًا من أحبار يهود خيبر وقال بعضهم لبعض: ادخلوا في 
دين محمّد أوّل النهار من غير اعتقاد PٹO به آخر النهار، وقولوا: إنّا نظرنا في 
كتبنا وشاورنا علماءنا، فوجدنا محمّداً ليس بذلك المنعوت، وظهر لنا كذبه وبطلان 
أهل  وهم  ـ  رجعوا  ما  ويقولون:  دينهم  في  أصحابه  شكّ  ذلك  فعلتم  فإذا  دينه؛ 

الكتاب ـ إلا لأمر قد تبيّ لهم.

 Oڃ  چ  چP :يتعلّق بقوله Oڦ  ڦP :أوله، وقوله Oٹ  ٹPو
 Oچ  چ  ڇP )1(]وما بينهما اعتراض، أي: ولا تظهروا إيمانكم بأن يؤتى أحد[
إلا لأهل دينكم دون غيرهم. والمراد: وأسّروا تصديقكم بأن المسلمين قد أوتوا من 
كتب الله مثل ما أوتيتم، ولا تفشوه إلا عند أشياعكم وحدهم دون المسلمين لئلا 

يزيدهم تصديقكم بذلك ثباتاً، ودون المشركين لئلا يدعوهم ذلك إلى الإسلام.

 OڇP في  والضمير   Oچ Pڃ   على  عطف   Oڍ ڇ   ڇ    Pڇ   
لـ)أحد( لأنّه في معنى الجمع، يعني: ولا تؤمنوا لغير من تبع دينكم، إنّ المسلمين 

يحاجونكم يوم القيامة بالحقّ، ويغالبونكم عند الله بالحجّة.

))) ساقطة من ط.

275.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 74-72



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 276

ومعنى الاعتراض بقوله: Pڄ  ڄ       ڃ  ڃ  ڃO أنّ المراد بذلك: قل يا 
محمّد لهم: إنّ من شاء الله أن يوفقه حتى يسلم أو يزيد ثباته على الإسلام كان ذلك، 
 Oڌ  ڌ   ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ  ژP :ولم تنفع حيلتكم ومكركم، وكذلك قوله

المراد به: الهداية والتوفيق. 

وفي الآية وجه آخر: وهو أن يتم الكلام عند قوله: Pڦ   ڄ  ڄO على 
معنى: لا تؤمنوا هذا الإيمان الظاهر إلا لمن كانوا تابعين لدينكم ممن أسلموا منكم، 

لأنّ رجوعهم كان أرجى عندهم، ولأنّ الإسلام منهم كان أغيظ لهم.

دبرتم   Oڇ چ   Pچ   أحد  يؤتى  لأن  معناه:   Oچ چ   Pڃ   وقوله: 
ذلك وفعلتموه لا لشـيء آخر، يعني: إنّ ما بكم من الحسد لمن أوتي مثل ما أوتيتم 
ابن  قراءة  عليه  والدليل  قلتم،  ما  قلتم  أن  إلى  دعاكم  والكتاب،  العلم  فضل  من 
ألِن  بمعنى:  والتوبيخ  للتقرير  الاستفهام  همزة  بزيادة  أحد(  يؤتى  )أأن  كثير)1(: 
يؤتى أحد. ومعنى Pڇ   ڇO على هذا إنّكم دبّرتم ما دبّرتم لأن يؤتى أحد مثل 

ما أوتيتم، ولما يتصل به عند كفركم به من محاجتهم لكم عند ربّكم. 

ووجه آخر: وهو أن يكون Pڃ  ڃO بدلًا من PڃO، وPڃ  چ  
أو  أوتيتم  ما  مثل  أحد  يؤتى  أن  الله  هدى  إنّ  قل:  والمعنى:   .OڄP خبر   Oچ
يحاجوكم حتى يحاجوكم عند ربّكم فيقرعوا باطلكم بحقّهم ويدحضوا حجّتكم. 

هذين  لهم  قل  والمعنى:   .OڄPبـ الكلامان  يتعلّق  أن  وهو  آخر:  ووجه 
د عليهم أنّ الهدى هدى الله، وهو ما فعله من إيتاء الكتاب غيركم،  القولين أي: أكِّ
وأنكر عليهم أن يكيدوا بما كادوا به، كأنّه قيل: قل: Pڄ       ڃ  ڃ  ڃO، وقل: 

))) عبد الله بن كثير الداري قارئ أهل مكة، أحد التابعين، ولد سنة 45هـ وتوفي سنة 120هـ. ينظر 
غاية النهاية في طبقات القراء ج1: 443.



ألِن يؤتى أحد مثل ما أوتيتم قلتم ما قلتم وكدتم ما كدتم؟. 

وفي هذه الآيات معجزة باهرة لنبيّناt حيث أخبرهم عن سرائرهم.  

ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ      ڻ      ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ  
ہ  ہ   ھ  ھ  ھ  ھ         ے  ے  ۓ  ۓڭ  ڭ  ڭ   ڭ  
ۇ  ۇ  ۆ  ۆ       ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  

ۉ   ۉ  ې  ې  ې  ې  ى  ى  ئا  ئا  ئە
Pھ         ے  ے  ۓ  ۓO معناه: إلا مدة دوامك عليه يا صاحب الحقّ قائمًا 

على رأسه تطالبه بالعنف.

PڭO إشارة إلى ترك الأداء الذي دلّ عليه Pھ  ھ  ھO ومعناه: إنّ 

تركهم أداء الحقوق بسبب قولهم: Pۇ  ۇ  ۆ  ۆ       ۈO أي: ليس علينا 
عقاب ولا ذم في شأن الأميين الذين ليسوا على ديننا، وكانوا يستحلّون ظلم من 

خالفهم ويقولون: لم تجعل لهم في كتابنا حرمة.

 Oۅ  ٹP بادعائهم أنّ ذلك في كتابهم Oۈ  ۇٴ  ۋ  ۋP

أنّم كاذبون.

PۉO إثبات لما نفوه، أي: بلى عليهم سبيل في الأميين، وقوله: Pې  ې  

ترك  في  الله   OېP عليه  عاهد  بما  أوفى  من  كل  أي:  مستأنفة،  جملة   Oې
الخيانة والغدر Pى  ىO يحبّه، وضع الظاهر موضع المضمر. 

ئە   ئو  ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ     ئۈ  ئۈ  ئې     ئې  
ئې  ئى  ئى   ئى  ی  ی  ی  ی   ئج   ئح  ئم  

ئى  ئي  بج   بح  بخ  بم

277.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 77-75



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 278

.tيستبدلون بما عاهدوا الله عليه من الإيمان بنبيّنا محمّد OئوP

PئۆO أي: بما حلفوا به من قولهم: والله لنؤمنن به ولننصرنه.

Pئۆ     ئۈO متاع الدنيا من الرئاسة وأخذ الرشوة ونحو ذلك.

وقيل: نزلت في حيّ بن أخطب وكعب بن الأشرف وأضرابهما من اليهود، 
كتموا ما في التوراة وحرّفوه)1(.

ينظر إلى فلان،  يقال: فلان لا  Pی  ی   ئجO مجاز عن الاستهانة بهم، 

يراد سخطه عليه وترك اعتداده به.

Pئى  ئيO ولا يثني عليهم. 

پ   پ      پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ    ٱ  
پ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ   ٺ  ٺ  ٿ  

ٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ      ڤ  ڤ  ڦ
Pٻ  ٻO يقلبونها بقراءة P ی Oعن الصحيح إلى المحرّف.

 Oپ ٻ   Pٻ   عليه  دلّ  ما  إلى  يرجع  الضمير   OپP

ڀ   Pڀ   الله  كتاب  من  المحرّف  ذلك  المسلمون  أيّا  لتظنّوا  أي:  المحرّف،  وهو 
ڀ  ڀO المنزل على موسى ولكنهم يخترعون.

Pٺ  ٺ   ٺ  ٺ  ٿO هو تأكيد لقوله: Pڀ  پ  ڀO وزيادة 

تشنيع عليهم. وقيل: هم اليهود الذين قدموا على كعب بن الأشرف وكتبوا كتاباً 
بدّلوا فيه صفة رسول اللهt، ثم أخذت قريظة ما كتبوه فخلطوه بما كان عندهم 

))) أسباب النزول:80.



من الكتاب)1(.

ڃ   ڃ   ڄ    ڄ   ڄ   ڄ   ڦ    ڦ    ڦ  
ڍ  ڇ   ڇ   ڇ   ڇ    چ  چ   چ   چ   ڃ   ڃ  
ڍ  ڌ  ڌ      ڎ  ڎ      ڈ  ڈ    ژ  ژ  
ڑ  ڑ  ک  ک    ک   ک  گگ  گ  گ    

ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ڱ
قيل: إنّ أبا رافع القرظي ورئيس وفد نجران قالا: )يا محمّد أتريد أن نعبدك 
ما بذلك  بعبادة غير الله،  آمر  أو  أعبد غير الله،  أن  فقال: معاذ الله  إلهاً؟  ونتخذك 

بعثني، ولا بذلك أمرني(، فنزلت)2(. 

PڃO: والحكمة وهي السنّة.

الذين  الأنبياء  صفة  من  وليس  له،  يحلّ  ولا   OڦP ينبغي   OڦP أي: 
خصّهم الله بالحكمة PڃO أن يدعو الناس إلى عبادتهم. وهذا تكذيب لمن 

اعتقد عبادة عيسى. 

Pڇ  ڍ ڍO أي: ولكن يقول: كونوا ربّانيين، والربّاني منسوب 

بدين الله.  التمسّك  يقال: لحياني، وهو شديد  بزيادة الألف والنون كما  الربّ  إلى 
وقيل: الربّانيون: العلماء الفقهاء)3(، أي: كونوا علماء فقهاء. وقيل: كونوا معلّمين 

الناس من علمكم)4(، كما يقال: أنفق بمالك. أي: من مالك.

))) أسباب النزول:80.

))) أسباب النزول:80.
))) عن مجاهد وغيره. تفسير الطبري ج3: 233.
))) عن ابن عباس. الكشف والبيان ج3: 102.

279.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 80-79



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 280

للعلم.  دارسين  كونكم  وبسبب  عالمين،  كونكم  بسبب  أي:   Oڌ Pڌ  

وقرئ: PڎO من التعليم.

وقرئ: Pڑ  ڑO بالنصب عطفاً على Pڃ  ڃO وفيه وجهان: 

أحدهما: أن يجعل )لا( مزيدة لتأكيد معنى النفي في قوله: Pڦ  ڦO أي: 
ما كان PڦO أن يستنبئه الله ويجعله داعياً إلى الله وإلى إخلاص العبادة له وترك 

الأنداد، ثم يأمر الناس بأن يكونوا عباداً له ويأمركم Pک  ک    ک   ک  
 .Oگ

ينهى  كان   tالله رسول  إن  والمعنى:  مزيدة،  غير  )لا(  يجعل  أن  والثاني: 
قريشاً عن عبادة الملائكة، وينهى اليهود والنصارى عن عبادة عزير والمسيح، فلما 
قالوا له: أنتخذك ربّاً؟ قيل لهم: ما كان لبشـر أن يستنبئه الله، ثم يأمر الناس بعبادته 

وينهاهم عن عبادة الملائكة والأنبياء. 

والقراءة بالرفع على ابتداء الكلام أظهر، وينصرها قراءة عبد الله بن مسعود: 
ولن يأمركم. والضمير في PڑڑO وPگO للبشر، وقيل: لله)1(.

والهمزة في PگO للإنكار، والمعنى: إنّ الله تعالى إنّما يبعث النبي ليدعو 
الناس إلى الإيمان، فكيف يدعو النبي المسلمين إلى الكفر؟!. 

ڻ    ڻ   ڻ   ڻ     ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ  
ھ   ھ      ھ   ہ   ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ  
ۇ   ڭڭ    ڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ے   ھے  
ۉ   ۅ   ۅ    ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۇۆ  

))) معاني القرآن وإعرابه ج1: 436.



ۉ  ې  ې  ې  ې  ى
أنّ   jالصادق وعن  بذلك،   OںP على  الميثاق   Oڱ Pڱ   المعنى: 
المعنى: ))وإذ أخذ الله ميثاق أمم النبيين كل أمّة بتصديق نبيّها والعمل بما جاءهم 

به، فما وفوا به وتركوا كثيراً من شرائعهم(()1(.

لجواب   OھP وفي  القسم،  لتوطئة   Oڻ Pڻ     في  واللام 
القسم، لأنّ أخذ الميثاق في معنى الاستحلاف. ]ويجوز أن تكون Pڤ Oشرطية 
أن  ويجوز  معاً[)2(،  الشرط  وجواب  القسم  جواب  مسدّ  سدّ  قد   OھPو
تكون PڤO موصولة بمعنى للذي آتيتكموه لتؤمنن به. ]وقرئ: لما آتيناكم[)3(، 
وقرئ: لماَِ آتيتكم، بكسر اللام ومعناه: لأجل إيتائي إيّاكم بعض الكتاب والحكمة 
PڤO على هذا مصدرية،  به، فتكون  لتؤمنن  لما معكم  ثم لمجيء رسول مصدق 
واللام  المصدرين،  معنى  في   Oۆ  Pو  OڻP وهما  معها  والفعلان 
داخلة للتعليل، أي: أخذ الله ميثاقكم لتؤمننّ بالرسول ولتنصـرنه لأجل أنّ آتيتكم 

الحكمة، وأنّ الرسول الذي آمركم بالإيمان به ونصرته موافق لكم غير مخالف. 

ويجوز أن تكون PڤO موصولة، وإن عطف بقوله: Pۀ  ہ  ہ  
Pڤ  معنى  في   Oھ Pڤ  لأنّ   ،OڻP قوله:  على   Oھ ہ   ہ  

ڻO فكأنّه قيل: للذي آتيتكموه وجاءكم رسول مصدق له. 

PےO أي: قال الله للنبيين PۓO به وصدّقتموه.

إصراً  العهد  وسمّي  أممكم،  على  عهدي  أي:   Oڭ ڭ   ڭ   Pۓ  

))) التبيان ج2: 514.
))) ساقطة من ج.
))) ساقطة من ج.

281.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 82-81



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 282

لأنّه مما يؤصر أي: يشدّ ويعقد. 

قال الأنبياء: PۇO بما أمرتنا بالإقرار به.

 .Oۋ ۋ   ۇٴ   Pۈ   أممكم  على  بذلك   OۈP الله   OۆP

لئن  العهد  إلا أخذ عليه  نبياً  الله  يبعث  قال: ))لم  أنّه   jالمؤمنين أمير  وروي عن 
بعث الله محمّداً وهو حيّ ليؤمننّ به ولينصـرنّه، وأمره أن يأخذ العهد بذلك على 

أمّته(()1(.

Pۅ  ۉ  ۉ  ېO الميثاق والتوكيد.

Pې  ې  ېO أي: المتمردون من الكفار. 

ى ئا ئا ئە ئە ئو ئو  ئۇ  ئۇ       ئۆ  
ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ئې    ئې  ئۈ   ئۈ   ئۆ  
ڀ   ڀ   ڀ        پ   پ   پ   پ   ٻ  

ڀ  ٺ  ٺ  ٺ   ٺ  ٿ  ٿ  ٿ  

ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ    ڤ  ڤ  ڤ   ڤ  ڦ

دخلت همزة الإنكار على فاء العطف التي عطفت جملة على جملة. والمعنى: 
بينهما.  الإنكار  همزة  توسطت  ثم  يبغون  الله  دين  فغير  الفاسقون  هم  فأولئك 
ويجوز أن يكون عطفاً على محذوف، والتقدير: أيتولون فغير دين الله يبغون. وقرأ 
هم  الباغين  مضموماً،لأنّ  بالتاء  ترجعون  وإليه  بالياء،   OئەP عمرو:  أبو 

المتولون، والراجعون جميع الناس. وقرئا بالياء معاً وبالتاء معاً.

وقيل:  ومكرهين.  طائعين  أي:  الحال  على   Oئۈ Pئۆ   وأنّتصب 

))) تفسير الطبري ج3: 236 باختصار.



طوعاً لأهل السماوات خاصة، وأما أهل الأرض فمنهم من أسلم طوعاً بالنظر في 
الأدلة، ومنهم من أسلم كرهاً بالسيف أو بمعاينة ما يلجئ إلى الإسلام كنتق الجبل 
فوق بني إسرائيل أو عند رؤية البأس بالإشفاء على الموت)P  )1فَلَمَّ رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا 

 .)2(Oُا باِللهِ وَحْدَه آمَنَّ

وحّد  فلذلك  بالإيمان،  معه  وعمّن  نفسه  عن  يخبر  بأن   tالنبي أمر  ثم 
PٻO. ويجوز أن يؤمر بأن يتكلّم عن نفسه كما  PٱO وجمع في  الضمير في 

يتكلّم الملوك إجلالًا من الله لقدر نبيه. 

له  نجعل  لا  له  أنفسنا  مخلصون  موحّدون  أي:   Oڤ ڤ    Pڤ  

شريكاً في العبادة. 

ڦ  ڦ  ڦ  ڄ    ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  
چ  چ  چ

 OڄP وهو التوحيد وإسلام الوجه لله Oڦ  ڄP يطلب OڦP :أي
يدين به Pڄ  ڄ  ڃO بل يعاقب عليه.

Pڃ  ڃ  ڃ  چ  چO من الذين وقعوا في الخسـران مطلقاً من 

غير تقييد. 

ڌ   ڌ     ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چ  

ڎ  ڎ  ڈ  ڈژ  ژ  ڑ  ڑ  ک      ک  

ڳ   ڳ    گ   گ   گ   گ  ک  ک 

))) عن الحسن. معالم التنزيل ج 1: 170.
))) غافر: 84.

283.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 86-85



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 284

ڻ    ڻ   ں   ں  ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ  

ھ   ھ   ھ   ہ   ہ     ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ  

ھ  ے  ے  ۓ

PڌO عطف على ما في PڍO من معنى الفعل، لأنّ معناه بعد 

وقد  كفروا  أي:  )قد(  بإضمار  للحال  الواو  يكون  أن  ويجوز  وشهدوا،  آمنوا  أن 
.Oڌ  ڎ  ڎP شهدوا

ومعنى الآية: كيف يهديهم الله إلى طريق الإيمان وقد تركوه؟! أي: لا طريق 
وقيل:  طريق غيره.  ولا  به  هداهم  الذي  الوجه  تركوا  وقد  الإيمان  إلى  به  يهديهم 
معناه: كيف يلطف بهم الله وليسوا من أهل اللطف لما علم سبحانه من تصميمهم 
على الكفر، ودلّ على تصميمهم بأنّم كفروا بعد ما شهدوا أنّ الرسول حقّ، وبعد 
بالنبيt بعد أن  اليهود كفروا  النبوة، وهم  تثبت بها  التي  ما جاءتهم المعجزات 
ثم رجعوا عن الإسلام  أسلموا  كانوا  نزلت في رهط  وقيل:  به)1(.  كانوا مؤمنين 

ولحقوا بمكة)2(.

Pۀ  ہ  ہ  ہ    ہ  ھO الكفر والارتداد PھO ما أفسدوا 

أو دخلوا في الصلاح. 

ۓ  ڭ     ڭ  ڭ  ڭ  ۇ  ۇ  ۆ  ۆ  ۈ  ۈ   

ې   ې    ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ  

ئۇئۇ   ئو   ئو     ئە   ئە   ئا   ئا   ى   ى   ې  

ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ    ئې  ئې  ئې  ئى  ئى

))) عن الحسن. التبيان ج2: 521.
))) عن الكلبي. الكشف والبيان ج3: 109.



Pۇ   بموسى   Oڭ Pڭ   بعيسى   Oڭ Pڭ      اليهود  يعني: 
ۇ  ۆO بكفرهم بمحمّدt، أو كفروا برسول الله بعد أن كانوا به مؤمنين 

قبل مبعثه، ثم ازدادوا كفراً بإصرارهم على ذلك، وعداوتهم له، ونقضهم عهده، 
وصدّهم عن الإيمان به.

Pۆ  ۈ  ۈO لأنّا لا تقع على وجه الإخلاص، ويدلّ عليه قوله: 

Pۇٴ  ۋ  ۋO أي: عن الحقّ والصواب. وقيل: لن تقبل توبتهم عند 

رؤية البأس)1(، والمعنى: إنّم لا يتوبون إلا عند معاينة الموت. 

Pې  ې   ېO أي: على كفرهم Pې  ى  ى  ئاO فدية ولو 

بمثله،   Oئو Pئو     المراد:  يكون  أن  ويجوز   ،Oئە ئە   بـPئا   افتدى 
والمثل يحذف كثيراً في كلامهم قالوا: ضربته ضرب زيد، أي: مثل ضربه، وقضية 
ولا أبا حسن لها، أي: ولا مثل أبي حسن، كما أنّه يراد مثل في نحو قولهم: مثلك لا 

يفعل كذا أي: أنت لا تفعل. 

ٱ  ٻ  ٻ   ٻ  ٻ  پ  پپ  پ  ڀ  ڀ    ڀ   ڀ  
ٺ  ٺ  ٺ  ٺ

أي: PٱO تبلغوا حقيقة PٻO، ولن تكونوا أبراراً، وقيل: لن تنالوا بر 
الله وهو الثواب)2(.

تحبّونها  التي  أموالكم  من  تنفقوا  حتى  أي:   Oپ پ   ٻ   Pٻ  

مُوا  تَيَمَّ وَلَ  رْضِ  الَْ مِنَ  لَكُمْ  أَخْرَجْنَا  وَمَِّا  كَسَبْتُمْ  مَا  بَاتِ  طَيِّ مِنْ  Pأَنْفِقُوا  كقوله: 

))) عن الحسن وغيره. تفسير الطبري ج3: 243.
))) عن قتادة وغيره. تفسير الطبري ج3: 246.

285.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآية 92



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 286

بيِثَ... الآيةO)1(. وقرأ عبد الله: حتى تنفقوا بعض ما تحبّون. وهو دلالة على  الَْ
أنّ )من( هنا للتبعيض نحو: أخذت من المال. 

Pپ  ڀ  ڀ    ڀO )من( هنا للتبيين، أي: من أيّ شيء كان طيّب تحبّونه 

أو خبيث تكرهونه.

Pڀ  ٺO عليم بكل شيء تنفقونه فيجازيكم بحسبه. 

ٿ  ٿ   ٿ  ٹ  ٹ      ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ    ڤ  
ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ   ڄڄ   ڄ     ڦ   ڦ   ڦ   ڦ  
چ           چ   چ  چ  ڇ    ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌ  
ڌ   ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ  ژڑ  ڑ  ک   ک      ک   

ک  گ        گ  گ   گ
أي: PٿO أنواع PٿO أو كل المطعومات.

عزّاً،  الشيء  عزّ  كقولك:  حلًا  الشيء  حلّ  مصدر  الحلّ   Oٹ Pٿ  

وذلّت الدابة ذلًا، ولذلك استوى المذكر والمؤنث والواحد والجمع في الوصف به، 
.)2(Oْم قال سبحانه: Pلَ هُنَّ حِلٌّ لَُ

والذي Pڤ  ڤO وهو يعقوب Pڤ  ڦO لحوم الإبل وألبانها، 
وقيل: العروق ولحم الإبل، كان به عرق النساء، فأشارت عليه الأطباء باجتنابه، 

ففعل ذلك بإذن من الله)3( فكان كتحريم الله ابتداء.

والمعنى: إنّ المطاعم كلها لم تزل حلالًا لبني إسرائيل من قبل إنزال التوراة، 

))) البقرة: 267.
))) الممتحنة: 10.

))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج4: 5.



قبل ذلك غير  منها شيء  لم يحرّم  لظلمهم وبغيهم،  منها  ما حرّم عليهم  وتحريم 
المطعوم الذي حرّمه إسرائيل على نفسه. وهذا رد على اليهود حيث أرادوا براءة 
ساحتهم مما نطق به القرآن من تحريم الطيبات عليهم لبغيهم وظلمهم في قوله: 
عَلَيْهِمْ  مْنَا  حَرَّ هَادُوا  ذِينَ  الَّ مِنَ  Pفَبظُِلْمٍ  وقوله:   ،)1(Oْببَِغْيهِِم جَزَيْنَاهُمْ  Pذَلكَِ 
هِمْ عَنْ سَبيِلِ اللهِ... الآيةO)2(، فقالوا: لسنا بأوّل من  وَبصَِدِّ مْ  لَُ تْ  أُحِلَّ بَاتٍ  طَيِّ
حرّمت عليه، وقد كانت محرّمة على نوح وإبراهيم ومن بعده من بني إسرائيل إلى 

أن انتهى التحريم إلينا.

أنّه  يتبيّ  حتى   Oڃ ڃ   ڃ   Pڄ   قال:  ثم  تعالى  الله  فكذّبهم 
تحريم حادث بسبب ظلمكم وبغيكم، لا تحريم قديم كما زعمتم ]فلم يجسـروا على 

إخراج التوراة وبهتوا.

Pچ  ڇ    ڇ  ڇ  ڇO بزعمه[)3( أنّ ذلك كان محرّماً على الأنبياء، 

وعلى بني إسرائيل قبل إنزال التوراة Pڌ   ڎ  ڎO لأنفسهم. 

Pڈ  ژ  ژO تعريض بكذبهم، أي: ثبت أنّ الله صادق فيما أنزله وأنتم 

الكاذبون.

Pڑ  ک   کO وهي ملة الإسلام التي عليها محمّد ومن آمن معه، ثم 

برّأ سبحانه إبراهيم مما كان ينسبه اليهود والمشركون إليه من كونه على دينهم فقال: 
 .Oک  گ    گ  گP

))) الأنعام: 146.
))) النساء: 160.
))) ساقطة من ج.

287.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 95-93



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 288

ں   ں   ڱ   ڱ     ڱ        ڱ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ  
 ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ    ۀہ  ہ  ہ  ہ ھھ  ھ  ھ  
ۈ   ۆ   ۆ   ۇ     ۇ   ڭ  ڭ   ڭ   ۓ   ۓ    ے   ے  

ۈ  ۇٴ       ۋ
متعبّداً  جعل   Oڳ ڳ   Pڳ   والمعنى:   OڳPلـ صفة   Oڱ Pڳ  

للبلد الحرام. ومكة  الكعبة. وبكة: علم  PڱO وهي  الذي  للبيت   OڱP

الناس  مزدحم  لأنّا  المسجد  موضع  وبكة:  البلد،  مكة:  وقيل:  فيه،  لغتان  وبكة 
للطواف)1(. 

PڱO كثير الخير والبركة لثبوت العبادة فيه دائمًا، وانتصابه على الحال 

من الضمير في الظرف.

عزّ  الله  على  لهم  دلالة  وقيل:  ومتعبدهم.  قبلتهم  لأنّه   Oں Pں  

اسمه بإهلاكه كل من قصده من الجبابرة كأصحاب الفيل وغيرهم.

Pڻ  ڻ  ڻO يجوز أن يكون Pۀ    ۀO وحده عطف بيان لـ

PڻO بمعنى: إنّا بمنزلة آيات كثيرة لقوة دلالته على قدرة الله من تأثير قدمه 

بيّنات  آيات  فيه  المراد  أن يكون  الكعبين. ويجوز  إلى  فيها  في حجر صلد وغوصه 
مقام إبراهيم، وأمن من دخله، لأنّ الاثنين نوع من الجمع. ويجوز أن يذكر هاتان 
الآيتان ويطوى غيرهما دلالة على تكاثر الآيات أي: وآيات كثيرة سواهما كقول 

جرير:

))) عن الباقرj. تفسير العياشي ج1: 187. وعن عطية العوفي وغيره. تفسير الطبري ج4: 8.



كَانَــتْ  حَنيِفَــةُ   أَثْلَثــاً   فَثُلْثُهُــمُ          مِــنَ العَبيِــدِ وَثُلْــثٌ مِــنْ مَوَاليِهَا)1(

وطوى الثلث الآخر. 

وكان الرجل لو جنى كل جناية ثم لجأ إلى الحرم لم يطلب. وقيل: إنّه خبر 
يعامل حتى يخرج،  يبايع ولا  بالحرم، لا  معناه الأمر، فمن وجب عليه حدّ فلاذ 
فيقام عليه الحد ولا يتعرّض له فيه، وهو المروي عن أئمتناb )2(، وروي أيضاً: إنّ 

من دخله عارفاً بما أوجبه الله عليه كان آمناً في الآخرة من النار)3(. 

Pھ  ھ  ے  ے  ۓO وقرئ بكسر الحاء.

فإنّ  الحج،  في  والتشديد  التوكيد  من  أنواع  فيه   Oڭ ڭ   ڭ   Pۓ  

Pھ  ھ  ے  ے  ۓO يدلّ على أنّه حقّ واجب في رقاب الناس لا  قوله: 
Pۓ  ڭ  ڭ  ڭO إيضاحاً بعد الإبهام  يخرجون عن عهدته، ثم أبدل عنه 
وتفصيلًا بعد الإجمال، ثم قال: Pۇ  ۇO مكان قوله: ومن لم يحج، تغليظاً على 

تارك الحج كما جاء في الحديث: ))من ترك الصلاة متعمداً فقد كفر(()4(.

على  بدلالته  ليكون  )عنه(،  يقل  ولم   Oۇٴ ۈ   ۈ   ۆ   ۆ     P قال:  ثم 
الاستغناء الكامل أدلّ على عظم سخط الله الذي وقع الاستغناء عبارة عنه، وفي 

الأثر: )لو ترك الناس الحج عاماً واحداً ما نوظروا()5( أي: ما أمهلوا. 

))) ديوان جرير:  498، وفيه: صارت... .
))) ينظر: الوسائل ج9: باب 14 من أبواب مقدمات الطواف.

))) عن يحيى بن جعدة. تفسير الطبري ج4: 10.
))) معجم الطبراني الأوسط ج3: 343، الكافي ج2: 279 بالمعنى.

))) عن ابن عباس. الدر المنثور ج 2: 56 بالمعنى.

289.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة آل عمران/الآيات 97-96



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 290

ى  ى   ې   ې   ې   ۅۉۉې  ۅ   ۋ  
ئا  ئا  ئە  ئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ   ئۆ  ئۆئۈ  

ئۈئېئېئې  ئىئى  ئى  ی   ی ی  ی  ئج
التي  بالآيات   OۉۉP والمعنى  للحال،   Oې  ېP قوله:  الواو في 
دلّتكم على صدق محمّد والحال أنّ الله يشاهد أعمالكم فيجازيكم عليها؟! فكيف 

تجسرون على الكفر بآياته؟!. 

التي أمر بسلوكها هو دين الإسلام، وكانوا يحتالون لصدّ   Oئۆ  ئۆPو
التي  الحروب  يذكّرونهم  والخزرج  الأوس  بين  ويغرون  بجهدهم،  عنه  المؤمنين 

كانت بينهم في الجاهلية ليعودوا لمثلها. 

 Oئې  ئىP تطلبون لها اعوجاجاً وميلًا عن الاستقامة OئېئېP

بأنّا سبيل الله الذي ارتضاه وتجدون ذلك في كتابكم، أو أنتم شهداء بين أهل دينكم 
يثقون بأقوالكم وهم الأحبار.

Pئى  ی   ی ی  یO وعيد لهم. 

بي   بى   بم   بخ   بح   بج    ئي  ئى  ئم  ئح 
ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ   تج  تح  تخ      تم   تى   
ٺ        ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀ   پڀ   پ    پ   پ  

ٺ  ٿ  ٿ
في  اليهود  هؤلاء   Oبج Pئي   فقال:  والخزرج  الأوس  سبحانه  خاطب 

.Oتح  تخP ًكفارا OتجP إحياء الضغائن التي كانت بينكم في الجاهلية

يتطرّق  أين  Pٱ  ٻO أي: ومن  بأن قال:  الشأن عليهم  ثم عظّم 



بين  وهو  رسوله  لسان  على   Oٻ Pٻ   الله  آيات  أنّ  والحال  الكفر  إليكم 
أظهركم يعظكم وينبّهكم، ومن يتمسّك بدين الله فقد حصل له الهدى لا محالة. 

ٿ  ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ   ڦ  
ڃ   ڃ   ڃڃ    ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ  
ڍ   ڍ   ڇ    ڇ    ڇ   ڇ   چ   چ   چ   چ  
ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ      ژ  ڑڑ  ک  ک  

ک  ک  گگ  گ     گ
Pٹ  ٹ  ٹ  ڤO أي: واجب تقواه وهو القيام بالواجبات واجتناب 

ينسى،  فلا  ويذكر  يعصـى،  فلا  يطاع  أن  ))هو   :jالصادق وعن  المحرّمات، 
اسْتَطَعْتُمOْ)2( أي: بالغوا في  مَا  الَله  قُوا  Pفَاتَّ ويشكر فلا يكفر(()1(، ونحوه قوله: 

التقوى حتى لا تتركوا من المستطاع منها شيئاً. 

أدرككم  إذا  الإسلام  حال  سوى  حال  على  تكونن  لا  أي:   Oڤ Pڤ  

الموت، كما تقول لمن تستعين به على القتال: لا تأتني إلا وأنت على فرس، فلا تنهاه 
عن الإتيان ولكنك تنهاه عن خلاف الحال التي ذكرتها في وقت الإتيان. 

Pڦ  ڄ  ڄ  ڄO أي: واجتمعوا على التمسّك بعهد الله على 

عباده وهو الإيمان والطاعة، أو بالقرآن، قال الصادقj: ))نحن حبل الله(()3(.

Pڄ  ڃO أي: لا تتفرقوا عن الحقّ بالاختلاف بينكم كما اختلف اليهود 

والنصارى، وكانوا في الجاهلية متعادين قد تطاولت الحروب بين الأوس والخزرج 

))) تفسير العياشي ج1: 194.
))) التغابن: 16.

))) تفسير فرات:91، الكشف والبيان ج3: 163.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 103-102 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..291



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 292

.tمائة وعشرين سنة إلى أن ألّف الله بين قلوبهم بالنبي

Pڍ  ڍ  ڌO متواصلين متحابين.

P ڌ  ڎ  ڎ  ڈO على جرف حفرة من نار جهنم قد أشفيتم على أن 
تقعوا فيها لما كنتم عليه من الكفر Pژ  ڑO بالإسلام.

Pک  ک  ک  گO إرادة أن تزدادوا  البيان  PکO أي: مثل ذلك 

هدى. 

ں   ڱ       ڱ   ڱ    ڱ   ڳ   ڳ    ڳ   ڳ  
ہ   ہ   ہ    ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻڻ   ں  
ڭ   ڭ   ۓ   ےۓ    ے   ھ   ھ   ھ   ھ   ہ  

ڭ  ڭ
من  المنكر  عن  والنهي  بالمعروف  الأمر  لأنّ  للتبعيض،  هنا  )من(  إنّ  قيل: 
فروض الكفايات، ولا يصلح لذلك إلا من يعلم المعروف معروفاً والمنكر منكراً 
فيعلم كيف يباشر ذلك ويرتبه، فإنّ الجاهل ربّما نهى عن معروف أو أمر بمنكر. 
وقيل: إنّ )من( للتبيين بمعنى: وكونوا أمّة تأمرون بالمعروف كقوله: Pكُنْتُمْ خَيَْ 

 .)1(Oِةٍ أُخْرِجَتْ للِنَّاسِ تَأْمُرُونَ باِلْعَْرُوف أُمَّ

Pڻ  ڻ  ۀO الأحقّاء بالفلاح دون غيرهم، وذكر سبحانه 

الدعاء إلى الخير أوّلًا، لأنّه عام في التكاليف من الأفعال والتروك، ثم ذكر الأمر 
بالمعروف والنهي عن المنكر ثانياً، لأنّ ذلك خاص. 

Pہ   ہ  ہ  ہ  ھO وهم اليهود والنصارى.

))) آل عمران: 110.



Pھ  ھ  ھ  ے  ےO الموجبة للاتفاق والائتلاف والاجتماع على كلمة 

الحقّ. 

ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈۈ   ۆ     ۆ   ۇ   ۇ  
ۅ  ۉ  ۉ          ې  ې  ې  ې  ى  ى  ئا  
ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ   ئۇ   ئو   ئو   ئە   ئە       ئا  

ئې    ئې  ئې  ئى  ئىئى  ی  ی  ی  ی  ئج  ئح
النور،  من  البياض   .Oٌعَظِيم عَذَابٌ  مْ  Pلَُ بقوله:  نصب   Oۇ Pۇ  

وأشرق  اللون،  ببياض  وسم  الحقّ  نور  أهل  من  كان  فمن  الظلمة،  من  والسواد 
وجهه، وابيضت صحيفته، وسعى نوره بين يديه وبيمينه، ومن كان من أهل ظلمة 
به  وأحاطت  صحيفته،  واسودّت  وجهه،  وكسف  اللون،  بسواد  وسم  الباطل 

الظلمة من كل جانب، نعوذ بالله وفضله من ظلمة الباطل وأهله. 

PۅO فيقال لهم: PۅO والهمزة للتوبيخ والتعجيب من حالهم، 

وقيل: هم أهل البدع والأهواء والآراء الباطلة)1(، وقيل: هم المرتدّون)2(، وقيل: 
هم الخوارج)3(.

Pئو  ئو  ئۇO أي: نعمته وهو الثواب الدائم.

وقوله: Pئۇ  ئۆ  ئۆO ]استئناف كأنّه قيل: كيف يكونون فيها؟ فقيل: 
هم فيها خالدون[)4( لا يظعنون عنها ولا يموتون. 

))) عن أبي سعيد الخدري وغيره. الدر المنثور ج2: 63.
))) عن قتادة. تفسير الطبري ج4: 27.

))) عن أبي أمامة. تفسير الطبري ج4: 27.
))) ساقطة من ج.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 108-106 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..293



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 294

Pئۈ  ئې    ئېO الواردة في الوعد والوعيد.

Pئې  ئىO ملتبسة PئىO والعدل.

أو  يزيد في عقاب مجرم،  أو  بغير جرم،  أحداً  فيأخذ   Oی  ی  ی  یP

ينقص من ثواب محسن فيكون ظلمًا.

وقال: PئجO على معنى ما يريد شيئاً من الظلم لأحد من خلقه. 

ڀ   ڀ        ڀ   ڀ   پ   پپ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ٿ  ٿ  ٿ      ٿ  ٹ   ٺ  ٺ  ٺ   ٺ  
ٹ   ٹ  ٹڤ  ڤ  ڤ   ڤ  ڦ  ڦ  ڦ  

ڦڄ  ڄ  ڄ    ڄ  ڃ  ڃ
پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   Pٱ   بقوله:  الظلم  عن  استغنائه  وجه  سبحانه  بيّ 

پO وإليه ترجع أمورهم، وقع المظهر موقع المضمر ليكون أفخم في الذكر. 
وجود  عن  عبارة  )كان(  لأنّ  أمة،  خير  وجدتم  معناه:   Oٺ  ٺ Pٺ  

الشـيء في زمان ماض، ولا دليل فيه على العدم السابق، ولا على الانقطاع الطارئ، 
وقيل: كنتم في علم الله خير أمة، أو كنتم في الأمم قبلكم مذكورين بأنّكم خير أمّة 

موصوفين به)1(.

.OٿP أظهرت OٺP

زيد  يقال:  كما  أمة،  خير  كونهم  به  بيّ  مستأنف  كلام   OٿP وقوله: 
كريم يطعم الناس ويكسوهم ويحسن إليهم.

Pڤ  ڤ   ڤ  ڦO بالنبيّ وبما جاء به PڦO ذلك الإيمان 

))) معاني القرآن وإعرابه ج1: 456.



Pڦ  ڦO في الدنيا والآخرة.

Pڄ  ڄO كعبد الله بن سلام وأصحابه من اليهود، والنجاشي 

وأصحابه من النصارى.

Pڄ  ڃO المتمردون في الكفر. 

ڍ   ڇ   ڇ    ڇ   ڇ   چ   چچ    چ    ڃ   ڃ  
ڍ    ڌ  ڌ   ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ  ژ  ڑ  ڑ  ک  
ک  ک  ک       گ  گ  گ  گ  ڳ  ڳ  ڳڳ  
ڻ   ڻ   ڻ   ں   ں   ڱڱ   ڱ   ڱ   

ڻۀ  ۀ  ہ     ہ  ہ  ہ  ھ
كانوا  فإنّم  منصورون،  بأنّم  لهم  ووعد  اليهود  من  أسلم  لمن  تثبيت  هذا 
 Oڃ  ڃ  چP يؤذونهم بالتوبيخ والتهديد وغير ذلك، فقال سبحانه: إنّم
ضراراً مقصوراً على PچO بقول من طعن في الدين، أو وعيد، أو نحو ذلك.

Pچ  ڇ  ڇ  ڇO منهزمين.

Pڇ  ڍ  ڍO أي: لا يعاونون ولا ينصـرهم أحد. وفي هذا دلالة على 

قط  يثبتوا  لم  اليهود  فإنّ  الخبر،  وفق  على  مخبره  لوقوع   tمحمّد نبيّنا  نبوة  صحة 
للمسلمين ولم يضّروهم بقتل وأسر. 

وإنّما لم يجزم قوله: Pڍ  ڍO لأنّه عدل به عن حكم الجزاء إلى حكم 
الإخبار ابتداء، فكأنّه قيل: ثم أخبركم أنّم لا ينصرون.

إلا  تقدير:  على  الحال  على  النصب  موضع  في   Oک ڑ   Pڑ   وقوله: 
يضـرب  كما   Oڌ   ڎ  ڎP والمعنى:  الناس.  وحبل  الله  بحبل  معتصمين 

تفسير سورة آل عمران/الآيات 112-111 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..295



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 296

حال  في  إلا  الأحوال،  عامة  في  بهم  وظفر  وجدوا   Oڈ Pڈ   أهله  على  البيت 
الواحدة، وهي  إلا هذه  المسلمين، أي: لا عزّ لهم قط  الله وذمة  بذمة  اعتصامهم 

التجاؤهم إلى الذمة لقبولهم الجزية. 

Pگ  گ  گ  گO استوجبوه.

PۀO إشارة إلى ضرب الذلة والمسكنة واستيجاب غضب الله، أي: ذلك 

.OڻP وقتلهم Oں  ںP كائن بسبب كفرهم

ثم قال: PۀO بسبب عصيانهم واعتدائهم. 

ڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ے   ھے    ھ  
ۋ  ۇٴ  ۈۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  
ې  ې  ۉ  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ 

ې ې ى   ى  ئا  ئا  ئە
الضمير في PھO لأهل الكتاب.

PھO أي: مستوين.

وقوله: Pے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭO كلام مستأنف لبيان قوله: Pھ  
ھO، كما أنّ قوله: Pتَأْمُرُونَ باِلْعَْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الُْنْكَرOِ بيان لقوله: Pكُنْتُمْ 

.Oٍة خَيَْ أُمَّ

وقوله: PڭO معناه: مستقيمة عادلة، وهم الذين أسلموا منهم. وعبّ 
عن تهجدهم وصلاتهم بالليل بتلاوة آيات الله في ساعات الليل مع السجود، لأنّه 

بيان لفعلهم.

Pې   ې  ىO يبادرون إلى فعل الطاعات.



Pى  ئا  ئاO الذين صلحت أحوالهم عند الله. 

ئە  ئو      ئو  ئۇ      ئۇ  ئۆئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې  ئې

لما وصف سبحانه نفسه بالشكر في قوله: Pوَالُله شَكُورٌ حَلِيمOٌ)1( بمعنى: 
توفية الثواب، نفى هنا نقيض ذلك بقوله: Pئۇ  ئۆO وعدّاه إلى مفعولين، 

لأنّه ضمّنه معنى الحرمان، كأنّه قال: فلن يحرموه، أي: لن يحرموا جزاءه.

Pئۈ  ئۈ  ئېO أي: بأحوالهم فيجازيهم بجزيل الثواب. 

ڀ   ڀ   پ     پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ڀڀ  ٺ  ٺ  ٺٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ   ٹ  ٹ  ٹ  
ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦ    ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  
چ   چ   چ   ڃ   ڃ    ڃڃ   ڄ   ڄ  

چ  ڇ
الصر: الريح الباردة، ومثله الصرصر. 

شبّه سبحانه ما كانوا ينفقونه من أموالهم في المآثر وكسب الثناء بين الناس 
لا يبتغون بذلك وجه الله، بالزرع الذي أهلكه البرد فذهب حطاماً. وقيل: هو ما 

أنفقوه في عداوة الرسول فضاع عنهم إذ لم يبلغوا بإنفاقه مقاصدهم)2(.

وشبّه بـPڄ  ڄ  ڄ  ڄO فأهلك عقوبة لهم على معاصيهم، لأنّ 
الإهلاك عن السخط أشدّ.

Pڃ   ڃ  چO بأن لم يقبل نفقاتهم.

))) التغابن: 17.
))) معاني القرآن وإعرابه ج1: 461.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 117-115 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..297



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 298

PچO ظلموا PچO حيث لم يأتوا بها على الوجه الذي يستحقّ 

به الثواب.

ڈ   ڎ   ڎ   ڌ  ڌ  ڍ   ڍ   ڇ   ڇ      ڇ  
گ    گ   ک   ک   ک    ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ   ڈ   
ڻ   ں    ں   ڱ    ڱ   ڱڱ   ڳ   ڳ   ڳ   گڳ   گ  
ہ   ہ   ہ     ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ  
ڭ   ڭ   ڭڭ   ۓ   ۓ      ے   ے   ھ   ھ   ھ   ھ  

ۇۇ  ۆ   ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ    ۋ
من  مأخوذة  أمره،  يستبطن  الذي  وصفيّه  خاصّته  ووليجته:  الرجل  بطانة 
النبيt: ))الأنصار شعار  الثوب. ومثله قولهم: فلان شعار فلان، وعن  بطانة 

والناس دثار(()1(. 

Pڌ ڎO أي: من دون أبناء جنسكم وهم المسلمون، ويجوز تعلّقه بـ

                   .Oڌ ڎP كائنة OڌP :على الوصف أي OڌPأو بـ Oڍ  ڍP

Pڎ  ڈ  ڈO من قولهم: ألا في الأمر يألو: إذا قصّـر فيه، ثم استعمل 
متعدّياً إلى مفعولين في قولهم: لا آلوك نصحاً، والمعنى: لا أمنعك نصحاً. والخبال: 

الفساد. 

Pژ  ژ  ڑO أي: ودّوا عنتكم، و)ما( مصدرية، والعنت: شدة الضـرر 

والمشقة، أي: تمنّوا أن يضروكم في دينكم ودنياكم أشدّ الضرر.

أنفسهم وينفلت من  Pڑ  ک  ک   ک  کO لأنّم لا يضبطون 

))) صحيح مسلم ج3: 109.



ألسنتهم ما يعلم به بغضهم للمسلمين.

Pڳ  ڳ  ڳ  ڱO الدالة على وجوب الإخلاص في موالاة أولياء الله 

ومعاداة أعدائه.

Pڱ  ڱ   ںO ما بيّ لكم فعملتم به. 

والأحسن أن تكون هذه الجمل كلها مستأنفات على وجه التعليل للنهي عن 
اتخاذهم بطانة. 

PهاO للتنبيه وPٿO مبتدأ وPڻO خبره، أي: أنتم أولاء الخاطئون 
صلته،   OڻPو موصول   OڻP وقيل:  الكتاب.  أهل  منافقي  موالاة  في 
أنّكم تؤمنون  Pڻ  ۀO، والحال  للحال من قوله:   OۀP والواو في 
بكتابهم وهم مع ذلك لا يحبّونكم، فما بالكم تحبّونهم وهم لا يؤمنون بكتابكم!. 

وفيه توبيخ بأنّم في باطلهم أصلب منكم في حقّكم. 

ويوصف النادم والمغتاظ بعضّ الأنامل والبنان.

Pڭ  ڭ  ۇO دعاء عليهم بأن يزداد غيظهم بزيادة ما يغيظهم من عزّ 

الإسلام وأهله حتى يهلكوا به.

ما في صدور  يعلم  الصدور، وهو  Pۆ   ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴO بمضمرات 

أمراً   Oۇ ڭ   Pڭ   تعالى:  قوله  يكون  أن  ويجوز  البغضاء.  من  المنافقين 
لرسول الله بطيب النفس وقوة الرجاء والإبشار بوعد الله أن يهلكوا غيظاً بإعزاز 

الإسلام وإذلالهم به فلا يكون هناك قول.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 119-118 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..299



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 300

ېى   ې    ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ  
ئۆ   ئۆ   ئۇ   ئوئۇ    ئو   ئە   ئە   ئا   ئا   ى  

ئۈ  ئۈ  ئې
 OۉP أي: إن تصبكم أيّا المؤمنون نصرة وغنيمة ونعمة من الله تعالى

.Oې    ېP أي: محنة بإصابة العدو منكم Oۉ  ې  ېP تحزنهم

Pى  ئاO على عداوتهم PئاO ما نهيتم عنه من موالاتهم، أو 

Pى  ئاO على مشاق الدين وتكاليفه PئاO الله في اجتناب محارمه، 

كم من  كنتم في كنف الله وحفظه فـPئە  ئە  ئو  ئوO. وقرئ: لا يَضُِ
كم  ضاره يضيره، ويَضُكم على أنّ ضمة الراء لاتباع ضمة الضاد، وقرئ: لا يضرَّ

بفتح الراء.

علّم الله المسلمين أن يستعينوا على كيد العدو بالصبر والتقوى.

ئج   یی   ی   ی   ئى   ئى       ئى   ئې   ئې  
پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ئمئى    ئح  

پپ  ڀ   ڀ  ڀ  ڀ  ٺ

واذكر Pڱئې  ئى  ئىO بالمدينة إلى أُحد.

خرج رسول اللهt يوم الجمعة بعد الجمعة، وأصبح بالشعب من أُحد يوم 
السبت للنصف من شوال، وصفّ أصحابه للقتال وأمّر عبد الله بن جبير)1( على 

الرماة وقال لهم: ))انضحوا عنا بالنبل لا يأتونا من ورائنا((.

))) عبد الله بن جبير بن النعمان الانصاري، شهد العقبة وبدراً واستشهد بأُحد وكان أمير الرماة يومئذ. 
الإصابة ج2: 286.



Pئى  یO أي: تنزلهم وتهيئ لهم.

PیO أي: مواطن ومواقف PیO. وقد استعمل المقعد والمقام 

في معنى المكان، ومنه قوله تعالى: Pفِ مَقْعَدِ صِدْقOٍ)1(، وقوله: Pقَبْلَ أَنْ تَقُومَ مِنْ 
مَقَامِكOَ)2( أي: من مجلسك وموضع حكمك. 

 .Oئج  ئح  ئمP :أو تعلّق بقوله OڱئېP بدل من Oٱ  ٻP

PٻO أي: حيّان من الأنصار: بنو سلمة من الخزرج وبنو حارثة من 

الأوس وهما الجناحان.

الفتح  خرج رسول اللهt في ألف، والمشركون في ثلاثة آلاف، ووعدهم 
إن صبروا، فانخزل)3( عبد الله بن أُبّي بثلث الناس، وقال: يا قوم علام نقتل أنفسنا 
نبيّكم  في  الله  أنشدكم  فقال:  الأنصاري)4(  حزم  بن  عمرو  فتبعهم  وأولادنا؟! 
الله،  عبد  باتباع  الحيّان  فهمّ  لاتبعناكم،  قتالًا  نعلم  لو  الله:  عبد  فقال  وأنفسكم، 

.)5(tفعصمهم الله فمضوا مع رسول الله

معها  ثبتت  لما  عزيمة  كانت  ولو  نفس،  وحديث  هّمة  كانت  أنّا  والظاهر 
الولاية، والله تعالى يقول: Pپ  پO أي: ناصرهما ومتولي أمرهما. والفشل: 

الجبن والخور. 

))) القمر: 55.

))) النمل: 39.
))) انخزل: انقطع. )الصحاح: مادة خزل(

))) عمرو بن حزم بن زيد الأنصاري الخزرجي النجاري، يكنى أبا الضحاك وأول مشاهده الخندق 
واستعمله النبيt على أهل نجران، توفي بعد سنة 50 هـ. ينظر: أسد الغابة ج4: 99، معجم رجال 

الحديث ج13: 96.
))) تاريخ الطبري ج3: 12، وفيه: عبد الله بن حرام بدل عمرو بن حزم.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 122-120 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..301



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 302

Pڀ   ڀ  ڀ  ڀO أمرهم سبحانه بأن لا يتوكلوا إلا عليه، ولا 

يفوضوا أمورهم إلا إليه. 

ٺ  ٺ  ٺ  ٿ   ٿ   ٿٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  
ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڤ       ڤ   ڤ  
ڇ   ڇ   چ   چ   چ   ڃچ   ڃ   ڃ   ڃ       ڄ  
ڈ    ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍ   ڍ   ڇ   ڇ    
ڈ  ژ  ژ  ڑ  ڑ    ک  ک  ک  ک  گگ  گ    گ   

ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ

Pٺ  ٺ  ٺ  ٿO بما أمدّكم به من الملائكة، وبتقوية قلوبكم، وإلقاء 

الرعب في قلوب أعدائكم.

PٿO في حال قلة وذلة. والأذلة: جمع القلة للذليل، والذلال: جمع الكثرة. 

وإنّما جيء بلفظ القلة ليدلّ على أنّم على ذلتهم كانوا قليلًا، وذلتهم: ضعف حالهم 
وقلة سلاحهم ومالهم. وذلك أنّم خرجوا على النواضح يعتقب النفر منهم على 
البعير الواحد، وما كان معهم إلا فرسان: فرس للمقداد بن عمرو)1( وفرس لمرثد 
بن أبي مرثد)2(، وقلّتهم أنّم كانوا ثلاثمائة وبضعة عشـر رجلًا: سبعة وسبعون من 
 tالمهاجرين ومائتان وستة وثلاثون من الأنصار، وكان صاحب راية رسول الله
والمهاجرين علي بن أبي طالبj وصاحب راية الأنصار سعد بن عبادة)3(، وكان 

))) المقداد بن عمرو الكندي، أسلم قديمًا، هاجر الهجرتين وشهد بدراً والمشاهد بعدها، توفي سنة 33 
هـ. ينظر: الإصابة ج3: 454، معجم رجال الحديث ج18: 359.

))) مرثد بن أبي مرثد الغنوي، شهد بدراً وأُحداً، قتل يوم الرجيع شهيداً. ينظر: الاستيعاب ج429:3.
))) سعد بن عبادة بن دليم الأنصاري سيّد الخزرج، كان أحد النقباء في بيعة العقبة، تخلف عن بيعة أبي 

بكر وقصته مشهورة، مات بحوران. ينظر: الاستيعاب ج2: 35، معجم رجال الحديث ج8: 73.



معهم من السلاح ستة أدرع وثمانية أسياف ومن الإبل سبعون بعيراً، وكان عدد 
المشـركين نحواً من ألف مقاتل ومعهم مائة فرس)1(.

وبدر: اسم ماء بين مكة والمدينة كان لرجل يسمّى بدراً فسمّي به. 

Pٹ  ٹO ما أنعم به عليكم  Pٹ  ٹO في الثبات مع رسوله 

من نصرته. 

بدر،  يوم  ذلك  لهم  قال  يكون  أن  على   OٺPلـ ظرف   Oڤ Pڤ  

والخطاب للنبيt؛ أو بدل ثان من Pإذِْ غَدَوْتOَ على أن يكون قال لهم ذلك يوم 
أُحد، مع اشتراط الصبر والتقوى عليهم، فلم يصبروا عن الغنائم ولم يتقوا، حيث 

خالفوا أمر رسول اللهt فلم تنزل الملائكة.

ڄ   ڄ   Pڄ   الإمداد  يكفيهم  لا  أن  إنكار   Oڦ Pڦ   ومعنى: 
.Oڃ

وPڃO إيجاب لما بعد PىO يعني: بل يكفيكم الإمداد بهم، ثم قال: إن 
تصبروا وتتقوا PڍO بأكثر من ذلك العدد PڈO للقتال.

من  فلان  قفل  قولك:  من  المشـركين،  يعني:   Oڇ ڇ     ڇ   Pڇ  

الفقه: الأمر على  غزوته وخرج من فوره إلى غزوة أخرى، ومنه قولنا في أصول 
إذا غلت، فاستعير للسرعة.  القدر:  التراخي. وهو مصدر من فارت  الفور دون 
والمعنى: إن يأتوكم من ساعتهم هذه Pڍ  ڍO بالملائكة في حال إتيانهم لا 
يتأخر نزولهم عن إتيانهم، يريد إنّ الله يعجل نصرتكم إن صبرت، وقرئ: منزلين 
أنفسهم  مين بمعنى: معلَّمين ومعلمين  مين ومسوِّ ومنزّلين مخففاً ومشدداً، ومسوَّ

))) ينظر: مغازي الواقدي ج1: 23 وما بعدها.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 126-123 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..303



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 304

أو خيلهم. 

Pژ  ژ  ڑO الهاء لـPڦ  ڦO أي: وما جعل الله إمدادكم بالملائكة 

PڑO بشارة PکO بأنّكم تنصرون.

PکO كما كانت السكينة لبني إسرائيل بشارة بالنصر  به   OکP

وطمأنينة لقلوبهم.

Pگ    گO بإمداد الملائكة Pڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ڱO الذي لا يغالب في 

حكمه PڱO الذي يعطي النصر ويمنعه بحسب ما يراه من المصلحة.

ڱ  ں    ں  ڻ  ڻ ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ  
ڭ    ۓ   ۓ   ے    ے   ھ   ھ   ھ   ھ    ہ   ہ      
ڭ  ڭ  ڭ  ۇ  ۇ  ۆ  ۆ  ۈۈ  ۇٴ  ۋ   ۋ    ۅ  

ۅ  ۉۉ  ې  ې  ې  ې

بالقتل والأسر، وهو ما كان يوم   Oں  ڻ  ڻP ليهلك طائفة  المعنى: 
بدر قتل منهم سبعون وأسر سبعون، وأكثرهم رؤساء قريش وصناديدهم.

Pڻ  ڻO أو يخزيهم بالخيبة مما أمّلوا من الظفر بكم، ويغيظهم بالهزيمة 
ذِينَ كَفَرُوا بغَِيْظِهِمْ لَْ يَنَالُوا  Pۀ  ۀO غير ظافرين، ونحوه: Pوَرَدَّ الُله الَّ

واللام  والحرقة.  بالغيظ  كبده  ضرب  إذا  كبده  بمعنى  كبته،  ويقال:   .)1(Oا خَيًْ
 .Oِوَمَا النَّصُْ إلَِّ مِنْ عِنْدِ اللهP :أو بقوله Oكُمُ الُله متعلّقة بقوله: Pوَلَقَدْ نَصََ

 Oہ  ہ      ہ  ھ   ھPعطف على ما قبله، و Oھ  ھ  ےP :وقوله
اعتراض. والمعنى: إنّ الله مالك أمرهم، فإما أن يهلكهم أو يهزمهم، أو يتوب عليهم 

))) الأحزاب: 25.



Pے   ۓO إن أصّروا على الكفر، وليس لك من أمرهم شيء وإنّما  إن أسلموا 
أنت نبيّ مبعوث لإنذارهم.

اسم  يتوب( في حكم  و)أن  )أن(  بإضمار  O نصب  Pھ  ھ  ے  وقيل: 
بـ)أو( على الأمر أو على )شيء(. أي: ليس لك من أمرهم شيء أو من  معطوف 
التوبة عليهم أو  أو  التوبة عليهم أو من تعذيبهم. ]أو ليس لك من أمرهم شيء 
PھO بمعنى )إلا أن( على معنى ليس لك من أمرهم شيء  تعذيبهم[)1(. وقيل: 

إلا أن يتوب الله عليهم، فتفرح بحالهم أو يعذبهم فتتشفى منهم.

والمغفرة  التعذيب  في  الأمر  أبهم  إنّما   Oۉ ۅ   ۅ   ۋ     ۋ    Pۇٴ  

ليقف المكلف بين الخوف والرجاء، فلا يأمن من عذاب الله ولا ييأس من روح 
الله ورحمته. 

ئوئۇ   ئو   ئە   ئە   ئا   ئا   ى      ى  
ئى   ئې   ئې    ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ    ئۇ  

ئى       ئى  ی  ی  ی  ی  ئج  ئح

هذا نهي عن أكل PئەO مع توبيخ لهم بما كانوا عليه من تضعيفه، كان 
الرجل منهم إذا بلغ الدين محلّه زاد في الأجل، فربما يستغرق بالشيء اليسير مال 

المديون. 

PئىO. والوجه في  Pئې  ئې   ئې  ئىO أي: هيئت واتخذت 

النار، كان أبو حنيفة يقول:  النار لهم أنّم معظم أهل  تخصيص الكافرين بإعداد 
يتقوه  لم  إن  للكافرين  المعدّة  بالنار  المؤمنين  الله  أوعد  القرآن،  آية في  أخوف  )هي 

))) ساقطة من ج.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 132-130 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..305



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 306

في اجتناب محارمه()1(. وقد أمدّ ذلك بما أتبعه من تعليق الرجاء منهم لرحمته بأن 
يتوفروا على طاعته وطاعة رسوله. 

پ   پ    پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ  
ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ        ٺ  ٺ  ٿ  
ڤ   ٹ   ٹٹ   ٹ   ٿ    ٿ   ٿ  

ڤ  ڤ

قرأ أهل المدينة والشام: سارعوا ـ بغير واو ـ. 

الثواب من  به  يستحقّ  ما  الإقبال على  المغفرة والجنّة:  إلى  المسارعة  ومعنى 
فعل الطاعات وأداء الفرائض.

وPپ   پ  ڀO أي: عرضها كعرض السماوات والأرض، 
والمراد وصفها بالسعة فشبّهت بأوسع ما علمه الناس من خلق الله، وخصّ العرض 

.)2(Oٍق لأنّه في العادة أدنى من الطول للمبالغة كقوله: Pبَطَائنُِهَا مِنْ إسِْتَبَْ

وفي قوله: Pڀ  ڀO دلالة على أنّ الجنّة مخلوقة اليوم، لأنّا لا تكون 
معدّة إلا وهي مخلوقة. 

Pٺ  ٺ        ٺ  ٺ  ٿO صفة للمتقين، ومعناه: إنّم ينفقون في 

حال الرخاء واليسـر، وفي حال الضيق والعسر ما قدروا عليه من قليل أو كثير، لا 
يمنعهم حال نعمة ولا حال محنة من المعروف.

وكظم الغيظ: أن يمسك على ما في نفسه منه بالصبر ولا يظهره، من كظم 
القربة: إذا ملأها وشدّ فاها، وكظم البعير: إذا لم يجتر، وفي الحديث: ))من كظم 

))) الكشاف ج1: 414.
))) الرحمن: 54.



غيظاً وهو يقدر على إنفاذه ملأ الله قلبه أمناً وإيماناً(()1(.

ڄ   ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ 
ڇ   چ   چ   چ   چ  ڃ   ڃ   ڃ  ڃ  
ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ     ڈ   ڇ   
ڈ  ژ  ژ  ڑ  ڑ  ک     ک   کک  گ  

گ  گ  گ

PڤO عطف على PالُْتَّقِيَنO وقوله: PڌO إشارة إلى الفريقين. 

 .OڌP مبتدأ، وخبره OڤP ويجوز أن يكون

PڦO فعلة متزايدة القبح Pڦ  ڄ  ڄO بمقارفة الذنب.

Pڄ  ڄO أي: ذكروا نهي الله ووعيده أو عقابه فانزجروا عن المعصية.

Pڃ    ڃO بأن قالوا: اللهم اغفر لنا ذنوبنا.

جملة  وهي  الرحمة.  بسعة  لذاته  وصف   Oچ چ   چ   ڃ   Pڃ  

عفوه  وجليل  فضله  لطيف  على  منبّهة  عليه،  والمعطوف  المعطوف  بين  اعتراضية 
وكرمه، باعثة على التوبة وطلب المغفرة.

القبيحة، وفي الحديث: ))ما  Pچ  ڇ  ڇ   ڇ  ڇO أي: على أفعالهم 

أصّر من استغفر ولو عاد في اليوم سبعين مرة(()2(.

يصـرّون  ممن  وليسوا  والمعنى:  الإصرار.  فعل  من  حال   Oٹ Pڍ  

المؤمنين  أنّ  بيان  بالنهي عنها والوعيد عليها. وفي هذا  الذنوب وهم عالمون  على 

))) سنن أبي داود ج4: 249 ح 4778، وينظر: من لا يحضره الفقيه ج4: 254.
))) سنن أبي داود ج2: 86 ح1514، الكافي ج2: 288 بالمعنى.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 136-135 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..307



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 308

ثلاث طبقات: )متّقون، وتائبون، ومصـرّون(، وأنّ للمتقين والتائبين منهم الجنّة 
والمغفرة. 

أجر  ونعم  تقديره:  محذوف،  بالمدح  المخصوص   Oگ گ   Pگ  

العاملين ذلك، أي: المغفرة والجنات. 

ں      ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ     ڳ   ڳ   ڳ   ڳ  
ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ       ڻ   ڻ    
ڭ       ۓ   ۓ   ے   ے   ھ   ھ   ھ    ھ    ہ  

ڭ    ڭ

الخالية  الأمم  تعالى في  الله  ما سنّه  يريد   Oڳ  ڳ  ڱP PڳO مضت 

المكذّبة رسلها من الاستئصال بالعذاب، وتبقية الآثار في الديار للاتعاظ والانزجار 
والاعتبار.

بهم  نزل  ما  إلى  وانظروا  المكذّبين،  أخبار  فتعرفوا   Oڱ ڱ   Pڱ  

لتنتهوا عن مثل ما فعلوه. 

على  وحثّ  كذّب،  من   OڻP لسوء  إيضاح  أي:   Oہ ۀ   Pۀ  

النظر في آثار هلاكهم.

PہO زيادة تثبيت Pہ  ہO للذين اتقوا من المؤمنين. 

وقوله: Pھ   ھ  ھ  ےO تسلية من الله تعالى لرسوله وللمؤمنين عما 
أصابهم يوم أُحد. والمعنى: ولا تضعفوا عن الجهاد لما أصابكم، ولا تبالوا بذلك، 

ولا تحزنوا على من قتل منكم.

أصبتم  لأنّكم  وأغلب،  منهم  أعلى  أنّكم  وحالكم  أي:   Oۓ Pے  



بالعلو  لهم  بشارة  هذا  يكون  أو  أُحد.  يوم  منكم  أصابوا  مما  أكثر  بدر  يوم  منهم 
.)1(Oَمُ الْغَالبُِون والغلبة في العاقبة كقوله: Pوَإنَِّ جُنْدَنَا لَُ

الإيمان  صحة  لأنّ  إيمانكم،  صحّ  إن  تهنوا  ولا  أي:   Oڭڭ Pۓ  

ۓ   ۓ   Pے   يريد:  أن  ويجوز  الله،  بأعداء  المبالاة  وقلة  بالله  الثقة  توجب 
ڭO مصدّقين بما يعدكم الله من الغلبة.

ڭ  ۇ  ۇ  ۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴۋ   ۋ  ۅ  
ى   ى   ې   ې      ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ  
ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ئۇ    ئو   ئو   ئە    ئە   ئائا  

ٻ  پ  پ
ـ:  بالفتح  ـ  هي  وقيل:  لغتان،  وهما  وضمها  القاف  بفتح   OۇP قرئ: 

الجراحات، وبالضم: ألمها. 

يعني: إن تصبكم جراحة وألم يوم أُحد فلقد أصاب القوم ذلك يوم بدر، ثم 
لم يضعف ذلك قلوبهم ولم يثبّطهم عن معاودتكم بالقتال، وقيل: معناه: إن نالوا 

 .)2(tمنكم يوم أُحد فقد نلتم منهم في هذا اليوم قبل أن تخالفوا أمر رسول الله

 OۅPو صفته،   OۅPو مبتدأ،   OئۆP  Oۅ Pۋ  

أوقات  بالأيّام:  والمراد  وخبراً.  مبتدأ   OئۆۅP يكون  أن  ويجوز  خبره، 
الظفر والغلبة.

PۅO أي: نصـرّفها Pۉ  ۉO نديل تارة لهؤلاء وتارة لهؤلاء، 

))) الصافات: 173.
))) عن قتادة وغيره. تفسير الطبري ج4: 68.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 141-140 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..309



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 310

كما قيل في المثل: )الحرب سجال()1(. 

Pې  ې  ې     ېO يجوز أن يكون المعلل محذوفاً، والمعنى: وليتميز 

الثابتون منكم على الإيمان من غيرهم فعلنا ذلك، وهو من باب التمثيل، أي: فعلنا 
ذلك فعل من يريد أن يعلم من الثابت على الإيمان منكم ومن غير الثابت، وإلا 
فإنّه سبحانه لم يزل عالماً بما يكون قبل كونه. وقيل: معناه: وليعلمهم علمًا يتعلّق به 

الجزاء، وهو أن يعلمهم موجوداً منهم الثبات.

ويجوز أن تكون العلة محذوفة، وهذا عطف عليه بمعنى: وفعلنا ذلك ليكون 
كيت وكيت وليعلم الله، وإنّما حذف ليؤذن بأنّ المصلحة فيما فعل ليست بواحدة.

بذلك  يريد  بالشهادة،  منكم  ناساً  وليكرم  أي:   Oئا ى   Pى  

شهداء أُحد، أو يتخذ منكم من يصلح للشهادة على الأمم يوم القيامة من قوله: 
 .)2(Oِلتَِكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَ النَّاسP

Pئە  ئە   ئو  ئوO اعتراض بين بعض التعليل وبعض، أي: والله لا 

يحبّ من ليس من هؤلاء الثابتين على الإيمان المجاهدين في سبيل الله الممحصين من 
الذنوب. والتمحيص: التطهير. 

Pٻ  پO أي: يهلكهم، يعني: ]إن كانت الدولة على المؤمنين 

على  الدولة  كانت  وإن  لهم[)3(،  صلاح  هو  مما  ذلك  وغير  والتمحيص  فللتمييز 
الكافرين فلمحقهم أي: إهلاكهم ومحو آثارهم. 

))) مجمع الأمثال ج1: 380.
))) البقرة: 143.
))) ساقطة من ج.



پ   پ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ   ٿ  
ڤ   ڤ   ڤ   ڤ       ٹ   ٹ   ٹ  ٹ   ٿ   ٿ   ٿ  

ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڄ
Pڀ   فيها الإنكار  الهمزة  PپO منقطعة، والتقدير: بل أحسبتم ومعنى 

O بمعنى: ولما تجاهدوا، لأنّ العلم يتعلّق بالمعلوم فنزل نفي العلم منزلة  ٺ  ٺ  
نفي متعلّقه لأنّه ينتفي بانتفائه، تقول: )ما علم الله في فلان خيراً(، تريد ما فيه خير 

حتى يعلمه.

وPکO بمعنى: )لم( إلا أنّ فيه ضرباً من التوقّع، فدلّ على نفي الجهاد فيما 
مضى وعلى توقّعه فيما يستقبل.

كقولك:  الجمع  بمعنى  والواو  )أن(  بإضمار  منصوب   Oٿ Pٿ  

)لا تأكل السمك وتشـرب اللبن(. والمعنى: أظننتم أنّكم تدخلون الجنّة ولما يقع 
العلم بجهاد المجاهدين منكم والعلم بصبر الصابرين.

Pٹ  ٹ ٹ  ٹO خطاب للذين لم يشهدوا بدراً، وكانوا يتمنّون 

أن يشهدوا غزاة مع رسول الله ليفوزوا بالشهادة، وهم الذين ألّحوا على رسول الله 
في الخروج إلى المشـركين وكان رأيهt في الإقامة بالمدينة. أي: Pٹ  ٹ ٹ  

ٹO قبل أن تعرفوا شدّته وتشاهدوه.
Pڦ  ڦO مشاهدين له حين قتل منكم من قتل وشارفتم أن تقتلوا، 

ويجوز تمنّي الشهادة، لأنّ المراد منه نيل كرامة الشهداء لا غير. 

ڇ    ڇ   چ   چچ   چ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ     ڄ     ڄ  
ژ        ڈ   ڈ   ڎ   ڎ   ڌ   ڍڌ   ڍ   ڇ   ڇ   

تفسير سورة آل عمران/الآيات 143-142 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..311



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 312

گ   گ     کگ   ک   ک   ک   ڑڑ   ژ  
گ  ڳ  ڳ    ڳ   ڳ  ڱ   ڱڱ  ڱ  ں      ں  ڻ  
ھ   ہہ   ہ    ہ    ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ  

ھ  ھ
فكسـر  بحجر   tالله رسول  أُحد  يوم  اللعنة  عليه  قمئة  بن  الله  عبد  رمى 
رباعيته وشجّ وجهه وأقبل يريد قتله، فذبّ عنه مصعب بن عمير)1( وهو صاحب 
الراية، فقتله ابن قمئة وهو يرى أنّه رسول اللهt فقال: قد قتلت محمّداً، وفشا في 
القوم: أنّ محمّداً قد قُتل فانهزموا، وجعل رسول الله يقول: ))إلّي عباد الله((، حتى 
انحازت إليه طائفة من أصحابه فلامهم على الفرار، فقالوا: يا رسول الله أتانا الخبر 

بأنّك قتلت فرعبت قلوبنا فولينا مدبرين، فنزلت)2(.

وروي أنّه قال بعضهم: ليت عبد الله بن أُبّي يأخذ لنا أماناً من أبي سفيان، 
وقال أنس بن النضر)3( ـ عم أنس بن مالك)4( ـ: إن كان محمّد قُتل فإنّ ربّ محمّد 
قاتل عليه  ما  فقاتلوا على  بعد رسول الله؟!  بالحياة  حيّ لا يموت، وما تصنعون 
رسول الله وموتوا على ما مات عليه، ثم قال: اللهم إنّ أعتذر إليك مما يقول هؤلاء 

))) مصعب بن عمير بن هاشم العبدري، أحد السابقين إلى الإسلام، هاجر إلى الحبشة ثم رجع إلى 
مكة فهاجر إلى المدينة، شهد بدراً ثم شهد أُحداً فاستشهد. ينظر: الإصابة ج1: 421.

))) ينظر: الكشف والبيان ج3: 175.
))) أنس بن النضر بن ضمضم الأنصاري الخزرجي، غاب عن قتال بدر، وقتل يوم أُحد شهيداً. ينظر: 

الإصابة ج1: 74.
))) أنس بن مالك بن النضر الأنصاري خادم النبي، أمه أم سليم الأنصارية،كان مقدم النبي المدينة ابن 
عشر سنين، توفي سنة 93 هـ على قول. ينظر: الاستيعاب ج1: 71، معجم رجال الحديث ج259:3.



ـ يعني المسلمين ـ ]وأبرأ إليك مما جاء به هؤلاء ـ يعني المنافقين ـ[)1( ثم شدّ بسيفه 
فقاتل حتى قتل)2(.

فأدوا  بعثوا   Oچ چ   Pڃ   مضت   Oڃ ڄ     ڄ     Pڄ   والمعنى: 
بقوا  رسول  كل  وأتباع  مضوا،  كما  سيمضي  وأنّه  بعضهم،  وقتل  وماتوا  الرسالة 

متمسّكين بدينه بعد مضيّه.

Pڇ   ڇ   ڇ  ڍ  ڍO. المعنى: أفإن أماته  Pچ  ڇO محمّد 

الشرطية  الجملة  لتعليق  فالفاء  إيمانكم؟  بعد  كفاراً  ارتددتم  الكفار  قتله  أو  الله 
بالجملة قبلها، والهمزة للإنكار.

Pڌ  ڎ  ڎ  ڈO ومن يرتدد عن دينه.

Pڈ  ژ       ژ  ڑO ولم يضر إلا نفسه.

Pک  ک  کO الذين لم ينقلبوا ]كأنس بن النضـر وأضرابه، 

وسمّهم شاكرين[)3( لأنّم شكروا نعمة الإسلام فيما فعلوا. 

Pگ  گ    گ  گ  ڳ  ڳ    ڳ   ڳO يعني: إنّ موت النفوس محال 

أن يكون إلا بمشية الله، فأخرجه مخرج فعل لا ينبغي لأحد أن يقدم عليه إلا بإذن 
لم يحضـر،  أجلًا  يقدّم  بأنّه لا  وإخبار  الجهاد،  وفيه تحريض على  تمثيلًا.  فيه  له  الله 

وتركه لا يؤخر أجلًا قد حضر.

PڱO مصدر مؤكد، لأنّ المعنى: كتب الموت كتاباً.

PڱO موقتاً له أجل معلوم لا يتقدّم ولا يتأخر.

))) ساقطة من أ، ب، ج.
))) ينظر: تفسير الطبري ج4: 73.

))) ساقطة من أ، ب، ج.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 145-144 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..313



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 314

Pڱ  ںO بجهاده Pں  ڻO يعني: الغنيمة.

Pڻ  ڻO من ثوابها Pڻ  ۀ  ۀ  ہ   ہ   ہO من ثوابها.

Pھ  ھO الذين لم يشغلهم شيء عن الجهاد. 

ھ  ے  ے  ۓ  ۓ     ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۇ    ۇ  ۆ  
ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۋۅ   ۋ   ۇٴ    ۈ   ۈ   ۆ  
ئۇ   ئۇ    ئو   ئو   ئە   ئە    ئا   ئا   ى   ى    ې    ې  
ئى    ئى   ئې   ئې   ئې      ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ    

ئى  ی   ی  ی  یئج  ئح  ئم    ئى       ئي
إلى  العائد  فيه  المستكن  الضمير  أو   OڭP والفاعل  وقاتل  قتل  قرئ: 
]ڭO حال منه، بمعنى: قتل كائناً معه ربّيون، والربّيون:  PےO، وPۓ 

الربّانيون.

Pۋ   بعده  الجهاد  عن   Oۇٴ Pۈ   النبي[)1(  قتل  عند   Oڭ Pڭ  

ۋO للعدو. هذا تعريض بالوهن الذي أصابهم عند الإرجاف بقتل رسول 
يعتضدوا  أن  أرادوا  حين  للمشـركين  واستكانتهم  ذلك  عند  وبضعفهم   tالله

بالمنافق عبد الله بن أُبّي في طلب الأمان من أبي سفيان. 

إلى  والإسراف  الذنوب  إضافة  وهو  القول،  هذا   Oى ې    ې   Pې  

بالاستغفار  والدعاء  لها،  واستقصاراً  لنفوسهم  ربّانيين كسـراً  مع كونهم  أنفسهم 
ليكون  العدو،  على  والنصـرة  الحرب  مواطن  في  الأقدام  بتثبيت  طلبهم  قبل  منها 

طلبهم أقرب إلى الإجابة. 

))) ساقطة من أ.



Pی   وخصّ  والعزّة،  والغنيمة  النصـرة  من   Oی ئى   ئى    Pئى  

یO بالحسن دلالة على فضيلته. 
پ   ٱٻٻٻٻپپ  
ٿ    ٺٺ   ٺ   ٺ   ڀ    ڀ   ڀ   ڀ   پ  

ٿ  ٿ  ٿ
عن أمير المؤمنينj قال: ))نزلت في قول المنافقين للمسلمين عند الهزيمة: 

ارجعوا إلى إخوانكم وادخلوا في دينهم(()1(.

والمعنى: Pٻ   ٻO الكافرين وأصغيتم إلى قولهم: لو كان محمّد نبياً لما 
غلب، أو استأمنتم أبا سفيان وأصحابه فاستكنتم لهم.

كنتم  كما  دينهم  في  كفاراً  يرجعوكم  أي:   Oڀ پ   Pپ  

فترجعوا PڀO قد تبدّلتم الكفر بالإيمان والنار بالجنّة.

Pٺ  ٺ  ٺO أي: ناصركم وهو أولى بأن تطيعوه، ولا تحتاجون 

معه إلى نصرة أحد وولايته.

ڤ   ڤ     ڤ   ڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   
ڃ      ڃڃ   ڄ   ڄڄ   ڄ    ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   
ڇ   ڇ    چ   چ   چ   چ   ڃ  
ڎ   ڎ    ڌ   ڌ   ڍڍ   ڇ   ڇ  
کک   ک   ک    ڑ   ڑ   ژ   ژ   ڈ   ڈ  
گ  گ  گ   گ  ڳ   ڳ  ڳ  ڳڱ  ڱ  

))) الكشف والبيان ج3: 183.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 151-149 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..315



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 316

ڱ  ڱ  ںں   ڻ  ڻ  ڻڻ  ۀ  ۀ  
ہ  ہ  ہ      ہ

قذف الله Pٹ  ٹO المشركين الخوف يوم أُحد، فانهزموا إلى مكة بعد 
أن كان لهم القوة والغلبة، ولما كانوا ببعض الطريق تلاوموا وقالوا: ]بئس ما 
فعلنا[)1( لا محمّداً قتلنا ولا الكواعب أردفنا، قتلناهم حتى إذا لم يبق منهم إلا 
في  الله  ألقى  ذلك  على  عزموا  فلما  فاستأصلوهم.  ارجعوا  تركناهم،  الشـريد 

قلوبهم PڤO فأمسكوا.

Pڤ    ڤO أي: بسبب إشراكهم، والمعنى: كان السبب في إلقاء الله 

الرعب في قلوبهم إشراكهم PڦO آلهة لم ينزل الله بإشراكها حجّة، وما عنى الله 
سبحانه أنّ هناك حجّة لم تنزل عليهم، وإنّما أراد نفي الحجّة ونزولها جميعاً، كقول 

الشاعر: 
ـــا يَنْجَحِـــرُ)2( ـــبَّ بَِ وَلَ تَـــرَى الضَّ

النصـر  وعدهم  سبحانه  أنّه  هو   Oڇ ڇ    چ   Pچ  

قُوا وَيَأْتُوكُمْ مِنْ فَوْرِهِمْ هَذَا  وا وَتَتَّ بشـرط الصبر والتقوى في قوله: Pبَلَ إنِْ تَصْبُِ
كُمOْ)3(، وقد وفى لهم بما وعدهم، وذلك أنّ رسول الله أقام الرماة عند  يُمْدِدْكُمْ رَبُّ
أن  وأمرهم  المدينة،  واستقبل  ظهره  خلف  الجبل  جعل  حين  ـ  أُحد  جبل  ـ  الجبل 
يثبتوا في مكانهم ولا يبرحوا كانت الدولة للمسلمين أو عليهم، فلما أقبل المشـركون 

))) ساقطة من أ، ط.
))) شعر عمرو  بن أحمر الباهلي: 67، وصدره: لاتفزع الأرنب أهوالها.

))) آل عمران: 125.



جعل الرماة يرشقون خيلهم، وغيرهم يضربونهم بالسيوف حتى انهزموا، وذلك 
قوله تعالى: Pڇ  ڇ  ڍO أي: تقتلونهم قتلًا ذريعاً.

Pڌ  ڌ  ڎO والفشل: الجبن وضعف الرأي.

Pڎ  ڈ  ڈO وذلك قولهم: قد انهزم المشركون فما وقوفنا هنا؟ 

وقال بعضهم: لا نخالف أمر رسول الله، فثبت مكانه عبد الله بن جبير ـ وهو أمير 
 Oڭ   ڳ  ڳ  ڳ P بقوله:  المعنيون  العشـرة وهم  نفر دون  ـ في  الرماة 
ونفر الباقون ينهبون وهم الذين أرادوا الدنيا، فكرّ المشـركون على الرماة وقتلوا 
]عبد الله بن جبير وأقبلوا على المسلمين حتى هزموهم وقتلوا[)1( من قتلوا، وهو 
على  وثباتكم  صبركم  ليمتحن  أي:   Oں ڱ   ڱ   Pڱ   قوله: 

الشدائد.

ہ   Pۀ  ۀ  ہ   الرسول  أمر  خالفتم  أن  Oبعد  ڇ  ڻ   Pڻ  

ہO يتفضّل عليهم بالعفو.
فشلتم  إذا  حتى  تقديره:  محذوف   Oڎ ڌ   Pڌ   قوله:  ومتعلّق 

منعكم نصره. 

ۓ   ۓ      ے   ے   ھ   ھ   ھ  
ڭ  ڭ  ڭ  ڭ   ۇ  ۇ  ۆ  
ۉ   ۅۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ    ۈ   ۈ   ۆ  
پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ې    ې   ې   ۉ  
ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀڀ   ڀ    پ   پ  

))) ساقطة من أ.

317.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة آل عمران/الآية 153



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 318

ڤ   ڤ   ٹ   ٹ   ٹٹ   ٿ   ٿ   ٿ    ٿ   ٺ  
چ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄڄ   ڄ         ڄ   ڦ    ڦ   ڦڦ    ڤ   ڤ  
چ  چچ   ڇ  ڇ  ڇ        ڇ  ڍ  ڍ    ڌ  ڌ  ڎ  ڎڈ  ڈ  
ژ  ژ              ڑ  ڑ  ک  ک  ک      ک  گ  گ  گگ   
ڻ   ںں    ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ  

ڻ  ڻ  ڻ  ۀ
الإصعاد: الذهاب في الأرض والإبعاد فيه، تقول: صعد في الجبل وأصعد 
في الأرض، والمعنى: ولقد عفا عنكم وقت إصعادكم أي: ذهابكم في وادي أُحد 

للانهزام.

Pھ  ے  ے  ۓO أي: لا تلتفتون إلى من خلفكم في الحرب، لا 

يقف أحد منكم على أحد.

Pۓ  ڭO يقول: ))إلّي عباد الله أنا رسول الله من يكرّ 

فله الجنّة(()1(.

Pڭ  ڭO أي: في ساقتكم وجماعتكم الأخرى أي: المتأخرة، تقول: 

مقدّمتهم  بتأويل  وأُولاهم  أوّلهم  في  تقول:  كما  وأُخراهم،  الناس  آخر  في  جئت 
وجماعتهم الُأولى. 

 OۇP الله  فجازاكم  أي:   Oْفَكُم Pصََ على  عطف   OڭP

إيّاه،  بعصيانكم   tأذقتموه رسول الله وابتلاكم بسبب غم  حين صرفكم عنه 
أو PۇO متصلًا PۇO بما أرجف به من قتل رسول اللهt، وبالجرح، 

))) الكشف والبيان ج3: 186.



والقتل، وظفر المشركين، وفوت الغنيمة.

تحزنوا   OۋP الغنيمة  من   Oۇٴ ۈ   ۈ   ۆ   Pۆ  

أيضاً على Pۋ  ۅO من الشدائد في سبيل الله.

Pۉ  ۉO أي: عليم بأعمالكم. 

ثم ذكر سبحانه ما أنعم عليهم بعد ذلك فقال: Pٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  
پ  پ  پ  ڀ   ڀO هم أهل الصدق واليقين، وذلك أنّه تعالى أنزل 
الأمن على المؤمنين وأزال عنهم الخوف الذي كان بهم حتى نعسوا وغلبهم النوم، 
وروي عن أبي طلحة)1( أنّه قال: )غشينا النعاس ونحن في مصافنا، فكان السيف 
يسقط من يد أحدنا فيأخذه ثم يسقط فيأخذه، وما أحد إلا ويميل تحت جحفته()2(. 

وقوله تعالى: PپO بدل من PپO، ويجوز أن يكون هو المفعول و
 OپP PپO حال منه مقدّمة عليه كما تقول: رأيت راكباً رجلًا. وقرئ: 

بالياء والتاء رداً على النعاس أو الأمنة. 

أنفسهم لا  المنافقون مالهم إلا همّ  Pڀ  ٺ  ٺ  ٺO وهم 

همّ الدين ولا همّ رسول الله والمسلمين.

Pٿ    PٿO الذي يجب أن يظن به، فقوله:  Pٺ  ٿ  ٿO الظن 

ٿO في حكم المصدر وPٿ  ٹO بدل منه. ويجوز أن يكون المعنى: يظنون 
بالله ظن الجاهلية، وPٿ   ٿO تأكيد لـPٺO كما تقول: هذا القول غير 

))) أبو طلحة زيد بن سهل الأنصاري النجاري الخزرجي، شهد العقبة ثم شهد بدراً وما بعدها من 
المشاهد، اختلف في وقت وفاته فقيل سنة 31 هـ وقيل غير ذلك. ينظر: الاستيعاب ج4: 113، معجم 

رجال الحديث ج7: 343.
))) الكشف والبيان ج3: 187.

319.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة آل عمران/الآية 154



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 320

ما تقول. 

PٹO لرسول الله يسألونه Pٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦO معناه: هل 

لنا من أمر الله نصيب قط؟ يعنون: النصر والظفر.

Pڦ  ڦ   ڄ  ڄ ڄO ولأوليائه المؤمنين وهو النصرة والغلبة.

Pڃ  ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ  چO معناه: يخفون الشك والنفاق وما لا 

يستطيعون إظهاره لك.

Pڌ  ڌ   به  الذي وعدنا  الظفر  Pڇ  ڇ  ڇ        ڇ  ڍ  ڍO أي: من 

ڎO أي: ما قتل أصحابنا PڎO في هذه المعركة.
هذا  في  ويصـرع  يقتل  أنّه  منه  الله  علم  من  أي:   Oڑ ڑ   ژ      ژ   Pڈ  

في  قعدتم  فلو  وجوده،  من  بدّ  يكن  لم  المحفوظ  اللوح  في  ذلك  وكتب  المصـرع، 
بيوتكم PکO من بينكم PکO علم الله أنّم يقتلون Pگ  گO وهي 

مصارعهم ليكون ما علم الله أنّه يكون.

Pڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ڀO من الإخلاص Pڱ  ڱ  ڱ  ںO من 

وساوس الشيطان فعل ذلك، أو فعل ذلك لمصالح كثيرة وللابتلاء والتمحيص. 
]واللام في Pڳ  ڳO متعلّقة بـ)فعل ذلك( دلّ عليه الكلام تقديره: وليبتلي 

Pڳ   PڱO عطف على  القتال  الله ما في صدوركم فرض عليكم 
 .)1(]Oڳ

ھ   ھ   ھ   ھ   ہ   ہہ     ہ   ۀ  
ۈ   ۆ   ۆ   ۇۇ   ڭ   ڭ   ڭ   ۓڭ   ۓ   ے   ے  

))) ساقطة من أ، ب، ج.



ې   ې    ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ    ۇٴ   ۈ  
ئۇ   ئو    ئو   ئە   ئە    ئا   ئا   ى   ى   ې         ې  
ی   ی   ئىئى   ئى   ئې   ئې   ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ    ئۆ   ئۇ  

یی   ئج  ئح  ئم  ئى  ئي
Pے  ۓ      الزلل  إلى  ودعاهم  زلّتهم  طلب  أي:   Oے Pھ  

ۓO من ذنوبهم، والمعنى: Pۀ  ہO انهزموا PہO أُحد كان السبب في 
PےO فاقترفوا ذنوباً، فلذلك منعتهم التأييد  انهزامهم أنّم كانوا أطاعوا 
والتوفيق في تقوية القلوب حتى تولوا، وقال الحسن: )استزلهم بقبول ما زيّن لهم 

من الهزيمة()1(.

.)2(Oوَيَعْفُو عَنْ كَثيٍِرP :مثل قوله Oے  ۓ     ۓP :وقوله

وذكر البلخي)3(: )إنّه لم يبق يوم أُحد مع النبيt إلا ثلاثة عشـر نفساً: خمسة 
من المهاجرين وثمانية من الأنصار، وقد اختلف في الخمسة إلا في عليj وطلحة()4(. 
قال الصادقj: ))نظر رسول اللهt إلى جبرئيل بين السماء والأرض على كرسي 
أنّ  الفقار ولا فتى إلا علّي(()5(. ويروى:  من ذهب وهو يقول: لا سيف إلا ذو 
علياjً كان يقاتلهم ذلك اليوم حتى أصابه في وجهه ورأسه ويديه وبطنه ورجليه 

))) معالم التنزيل ج1: 193.
))) المائدة: 15.

))) أبو القاسم عبد الله بن أحمد بن محمود البلخي المعتزلي، صاحب التصانيف في علم الكلام، من 
ينظر:  هـ.   319 سنة  بها  وتوفي  بلخ  إلى  عاد  ثم  طويلة  مدة  ببغداد  أقام  البغداديين،  المعتزلة  متكلمي 

طبقات المفسرين ج1: 222.
))) التبيان ج3: 25.
))) الكافي ج8: 95.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 156-155 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..321



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 322

 :tسبعون جراحة، فقال جبرئيل: إنّ هذه لهي المواساة يا محمّد، فقال رسول الله
))وما يمنعه من هذا فإنّه مني وأنا منه((، قال جبرئيل: وأنا منكما)1(. 

Pې  ېO أي: لأجل إخوانهم.

Pې        ى  ى  ئاO أي: سافروا فيها وأبعدوا للتجارة أو غيرها Pئا  
Pې        ىO حكاية حال ماضية، ومعناه: حين  ئە  ئەO جمع غازٍ. وقوله: 

يضربون في الأرض.

واعتقدوه   OئېP قالوا  أي:   OٿPبـ متعلّق   OئۈP وقوله: 
مْ  لَُ Pليَِكُونَ  قوله:  في  كما  للعاقبة  اللام  وتكون   ،Oئى ئى   Pئې   ليكون 
ا وَحَزَنًاO)2(. ويجوز أن يكون المعنى: لا تكونوا مثلهم في النطق بذلك القول  عَدُوًّ
واعتقاده، ليجعله الله Pئې  ئى  ئىO خاصة ويصون منها قلوبكم. وإنّما أسند 
الفعل إلى الله تعالى، لأنّه سبحانه عند ذلك الاعتقاد الفاسد يضع الحسرة في قلوبهم 

 .)3(Oقًا حَرَجًا عَلْ صَدْرَهُ ضَيِّ ويضيق صدورهم، وهو كقوله: Pيَْ

Pی  ی  یO ردّ لقولهم، أي: الأمر بيده فقد يحيي المسافر والغازي، 

ويميت القاعد والمقيم Pئج  ئح  ئم  ئىO فلا تكونوا مثلهم. 

بج  بح  بخ  بم  بى   بي  تج  تح    تخ  تم  تى  تي  
پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ثى    ثم   ثج  
پ  ڀ  ڀ   ڀ  ڀ  ٺٺ  ٺ  ٺ      ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  
ٹ   ٹٹ   ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦڦ  ڦ  ڄ   

))) تفسير القمي ج1: 116 باختلاف.
))) القصص: 8.

))) الأنعام: 125.



ڇ   ڇ    چ      چ   چ   چ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄڃ   ڄ   ڄ  
ڇ  ڇڍ  ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ   ژژ  ڑ  

ڑ  ک  ک  ک
PتحO جواب لقسم وقد سدّ مسدّ جواب الشرط، وكذا قوله: Pٻ  

.Oپ  پ
كذّب سبحانه فيما قال الكفار في زعمهم أن من ضرب في الأرض أو غزا 
لأنّه سبب  الاعتقاد  ذلك  المسلمين عن  يمت، ونهى  لم  المصـر  عندهم في  كان  لو 
التخلف عن الجهاد، ثم قال: ولو كان الأمر كما تزعمون، وتمّ عليكم ما تخافون 
من الهلاك بالموت أو القتل في سبيل الله، فإنّ ما تنالونه من المغفرة والرحمة بالموت 
في سبيل الله Pتي  ثجO تجمعونه من منافع الدنيا لو لم تموتوا، أو مما يجمعه الكفار 
 .OپP الرحيم   Oپ ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   Pٱ   قال:  ثم  بالياء،  قرأ  فيمن 

وقرئ: PٻO بضم الميم وكسـرها من مات يموت، ومات يمات. 

Pپ  ڀ  ڀ   ڀO: )ما( مزيدة للتوكيد والدلالة على أنّ لينه لهم ما كان 

إلا برحمة من الله.

Pٺ  ٺ      ٿO أي: جافياً سيئ الخلق Pٿ  ٿO قاسيه.

Pٿ  ٹ   ٹO لتفرّقوا عنك، لا يبقى حولك أحد منهم.

Pٹ  ڤO ما بينك وبينهم.

Pڤ  ڤO ما بينهم وبيني إتماماً للشفقة عليهم.

]ڦO يعني: في[)1( أمر الحرب ونحوه مما لم ينزل عليك  Pڤ  ڦ     

))) ساقطة من أ، ب، ج.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 160-157 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..323



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 324

وحي فيه، لتطيب نفوسهم أو لتستظهر برأيهم، قال الحسن: )أراد أن يستنّ به من 
بعده فقد علم الله أنّه لم يكن يحتاج إليهم()1(. وفي الحديث: ))ما تشاور قوم قط إلا 

هدوا لأرشد أمرهم(()2(. 

 Oڄ  ڄ  ڄP فإذا قطعت الرأي على شيء بعد الشورى Oڦ  ڄP

في إمضاء أمرك على الأرشد الأصلح، فإنّ ذلك لا يعلمه إلا الله. وروي عن جعفر 
الصادقj: فإذا عزمتُ ـ بالضم ـ بمعنى: فإذا عزمت لك على شيء وأرشدتك 

إليه، فتوكل علّي ولا تشاور بعد ذلك أحداً. 

Pچ  چ     ڇO كما نصركم يوم بدر فلا أحد يغلبكم.

Pڍ  ڌO ويمنعكم معونته، ويخلّ بينكم وبين أعدائكم بمعصيتكم 

إيّاه Pڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ   ژO أي: من بعد خذلانه.

الله  على  التوكل  وجوب  على  تنبيه  هذا   Oک ک   ڑ   Pڑ  

سبحانه. 

ک  گ       گ    گ   گڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱں  
ں  ڻ  ڻ   ڻ  ڻ  ۀ      ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ  
ڭڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ے   ے   ھ    ھ   ھ    ھ  
ۅ   ۋ    ۋ   ۈۇٴ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ    

ۅ  ۉ
غلّ شيئاً من المغنم غلولًا وأغلّ: ]إذا أخذه في خفية، وفي الحديث: ))لا 

))) شعب الايمان ج6: 75 بالمعنى، وينظر: تحف العقول: 233.
))) الكشاف ج1: 432



إغلال ولا إسلال(()1(، ويقال: أغلّه أي[)2(: وجده غالًا. والمعنى: PمَاO صح 
Pگ  ]گ   گO فإنّ النبوة تنافي الغلول، ومن قرأ: يُغَل فالمعنى: ماصح لنبي[)3( 

أن يوجد غالًا، ولا يوجد غالًا إلا إذا كان غالًا. 

Pڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱO أي: يأتي بالشـيء الذي غلّه بعينه 

أن  ويجوز  عنقه(()4(،  على  يحمله  القيامة  يوم  ))جاء  الحديث:  في  جاء  كما  يحمله، 
يراد: يأتي بما يحتمل من إثمه وتبعته.

P  ں  ڻ  ڻ   ڻ  ڻ  ۀO جيء بالعام ليدخل تحته كل كاسب من 
غال وغيره.

Pۀ  ہ  ہO أي: يعدل بينهم في الجزاء، وكل جزاؤه على قدر كسبه. 

ثم بيّ سبحانه أنّ من اتبع رضاء الله في ترك الغلول ليس P ھ   ے  ے  
 ،Oۈ  ۈP أي: ذوو درجات Oۆ  ۆP :في فعل الغلول، ثم قال Oۓ  ۓ
والمراد: تفاوت مراتب أهل الثواب، ومراتب أهل العقاب، أو تفاوت ما بين الثواب 

والعقاب.

على  فيجازيهم  ودرجاتها  بأعمالهم  عالم  أي:   Oۅ ۅ   ۋ    Pۋ  

حسبها.

ئو  ئە  ئە  ئا  ئا  ى  ى  ې  ې  ې  ې   ۉ 
ئو ئۇ ئۇ ئۆ  ئۆ      ئۈ 

))) سنن الدارمي ج2: 231، المجازات النبوية: 136.
))) ساقطة من ج.
))) ساقطة من ج.

))) سنن الدارمي ج1: 394.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 163-161 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..325



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 326

ی   ی   ی    ئى   ئى   ئى   ئې   ئې   ئې   ئۈ  
ی  ئج  ئح  ئم  ئى  ئي  بجبح   بخ  بم  بى  بي  تجتح  

تخ  تم  تى  تي  ثج  ثم  ثى
PېO منهم  منّ الله على من آمن مع رسول الله من قومه، وخصّ 

لأنّم هم المنتفعون بمبعثه.

Pى  ى  ئا  ئا  ئە  ئەO أي: من جنسهم عربياً مثلهم، وقيل: من 

ولد إسماعيل كما أنّم كانوا من ولده.

ووجه المنة عليهم في ذلك أنّه إذا كان منهم كان اللسان واحداً فيسهل عليهم 
هُ لَذِكْرٌ  أخذ ما يجب عليهم أخذه عنه، وفي كونه من أنفسهم شرف لهم كقوله: Pوَإنَِّ
لَكَ وَلقَِوْمِكOَ)1(. وروي: أنّ قراءة فاطمةB من أَنْفَسِهِم، ومعناه: من أشرفهم. 

من  شيئاً  يسمعوا  لم  جاهلية  أهل  كانوا  أن  بعد   Oئۇ ئو   Pئو  

الوحي.

PئۇO أي: ويطهّرهم من الدنس وأوضار)2( الكفر.

من  وأبعدهم  الناس  أجهل  كانوا  ما  بعد  والسنة  القرآن   OئۆP

دراسة العلوم.

Pئۈ  ئې  ئې  ئېO بعثة الرسول Pئى  ئى  ئىO. )إن( هي المخففة 

من الثقيلة، واللام هي الفارقة بينها وبين النافية، وتقديره: وإنّ الشأن والحديث 
كانوا من قبل لفي ضلال مبين، أي: ظاهر. 

))) الزخرف: 44.
))) الوَضَ: الدرن. )الصحاح مادة: وضر(.



وPکO نصب بـPئىO، وPیO في محلّ الجر بإضافة PکO إليه، 
وتقديره: أقلتم حين أصابتكم مصيبة يوم أُحد من قتل سبعين منكم Pئج  ئح  
ئمO يوم بدر من قتل سبعين وأسر سبعين: Pئي  بجO أي: من أين أصابنا هذا 
وفينا رسول اللهt ونحن مسلمون وهم مشـركون؟!. وPئي  بجO في موضع 

نصب لأنّه مقول، والهمزة للتقرير والتقريع.

Pبخ  بم  بى  بي  تجO أي: أنتم السبب فيما أصابكم لاختياركم الخروج 

من المدينة، أو لتخليتكم المركز، وعن عليj: ))لأخذكم الفداء من أُسارى بدر 
قبل أن يؤذن لكم(()1(.

Pتخ  تم  تى  تي  ثج  ثمO فهو قادر على أن ينصركم فيما بعد. 

ڀ   پ       پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ٹٹ   ٹ    ٿ    ٿ   ٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀٺ   ڀ   ڀ  
ڄ   ڦ   ڦ      ڦ   ڤڦ   ڤ   ڤ   ڤ   ٹ  
ڄ  ڄڄ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ      چ  چچ  چ  ڇ  

ڇ   ڇ  ڇ
Pٱ  ٻO يوم أُحد Pٻ  ٻ  ٻO جمعكم وجمع المشـركين فهو 

كائن Pگ  گO أي: بتخليته.

Pپ  پO وليتميّز المؤمنون والمنافقون، ويظهر إيمان هؤلاء ونفاق 

هؤلاء. وإنّما استعار لفظ الإذن لتخلية الكفار، وأنّه لم يمنعهم ليبتليهم، لأنّ الآذن 
مخلٍّ بين المأذون ومراده. 

وهم  مبتدأ،  كلاماً  يكون  أن  ويجوز   ،OڀP على  عطف   Oٺ Pٺ  

))) التبيان ج3: 40، الكشف والبيان ج3: 199 بالمعنى.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 167-166 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..327



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 328

وكانوا  أنفسنا؟،  نقتل  علام  وقالوا:  أُحد  يوم  انخزلوا  وأصحابه  أُبّي  بن  الله  عبد 
ثلاثمائة، فقال لهم عبد الله بن عمرو بن حزام الأنصاري: تعالوا قاتلوا، أو ادفعوا 
عن حريمكم إن لم تقاتلوا، Pٹ  ڤ  ڤ  ڤڤO فقال لهم: أبعدكم 

الله، الله يغني عنكم. 

وقوله: Pڦ  ڦ     ڦ  ڄ  ڄ  ڄO أي: تباعدوا بهذا الفعل 
والقول عن الإيمان المظنون بهم واقتربوا من الكفر، وقيل: هم لأهل الكفر أقرب 

نصـرة منهم لأهل الإيمان، لأنّ تقليلهم سواد المسلمين تقوية للمشركين.

Pڃ  ڃO من كلمة الإيمان وما يقرب إلى الرسول Pڃ  ڃ      چ  

چO فإنّ في قلوبهم الكفر. والمعنى: إنّ الإيمان موجود في أفواههم معدوم في 
قلوبهم.

Pچ  ڇ  ڇ   ڇO من النفاق. 

ڍ  ڍ  ڌ        ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈژ  ژ  ڑ  ڑ  
ک    ک  ک  ک   گ  گ

ذِينَ  Pالَّ من  البدل  على  أو  الذم،  على  نصباً  يكون  أن  يجوز   OڍP محلّ 
 .OْبأَِفْوَاهِهِمP أو رفعاً على هم الذين قالوا، أو جراً بدلًا من الضمير في ،Oنَافَقُوا

PڌO أي: لأجل إخوانهم من جنس المنافقين المقتولين يوم أُحد، أو 

إخوانهم في النسب.

PڌO أي: وقد قعدوا، وهي جملة في موضع الحال.

Pڎ  ڎO إخواننا فيما أمرناهم به من القعود Pڈ  ڈO كما لم نقتل.

Pک  ک    Pژ  ڑ  ڑ  کO أي: فادفعوا عن أنفسكم الموت 



الذي هو أحد أسباب الموت،  القتل  المقالة، لأنّكم إن دفعتم  گO في هذه 
سبعون  المقالة  هذه  قالوا  يوم  مات  أنّه  وروي:  أسبابه.  سائر  دفع  على  تقدروا  لم 

منافقاً)1(. 

گ  گ  ڳ  ڳ  ڳ    ڳ  ڱ  ڱڱ  ڱ  ں  ں  ڻ  
ہ   ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ    ڻ    ڻ   ڻ  
ڭ   ڭ     ڭ   ۓ   ۓ     ے   ے   ھ   ھ      ھ   ھ  
ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ       ۆ   ۇ      ڭ  

ۅ  ۉ    ۉ  ې
السين،  بفتح   OگP وقرئ:  أحد.  لكل  أو   ،tالله لرسول  الخطاب 

و)قتّلوا( بالتشديد.

Pڳ    ڳ  ڱO أي: في الجهاد ونصرة دين الله.
الأحياء  سائر  يرزق  ما  ]مثل   OڻP أحياء  هم  بل  أي:   Oں Pڱ  

يأكلون ويشربون.

Pڻ   ۀ   ۀ  ہ[)2( ہ  ہO وهو التوفيق في الشهادة وما ساقه 

إليهم من الكرامة ومواد السعادة.

PہO بإخوانهم المجاهدين Pڳھ  ھ     ھO أي: لم يقتلوا 

بعد فيلحقوا بهم.

يلحقوا  لم  وقيل:  بعدهم،  بقوا  قد  الذين من خلفهم  يريد   Oے  ےP[

))) تفسير السمرقندي ج1: 289.
))) ساقطة من ج.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 171-169 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..329



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 330

بهم[)1(، أي: لم يدركوا فضلهم ومراتبهم ومنزلتهم)2(.

Pۓ    ۓ  ڭO بدل من PڳO، والمعنى: ويستبشرون بما تبيّ لهم من 

حال من تركوا خلفهم من المؤمنين، وهو أنّم يبعثون آمنين يوم القيامة، بشّهم 
الله بذلك فهم مستبشرون به. 

وكرر PۆO ليتعلّق به ما هو بيان لقوله: Pڳۓ  ڭ  ڭ    ڭ  
على  عطفاً  بالفتح   Oۋ Pۋ   وقرئ:  وفضله.  الله  نعمة  ذكر  من   Oڭ
قراءة  وهي  اعتراض،  الجملة  أنّ  وعلى  الابتداء  على  وبالكسـر  والفضل،  النعمة 
يبطله، ولذلك أضاف  الله لا  وأنّ  الثواب مستحقّ  أنّ  الكسائي. وفيه دلالة على 

نفي الإضاعة إلى نفسه. 

ئو   ئەئو   ئە   ئا     ئا   ى   ى   ې   ې   ې  
ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ    ئۈ  ئۈ   ئې  ئې  ئې  ئى  ئى  ئى  
بج   ئي   ئى   ئم   ئح   ئج   ی       ی   ی   ی  
پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ    ٱ   بخ    بح  
ٿ     ٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺ    ٺ   ڀ   ڀڀ   ڀ   پ   

ٿ  ٹ    ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ        ڤ  ڤ
Pې  ېO مبتدأ، وخبره Pئو  ئۇO إلى آخره؛ أو جر صفة 

للمؤمنين؛ أو نصب على المدح. 

وهّموا  ندموا  الروحاء)3(  فبلغوا  أُحد  من  وأصحابه  سفيان  أبو  انصرف  لما 

))) ساقطة من ج.
))) معاني القرآن وإعرابه ج1: 489.

))) الروحاء: قرية على ليلتين من المدينة بينهما أحد وأربعون ميلًا. الروض المعطار: 277.



بالرجوع، فبلغ ذلك رسول اللهt فأراد أن يريهم من نفسه وأصحابه قوة، فندب 
بالأمس((  يومنا  حضر  من  إلا  أحد  معنا  يخرجن  ))لا  وقال:  للخروج  أصحابه 
فخرج مع جماعة حتى بلغ حمراء الأسد ـ وهي على ثمانية أميال من المدينة ـ فألقى 

الله الرعب في قلوب المشركين فذهبوا، فنزلت)1(.

وأما قوله: P ئې  ئې  ئې  ئى  ئى  ئى  ی  ی  یO فحديثه: إنّ أبا 
إن شئت،  القابل  بدر  يا محمّد موعدنا موسم  نادى:  أُحد  انصـرف من  لما  سفيان 
فقالt: ))إن شاء الله((، فلما كان القابل خرج أبو سفيان في أهل مكة حتى نزل 
مر الظهران)2(، فألقى الله سبحانه الرعب في قلبه فبدا له أن يرجع، فلقي نعيم بن 
نلتقي  أن  محمّداً  واعدت  إنّ  نعيم  يا  فقال:  معتمراً،  قدم  وقد  الأشجعي  مسعود 
بموسم بدر، وأنّ هذا عام جدب وقد بدا لي، فالحق بالمدينة وثبّطهم ولك عندي 
عشـر من الإبل، فخرج نعيم فوجد المسلمين يتجهزون، فقال لهم: ما هذا بالرأي 
أتوكم في دياركم فلم يفلت منكم أحد إلا شريداً، فتريدون أن تخرجوا وقد جمعوا 
لكم عند الموسم، فوالله لا يفلت منكم أحد، فقال النبيt: ))والذي نفسـي بيده 
لأخرجن وإن لم يخرج معي أحد((، فخرج في سبعين راكباً وهم يقولون: حسبنا 
ليال، وكانت معهم تجارات  بدراً، وأقاموا بها ثماني  الوكيل حتى وافوا  الله ونعم 
فباعوها وأصابوا خيراً ثم انصـرفوا إلى المدينة سالمين غانمين. ورجع أبو سفيان إلى 
مكة فسمّى أهل مكة جيشه جيش السويق، قالوا: إنّما خرجتم لتشـربوا السويق)3(.

الناس، ولأنّه ربّما لم  وPئىO الأوّل: نعيم بن مسعود، لأنّه من جنس 

))) تفسير الطبري ج4: 117.
))) مر الظهران: موضع بينه وبين البيت ستة عشر ميلًا. الروض المعطار: 531.

))) الكشف والبيان ج3: 209.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 175-172 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..331



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 332

يخل من ناس وصلوا جناح كلامه، وPئىO الثاني: أبو سفيان وأصحابه.

Pئى  ئى   PئجO يرجع إلى المقول الذي هو:  والضمير المستكن في 
ی  ی  ی  یO، أو إلى مصدر PۇO، أو إلى نعيم. 

إذا  الشـيء  أحسبه  يقال:  كافينا،  أي:  الله،  Pئى  ئيO: محسبنا  ومعنى 
كفاه.

Pبج  بحO أي: نعم الموكول إليه هو.

 OٻP وهو السلامة Oٻ   ٻ  ٻP أي: فرجعوا من بدر OٱP

وهو الربح في التجارة.

أي:  لشيطنته،  بيان   Oٹ ٿ   Pٿ     هو  المثبط   Oٿ Pٿ  

يخوّفكم بأوليائه الذين هم أبو سفيان وأصحابه، وقيل: يخوّف أولياءه القاعدين 
 .tعن الخروج مع رسول الله

ڃ    ڃ   ڃ   ڄ   ڄڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ  
ڌ     ڌ   ڍڍ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چ   چ   چ   ڃچ  
ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ  ژ  ڑ  ڑ  ک     ک  

ک  ک  گ  گ  گ
 Oڄ  ڄP يقعون   Oڦ  ڦ  ڦP فقال:  الرسول  خاطب سبحانه 
الكفر  PڄO لا يضّرون بمسارعتهم في  الذين تخلّفوا  المنافقين  يعني:  سريعاً، 
غير أنفسهم، ولا يعود وبال الكفر إلا عليهم، ثم بيّ كيف يعود وبال الكفر عليهم 

بقوله: Pچ  چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍO أي: نصيباً من الثواب.

.Oڌ    ڎP بدل الثواب OڌP



وفائدة إرادة الله هنا إنّا إشعار بأنّ الداعي إلى تعذيبهم خالص حين سارعوا 
في الكفر، حتى أنّ أرحم الراحمين يريد أن لا يرحمهم. 

Pڈ  ڈ  ژ  ژ  ڑO هذا إما أن يكون تكريراً لذكرهم، وإما 

أن يكون عاماً للكفار، والأوّل خاصاً في من نافق من المتخلفين وارتد عن الإسلام.

وPکO نصب على المصدر، لأنّ المعنى: شيئاً من الضرر وبعض الضرر. 

گ  ڳ  ڳ  ڳ       ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱں  ں    ڻ  
ڻ  ڻ  ڻۀ   ۀ  ہ  ہ  ہ

ڱ   ڱ   ڱ   وPڳ   نصب،   Oڳ فـPڳ   ـ  بالتاء  ـ  تحسبن  قرأ:  من 
و)أنّ(  لهم،  خير  كفروا  للذين  إملاءنا  أنّ  تحسبن  ولا  أي:  منه،  بدل   Oڱ
مع ما في حيّزه ينوب عن المفعولين. ويجوز أن يقدر مضاف محذوف تقديره: ولا 
تحسبن الذين كفروا أصحاب الإملاء خير لأنفسهم، ]أو ولا تحسبن حال الذين 

كفروا أنّ الإملاء خير لأنفسهم[)1(. 

وشأنهم،  يتركهم  أن  لهم  والإملاء  رفع،   Oڳ فـPڳ   بالياء  قرأ  ومن 
وقيل: هو إمهالهم وإطالة عمرهم.

وهذه  مصدرية.  والأولى  كافة،  هذه  )ما(   Oڻ ڻ   ڻ   ڻ   Pں    

جملة مستأنفة تعليل للجملة قبلها وسبب لها، وإنّما كان ازدياد الإثم علة للإملاء، 
لما كان في علم الله أنّم يزدادون إثمًا، فكأنّ الإملاء وقع بسببه ومن أجله على طريق 

المجاز.

Pۀ  ہ  ہO يهينهم في نار جهنم. 

))) ساقطة من أ.

333.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة آل عمران/الآية 178



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 334

ہ  ھ  ھ  ھ      ھ  ے  ے   ۓ  ۓ  ڭ  ڭ    ڭ  
ڭ  ۇۇ  ۆ  ۆ       ۈ  ۈ       ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  
ۉ  ې  ېې  ې  ى   ىئا  ئا  ئە  ئە  ئو  

ئو    ئۇ  ئۇ
ے    ے   Pھ   الله  يدع  لا  والمعنى:  النفي،  لتأكيد   OھP في  اللام 
ۓ  ۓO من اختلاط المؤمن المخلص بالمنافق Pڭ  ڭO المنافق ويعزله عن 
الفريقين  بين  يميّز  فتميّز.وإنّما  ميّزته  من  يميّز  وقرئ:  فانماز.  مزته  من  المخلص، 

بالوحي إلى نبيّه وإخباره بأحوالكم.

Pۆ  ۆ       ۈ  ۈ       ۇٴ  ۋO فلا تظنوا إذا أخبركم النبي بنفاق الرجل 

أنّه يطلع على ما في القلوب بنفسه، ولكن الله يوحي إليه بأنّ في الغيب كذا، وأنّ 
هذا منافق وهذا مخلص، فيعلم ذلك من جهة إطلاع الله تعالى إيّاه. ويجوز أن يكون 
المراد بالتمييز أنّه يكلف التكاليف الشاقة كبذل الأرواح في الجهاد وإنفاق الأموال 
في سبيل الله، ونحو ذلك مما يظهر به أحوالهم، فيعلم بعضكم ما في قلب بعض عن 
طريق الاستدلال، وما كان الله ليطلع أحداً منكم على الغيب ومضمرات القلوب.

Pۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې  ېO فيخبره ببعض المغيبات.

Pې  ى   ىO بأن تقدّروه حقّ قدره، وتعلموا رسله عباداً مصطفين 

للرسالة لا يعلمون إلا ما علّمهم الله، ولا يخبرون من الغيوب إلا بما أخبرهم الله 
منا ومن  يؤمن  فليخبرنا من  كان محمّد صادقاً  إن  قالوا:  المشـركين  إنّ  وقيل:  به. 

يكفر، فنزلت)1(. 

))) أسباب النزول: 93.



ئۆ   ئۆ ئۈ ئۈ ئېئې  ئې  ئى  ئى  ئى  ی     یی  
تح  تج   بىبي  بخبم  بح   ئيبج   ئمئى   ئح     ئج   ی  

تخ  تمتى  تي  ثج   ثم  ثى  ثي
من قرأ بالتاء قدّر مضافاً محذوفاً، أي: PئۆO تحسبن بخل الذين يبخلون 
رسول  ضمير   OئۆP فاعل  وجعل  بالياء  قرأ  من  وكذلك   ،Oی ی      Pئى  

Pئۈ ئۈO كان المفعول الأوّل عنده  الله أو ضمير أحد، ومن جعل فاعله 
حذف  وإنّما   Oی ی      Pئى   بخلهم  يبخلون  الذين  يحسبن  ولا  تقديره:  محذوفاً 

لدلالة PئۈO عليه، وPئىO فصل.

PئيO تفسير لقوله: Pئج  ئح    ئمO أي: سيلزمون وبال ما بخلوا 

بها،  يذم  فعلة  فعل  إذا  الحمامة()1(:  طوق  )تقلّدها  أمثالهم:  وفي  الطوق،  إلزام  به 
وروي: أنّا نزلت في مانعي الزكاة)2(.

من  أهلهما  يتوارثه  مما  فيهما  ما  له  أي:   Oتم تخ   تح  Pتج  

بالتاء على طريقة   Oثج   ثمP بملكه. وقرئ:  يبخلون عليه  مال وغيره، فمالهم 
الالتفات وهو أبلغ في الوعيد، وبالياء على الظاهر. 

ڀڀ    ڀ   پ   پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ٿ   ٿ     ٿ   ٿ      ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ  
ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ    ڤ  ڦ  ڦ  
ڃ     ڃ   ڃ   ڄ          ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ  
ڍ   ڍ   ڇڇ   ڇ   ڇ        چ   چ   چ   چ   ڃ  

))) مجمع الأمثال ج1: 256.
))) تفسير العياشي ج1: 207، صحيح البخاري ج3: 114.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 182-180 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..335



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 336

ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈ      ڈ  ژ  ژ  ڑ  
ڑ  ک       ک  ک

قال ذلك اليهود حين سمعوا قول الله تعالى: Pمَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ الَله قَرْضًا 
حَسَنًاO)1(، وإنّ ما قالوه إما اعتقاداً وإما استهزاء وعناداً، وأيّما كان فهذه الكلمة 

لا تصدر إلا عن كفر صراح. 

ومعنى Pٻ  ٻO: إنّه لم يخف عليه، وأعدّ له كفاءه من العقاب.

ننساه ولا  نثبته في علمنا لا  أو  الحفظة،  Pڀ  ٺ  ٺO في صحف 

يفوتنا إثباته.

Pٺ  ٺO عطف على Pٺ  ٺO، وفيه إعلام أنّما في العظم 

أخوان، وأنّ هذا ليس بأوّل ما ركبوه من العظائم، وأنّ من قتل الأنبياء لم يستبعد 
منه الاجتراء على مثل هذا القول.

PٿO لهم PٿO أي: وننتقم منهم بأن نقول لهم يوم القيامة: Pٿ  

 .Oٹ  ٹ
PٹO إشارة إلى ما تقدّم من عقابهم.

Pڤ  ڤ  ڤO بما كنتم عملتموه، وذكر الأيدي لأنّ أكثر الأعمال 

تعمل بها، فجعل كل عمل كالواقع بالأيدي على سبيل التغليب. وعطف قوله: 
Pڤ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦO على Pڤ  ڤ  ڤO لأنّ معناه: إنّه عادل 

عليهم فيعاقبهم على حسب استحقاقهم. 

Pڄ  ڄ  ڄ         ڃ  ڃ  ڃO أي: أمرنا في التوراة وأوصانا بأن 

))) البقرة: 245.



Pې چ  چ  چ  چO بهذه الآية الخاصة، وهي أن يرينا قرباناً فتنزل 
نار من السماء فتأكله.

PڍO يا محمّد لهم: Pڍ  ڌO أي: جاء أسلافكم.

الكثيرة، وجاؤوهم  بالحجج والدلالات  أي:   Oڌ  ڎ  ڎ  ڈP

أيضاً بهذه التي اقترحتموها.

من  اليهود  قتله  من  وجميع  ويحيى  زكريا  بذلك  أراد   Oڑ Pژ  

الأنبياء. 

ک  گ  گ  گ   گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ      ڱ  
ڱ  ڱ    ڱ  ں  ں  ڻ  ڻڻ   ڻ  ۀ  
ھ   ھ    ھ   ھ    ہ   ہہ   ہ   ۀ  

ے  ے  ۓۓ  ڭ  ڭ  ڭ      ڭ  ۇ  ۇ  ۆ
ب، بل  هذا تسلية للنبيt في تكذيب الكفار إيّاه، أي: لست بأوّل مكذَّ

P گO قبلك PگO أتوا بالمعجزات الباهرة.

PڱO جمع زبور وهو كل كتاب فيه حكمة.

Pڱ  ڱO هو التوراة والإنجيل. 

Pں  ں  ڻ  ڻO ينزل بها الموت لا محالة فكأنّا ذاقته.

عقيب  أجوركم  توفون  لا   Oہ ہ   ۀ   ۀ   Pڻ  

موتكم، وإنّما توفونها يوم قيامكم عن القبور. والمراد: إنّ تكميل الأجور وتوفيتها 
يكون ذلك اليوم.

.Oھ  ےP أي: نُحّي عنها وأُبعد Oہ  ھ   ھ  ھP

تفسير سورة آل عمران/الآيات 185-184 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..337



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 338

Pے  ۓO أي: فقد حصل له الفوز المطلق المتناول لكل ما يفاز به، ولا 

الله ونعيم  النيران ونيل رضاء  الربّ وعذاب  النجاة من سخط  للفوز وراء  غاية 
الجنان.

والخداع   Oۇ ۇ   Pڭ   وشهواتها  ولذاتها   Oڭ ڭ   Pڭ  

الذي لا حقيقة له، وهو المتاع الرديء الذي يدلس به على طالبه حتى يشتريه ثم 
يتبين له رداءته. والشيطان هو المدلس الغرور. 

ۅ   ۋ   ۋ  ۇٴ   ۈ   ۈ 
ى   ې   ې   ې   ې   ۉ      ۉ   ۅ  
ئۆ    ئۇ    ئۇ   ئو   ئو   ئە   ئە   ئائا    ى  

ئۆ     ئۈ
ما  احتمال  على  نفوسهم  ليوطّنوا  بذلك  خوطبوا  للمؤمنين  خطاب  هذا 

سيلقونه من الأذى والشدائد والصبر عليها ويستعدوا لها.

والبلاء في الأموال: الإنفاق في سبيل الخير وما يقع فيها من الآفات، والبلاء 
في الأنفس: القتل والأسر والجراح وما يرد عليها من أنواع البليات، وما يسمعونه 

من أذى أهل الكتاب: هو المطاعن في دين الإسلام وتخطئة من آمن. 

Pئو  ئۇO الصبر والتقوى PئۇO معزومات PئۆO أي: مما يجب 

العزم عليه من الأمور، أو ذلك البلاء من محكم الأمور الذي عزم الله أن يكون، 
.Oئە  ئوP فلابد لكم أن

پ   پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ٿٿ   ٺ     ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀڀ  

ٿ  ٿ  ٹ  ٹ



الضمير في قوله: PپO للكتاب، أكّد الله سبحانه عليهم إيجاب بيان 
الكتاب واجتناب كتمانه، كما يؤكد على الرجل إذا أخذ عليه العهد ويقال له: والله 

لتفعلن.

Pڀ  ڀ  ٺO أي: نبذوا الميثاق وتأكيده عليهم ولم يراعوه ولم 

يلتفتوا إليه، وقوله: Pڀ  ٺO مثل في ترك اعتدادهم به، كما يقال في ضدّه: 
جعله نصب عينه. وفيه دلالة على أنّه واجب على العلماء أن يبيّنوا الحقّ للناس، ولا 
يكتموا شيئاً منه لغرض فاسد من جر منفعة، أو لبخل بالعلم، أو تطييب لنفس 
ظالم، أو غير ذلك. وفي الحديث: ))من كتم علمًا عن أهله ألجم بلجام من نار(()1(، 
وعن عليj: ))ما أخذ الله على أهل الجهل أن يتعلموا حتى أخذ على أهل العلم 
أن يعلّموا(()2(. وقرئ: )ليبيننه( و)لا يكتمونه( ـ بالياء ـ لأنّم غيّب، وبالتاء على 

حكاية مخاطبتهم. 

ڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڤ   ڤ    ڤ      ڤ   ٹ   ٹ  
ڄ  ڄ  ڄ   ڃ  ڃ  ڃڃ  چ  چ  چ  چ

Pٹ  ٹO خطاب لرسول اللهt، وPڤ  ڤO أوّل المفعولين 

Pڄ  ڄO تأكيد، تقديره: لا تحسبنهم  وPڃO المفعول الثاني، وقوله: 
، )فلا تحسبُنهم( ـ بضم  فلا تحسبنهم فائزين. وقرئ: )لا يحسبَن( ـ بالياء وفتح الباء ـ
الباء ـ وبالتاء والياء معاً، فالتاء على خطاب المؤمنين على أنّ الفعل للذين يفرحون، 
والمفعول الأوّل محذوف، أي: لا يحسبن هم الذين يفرحون بمفازة فلا تحسبنهم 

أيّا المؤمنون. 

))) بصائر الدرجات: 10، جامع بيان العلم وفضله ج1: 4.

))) نهج البلاغة: 662 ح478، الكشف والبيان ج3: 228.

339.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة آل عمران/الآية 188



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 340

Pڃ  ڃ  ڃO أي: بمنجاة منه، والياء على التوكيد، وقوله: Pڤ   

ڤO معناه: بما فعلوا، وقيل: معناه: لا يحسبن اليهود الذين يفرحون بما فعلوا من 
.tكتمان نعت رسول الله

Pڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڄ  ڄO من اتّباع دين إبراهيم. ويجوز أن يكون 

ذلك عاماً لكل من أتى بحسنة فأعجب بها، وأحبّ أن يحمده الناس عليها ويثنوا 
عليه بما ليس فيه من الزهد والعبادة وغير ذلك. 

ڇ  ڇ    ڇ  ڇڍ  ڍ  ڌ  ڌ          ڎ  ڎ  ڈ
أي: لله ملك السماوات والأرض وهو يملك أمرهم وهو يقدر على عقابهم.

ڈ  ژ      ژ  ڑڑ  ک  ک  ک  ک     
ڱ   ڳ       ڳ   ڳ   ڳ   گ   گ   گگ  
ڱ  ڱ  ڱ   ں  ں  ڻ     ڻ  ڻ  ڻ  
ے   ھ   ھ    ھ   ھ    ہ        ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ  
ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ     ڭ   ڭ   ۓڭ   ۓ   ے  
ې   ۉۉ   ۅ   ۅ   ۋ     ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ  
ې  ې  ې  ى  ى    ئا  ئا  ئە  ئە  ئو  
ئى   ئى   ئېئى   ئې   ئې   ئۈ    ئۈ   ئۆ   ئۆ    ئۇ   ئۇ   ئو  

ی  ی  ی
قوله: PکO معناه: لأدلة واضحة على توحيد الله وعظيم قدرته وباهر 

حكمته.

PگگO لذوي العقول.



PگO ينظرون إليها نظر استدلال، فيجدونها مضمّنة بأعراض حادثة 

لا تنفك عنها، وما لا ينفك عن الحادث حادث، وإذا كانت حادثة فلابد لها من 
محدث موجد، لأنّ حدوثها يدلّ على أنّ لها محدثاً قادراً، ودلّ ما فيها من البدائع 
والأمور الجارية على غاية الانتظام على كون محدثها عالماً قديمًا، لأنّه لو كان محدثاً 

لاحتاج إلى محدث آخر فيؤدي إلى التسلسل. 

Pگ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳO أي: قائمين وقاعدين.

Pڱ  ڱO أي: مضطجعين.

Pڱ  ڱ   ں  ں  ڻO في إبداع صنعتهما وما دبر فيهما 

مما تكلّ الأفهام عن إدراك بعض بدائعه، وفي الحديث: ))لا عبادة كالتفكر(()1(. 

Pڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀO على إرادة القول، أي: يقولون ذلك، وهو في 

محلّ الحال، أي: يتفكرون قائلين، والمعنى: ما خلقته خلقاً باطلًا من غير حكمة، 
بل خلقته لداعي حكمة عظيمة، وهو أن تجعلها مساكن لخلقك، وأدلة للمكلفين 

على معرفتك.

PہO أي: تنزيهاً لك عما لا يجوز عليك Pہ  ہ  ہO بلطفك 

وتوفيقك. 

قال:  كأنّه  المخلوق[)2(،  ]بمعنى  الخلق  إلى  إشارة   OۀP وقوله: 
ويتفكرون في مخلوق السماوات والأرض أي: فيما خلق فيهما، ويجوز أن يكون 
ما  المراد:  فكأن  المخلوق،  معنى  في  لأنّما   OڑڑP إلى  إشارة 
خلقت PۀO المخلوق العجيب PۀO. ويجوز أن يكون PۀO حالًا 

))) المحاسن ج1: 17، معجم الطبراني الكبير ج3: 69 .
))) ساقطة من ج.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 194-189 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..341



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 342

من PۀO، وPہO تنزيه من أن يخلق شيئاً عبثاً وبغير حكمة. 

Pھ  ے  ے  ۓ  ۓO أي: أبلغت في إخزائه، وهو نظير قوله: 

الهوان، وقيل: هو منقول من  الذي هو  فَازOَ)1( وهو منقول من الخزي  Pفَقَدْ 
الخزاية الذي هو الاستحياء، أي: أحللته محلًا يستحيى منه.

 OۇP أي: ليس لهم Oھ  ے  ےP اللام إشارة إلى Oڭ  ڭP

يدفعون عنهم عذاب الله. 

بما يسمع  مناد لأنّه موصوف  الفعل على  أوقع   Oۆ  ۆ  ۈ  ۈP

وهو قوله: Pۇٴ  ۋO أي: إلى الإيمان، أي: داعياً يدعو إلى الإيمان، يقال: 
ناداه لكذا وإلى كذا، ودعاه له وإليه، ونحوه: هداه للطريق وإليه، والمنادي رسول 

.tالله

Pۅ  ۉO أي: فصدّقناه فيما  آمنوا  بأن  Pۋ    ۅO أي: آمنوا، أو 
دعا إليه وأجبناه.

تكفير  لأنّ  والتكفير،  المغفرة  سؤال  بين  جمع   Oې ې   ې   Pې  

السيئات يكون بالتوبة، والمغفرة قد تكون ابتداء من غير توبة.

Pئە  ئەO في موضع الحال، أي: مخصوصين بصحبتهم معدودين في 

جملتهم، والأبرار جمع بر أو بار. 

وعدتنا  ما  أي:  للوعد،  صلة  هذه   OئۆP  Oئۈ ئۆ   ئۆ    ئۇ   Pئۇ  

على تصديق رسلك، وقيل: معناه: على ألسنة رسلك)2(، ويجوز أنّ يكون متعلّقاً 

))) آل عمران: 185.
))) معاني القرآن وإعرابه ج1: 499.



على  النصرة  أو  الثواب  هو  والموعود  رسلك،  على  منزلًا  وعدتنا  أي:  بمحذوف 
الأعداء. وعن النبيt أنّه لما نزلت هذه الآيات قال: ))ويل لمن لاكها بين فكيه 
فقال  أمر  ))من حزبه)2(  قال:  أنّه   jالصادق فيها(()1(. وروي عن  ما  يتأمل  ولم 

خمس مرات: )ربّنا...( أنجاه الله مما يخاف وأعطاه ما أراد، وقرأ الآيات(()3(. 

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ  پ  ڀ   ڀ  ڀ  

ٹ   ٹ   ٿ    ٿ   ٿ   ٺٿ   ٺ   ٺ   ڀٺ  

ڦ   ڦ   ڤ      ڤ   ڤ   ڤ   ٹ   ٹ  

ڦڦ  ڄڄ  ڄ   ڄ     ڃ  ڃ  ڃ  ڃچ  

چ  چ  چ  ڇ  ڇ

يقال: استجابه واستجاب له. 

Pٻ  ٻ  پO أي: بأنّ لا أبطل Pپ  پ  پO، وقوله: Pڀ   ڀ  

وإناثكم  ذكوركم  يجمع  أي:   Oٺ ٺ   Pٺ    ،OپPلـ بيان   Oڀ ڀ  

لفرط  منه[)4(  كأنّه  ]أو  أصل واحد، وكل واحد منكم من الآخر أي: من أصله 
اتحادكم واتصالكم، وقيل: هو وصلة الإسلام. وروي: إنّ أم سلمة)5( قالت: يا 

))) صحيح ابن حبّان ج2: 387 باختلاف يسير. 
))) حَزَبَهُ أمر: أصابه. )الصحاح مادة: حزب(

))) الكشف والبيان ج3: 234.
))) ساقطة من ج، ط.

))) أم سلمة بنت أبي أمية بن المغيرة المخزومية، أم المؤمنين، اسمها هند كانت ممن أسلم قديمًا وهاجرت 
إمارة  النبيt بعد وفاة زوجها أبي سلمة بن عبد الأسد المخزومي، توفيت في  إلى الحبشة، تزوجها 
الحديث  رجال  معجم   ،458 الإصابةج4:  ينظر:  موتاً.  المؤمنين  أمهات  آخر  وهي  معاوية،  بن  يزيد 

ج203:24.

343.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة آل عمران/الآية 195



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 344

رسول الله إنّ أسمع الله يذكر الرجال في الهجرة ولا يذكر النساء، فنزلت الآية)1(. 

PٿٿO من أوطانهم وفرّوا إلى الله بدينهم من دار الفتنة.

Pٿ   ٹ  ٹO التي ولدوا فيها ونشأوا.

Pٹ  ٹ  ڤO يريد سبيل الدين.

Pڤ  ڤO وغزوا المشـركين واستشهدوا. وقرئ: وقتلوا وقاتلوا، 

لأنّ المعطوف بالواو يجوز أن يكون أوّلًا في المعنى، وإن تأخر في اللفظ، ويجوز أن 
يكون المراد أنّم لما قتل منهم قاتلوا ولم يهنوا. 

PڃO في موضع المصدر المؤكد، بمعنى: إثابة من عند الله، لأنّ قوله: 

Pڤ     ڦ  ڦ  ڦO في معنى لأثيبنهم. 

Pچ  چO مثل أن يختص به وبقدرته وفضله Pچ  ڇO لا يثيبه 

غيره ولا يقدر عليه إلا هو، كما يقول الرجل: عندي ما تريد، يريد اختصاصه به 
وبملكه وإن لم يكن بحضرته. 

ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌ      ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ     ژ  

گ   گ      گ   ک   ک   ک   ک   ڑڑ    ژ  

گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ڱ   ڱ  ڱ      ڱ  ں  

ں  ڻڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ

الخطاب لرسول اللهt أو لكل أحد، أي: لا تنظر إلى ما هم عليه من سعة 
الرزق، ودرك المنى، وإصابة حظوظ الدنيا، والتصّرف في البلاد يتجرون. وجعل 
النهي في اللفظ للتقلّب وهو في المعنى للمخاطب، نزّل السبب منزلة المسبب لأنّ 

))) أسباب النزول: 98.



التقلّب لو غرّه لاغتر به، فمنع السبب ليمتنع المسبب. 

Pڈ  ڈO خبر مبتدأ محذوف، أي: تقلّبهم متاع قليل في جنب ما فاتهم 

من نعيم الآخرة، أو في جنب ما أعدّ الله للمؤمنين من الثواب، أو هو قليل في نفسه 
لزواله وانقضائه.

Pک  کO ما مهّدوه لأنفسهم. 

 OڳP والنزل: ما يهيأ للضيف من الكرامة والبر، وانتصابه على الحال من
لتخصصها بالوصف. ويجوز أن يكون بمعنى مصدر مؤكد كأنّه قيل: رزقاً أو عطاء 

من عند الله.

Pڻ  ڻ  ۀO من الثواب والنعيم Pۀ  ہO مما يتقلب فيه الفجار. 

ۓ   ۓ   ے   ے   ھ   ھ   ھ   ھ   ہ    ہ  

ۈ    ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ    

ې   ې    ې   ۉې  ۉ  ۅ  ۅ  ۋ  ۇٴۋ  

ئو   ئە  ئە  ئا  ىىئا 

ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ

Pہ  ہ   ھ  بي  ھ  ھ  ےO نزلت في عبد الله بن سلام ومن آمن 

معه، وقيل: نزلت في أربعين من أهل نجران، واثنين وثلاثين من الحبشة، وثمانية 
من الروم كانوا على دين عيسىj فأسلموا)1(، وقيل: في أصحمة النجاشي نعاه 
جبرئيل إلى النبيt فخرج إلى البقيع وكشف له عن أرض الحبشة فأبصـر سرير 
النجاشي وصلّ عليه، فقال المنافقون: انظروا إلى هذا يصلّ على علج نصـراني لم يره 

))) عن عطاء. معالم التنزيل ج1: 206.

تفسير سورة آل عمران/الآيات 200-199 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..345



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 346

قط وليس على دينه، فنزلت)1(. 

Pے  ۓ  ۓO هو القرآن Pڭ    ڭ  ڭO التوراة والإنجيل.

Pڭ  ۇO حال من فاعل PھO لأنّ PڱO في معنى الجمع.

Pۇ  ۆ  ۆ  ۈ  ۈ   ۇٴO كما يفعل من لم يسلم من أحبارهم.

Pۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉO أي: ما يختص بهم من الأجر وهو ما 

.)2(O تَيِْ وعدوه في قوله: Pأُولَئكَِ يُؤْتَوْنَ أَجْرَهُمْ مَرَّ

Pې  ې   ې  ىO لنفوذ علمه في كل شيء فيعلم ما يستوجبه 

كل عامل. 

Pئە   O على طاعة الله وعن معاصيه.

مضض  على  الصبر  في  غالبوهم  أي:  الجهاد،  في  الله  أعداء   OئوP

الحرب، لا تكونوا أقل صبراً منهم.

PئوO وأقيموا في الثغور رابطين خيلكم فيها مستعدين للغزو.

Pئۇ  ئۇO أي: واتقوا مخالفة الله.

Pئۆ  ئۆO ]أي: تفوزون ببقاء الأبد، وأصل الفلاح البقاء، أي 

تفلحون[)3( بنعيم الأبد.

))) أسباب النزول: 98.
))) القصص: 54.

))) ساقطة من أ، ب.



سورة النساء

مدنية، وهي مائة وخمس وسبعون آية بصـري، وست كوفي، عدّ الكوفي 
بيِلَ Oآية.  وا السَّ Pأَنْ تَضِلُّ

ميراثاً،  ورث  من  كل  على  تصدّق  فكأنّما  قرأها  ))من   :tالنبي عن  أُبّي 
وأُعطي من الأجر كمن اشترى محرراً، وبرئ من الشـرك، وكان في مشية الله من 
جمعة  كل  في  قرأها  ))من   :jعلي المؤمنين  أمير  وعن  عنهم(()1(،  يتجاوز  الذين 

أُومن من ضغطة القبر إذا أدخل في قبره(()2(. 

ٱ ٻ ٻ

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ پ  پ  پ  پ  ڀ  ڀ    ڀ  
ڀ  ٺ  ٺ  ٺ ٺٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ   ٹ  ٹٹ  ڤ  

ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦ
خطاب للمكلفين من بني آدم.

P  ٻ  پ  پ  پ  پO أي: فرعكم من أصل  PٻO مخالفة ربكم 

واحد وهو نفس آدم أبيكم.

))) الكشف والبيان ج3: 241.
))) ثواب الأعمال: 105.



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 348

تراب، وخلق  أنشأها من  تقديره:  Pڀ  ڀ    ڀO عطف على محذوف 

حواء من ضلع من أضلاعها.

هي  بصفة  فوصفهما  والإناث،  الذكور  وهما  الإنس،  نوعي   Oٺ Pڀ  

بيان لكيفية خلقهم منها.

 ،tالنبي إليهم  بعث  للذين   Oٱ  ٻP في  الخطاب  يكون  أن  ويجوز 
من  خلقكم  والمعنى:   .OپP على  عطفاً   Oڀ ڀ     Pڀ   قوله:  فيكون 
نفس آدم وخلق منها أمكم حواء Pڀ  ٺ  ٺ  ٺ   ٺO غيركم من الأمم 

الكثيرة. 

 OٹP :تتساءلون به فأدغمت )التاء( في )السين(، وقرئ Oٹ   ٹP

بطرح التاء الثانية، أي: يسأل بعضكم بعضاً بالله وبالرحم، فيقول: )بالله وبالرحم 
فوضع  وبالرحم،  بالله  غيركم  تسألون  أو  الاستعطاف،  سبيل  على  كذا(  افعل 

)تفاعلون( موضع )تفعلون( للجمع.

PٹO نصب على واتقوا الله والأرحام، أو أن يعطف على محلّ الجار 

والمجرور كما تقول: مررت بزيد وعمراً، وأما جرّه فعلى عطف الظاهر على المضمر، 
وقد جاء ذلك في الشعر نحو قوله: 

ــامِ مِــنْ عَجَــبِ)1( فَاذْهَــبْ فَــاَ بِــكَ وَالَأيَّ

بأنّ  يقرّون  كانوا  إنّم  والمعنى:  الاختيار.  حال  في  ذلك  يستحسنون  ولا 
لهم خالقاً وكانوا يتساءلون بذكر الله والرحم، فقيل لهم: اتقوا الله الذي خلقكم، 
واتقوا الله الذي تتناشدون به، واتقوا الأرحام فلا تقطعوها؛ أو واتقوا الله الذي 

))) الكتاب ج2: 383 بدون نسبة، وصدره: فاليوم قرّبت تهجونا وتشتمنا.



تتعاطفون بإذكاره وإذكار الرحم.

))للرحم  الحديث:  في  جاء  كما  بمكان،  الله  من  الرحم  صلة  أنّ  هذا  وفي 
حجنة عند العرش(()1(، وعن ابن عباس: )الرحم معلّقة فإذا أتاها الواصل بشّت 

به وكلّمته، وإذا أتاها القاطع احتجبت عنه()2(.

والرقيب: الحافظ، وقيل: العالم.

ڦ  ڦ  ڄڄ   ڄ   ڄ  ڃ  ڃڃ  ڃ   چ  چ  
چ  چڇ  ڇڇ  ڇ  ڍ       ڍ

PڦO الذين مات آباؤهم فانفردوا عنهم. واليتم: الانفراد، ومنه الدرّة 

اليتيمة. 

هذا خطاب لأوصياء اليتامى، أي: أعطوهم PچO بالإنفاق عليهم في 
حالة الصغر، والتسليم إليهم عند البلوغ وإيناس الرشد.

P ڄ   ڄ  ڃ  ڃO أي: لا تستبدلوا ما حرّم الله عليكم من أموال 
الخبيث  الأمر  تستبدلوا  لا  أو  مكانه،  فتأكلوه  أموالكم  من  لكم  أحلّه  بما  اليتامى 
وهو اختزال أموال اليتامى بالأمر الطيب وهو حفظها. والتفعل بمعنى الاستفعال 

كالتعجل والتأخر.

في  إليها  تضمّوها  ولا  معها  تنفقوها  ولا   Oچ چ   چ   چ   Pڃ   

الإنفاق حتى لا تفرّقوا بين أموالكم وأموالهم قلة مبالاة بالحرام، وتسوية بينه وبين 
الحلال.

))) ينظر: المجازات النبوية:332، شعب الإيمان ج6: 215، والحجنة: الموضع الذي أصابه اعوجاج 
من العصا. )لسان العرب: مادة حجن(.

))) تخريج الأحاديث والآثار ج1: 273 عن نوادر الأصول. 

349.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآية 2



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 350

والحوب: الذنب العظيم. 

ک   ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ     ڈ    ڈ   ڎ   ڎ   ڌ   ڌ  
ڱڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳ     ڳ    گ   گ   گگ   ک   ک  
ں  ں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ   ۀ  ۀ  ہہ  ہ  ہ  ھ  

ھ  ھ  ھ  ے  ے    ۓ  ۓ  ڭ
لما نزلت الآية في أكل أموال اليتامى، خاف الأولياء أن يلحقهم الحوب بترك 
الإقساط في حقوق اليتامى وتحرّجوا من ولايتهم، وكان الرجل منهم ربّما كانت 
تحته العشـر من الأزواج أو أقل فلا يقوم بحقوقهن، فقيل لهم: Pڌ  ڌO ترك 
العدل PڈO أموال PڈO فتحرّجتم منها، فخافوا أيضاً ترك العدل والتسوية 
بين النساء، لأنّ من تاب من ذنب وهو مرتكب مثله فهو غير تائب، وقيل: معناه 

إن خفتم الجور في حقّ اليتامى فخافوا الزنا أيضاً)1(.

Pژ   ژ ڑ ڑO أي: حلّ Pک  کO ولا تحوموا حول المحرّمات.

Pک  ک  گO محلّهن النصب على الحال، تقديره: فانكحوا الطيبات 

لكم من النساء معدودات هذا العدد ثنتين ثنتين، وثلاثاً ثلاثاً، وأربعاً أربعاً.

وإنّما وجب التكرير لأنّ الخطاب للجميع، ليصيب كل ناكح يريد الجمع بين 
ثنتين أو ثلاث أو أربع ما أراد من العدد الذي أطلق له، وهذا كما تقول للجماعة: 
وأربعة  ثلاثة  وثلاثة  درهمين  درهمين  بينكم  درهم  ألف  وهو  المال  هذا  اقتسموا 
أربعة، ولو أفردت لم يكن له معنى. ولو جعلت مكان الواو )أو( فقلت: أو ثلاثة 
ثلاثة أو أربعة أربعة، أعلمت أنّه لا يسوغ لهم أن يقتسموه إلا على أحد أنواع هذه 

القسمة، وذهب معنى تجويز الجمع بين أنواع القسمة التي دلّت عليها الواو. 

))) عن مجاهد. تفسير الطبري ج4: 157.



Pگ  گ  ڳ   ڳO بين هذه الأعداد كما خفتم فيما فوقها PڳO أي: 

فاختاروا واحدة وذروا الجمع. وقرئ: فواحدةٌ ـ بالرفع ـ أي: فحسبكم واحدة، 
أو المقنع واحدة. 

Pڳ  ڱ  ڱ  ڱO سوّى بين الحرة الواحدة وبين الإماء من غير حصـر 
ولا توقيت عدد.

PںO إشارة إلى اختيار الواحدة أو التسّري.

Pں  ڻ  ڻO أقرب من أن لا تميلوا أو لا تجوروا، من عال الميزان: ]إذا 

مال[)1(، وعال في حكمه: إذا جار. 

Pڻ   ۀ  ۀO أي: وأعطوهن مهورهن.

PہO أي: عن طيبة أنفسكم، من نحله كذا: إذا أعطاه إيّاه عن طيبة من 

نفسه نحلة ونحلًا. وانتصابها على المصدر، لأنّ النحلة بمعنى الإعطاء، أو يكون 
حالًا من المخاطبين، أي: آتوهن صدقاتهن ناحلين طيبي النفوس بالإعطاء، أو من 
الصدقات أي: منحولة معطاة عن طيبة الأنفس. وقيل: نحلة من الله، أي: عطية 
مهور  يأخذون  كانوا  لأنّم  للأولياء،  وقيل:  للأزواج،  والخطاب  لهن،  عنده  من 

بناتهم)2(.

Pہ  ہ  ھ  ھ  ھO خطاب للأزواج PھO أي: من الصداق.

عليه،  يدلّ  والواحد  الجنس  بيأنّ  الغرض  لأنّ  وتوحيدها  تمييز،   OےP

إكراه  نفوسهن من غير  الصداق، وطابت عنه  فإن وهبن لكم شيئاً من  والمعنى: 
ولا خديعة.

))) ساقطة من ب، ط.
))) عن أبي صالح. تفسير الطبري ج4: 164.

تفسير سورة النساء/الآيات 4-3 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..351



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 352

الطعام  هنؤ  من  صفتان  وهما  مريئاً،  هنيئاً  أكلًا  أي:   Oۓ ۓ   Pے    

يلذه الآكل، والمريء: ما  إذا كان سائغاً لا تنغيص فيه، وقيل: الهنيء: ما  ومرؤ: 
يحمد عاقبته وينساغ في مجراه. ويجوز أن يكون كلاهما حالًا من الضمير، أي: كلوه 
وهو هنيء مريء. وقد يوقف على PےO، ويبتدأ Pۓ  ۓO على الدعاء، 

وهذه عبارة عن التحليل والمبالغة في الإباحة. 

ۇٴ   ۈ   ۈ      ۆ   ۆ   ۇ   ۇ    ڭ    ڭ   ڭ  
ى   ې   ې    ې    ې   ۉ   ۉ        ۅ   ۅ   ۋ   ۋ  
ئۆ   ئۇئۆ   ئۇ   ئو       ئو   ئە   ئە   ئائا   ى  
یی   ی   ئى     ئى   ئې  ئې   ئې   ئۈ  ئۈ 
بخبم   بح   بج    ئىئي   ئم   ئح   ئج  ی  

بىبيتج  تح  تخ  تم  تى
ولا تعطوا PڭO وهم الذين ينفقون الأموال فيما لا ينبغي من النساء 

والصبيان والمبذّرين.

قيامكم  فكأنّا  وتنتعشون  بها  تقومون   Oۈ ۈ      ۆ   ۆ   ۇ   Pۇ   

وانتعاشكم، وقوام الشـيء وقيامه وقيّمه: ما يقيمه، وقرئ: قيّمًا.

كانوا ممن  إن  لرزقهم وكسوتهم  أموالكم مكاناً  Pۇٴ  ۋO واجعلوا 

يلزمكم نفقته، وهذا أمر لكل أحد أن لا يخرج ماله إلى سفيه يعلم أنّه يضعه فيما لا 
ينبغي ويفسده، رجلًا كان أو امرأة، قريباً كان أو أجنبياً.

النفوس  أحبّته  ما  القول، وكل  تلطّفوا لهم في  أي:   Oۅ  ۅ  ۉ       ۉP

لحسنه عقلًا أو شرعاً من قول أو عمل فهو معروف، وما أنكرته لقبحه فهو منكر. 

منهم رشداً  تبيّنتم  إذا  البلوغ حتى  قبل  واختبروا عقولهم   Oې Pې   



أن  هو   OئاP وبلوغ  البلوغ،  حد  عن  تأخير  غير  من  أموالهم  إليهم  دفعتم 
يحتلم، لأنّه يصلح للنكاح عنده، أو يبلغ خمس عشـرة سنة، أو ينبت. 

التصّرف  وجوه  إلى  تهدياً  منهم  أبصـرتم  أي:   Oئو ئە   ئە   Pئا  

 .Oئو      ئۇ  ئۇP وصلاحاً في الدين وإصلاحاً للمال

وPېO هذه هي التي تقع بعدها الجمل، والجملة بعدها جملة شرطية لأنّ 
PىO متضمنة معنى الشرط.

وقوله: Pئا  ئە  ئە  ئو  ئو      ئۇ  ئۇO جملة من شرط وجزاء 
بلوغهم،  وقت  إلى  اليتامى  وابتلوا  قيل:  فكأنّه  الأوّل،  للشـرط  جواباً  وقعت 

فاستحقاقهم دفع أموالهم إليهم بشـرط إيناس الرشد منهم. 

أو  كبرهم،  ومبادرين  مسـرفين  أي:  الحال  موضع  في  مصدر   OئۈPو
مفعول له أي: لإسرافكم ومبادرتكم كبرهم تفرطون في إنفاقها. 

اليتيم،  مال  أكل  عن  بماله   OیP الأولياء  من   Oی ئى     Pئى  

ويقتنع بما رزقه الله من الغنى إشفاقاً على اليتيم وإبقاء على ماله.

Pی  ئج ئح  ئم  ئىO قوتاً مقدّراً محتاطاً في تقديره على وجه 

الأجرة، وقيل: يأخذ من ماله قدر الحاجة على وجه الاستقراض)1(.

لأنّ  وقبضوها،  تسلّموها  بأنّم   Oبىبي بخبم   بح   Pبج   

ذلك أبعد من التهمة.

Pتح  تخ  تمO أي: شاهداً على الدفع والقبض فعليكم بالتصادق. 

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج4: 171.

تفسير سورة النساء/الآيات 6-5 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..353



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 354

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ   پ  ڀ  
ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ      ٺٿ  ٿ   ٿ  ٿ

Pڀ  ٺ  ٺ  ٺ      ٺO بدل Pٻ  ٻO بتكرير العامل. وكانت العرب في 

PٱO حظ وسهم من  الجاهلية يورّثون الذكور دون الإناث، فقال سبحانه: 
تركة الوالدين والأقربين PپO حظ وسهم منها، من قليلها وكثيرها.

مفروضاً  نصيباً  أعني  أي:  الاختصاص،  على  نصب   Oٿ Pٿ   

مقطوعاً واجباً لابد أن يحوزوه، أو هو مصدر مؤكد بمعنى قسمة مفروضة. 

فرض  سبحانه  الله  لأنّ  بالعصبة،  القول  بطلان  على  دلالة  الآية  هذه  وفي 
الميراث للرجال والنساء. 

ڤ   ڤ    ڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ  
ڤ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڄ     ڄ  ڄ  ڄ  
ڇ   ڇ   چ   چ   چ    چ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   
ڈ   ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍ    ڍ   ڇ   ڇ  

ڈ  ژ  ژ  ڑ   ڑ  کک  ک  ک  گ

Pٹ  ٹ  ٹO أي: قسمة التركة Pٹ  ڤO ممن لا يرث 

Pڤ  ڦO أي: مما ترك الوالدان والأقربون، وهو أمر على الندب. وقيل: 

)إنّ  بن جبير:  الميراث)2(، وقال سعيد  بآية  الوجوب)1(، والآية منسوخة  هو على 
ناساً يقولون: نسخت، والله ما نسخت ولكنها مما تهاون به الناس()3(.

))) عن مجاهد وغيره. تفسير الطبري ج4: 177.
))) النساء: 11.

))) تفسير الطبري ج4: 177.



ما  ويستقلّوا  إليهم،  ويعتذروا  القول  لهم  يلطفوا  أن  المعروف:  والقول 
يعطونهم، ولا يمنّوا بذلك عليهم.

أن  أمروا  الأوصياء  بهم  والمراد   ،OڌPلـ صلة  حيّزه  في  ما  مع   OڃPو
على  يخافون  كما  عليهم،  ويشفقوا  اليتامى  من  حجورهم  في  من  على  الله  يخافوا 
PچO ]ويشفقون عليهم وأن يصوروا ذلك في نفوسهم  ذريتهم لو تركوهم 

حتى لا يجسروا.

أن يتركوا خلفهم  قاربوا  لو  أنّم  Pڄ  ڄO حالهم  والمعنى: 
Pچ  چO وذلك إذا حان يومهم Pچ  چO الضياع بعدهم لذهاب 

كافلهم Pڇ  ڇO في يتامى غيرهم أن يجفوهم ويظلموهم PڇO لهم 
Pڇ  ڍO موافقاً للشرع، أو يخاطبوهم بخطاب جميل. 

ثم أوعد سبحانه آكلي مال اليتيم PڈO أي: ظالمين، أو على وجه الظلم 
من أولياء السوء أو القضاة.

Pڑ   ڑO ملء بطونهم، ومعنى يأكلون ناراً: يأكلون ما يجرّ إلى النار 

فكأنّه نار في الحقيقة. وقرئ: وسيُصلون، يقال: صلّ النار يصلاها صلياً وأصلاه 
الله النار.

PکO أي: ناراً مستعرة. 

گ  گ   گ  ڳڳ  ڳ   ڳ  ڱ  ڱڱ  ڱ  ں    
ھ     ہ   ہ     ہ   ۀہ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ں    
ھھ  ھ  ے  ے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭ  ڭ     ڭ  ۇ  
ې   ې         ې   ۉۉ    ۅ   ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۇۆ  

355.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآيات 10-8



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 356

ې     ى  ىئا  ئا  ئە  ئە  ئو    ئو  ئۇ  ئۇئۆ  ئۆ  
ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې  ئى     ئىئى  ی  ی  یی  ئج  

ئح  ئم       ئى  ئي  بج

Pگ  گO أي: يأمركم به ويفرض عليكم، لأنّ الوصية منه سبحانه 

أمر وفرض.

Pڳ    تفصيله  إجمال  وهذا  ميراثهم،  شأن  في  أي:   Oڳ Pگ  

ڳ  ڱ  ڱO. والمعنى: للذكر منهم أي: من أولادكم فحذف العائد لأنّه 

مفهوم، أي: للابن مثل نصيب البنتين. هذا في حال الاجتماع، فأما في حال الانفراد، 
فالابن يأخذ المال كله، والبنتان تأخذان الثلثين، ويدلّ عليه قوله: Pڱ  ں    ں    
ڻ  ڻO أي: فإن كانت البنات أو المولودات نساء ليس معهن رجل، يعني: 

.Oڻ  ڻ  ۀ  ۀP بنات ليس معهن ابن فوق اثنتين أي: زائدات على اثنتين

والضمير في PۀO للميت وإن لم يجر له ذكر، لأنّ الآية لما كانت في الميراث 
علم أنّ التارك هو الميت. 

البنتين حكم  أنّ حكم  Pڳ   ڳ  ڱ  ڱO دلالة على  قوله:  وفي 
الابن، وذلك أنّ الابن كما يحوز الثلثين مع البنت الواحدة فكذلك البنتان تحوزان 

الثلثين، فلما ذكر ما دلّ على حكم البنتين أتبعه بقوله: Pڱ  ں    ں    ڻ  ڻ  
ڻ  ڻ  ۀ  ۀO على معنى: فإن كن جماعة بالغات ما بلغن من العدد فلهن ما 

للبنتين لا يتجاوزنه. 

Pہ  ہO المولودة Pہ  ھ    ھO أي: نصف ما ترك الميت 

بَوَيْهOِ بتكرير  PھO أي: ولأبوي الميت Pے  ے  ۓO بدل من Pلَِ



يعني:  الذكر والأنثى.  يقع على  الولد   Oۓ  ڭ  ڭ  ڭ     ڭ  ۇ  ۇP العامل 
فللأب السدس مع الولد ذكراً كان أو أنثى واحداً كان أو أكثر، وللأم السدس مع 

الولد كذلك.

لأنّ  أولادهما،  ولا  بنت  ولا  ابن   :OۋP للميت  أي   Oۇٴ ۈ   ۈ   Pۆ  

اسم الولد يعم الجميع.

Pۋ  ۅ  ۅ  ۉO وهذا الظاهر يدلّ على أنّ الباقي للأب.

وجود  مع  السدس  لها  يكون  وإنّما   Oى ى   ې      ې   ې         Pې  

 )1( bأخوين، أو أخ وأختين، أو أربع أخوات إذا كان هناك أب عند أئمّة الهدى
Pۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ   أنّ هذه الجملة معطوفة على قوله:  بدلالة 
وقرئ:  السدس.  فلأمه  أبواه  وورثه  أخوة  له  كان  فإن  التقدير:  فيكون   Oۉ

فلإمه ـ بكسر الهمزة ـ أتبعت الهمزة الكسرة التي قبلها. 

Pئا  ئە  ئە  ئو    ئوO الميت، وقرئ: يوصى بها على البناء للمجهول.

Pئۇ  ئۇO أي: تقسّم التركة على ما ذكرنا بعد قضاء الديون وإفراز الوصية، 

ين مقدّم على الوصية والميراث، وإن قدّمت الوصية على الدين  ولا خلاف في أنّ الدَّ
في الآية، فكأنّه قيل: من بعد أحد هذين، فإنّ لفظة PئۇO لا توجب الترتيب وإنّما 

هي لأحد الشيئين أو الأشياء.

Pئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې  ئى     ئىO أي: لا تدرون من أنفع 

لكم من آبائكم وأبنائكم الذين يموتون: أمن أوصى منهم أم من لم يوص، يعني: 
إنّ من أوصى ببعض ماله فعرّضكم لثواب الآخرة بإمضاء وصيته، فهو أقرب لكم 

))) ينظر: الوسائل ج17 باب 11 من أبواب ميراث الأبوين والأولاد.

تفسير سورة النساء/الآية 11.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..357



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 358

نفعاً ممن ترك الوصية فوفّر عليكم متاع الدنيا.

Pی ک  یO نصبت نصب المصدر المؤكد، أي: فرض الله فريضة.

المواريث  فيما فرض من   OئيP O بمصالح خلقه  P  ئج  ئح  ئم  ئى 

وغيرها.

ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ   پ      ڀ  ڀڀ  
ٹ   ٹ   ٿٿ   ٿ      ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ  
ٹ  ٹ  ڤ   ڤ  ڤڤ   ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  
چ   چ   چ   ڃ   ڃ   ڃڃ    ڄ   ڄ   ڄ   ڄ  
چ  ڇ  ڇڇ   ڇ  ڍ  ڍ  ڌ  ڌ    ڎ   ڎڈ  
گ   گ   ک   ک   ک     ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ   ڈ  
ڱ    ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳڳ   ڳ   گ   گ    
ہ  ہ   ہ       ۀ  ہ   ۀ   ڻ   ڻڻ   ں  ں  ڻ  

ھ  ھھ  ھ  ے  ےۓ  ۓ  ڭ  ڭ   ڭ
پ       پ    Pپ   زوجاتكم  تركت   Oٻ Pٻ   الأزواج  أيّا   O ٻ   P

ڀ  ڀO ذكر ولا أنثى ولا ولد ولد.
 Oٿ Pٺ   غيركم[)1(  من  ]أو  منكم   Oٺ ٺ   ٺ   Pڀ  

جعلت المرأة على النصف من الرجل بحقّ الزواج كما جعلت كذلك في النسب، 
والواحدة والجماعة سواء في الربع والثمن. 

Pڈں  ژO يعني: الميت PڑO أي: يورث منه من وَرِث، أو 

      ،OژPلـ الرجل وارثاً لا موروثاً منه. وهو صفة  يورث من أورث، فيكون 

))) ساقطة من ج.



وPڑO خبر P ںO، أي: وإن كان رجل موروث منه أو وارث كلالة، 
ويجوز أن يكون PڑO خبر P ںO، وPڑO حالًا من الضمير في 

 .OڑP

الأخوة  على  تطلق  أنّا   bأئمتنا عن  والمروي  الكلالة،  معنى  في  واختلف 
والأخوات)1(، والمذكور في هذه الآية من كان من قبل الأم منهم، والمذكور في آخر 

السورة)2( من كان منهم من قبل الأب والأم، أو من قبل الأب.

فعلى هذا تكون الكلالة أن يترك الإنسان من أحاط بأصل النسب الذي هو 
الوالد والولد، وتكلله كالإكليل الذي يحيط بالرأس ويشتمل عليه، لأنّ الكلالة 
ولداً  يخلّف  لم  من  وعلى  والد،  ولا  بولد  ليس  من  على  فتطلق  مصدر  الأصل  في 
ولا والداً وخلّف ما عداهما من الأخوة والأخوات، وتكون صفة للموروث أو 

الوارث بمعنى ذي كلالة، كما تقول: فلان من قرابتي تريد من ذوي قرابتي. 

Pگ     الأم  من  يعني:   Oگ گ   ک   Pک   كذلك  تورث   Oک Pک  

گ  ڳ ڳ  ڳ ڃ ڱ ڱ ڱ   ں ئۇ ڻڻO جعل الذكر 
والأنثى هاهنا سواء.

Pھ  ھO لورثته، وذلك أن يوصي بزيادة على الثلث، أو يوصي بدين 

ليس عليه يريد بذلك ضرر الورثة.

.)3( Oِفَرِيضَةً مِنَ اللهP :مصدر مؤكد كقوله Oھ  ے  ےP

Pۓ  ڭO بمن جار في وصيته PڭO عنه لا يعاجله بالعقوبة، وهذا 

))) ينظر: الوسائل ج17 باب8 من أبواب ميراث الأخوة والأجداد.
))) الآية 176.

))) النساء: 11.

تفسير سورة النساء/الآية 12.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..359



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 360

وعيد. 

ۋ   ۇٴ    ۈ   ۈ   ۆ   ۇۆ   ۇ   ڭ  
ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ     ې  ېې  
ې  ى  ى  ئا   ئا  ئە  ئە  ئو  
ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ     ئۇ   ئو  

ئې  ئې
وسمّها  والمواريث،  اليتامى  في  المذكورة  الأحكام  إلى  إشارة   OڭP

حدوداً لأنّ الشـرائع كالحدود المضروبة للمكلفين لا يجوز لهم أن يتجاوزوها.

قال: PۋO وPېO حملًا على لفظ PڑO ومعناه. 

وفي قوله: Pئو  ئۇO دلالة على أنّ المراد بقوله: Pئا  ئە  
ئە  ئو  O الكافر، لأنّ من تعدّى جميع حدود الله التي هي فرائضه وأوامره 

ونواهيه لا يكون إلا كافراً. 

پ   پ     ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ٺ   ٺ   ٺ        ڀ   ڀ   ڀ   پڀ   پ  
ڤ   ٹ   ٹ   ٹ     ٹ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٺ  
ڤ  ڤڤ  ڦ  ڦ      ڦ  ڦ  ڄڄ  ڄ  

ڄ  ڃ  ڃ  ڃ     ڃ
في  لزيادتها  الزنا  والفاحشة:  يفعلنها،  أي:   Oٻ ٻ   Pٱ  

القبح على كثير من القبائح.

Pٻ  پO الحرائر Pپ    پ  پ  ڃO أي: من المسلمين.



في  محبوسات  فخلّدوهن  أي:   Oٺ ٺ        ڀ   ڀ   Pڀ  

انِ...  انيَِةُ وَالزَّ بيوتكم، وكان ذلك عقوبتهن في أوّل الإسلام، ثم نسخ بقوله: Pالزَّ
 .)1(Oالآية

Pٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹO هو النكاح الذي يستغنين به عن السفاح، وقيل: 

السبيل هو الحد)2(، إذ لم يكن مشروعاً في ذلك الوقت. فقد روي: أنّه لما نزل قوله: 
البكر  Pالزانية والزاني... الآيةO قالj: ))خذوا عني قد جعل الله لهن سبيلًا: 
بالبكر جلد مائة وتغريب عام، والثيّب بالثيّب جلد مائة والرجم(()3(. وعندنا: إنّ 

هذا الحكم مختص بالشيخ والشيخة إذا زنيا)4(.

فذمّوهما   OڤP والزانية  الزاني  يريد   Oڤ ڤ   Pٹ  

وعيّوهما.

الذم  واقطعوا   Oڦ  ڄP الحال  Pڦ  ڦ      ڦO وغيّا 

والتعيير وكفوا عن أذاهما. وقرئ: )واللذانّ( بتشديد النون. 

چ  چ  چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ   ڇ    ڍ  ڍ  
ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈژ  ژ    ڑ  ڑ  ک  
ک  ک  ک  گ      گ  گ  گ  ڳ   
ڳ  ڳ  ڳ      ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں  ڻ  

ڻ  ڻڻ   ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ

))) النور: 2.
))) عن الباقرj. تفسير العياشي ج1: 227، وعن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج4: 198.

))) مسند أحمد ج5: 313، التبيان ج3: 143.
))) ينظر: الوسائل ج18 باب1 من أبواب حد الزنا.

تفسير سورة النساء/الآيات 18-17.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..361



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 362

PچO من تاب الله عليه: إذا قبل توبته، أي: إنّما القبول للتوبة واجب 

على الله لهؤلاء، أوجبه سبحانه في كرمه وفضله.

PڇO في موضع الحال، أي: Pڇ  ڇ  ڇO جاهلين سفهاء، 

لأنّ ارتكاب القبيح مما يدعو إليه السفه والشهوة، ولا يدعو إليه العقل والحكمة.

Pڍ  ڍ  ڌ  ڌO من زمان قريب. والزمان القريب: ما قبل حضور 

الموت، قال ابن عباس: )قبل أن ينزل به سلطان الموت()1(. 

Pں  ں  ڻO عطف على P ٹ      گ  گO، سوّى 

سبحانه بين مسوف التوبة إلى وقت حضور الموت وبين من يموت كافراً. 

ڭ     ڭڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ے   ے   ھ   ھ   ھ       ھ  
ۇ    ۇ  ۆ   ۆ    ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ      
ى   ې    ې    ې   ۉې   ۉ   ۅۅ  

ى  ئا  ئا  ئە  ئە  ئو  ئو  ئۇ
إذا  الرجل  كان  ذلك،  عن  فنهوا  الظلم  من  بأنواع  نساءهم  يظلمون  كانوا 

مات له قريب عن امرأة ألقى ثوبه عليها وقال: أنا أحقّ بها من غيري، فقيل: P  ھ  
ے  ے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭO أي: تأخذوهن على سبيل الإرث وهن كارهات 

لذلك أو مكرهات، وقد قرئ بفتح الكاف وضمها.

وقيل: كانوا يمسكونهن حتى يمتن)2(، فقيل: لا يحلّ لكم أن تمسكوهن حتى 
بها  إضراراً  زوجته  يمسك  الرجل  وكان  بذلك.  راضيات  غير  وهن  منهن  ترثوا 
 Oڭ    ۇ    ۇ  ۆ   ۆ    ۈP :حتى تفتدي ببعض مالها، فقيل

))) تفسير الطبري ج4: 204.
))) عن الزهري. تفسير الطبري ج4: 209.



والعضل: الحبس والتضييق. والأولى أن يكون PۇO نصباً عطفاً على Pۓ  
ۓO، وPڳO لتأكيد النفي، أي: لا يحلّ لكم أن ترثوا النساء ولا أن تعضلوهن.

النشوز، والبذاء، والمعصية، وإيذاء  Pۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ      ۅO وهي 

معذورين  فتصيروا  جهتهن  من  العشرة  سوء  يكون  أن  إلا  يعني:  وأهله،  الزوج 
في طلب الخلع. والتقدير: ولا تعضلوهن إلا أن يأتين بفاحشة، أو وقت أن يأتين 
بفاحشة. الصادقj قال: ))إذا قالت للزوج لا أغتسل لك من جنابة ولا أبرّ لك 

قسمًا ولأوطئن فراشك، حلّ له أن يخلعها(()1(.

Pۉ  ۉO وهو  فقيل لهم:  النساء  يسيئون معاشرة  وكانوا 
النصفة في النفقة والإجمال في القول والفعل.

Pې  ېO أي: إن كرهتم صحبتهن فلا تفارقوهن لكراهة الأنفس 

وحدها، فربّما كرهت النفس ما هو أصلح في الدين وأحمد، وأحبّت ما هو نقيض 
ذلك. 

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ   پ  
ٺ   ٺ   ٺ     ڀٺ   ڀ   ڀ   ڀ   پ  
ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹ    ٹ  ٹ  ڤ  

ڤ  ڤ  ڤ    ڦ  ڦ
إلى  يلجئها  حتى  بفاحشة  زوجته  رمى  امرأة  استطراف  أراد  إذا  الرجل  كان 
 Oٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پP :الافتداء منه بما أعطاها، فقال سبحانه
أي: إقامة امرأة مقام امرأة، وأعطيتم التي أردتم الاستبدال بها غيرها PپO أي: 

Pڀ  ٺ    ٺ   والمعطى  المؤتى  من  أي:   Oڀ  ڀ  ڀ  P كثيراً  مالًا 

))) ينظر: الوسائل ج15 باب 1 من كتاب الخلع والمباراة.

تفسير سورة النساء/الآيات 21-20.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..363



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 364

ٺ  ٿO أي: باهتين وآثمين.
انتصب PٺO وPڭO على الحال، ويجوز أن يكون مفعولًا له وإن لم 

يكن غرضاً، كما يقال: قعد عن القتال جبناً. 

Pڤ   قيل:  كأنّه  والمضاجعة،  الصحبة  حقّ  الغليظ:  والميثاق 
ڤ  ڤ    ڦO بإفضاء بعضكم إلى بعض. وقيل: إنّ الميثاق الغليظ هو 
العهد المأخوذ على الزوج حالة العقد من إمساك بمعروف أو تسـريح بإحسان)1(. 
أخذتموهن  أيديكم،  في  عوان  فإنّن  خيراً،  بالنساء  ))استوصوا   :tالنبي وعن 

بأمانة الله، واستحللتم فروجهن بكلمة الله(()2(. 

ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ    ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ  
چچ  چ      چ  ڇ  ڇ    ڇ  ڇ  ڍ

كانوا ينكحون روابّم)3(، وكان ناس من ذوي مروءاتهم يمقتونه ويسمونه 
نكاح المقت، ويقولون لمن ولد عليه: المقتي، ولذلك قال سبحانه: PڇO، أي: 
 Oڃ  ڃ  چP ثم استثنى Oڄ  ڄ   ڃP ولا تتزوّجوا ما تزوّجه

كما استثنى )غير أنّ سيوفهم( من قوله:
وَلَ عَيْــبَ فِيهِــمْ غَــرَْ أَنَّ  سُــيُوفَهُمْ           بِـِـنَّ فُلُــولٌ  مِــنْ قِــرَاعِ الكَتَائبِِ)4(

غيره،  لكم  يحلّ  ولا  فانكحوه  سلف  قد  ما  تنكحوا  أن  أمكنكم  إن  يعني: 
ولكنه غير ممكن، والغرض المبالغة في تحريمه.

))) عن الضحاك وغيره. تفسير الطبري ج4: 215.
))) ينظر: مسند أحمد ج5: 73، تحف العقول: 24.

))) روابّم: جمع رابّة وهي امرأة الأب. )الصحاح: مادة ربب(
))) ديوان النابغة الذبياني: 11.



Pچ      چ  ڇO في دين الله بالغة في القبح.

PڇO أي: قبيحاً ممقوتاً في المروءة ولا مزيد على ما يجمع القبحين.

Pڇ  ڇO أي: بئس طريقاً ذلك النكاح السيئ الفاحش. 

ڎ   ڎ   ڌ     ڌ   ڍ  
ڑ   ڑ   ژ   ژ    ڈ   ڈ  
ک  ک    ک    ک  گ  گ  
ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   گ        گ  
ڻ   ڻ   ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ       ڱ  
ڻ      ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ      
ۓ   ۓ     ے       ے   ھ   ھ   ھ   ھ  

ڭ  ڭڭ  ڭ     ۇ  ۇ     ۆ  ۆ  ۈ
المعنى: حرّم عليكم نكاحهن، لأنّ ذلك هو المفهوم من تحريمهن، كما يفهم 

من تحريم الخمر تحريم شربها، ومن تحريم الميتة تحريم أكلها.

ومن  الأب  قبل  من  الجدات  نكاح  تحريم   OڌP قوله:  ويتضمن 
الصلب  بنات  PڎO تحريم نكاح  قبل الأم وإن علون بدرجات؛ وقوله: 
وبنات الابن وبنات البنت وإن نزلن بدرجات؛ وقوله: PڎO يتضمن 

تحريمهن سواء كن من قبل أب أو من قبل أم أو منهما.

ويتضمن العمّت: كل أخت لذكر رجع النسب إليه بالولادة، من قبل الأب 
كان أو من قبل الأم.

ويتضمن الخالات: كل أخت لأنثى رجع النسب إليها بالولادة، من جهة 

تفسير سورة النساء/الآية 23.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..365



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 366

الأم كان أو من جهة الأب.

ويتضمن بنات Pژ  ڑ  ڑO كل بنات الأخوة والأخوات من 
قبل الأب كن أو من قبل الأم قربن أو بعدن. فهؤلاء السبع هن المحرّمات من جهة 

النسب. 

 Oک ک     Pڌ  فقال:  السبب  جهة  من  المحرّمات  ذكر  ثم 
سمّى المرضعات أمهات إذ نزّل الرضاعة منزلة النسب، وسمّى المرضعات أخوات 

.Oک  گ  گP :بقوله

فعلى هذا يكون زوج المرضعة أباً للرضيع، وأبواه جداه، وأخته عمته، وكل 
ولد ولد له من غير المرضعة قبل الرضاع وبعده فهم أخوته وأخواته لأبيه، وأم 
المرضعة جدته، وأختها خالته، وكل ولد لها من هذا الزوج فهم أخوته وأخواته 
لأبيه وأمه، وكل ولد لها من غير هذا الزوج فهم أخوته وأخواته لأمه، ومنه قول 
النبيt: ))يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب(()1(. وفيه: أنّ المحرّمات السبع 

بالنسب محرّمات بالرضاع أيضاً.

أمهات  نكاح  تحريم  يتضمن  وهذا   Oگ Pگ   قال:  ثم 
بنفس  ويحرمن  والرضاع،  النسب  جهة  من  بعدن  أو  قربن  وجداتهن،  الزوجات 

العقد.

Pڳ  ڳ  ڳ  ڳO أي: في ضمانكم وتربيتكم، سمّي 

المرأة من غير زوجها ربيباً وربيبة لأنّه يربّما في غالب الأمر كما يربّ ولده،  ولد 
ثم سمّي بذلك وإن لم يربّما. وهذا يقتضي تحريم بنت المرأة من غير زوجها على 
زوجها، وتحريم بنت ابنها وبنت بنتها قربت أم بعدت لوقوع اسم الربيبة عليهن.

))) تهذيب الأحكام ج7: 294، صحيح البخاري ج2: 100.



 OڳPمتعلّق بـ Oڱ  ڱ      ڱ  ڱ  ںP وقوله: 
والمعنى: أنّ الربيبة من المرأة المدخول بها محرّمة على الرجل، وإذا لم يدخل بها فهي 
حلال له. ومعنى الدخول بهن كناية عن الجماع كما يقال: بنى عليها، وضرب عليها 
الحجاب. فقوله: Pڱ  ںO معناه: أدخلتموهن الستر، والباء للتعدية، وما 
يجري مجرى الجماع من التجريد واللمس بالشهوة، فذلك أيضاً دخول بها عند أبي 

حنيفة)1(، وهو مذهبنا)2(. 

Pہ  ہO أي: وحرّم عليكم نكاح أزواج أبنائكم Pہ      ھ  

ھO دون من تبنّيتم، فأنّ رسول اللهt تزوج زينب بنت جحش)3( حين 
فارقها زيد بن حارثة)4(.

عليكم  أي: وحرّم  الرفع،  Pھ  ھ  ے  ےO في موضع 

الجمع بين الأختين في النكاح والوطء بملك اليمين، ويجوز الجمع بينهما في الملك.

Pۓ    ۓ  ڭ  ڭO ولكن ما مضى مغفور بدليل قوله: Pڭ     ۇ  ۇ     

 .Oۆ  ۆ
لأنّن  مبهمات،  يسمّين  التأبيد  وجه  على  السبب  أو  بالنسب  والمحرّمات 
يحرمن من جميع الجهات، قال ابن عباس: )حرّم الله من النساء سبعاً بالنسب وسبعاً 

))) تحفة الفقهاء ج2: 123.
))) التبيان ج3: 158.

tزينب بنت جحش بن رئاب الأسدية أم المؤمنين، أمها أميمة بنت عبد المطلب، تزوجها رسول الله ((( 
بعد أن طلقها زيد بن حارثة، والقصة مشهورة، توفيت سنة 20 هـ. ينظر: الاستيعاب ج313:4.

قتل  الإسلام،  إلى  السابقين  أوائل  من   ،tالله رسول  مولى  الكلبي  شراحيل  بن  حارثة  بن  زيد   (((
بمؤتة سنة 8 هـ، وكان أحد أمراء تلك الغزوة. ينظر: الاستيعاب ج1: 544، معجم رجال الحديث 

ج339:7.

تفسير سورة النساء/الآية 23.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..367



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 368

 .)1()Oْوَلَ تَنْكِحُوا مَا نَكَحَ آبَاؤُكُمP :بالسبب، وتلا هذه الآية ثم قال: والسابعة

ڀ   ڀ   پپ    پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ  
ڀڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ  ٿ       ٿ  ٹ  
ٹ  ٹٹ  ڤ  ڤ  ڤ     ڤ  ڦ  ڦ  
ڦڦ  ڄ   ڄ  ڄ   ڄ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  چچ  

چ  چ  ڇ ڇ   ڇ  ڇ
اللاتي  عليكم  وحرّمت  أي:  الصاد،  بفتح   OٻP هنا  القراءة 
أحصنّ Pٻ  ٻO وهن ذوات الأزواج P  ٻ  پ  پ  پO من اللاتي 

سبين ولهن أزواج في ديار الكفر فهن حلال وإن كن محصنات.

وهو  كتاباً  عليكم  ذلك  الله  كتب  أي:  مؤكد،  مصدر   Oڀ  ڀ Pڀ  

تحريم ما حرّم.

Pٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿO هو عطف على الفعل المضمر الذي نصب 

Pڀ  ڀO. ومن قرأ: Pٺ  ٺ  O على البناء للمفعول فهو عطف على 

.Oْمَتْ عَلَيْكُم Pحُرِّ

Pٿ  ٿO مفعول له، والمعنى: بيّ لكم ما يحلّ وما يحرم إرادة أن تبتغوا، 

 OٿP نكاحاً بصداق أو شراء بثمن، فيكون مفعول OٿP أي: تطلبوا
.Oٺ  ٺ  ٿP بدلًا من Oٿ  ٿP مقدراً، ويجوز أن يكون

العفة  والإحصان:  زناة،  غير  أعفاء  أي:   Oٹ ٹ   Pٹ  

))) تفسير الطبري ج4: 220.



وتحصين النفس من الوقوع في الحرام، وقيل: محصنين: متزوجين)1( .

ويرجع  النساء  معنى  في   OئېPو النساء،  من   Oڤ ڤ      ڤ   ڤ     P
المعنى.  على   Oڦ Pڦ   وفي  اللفظ،  على  إليه   OڤP في  الضمير 
والمراد به متعة النساء وهو النكاح المنعقد بمهر معين إلى أجل معلوم، وإليه ذهب 
ابن عباس وابن مسعود وسعيد بن جبير وجماعة من التابعين)2( وهو مذهب أهل 
أجورهن.  فآتوهن  مسمّى  أجل  إلى  منهن  به  استمتعتم  فما  وقرأوا:   ،)3(  bالبيت
أجورهن،  فأعطوهن  النساء  جملة  من  العقد  هذا  عليهن  عقدتم  فاللاتي  معناه: 
فأوجب إيتاء الأجر بنفس العقد، وإنّما يجب كمال المهر بنفس العقد في نكاح المتعة 

خاصة. 

استئناف  من   Oچ ڃ  ڃ   ڃ   ڃ   ڄ   ڄ    ڄ   Pڄ   

عقد آخر بعد انقضاء مدة الأجل Pچ  چ  ڇ ڇ   ڇO فيما شرع لعباده من 
النكاح الذي به يحفظ الأموال والأنساب. 

ڈ   ڈ      ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍ   ڍ  
کگ   ک   ک     ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ  
گ  گ  گڳ  ڳ  ڳ   ڳڱ  ڱ  ڱ  ڱ  
ں  ں    ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  
ھ   ھ    ھ   ھ   ہ   ہ   ہہ    ۀ   

))) معاني القرآن وإعرابه ج1: 218.
))) تفسير الطبري ج5: 9. 

))) ينظر: الوسائل ج 14 باب 1 من أبواب المتعة.

تفسير سورة النساء/الآية 24.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..369



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 370

ۇ    ۇ    ڭ   ڭڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ے   ے    
ۆ  ۆۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋۅ  ۅ  ۉ  ۉ    ې

ول: الفضل والزيادة، أي: من لم يجد غنى وزيادة في المال وسعة يبلغ بها  الطَّ
نكاح PڈO أي: الحرائر.

Pژ  ڑ  ڑ  کO أي: فلينكح أمة مما ملكت أيمانكم، والخطاب 

للمسلمين.

Pک    کO من إمائكم لا من فتيات غيركم من المخالفين في الدين.

في  أرقائكم  وبين  بينكم  ما  بتفاضل  أعلم  والله   Oگ گ   Pگ  

إيمان  إيمان الأمة أرجح من  فيهم وفيكم، وربّما كان  الإيمان، ورجحانه ونقصانه 
الحرة، والمرأة أفضل في الإيمان من الرجل، فمن حقّكم أن تعتبروا فضل الإيمان لا 

فضل الأحساب والأنساب. 

Pڳ  ڳ   ڳO أي: أنتم وأرقاؤكم متناسبون لاشتراككم في الإيمان، 

فلا تستنكفوا من نكاحهن.

Pڱ  ڱO أي:  للفتيات، أي: تزوّجوهن  PڱO والضمير 

بأمر مواليهن.

Pں  ںO أي: مهورهن.

PڻO من غير مطل وضرار وإحواج إلى الاقتضاء، والمراد: فآتوا 

مواليهن، لأنّ الموالي هم مالكو مهورهن فحذف المضاف.

PڻO عفائف غير مجاهرات بالسفاح ولا مسّرات له، وهو قوله: 

Pڻ  ڻ  ۀ  ۀ   ہO والأخدان: الأخلاء في السر.



فإذا زوّجن فأحصنهن أزواجهن  فالمعنى:  بالضم  Pہ  ہO من قرأ 

أي: تزوّجن، ومن قرأ بالفتح فمعناه: أسلمن، وقيل: أحصن أنفسهن بالتزويج)1(.

 Oھ  ے    ے  ۓ  ۓP أي: فإن زنين Oھ  ھ  ھP

أي: الحرائر.

وهو   )2(Oَم عَذَابَُ Pوَلْيَشْهَدْ  قوله:  في  كما  الحد،  من   Oڭ Pڭ  

خمسون جلدة، ولا رجم عليهنّ لأنّ الرجم لا ينتصف. 

PڭO إشارة إلى نكاح الإماء.

P  ۇ   ۇ   ۆ  ۆO لمن خاف الإثم الذي يؤدي إليه غلبة الشهوة. 
ضرر  ولا  وضرر،  مشقة  لكل  فاستعير  الجبر،  بعد  العظم  انكسار  العنت  وأصل 

أعظم من الوقوع في الزنا.

 .Oۋ  ۋP أي: وصبركم عن نكاح الإماء متعففين Oۈ  ۇٴP

ئە   ئا       ئا   ى   ى   ې   ې   ې  
ٱ   ئۈ    ئۆ   ئۆ    ئۇ   ئوئۇ   ئو   ئە  
ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ      پ  
ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ    ٿٿ  ٿ  

ٹ  ٹ  ٹ
الأصل Pې  ېO أن PئېىO فزيدت اللام مؤكدة لإرادة التبيين، 
كما زيدت في )لا أبا لك( لتأكيد إضافة الأب، والمعنى: يريد الله أن يبين لكم ما 

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج5: 16.
))) النور: 2.

تفسير سورة النساء/الآيات 28-26.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..371



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 372

 Oئە  ئەP Pئا  ئاO كانوا  خفي عنكم من مصالحكم وأن يهديكم 
من الأنبياء وأهل الحقّ لتقتدوا بهم.

Pئو  ئوO أي: وأن يقبل توبتكم. 

P ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻO يوفّقكم لها، ويقوّي دواعيكم إليها.
Pپ  پ  پ      پO من المبطلين Pڀ  ڀO أي: تعدلوا 

عن الاستقامة والقصد بمساعدتهم وموافقتهم Pڀ  ڀO إذ لا ميل أعظم 
من الموافقة على اتباع الشهوات. 

Pٺ  ٺ  ٺ  ٿ    ٿO بإحلال الأمة وغير ذلك من الرخص.

Pٿ  ٹ  ٹO لا يصبر على مشقة الطاعة وعن الشهوة. 

ٹ ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦ  ڦ  
ڦ  ڄ   ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃڃ  ڃ  چ  چچ   چ  
ڎ   ڎ    ڌ   ڌ     ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ      ڇ  

ڈ  ڈ  ژژ  ڑ  ڑ  ک  ک   ک  ک
ذكر الأكل والمراد به سائر التصّرفات.

وPڳO: ما لم يبحه الشرع من الربا والقمار والخيانة والظلم والسرقة.

Pڦ  ڄ   ڄ  ڄO بالنصب على: إلا أن تكون التجارة تجارة Pڄ  

أن تقع تجارة. والاستثناء منقطع معناه: ولكن  O، وبالرفع على: إلا  ڃ  ڃ  
كون تجارة عن تراض منكم غير منهي عنه.

وPڄ  ڃO صفة لـPڄO أي: تجارة صادرة عن تراض، والتراضي: 
رضا المتبايعين بما تعاقدوا عليه في حال البيع وقت الإيجاب والقبول.



Pڃ  چ  چO بأن تقاتلوا من لا تطيقونه فتقتلوا، وقيل: لا يقتل 

بعضكم بعضاً لأنّكم أهل دين واحد فأنّتم كنفس واحدة)1(، وقيل: لا يقتل الرجل 
نفسه كما يفعل بعض الجهال في حال غضب أو ضجر)2(.

Pچ  ڇ  ڇ         ڇ  ڇO ينهاكم عما يضّركم لرحمته عليكم. 

النفس  قتل  على  يقدم  ومن  أي:  القتل،  إلى  إشارة   Oڌ ڌ     Pڍ  

مخصوصة   Oژ ڈ   Pڈ   اقتصاصاً  ولا  خطأ  لا   Oڎ Pڎ   

شديدة العذاب.

ڱ   ڳ   ڳ     ڳ   ڳ   گ   گ   گ   گ  
ڱ ڱ  ڱ    ں   ں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  
ے   ھھ   ھ   ھ   ہ      ہہ   ہ   ۀ  
ے  ۓ  ۓڭ   ڭ  ڭ  ڭ  ۇۇ  ۆ     ۆ  ۈ  

ۈ  ۇٴ   ۋ  ۋ
قال أصحابنا رضي الله عنهم: المعاصي كلها كبائر من حيث كانت قبائح، 
لكن بعضها أكبر من بعض، وإنّما يكون الذنب صغيراً بالإضافة إلى ما هو أكبر منه 
واستحقاق العقاب عليه أكثر)3(. ونحوه قول ابن عباس: )كل ما نهى الله عنه فهو 
كبير()4(، وقول مجاهد وسعيد بن جبير: )كل ما أوعد الله عليه عقاباً في العقبى، 

))) عن السدي. تفسير الطبري ج5: 23.
))) تفسير الماوردي ج1: 475.

))) التبيان ج3: 182.
))) تفسير الطبري ج5: 27.

تفسير سورة النساء/الآيات 32-31.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..373



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 374

وأوجب عليه حداً في الدنيا فهو كبيرة()1(. 

السورة  PڳO في هذه  Pگ  گ  گO ما نهيتم  الآية:  ومعنى 
من المناكح، وأكل الأموال بالباطل، وغير ذلك، وتركتموها في المستقبل P  ڳ    
قوله  ويعضده  سلف،  فيما  ذلك  بارتكاب  اكتسبتموها  التي   Oڱ ڳ  
ابن مسعود: )كل ما نهى  سَلَفOَ)2(، وعن  قَدْ  مَا  مْ  لَُ يُغْفَرْ  يَنْتَهُوا  Pإنِْ  سبحانه: 
الله عنه من أول السورة إلى رأس الثلاثين فهو كبير()3(. وروي: أنّ رجلًا قال لابن 
عباس: )الكبائر سبع؟ فقال: هي إلى سبعمائة أقرب، إلا أنّه لا صغيرة مع الإصرار 

ولا كبيرة مع الاستغفار()4(.

وقرئ: PڱO بضم الميم وفتحها بمعنى المكان والمصدر فيهما. 

بعض   Oۀ ڻ   ڻ   Pڻ   تمنّي  وعن  التحاسد  عن  نهي   Oڻ Pں  

العالم  الله  من  قسمة  التفضيل  ذلك  لأنّ  والمال،  الجاه  من   Oہ Pہ   الناس 
بأحوال العباد، فواجب على الخلق أنّ يرضوا بقسمته الصادرة عن الحكمة والعلم 

بالمصلحة. 

Pہ      ھ  ھ  ھO جعل سبحانه ما قسمه لكل من الرجال 

والنساء على حسب ما عرفه من مصالحه كسباً له. 

Pڭ  ڭ  ڭ  ۇO ولا تحسدوا غيركم بما أوتي من الفضل، ولكن 

))) تفسير الطبري ج5: 27.
))) الأنفال: 38.

))) تفسير الطبري ج5: 24.

))) تفسير الطبري ج5: 27.



اسألوا الله من فضله الذي لا يغيض)1(، قال سفيان بن عيينة)2(: )لم يأمر بالمسألة 
إلا ليعطي()3(. 

ېې   ې      ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ  
ى  ى  ئا  ئا   ئەئە  ئو  ئو  ئۇ  
ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ئۈ    ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ  
ٺٺ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   پ   پ     پ   پ   ٻ  
ٺ   ٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹٹ  ٹ  
ڦ      ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ٹ   
ڃ   ڃ     ڃڃ    ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦڦ  

چ      چ  چ  چ
أي: ولكل واحد من الرجال والنساء Pۅ  ۉO أي: ورثة هم أولى 

بميراثه، يرثون Pۉ  ې  ې     ېO الموروثون.

عقدت  الذين  ترك  مما  ويرثون  أي:   Oئا ى   Pى  

أيمانكم، لأنّ لهم ورثة هم أولى بميراثهم، فيكون عطفاً على PېO ويكون 
 OڱPضمير OېP للموالي، ويجوز أن يكون في OئاP المضمر في

وPې     ېO تفسيراً لـPۉO كأنّه قيل: من هم؟ فقيل: Pې     
 .Oې

))) غاض الماء يغيض: قلّ ونضب. )الصحاح: مادة غيض(
))) سفيان بن عيينة بن ميمون الهلالي الكوفي محدث الحرم، ولد سنة 107هـ وطلب العلم في صغره، 
سمع ابن دينار والزهري وغيرهما وحدّث عنه الكثيرون، مات سنة 198هـ. ينظر: تذكرة الحفاظ ج1: 

262، معجم رجال الحديث ج9: 164.
))) معالم التنزيل ج1: 224.

تفسير سورة النساء/الآيات 34-33.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..375



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 376

وPۈ  ى  ئاO مبتدأ ضمّن معنى الشـرط فوقع خبره مع 
 Oئا ى   بـPۈ   والمراد   ،Oئە Pئا    قوله:  وهو  الفاء 
هدمك،  وهدمي  دمك،  )دمي  فيقول:  الرجل  يعاقد  الرجل  كان  الموالاة.  موالي 
عنك(  وأعقل  عني  وتعقل  وأرثك،  وترثني  سلمك،  وسلمي  حربك،  وحربي 
رْحَامِ  الَْ Pوَأُولُو  بقوله:  فنسخ  الحليف،  ميراث  من  السدس  للحليف  فيكون 
بَعْضُهُمْ أَوْلَ ببَِعْضOٍ)1(. وقرئ: )عَاقَدَتْ( و)عَقَدَتْ(، ومعنى عاقدت أيمانكم: 

عاقدتهم أيديكم وماسحتموهم، ومعنى )عقدت(: عقدت عهودهم أيمانكم. 

تقوم  كما  والنهي  بالأمر  عليهن  يقومون   Oٻ ٻ   ٻ   Pٱ  

الولاة على رعاياهم، ولذلك سمّوا قوّاماً، بسبب تفضيل الله.

PپO وهم الرجال Pپ  ڀO يعني: النساء. وقد ذكر في تفضيل 

الرجال أشياء: منها العقل، والحزم، والجهاد، والخطبة، والأذان، وعدد الأزواج، 
والطلاق، وغير ذلك.

Pڀ  ڀO أي: وبسبب ما أنفقوا في نكاحهن من الأموال يعني: المهر 

والنفقة.

Pٺ   ٺO أي: مطيعات لله قائمات بما عليهن للأزواج.

لحقوق  راعيات  أي:  الشهادة،  خلاف  الغيب:   Oٿ Pٿ  

أزواجهن وحرمتهم في الفروج والبيوت والأموال في حال غيبتهم.

أو  كتابه،  في  الأزواج  بهن  أوصى  حين  الله  حفظهنّ  بما   Oٹ ٿ   Pٿ  

بما حفظهنّ الله ]إذ وفقهنّ[)2( لحفظ الغيب فتكون PئېO مصدرية. وقرئ: )بما 

))) الأنفال: 75.
))) ساقطة من ج.



PئېO موصولة، أي: بالأمر الذي يحفظ حقّ الله  أنّ  ـ على  بالنصب  ـ  حفظ الله( 
وأمانة الله، وهو التعفف والشفقة على الرجال. وفي الحديث: ))خير النساء امرأة 
مالها  في  حفظتك  عنها  غبت  وإذا  أطاعتك،  أمرتها  وإن  سّرتك،  إليها  نظرت  إن 

ونفسها وتلا الآية(()1(. 

الانزعاج  النشوز:  وأصل  عصيانهن،  أي:   Oڤ ٹ    Pٹ  

والترفّع على الزوج.

Pڤ   ثانياً   OڤP والنصيحة  بالقول  أوّلًا   OڤP

ڦO والمراقد وهي كناية عن الجماع، وقيل: هو أن يوليها ظهره في المضجع)2(.
PڦO إن لم ينجع فيهن الوعظ والهجران ضرباً غير مبرح لا يقطع 

لحمًا ولا يكسـر عظمًا، وعن الباقرj: ))إنّه الضرب بالسواك(()3(.

التعرّض  عنهن  أزيلوا  أي:   Oڃ ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   Pڦ  

بالأذى والتجني، وتوبوا عليهن بعد رجوعهن إلى الطاعة وترك النشوز.

Pڃ    ڃ  چ      چ  چO فاحذروه ولا تكلفوهن ما لا يطقن.

ڎ   ڌ  ڌ   ڍ   ڍ   ڇ   ڇ    ڇ   ڇ  
ڎ  ڈ  ڈ         ژ  ژ    ڑ  ڑ  کک  ک    ک  گ   گ  

گ    گ
الأصل شقاقاً PڇO، فأضيف الشقاق إلى الظرف على سبيل الاتساع، 

والضمير للزوجين وإن لم يجر ذكرهما لدلالة ذكر الرجال والنساء عليهما.

))) مسند الطيالسي: 306 ، الكافي ج5: 327 بالمعنى.
))) عن السدي وغيره. تفسير الطبري ج5: 41.

))) التبيان ج3: 191.

تفسير سورة النساء/الآية 35.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..377



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 378

Pڍ ڍO أي: رجلًا رضي Pڌ ڌڎ ڎڈO كذلك، 

 Oڈ         ژ  ژP يصلح كلاهما لحكومة العدل والإصلاح بينهما، والألف في
ضمير الحكمين، وفي Pڑ  ڑ  کO للزوجين، أي: إن قصدا إصلاح ذات 
الزوجين.  الوفاق والألفة بين  نيتهما  البين بورك في وساطتهما، وأوقع الله بحسن 
الواحدة.  الكلمة  على  يتفقا  حتى  بينهما  الله  يوفق  للحكمين)1(  الضميران  وقيل: 
وروى أصحابنا: إنّ للحكمين أن يجمعا بينهما إن رأيا ذلك صلاحاً، وليس لهما أن 

يفرّقا بينهما إلا بعد أن يستأمراهما ويرضيا بذلك)2(. 

ڻ   ں   ں    ڱڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳ  
ڻ  ڻ  ڻ  ۀ   ۀ  ہ  ہ  ہ  
ہ  ھ     ھ  ھ  ھ  ے  ےۓ  ۓ  ڭ  
ۇٴ    ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ    ڭ   ڭ  
ېې   ې   ۉ    ۉ   ۅ   ۅ    ۋ   ۋ  

ې  ى   ى  ئا  ئا
Pں   ںO بمعنى: وأحسنوا بالوالدين إحساناً.

Pڻ  ڻO وبكل من بينكم وبينه قرابة.

Pۀ   ۀ  ہO أي: الذي جواره قريب.

Pہ  ہO الذي جواره بعيد، وقيل معناهما: الجار القريب النسب 

والجار الأجنبي)3(.

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج5: 50.
))) ينظر: الوسائل ج15 باب 12، 13 من أبواب القسم والنشوز والشقاق.

))) عن مجاهد وغيره. تفسير الطبري ج5: 50.



بجنبه،  يحصل  بأن  الإنسان  يصحب  الذي  هو   Oھ Pہ  

بكونه رفيقه في سفره، أو جاراً له ملاصقاً، أو شريكاً، أو قاعداً إلى جنبه في مجلس، 
فعليه أن يرعى حقّه.

Pھ  ھO المسافر المنقطع به، وقيل: هو الضيف)1(.

والمختال: التيّاه الجهول الذي يتكبر عن إكرام أقاربه وأصحابه، والفخور: 
الذي يفخر بكثرة ماله. 

Pۈ  ۈO بدل من قوله: Pڭ   ۇ  ۇ  ۆO، أو نصب 

على الذم، أو رفع على الذم أيضاً، أو يكون مبتدأ خبره محذوف كأنّه قيل: الذين 
يبخلون ويفعلون كذا ملومون مستحقّون للعقوبة، أي: يبخلون بما عندهم وبما 
في أيدي غيرهم، فيأمرونهم بأن يبخلوا كما جاء في المثل: )أبخل من الضنين بنائل 

غيره()2(. 

الناس،  إلى  بالتفاقر  الغنى،  فضل  من   Oۉ ۉ   ۅ   Pۅ   

 .)3(tوقيل: هم اليهود كتموا صفة رسول الله

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ   پ  پ  
ڀ   ڀڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ   ٿ  ٿ  ٿ  
ڦ   ڦڦ   ڦ    ڤ   ڤ    ڤ     ڤ    ٹ   ٹ   ٹ   ٹ  

ڄ  ڄ      ڄ  ڄ
Pٻ  ٻO أي: للمراءاة والفخار وليقال: إنّم أسخياء، لا لوجه الله، 

))) عن الضحاك وغيره. تفسير الطبري ج5: 53.
))) مجمع الأمثال ج1: 199.

))) عن السدي وغيره. تفسير الطبري ج5: 55.

تفسير سورة النساء/الآيات 39-38.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..379



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 380

.tوقيل: هم مشـركو قريش أنفقوا أموالهم في عداوة رسول الله

أن  ويجوز  وفساد،  شّر  وكل  والرياء  البخل  على  حملهم  إذ   Oٿ Pٿ   

يكون وعيداً لهم بأن يكون الشيطان مقروناً بهم في النار. 

Pٿ  ٹO أي: أيّ شيء عليهم من الوبال والتبعة في الإيمان والإنفاق 

في سبيل الله؟! وهذا توبيخ لهم وتهجين، وإلا فإنّ المنفعة كل المنفعة في ذلك.

Pڦ  ڄ  ڄ      ڄO وعيد لهم. 

ڃ  ڃ  ڃ   ڃ   چ  چچ  چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  
ڍ  ڍ     ڌ  ڌ  ڎ

الذرّة: النملة الصغيرة، وقيل: كل جزء من أجزاء الهباء ذرّة. وفي هذا دلالة 
على أنّه لو نقص من الأجر أدنى شيء، أو زيد على المستحقّ من العقاب لكان ظلمًا. 

لكونه  أنّث  وإنّما  حسنة،  الذرة  مثقال  تك  وإن  أي:   Oڇ ڇ   Pچ  

مضافاً إلى مؤنث. وقرئ: حسنة ـ بالرفع ـ على )كان( التامة.

PڇO أي: يضاعف ثوابها.

سبيل  على  عنده  من  صاحبها  يعط  أي:   Oڌ ڌ   ڍ      ڍ   Pڇ  

التفضّل عطاء عظيمًا، وسمّه أجراً لأنّه تابع للأجر. وقرئ: يضعّفها ـ بالتشديد ـ. 

ڎ  ڈ    ڈ  ژ  ژ    ڑ  ڑ      ک  ک  ک  ک  
ڱ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ    گ   گ   گ   گ  

ڱ  ڱ  ڱ  ں   ں   ڻ  ڻ  ڻ
Pڈ    ڈ  ژ  ژ     ڑ  ڑO يشهد  الكفار  PڎO يصنع هؤلاء 

عليهم بما فعلوا وهو نبيّهم.



Pک  کO يا محمّد Pک  کO يعني: قومه PگO. والمعنى: 

إنّ الله سبحانه يستشهد يوم القيامة كل نبيّ على أمّته فيشهد لهم وعليهم. وعن ابن 
مسعود: )إنّه قرأ هذه الآية على النبيt ففاضت عيناه()1(. فانظر في هذه الحالة إذا 
كان الشاهد يبكي لهول هذه المقالة، فماذا ينبغي أن يصنع المشهود عليه من الانتهاء 

عن كل ما يستحيى منه على رؤوس الأشهاد!.

Pگ  گ  ڳ   ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱO من التسوية، وقرئ: 

)لو تسوّى( بحذف التاء من )تتسوّى(، و)تسوّى( بإدغام التاء في السين، يقال: 
سوّيته فتسوّى. والمعنى: يودّون أنّم لم يبعثوا، وأنّم كانوا والأرض سواء، وقيل: 

يودّون لو يدفنون فتسوّى بهم الأرض كما تسوّى بالموتى)2(.

تشهد  جوارحهم  لأنّ  كتمانه  على  يقدرون  ولا   Oڻ ڻ   ں    Pں   

عليهم.

ھ   ھ   ہ   ہ     ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ  
ۇ   ڭۇ   ڭ   ڭ   ڭ     ۓ     ۓ   ے   ے   ھ   ھ  
ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ     ۋ    ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   
ې  ې  ې  ى  ى   ئا  ئا  ئە  ئە  

ئو  ئوئۇ  ئۇ      ئۆ  ئۆ          ئۈ  ئۈ  ئې
تقربوا  لا  معناه:  وقيل:  نشاوى،  وأنّتم  الصلاة  إلى  تقوموا  لا  أي 
صبيانكم  مساجدكم  ))جنّبوا   :jكقوله المساجد)3(،  وهي  الصلاة  مواضع 

))) الكشف والبيان ج3: 310.
))) الكشاف ج1: 512.

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج5: 63.

تفسير سورة النساء/الآية 43.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..381



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 382

ومجانينكم(()1(. وقيل: هو سكر النوم وغلبة النعاس خاصة)2(، وروي ذلك عن 
.)3( jالباقر

مع  الجملة  محلّ  لأنّ   Oھ Pہ   قوله:  على  عطف   Oۓ ے     P
الواو نصب على الحال، كأنّه قيل: لا تقربوا الصلاة سكارى ولا جنباً، لأنّ الجنب 
اسم جرى مجرى المصدر الذي هو الإجناب، فاستوى فيه الواحد والجمع والمذكر 

والمؤنث.

كنتم  إذا  إلا  الجنابة،  أحوال  في  الصلاة  تقربوا  لا  أي:   Oڭ ڭ     Pۓ    

مسافرين فيجوز لكم أن تؤدوها بالتيمم، فإنّ التيمم لا يرفع حكم الجنابة. فيكون 
قوله: Pڭ    ڭO منصوباً على الحال، وعبور السبيل عبارة عن السفر، فكأنّه 
قيل: لا تقربوا الصلاة غير مغتسلين حتى تغتسلوا إلا في حال كونكم مسافرين. 
إلا  جنباً،  الصلاة  مواضع  تقربوا  لا  معناه  إنّ  قال:  بالمسجد  الصلاة  فسّ  ومن 

مجتازين فيها حتى تغتسلوا من الجنابة.

Pۇ  ۆ   ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴO أراد سبحانه أن يرخّص للذين تجب عليهم 

ومسافريهم،  مرضاهم  بينهم  من  أوّلًا  فخصّ  الماء،  عدم  عند  التيمم  في  الطهارة 
لكثرة المرض والسفر وغلبتهما على سائر الأسباب الموجبة للرخصة، ثم عمّ كل 
من وجب عليه الطهارة وأعوزه الماء، لخوف عدو أو سبع أو عدم ما يتوصل به 
إلى الماء، أو غير ذلك مما لا يكثر كثرة المرض والسفر؛ فلذلك نظم في سلك واحد 
بين المريض والمسافر، وبين المحدث والجنب، وإن كان المرض والسفر سببين من 

))) تهذيب الأحكام ج3: 254، معجم الطبراني الكبير ج8: 132.
))) عن الضحاك. تفسير الطبري ج5: 62.

))) تفسير العياشي ج1: 242.



أسباب الرخصة، والحدث سبباً لوجوب الوضوء، والجنابة سبباً لوجوب الغسل. 
ومن قرأ: )أو لمستم( فإنّ اللمس والملامسة بمعنى الجماع، قال ابن عباس: )سمّى 

الله الجماع لمساً كما يسمّى المطر سماء()1(.

وPۉO أصله المطمئن من الأرض، وكانوا يتبّرزون هناك ثم كثر ذلك 
حتى كنّوا بالغائط عن الحدث.

والتيمم: أصله القصد، وقد تخصص في الشـرع بقصد الصعيد لمسح أعضاء 
مخصوصة، وقال الزجّاج)2(: )الصعيد: وجه الأرض تراباً كان أو صخراً لا تراب 
عليه()3(. لو ضرب المتيمم يده عليه ومسح لكان ذلك طهوره. وهو مذهب أبي 

.)5(bوهو المروي عن أئمّة الهدى ،)حنيفة)4

Pئە  ئو  ئوO وهو ضربة واحدة للوجه واليدين إذا كان 

بدلًا من الوضوء، وضربتان: إحداهما للوجه والأخرى لليدين إذا كان بدلًا من 
من  اليدين  ومسح  الأنف،  طرف  إلى  الشعر  قصاص  من  الوجه  ومسح  الغسل. 

الزندين إلى رؤوس الأصابع. 

ئح   ئج   ی   ی   ی    ی   ئى   ئى   ئى    ئې   ئې  
پ   پ   پ   پ   ٻ   ٻٻ   ٻ   ٱ   بج    ئي   ئى   ئم  

))) الكشف والبيان ج3: 314.
))) أبو إسحاق إبراهيم بن السري بن سهل الزجّاج النحوي، كان يخرط الزجاج ثم مال إلى النحو، 

مات سنة 311 هـ عن سبعين عاماً. ينظر: بغية الوعاة ج1: 411.
))) معاني القرآن وإعرابه ج2: 56.
))) المبسوط للسرخسي ج1: 106.

))) ينظر: الوسائل ج2 باب 7 من ابواب التيمم.

تفسير سورة النساء/الآية 44.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..383



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 384

ٿ    ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀ    ڀ  
ڤ   ڤ   ڤ    ڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ٿ   ٿ  
ڦڦ  ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ   ڃ  ڃ  ڃ  چ  

چ  چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ   ڇ  ڍ  ڍ
Pئې  ئېO من رؤية القلب، وعدّي بـPئىO لأنّه بمعنى: ألم تنظر إليهم، أو 

ألم ينته علمك إليهم.

أحبار  وهم  التوراة،  علم  من  حظاً  أعطوا   Oی ی    ی   Pئى  

اليهود.

بعد  اليهودية  على  البقاء  وهي  بالهدى،  يستبدلونها   Oئج Pی  

وضوح المعجزات الدالة على صدق محمّدt والآيات الموضحة عن صحة نبوته، 
وأنّه النبي العربي المبشر به في التوراة والإنجيل.

Pئح  ئم  ئىO ]أنتم أيّا المؤمنون سبيل الحقّ كما ضلوه، فكأنّم إذا 

ضلوا[)1( أحبّوا أن يضل غيرهم معهم. 

لكم،  هؤلاء  بعداوة  أخبركم  وقد   OٻP منكم   Oٻ Pٱ  

فاحذروهم ولا تستشيروهم في أموركم.

Pٻ  پ  پO فثقوا بولايته ونصرته ولا تبالوا بهم. 

Pڀ  ڀ  ٺO بيان لـPئى  ئى  ی  ی   یO لأنّم يهود 

Pٱ   قوله:  وهي  اعتراضية  جمل  والمبيّ  البيان  بين  وتوسطت  ونصارى، 
لـ)أعدائكم( أو  بياناً  ٻ  پ  پ   پ  پ  ڀO. ويجوز أن يكون  ٻ، 

))) ساقطة من ج.



صلة لـPڀO أي: ينصـركم من الذين هادوا كقوله: Pوَنَصَـرْنَاهُ مِنَ الْقَوْمِ 
 .)1(Oبُوا ذِينَ كَذَّ الَّ

Pٺ   قوم  هادوا  الذين  من  تقدير:  على  مبتدأ  كلاماً  يكون  أن  ويجوز 
ٺ  ٺ  ٿO يعني: يميلونه عنها، لأنّم إذا بدّلوه ووضعوا مكانه غيره 
فقد أمالوه عن موضعه الذي وضعه الله فيه وأزالوه عنه، كما حرّفوا )أسمر ربعة( 

عن موضعه في التوراة ووضعوا مكانه )آدم طوال(. 

بـ)لا  عليك  مدعوّاً  منا  اسمع  معناه:   Oٹ ٹ   Pٹ   وقولهم: 
سمعت(، أو اسمع غير مجاب إلى ما تدعو إليه، فيكون Pٹ  ٹO حالًا من 

المخاطب.

PٹO مرّ معناه)2(.

الباطل  إلى  الحقّ  بألسنتهم  يفتلون  أي:  وتحريفاً،  بها  فتلًا   Oڤ Pڤ  

لا  موضع   Oٹ وPٹ    ،OۆP موضع   OۇP يضعون  حيث 
أسمعت مكروهاً. أو يفتلون بألسنتهم ما يضمرونه من الشتم إلى ما يظهرونه من 

التوقير نفاقاً.

Pڦ  ڦ  ڄ  ڄO قولك PڄO أمرك PڄO منا Pڃ   ڃ  

ثبت  ولو  المعنى:  لأنّ   ،Oڄ Pڦ   إلى  يرجع   OڱP في  الضمير   Oڃ ڃ  
قولهم: Pڄ  ڄO لكأنّ قولهم ذلك Pڃ  ڃ  چO أي: أعدل وأسدّ.

Pچ  چ  چO أي: أبعدهم عن رحمته.

))) الأنبياء: 77.
))) تقدم في البقرة: 104.

تفسير سورة النساء/الآيات 46-45.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..385



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 386

PڇO أي: بسبب كفرهم.

Pڇ  ڇ   ڇO إيماناً PڍO ضعيفاً لا إخلاص فيه، أو إلا قليلًا منهم 

قد آمنوا. 

ڑ   ڑ   ژ   ژ      ڈ    ڈ   ڎ   ڎ   ڌ   ڌ  
ڳ   ڳ   ڳ   گ   گ   گ    گ   ک   ک   ک   ک  

ڳ  ڱ  ڱڱ  ڱ  ں    ں  ڻ  ڻ
ڑ   Pژ    tمحمّد على  والأحكام  القرآن  من  نزلناه  بما  صدّقوا  أي: 

ڑO من التوراة.
Pک  ک  ک  ک  گO أي: نمحو آثارها وتخطيط صورها من عين 

وحاجب وأنف.

مطموسة  الأقفاء  وهي  أدبارها  هيئة  على  فنجعلها   Oگ گ   Pگ   

بالطمس:  يريد  أو  قدام،  إلى  وأقفاءها  خلف  إلى  وجوهاً  ننكس  يريد  أو  مثلها، 
وجهائهم،  أحوال  نغيّ  أن  قبل  من  أي:  والرؤساء،  الوجهاء  وبالوجوه  التغيير 

فنسلبهم وجاهتهم وإقبالهم ونكسوهم صغارهم وإدبارهم.

Pڳ  ڳO الضمير يرجع إلى أصحاب الوجوه أو الوجهاء، أي: نخزيهم 
.Oڱ  ڱP مسخنا OڳP بالمسخ

وهذا الوعيد لليهود كان مشروطاً بالإيمان، فلما آمن جماعة منهم كعبد الله 
بن سلام وثعلبة بن سعفة)1( ومخيريق)2( وغيرهم، رفع العذاب عن غيرهم، وقيل: 

 .tالنبي حياة  في  توفي  إنه  قيل:  قريظة،  يوم  أسلموا  الذين  الثلاثة  أحد  هو  سعفة  بن  ثعلبة   (((
ينظر:الاستيعاب ج1: 201.

))) مخيريق النضري الإسرائيلي من بني النضر، وقيل: إنه من بني قينقاع، أسلم وشهد أُحداً وقُتل بها، 



هو منتظر ولابد من طمس ومسخ لليهود قبل يوم القيامة)1(.

Pڱ  ں    ں  ڻO فلابد أن يقع أحد الأمرين إن لم يؤمنوا. 

ۓ   ےے   ھ   ھ   ھ    ھ   ہ   ہ     ہ   ہ   ۀ    ۀ   ڻ   ڻ  
ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ      ۇ   ۇ

هذه الآية أرجى آية في القرآن، لأنّ فيها إدخال جميع الذنوب التي هي دون 
ترى  ألا  الغفران،  مشيئة  في   Oھ ھ    Pھ   قوله:  عموم  تحت  الداخلة  الشـرك 
أنّه سبحانه يغفره  أوّلًا، وقد حصل الإجماع على  الشـرك  أنّه سبحانه نفى غفران 
بالتوبة، ثم أثبت غفران ما دون الشرك من المعاصي، فينبغي أن يكون المراد غفران 

Pھ   من لم يتب منها ليخالف المنفي المثبت. ثم علّق المشيئة بالمغفور لهم فقال: 
ےO أي: يغفر الذنوب التي هي دون الشرك لمن يشاء أن يغفر له من المذنبين، 
ليكون العبد واقفاً بين الخوف والرجاء خارجاً عن الإغراء، إذ الإغراء إنّما يحصل 

بالقطع على الغفران دون الرجاء للغفران المعلّق بالمشيئة. 

 Oھ  ےP :وقال جار الله: إنّ المنفي والمثبت في الآية موجهان إلى قوله
والمراد بالأوّل: من لم يتب، وبالثاني: من تاب)2(.

وهذا الذي قاله غاية في الفساد والبطلان، لأنّه يكون معنى الآية إذ ذاك: أنّه 
سبحانه لا يغفر الشـرك لمن يشاء وهو غير التائب ويغفر لمن تاب منه، ويغفر ما 
دون الشـرك لمن يشاء وهو التائب ولا يغفر لمن لم يتب منه، فيصير المنفي والمثبت 
ـ كما ترى ـ سواء في الحكم والمعنى؟!. حاشا كلام الله الذي بهر العقول بفصاحته 

أوصى إلى النبيt بجميع أمواله. ينظر: الإصابة ج 3: 393.
))) عن المبرد. الكشف والبيان ج3: 324.

))) الكشاف ج 1: 520.

تفسير سورة النساء/الآية 48.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..387





. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 388

عن مثل هذه النقيصة التي يربأ بكلام كل عاقل عنها.

بها  تعلّق  فكيف  العقاب  إسقاط  عنده  أوجبت  حصلت  إذا  التوبة  أنّ  على 
المشيئة؟! وهل يستجيز عاقل أنّ يقول: أنا أقضي الدين إن شئت أو لمن شئت؟.

جلّ ربّنا عن مثله وتقدّس، اللهم لك الحمد على تأييدك وتسديدك. 

Pۓ  ۓ  ڭ  ڭ  ڭO أي: ارتكب Pڭ      ۇO وهو مفتر في 

زعمه أنّ العبادة يستحقّها غير الله سبحانه.

ې   ې    ې      ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ  
ې  ى  ى  ئا  ئا  ئە  ئە  ئوئو   ئۇ  ئۇ    ئۆ  ئۆ  ئۈ

اللهِ  أَبْنَاءُ  Pنَحْنُ  قالوا:  والنصارى  اليهود  هم   Oۋ ۇٴ   Pۈ  

ةَ إلَِّ مَنْ كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَىO)2(. ويدخل  نَّ اؤُهP ،)1(Oُوَقَالُوا لَنْ يَدْخُلَ الَْ وَأَحِبَّ
في الآية كل من زكّى نفسه ووصفها بزيادة الطاعة والزلفى عند الله.

التي يعتدّ بها دون تزكية  بأنّ تزكية الله هي  Pۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ېO إيذان 

المرء نفسه، لأنّه سبحانه العالم بمن هو أهل التزكية.

Pې   ېO الضمير يرجع إلى Pۈ  ۇٴ  ۋO أي: لا يظلمون 

في تعذيبهم على تزكيتهم أنفسهم مقدار فتيل، وهو ما يكون في شق النواة؛ أو يرجع 
إلى Pۉ  ېO أي: يثابون ولا ينقص من ثوابهم.

Pى  ئا  ئا  ئە  ئە  ئوO في زعمهم أنّم أزكياء عند الله.

PئۇO بزعمهم هذا Pئۆ  ئۆO أي: بيّناً ظاهراً من بين سائر آثامهم. 

))) المائدة: 18.
))) البقرة: 111.



ی   ی   ئى   ئى    ئى   ئې   ئې   ئې   ئۈ  
بج   ئي   ئى   ئم        ئح   ئج    ی   ی  
بح  بخ  بم  بى   ٱ  ٻ  ٻ  ٻٻ  پ  پ     پ  پ  

ڀ  ڀ  ڀ  ڀ

الجبت: كل ما عبد من دون الله، والطاغوت: الشيطان.

روي: أنّ حييّ بن أخطب وكعب بن الأشرف خرجا مع جماعة من اليهود 
إلى مكة يحالفون قريشاً على محاربة رسول اللهt، فقالت قريش لهم: أنتم أقرب إلى 
محمّد منكم إلينا فلا نأمن مكركم، فاسجدوا لآلهتنا حتى نطمئن إليكم، ففعلوا، 

فهذا إيمانهم.

فيما  الشيطان  وأطاعوا  للأصنام  سجدوا  لأنّم   Oی Pی  

يقول  ماذا  كعب:  فقال  محمّد؟  أم  سبيلًا  أهدى  أنحن  سفيان:  أبو  وقال  فعلوا. 
محمّد؟ قالوا: يأمر بعبادة الله وحده وينهى عن الشـرك، قال: وما دينكم؟ قالوا: 
نحن ولاة البيت، نسقي الحاج، ونقري الضيف، ونفك العاني، وذكروا أفعالهم، 

فقال: أنتم أهدى سبيلًا)1(.

Pٱ  ٻ  ٻ  ٻO أبعدهم الله من رحمته وخذلهم.

PپO يلعنه Pپ  پ  ڀ  ڀ  ڀO في الدنيا والآخرة. 

ٹ    ٹ   ٹ   ٹ   ٿ   ٿٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ  
ڄ   ڄ   ڄ  ڦڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڤ   ڤ   ڤ    ڤ  
ڇ   چ   چ    چ   چ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ    

))) أسباب النزول: 108.

تفسير سورة النساء/الآيات 54-51.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..389



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 390

ڇ  ڇ   ڇ  ڍ  ڍ  ڌڌ  ڎ  ڎ  ڈ   ڈ

وصف سبحانه اليهود بالبخل والحسد وهما شر الخصال، لأنّ البخيل يمنع 
ما أوتي من النعمة، والحاسد يتمنى أنّ تكون له نعمة غيره وزوالها عنه. 

وPٺO هذه منقطعة، والهمزة لإنكار أن يكون Pٺ  ٺ  ٺ  ٿO أي: 
Pٿٿ  ٿO أحداً مقدار نقير، وهو النقرة في  ولو كان لهم نصيب من الملك 
ظهر النواة، والملك: إما ملك أهل الدنيا وإما ملك الله كما في قوله: Pقُلْ لَوْ أَنْتُمْ 

 .)1(Oِمْسَكْتُمْ خَشْيَةَ الِْنْفَاق ةِ رَبِّ إذًِا لََ تَْلِكُونَ خَزَائنَِ رَحَْ

Pٹ   ڤO بل أيحسدون PڤO يعني: رسول الله والمؤمنين Pڤ  

 Oڄ ڄ  ڄ  ڃP ڤ  ڦ  ڦ  ڦO النبوة والنصـرة وزيادة العزّ كل يوم 

الذين هم أسلاف  إبراهيم[)2(  آل  آتى  تعالى  الله  أنّ  بما عرفوه من  إلزام لهم  ]هذا 
محمّد PڃO وهو التوراة والأنّجيل PڃO وهي ما أعطوا من العلم.

.bوهو ملك يوسف وداود وسليمان Oڃ  چ  چP

PچO أي: من اليهود Pڇ  ڇO بما ذكر من حديث آل إبراهيم Pڇ  

ڍ  ڍ  ڌO أنكره مع علمه بصحته، أو يكون المعنى: فمن اليهود من آمن برسول 

الله، ومنهم من أنكر نبوته، أو فمن آل إبراهيم من آمن بإبراهيم ومنهم من كفر 
 .)3(Oَفَمِنْهُمْ مُهْتَدٍ وَكَثيٌِر مِنْهُمْ فَاسِقُونP :كقوله تعالى

))) الإسراء: 100.
))) ساقطة من ج.

))) الحديد: 26.



گ   گ    ک    ک   ک   ک   ڑ   ڑ    ژ   ژ  
گ  گ  ڳ  ڳ  ڳڳ  ڱ    ڱ   ڱ  ڱ  ں  
ں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ   ۀ  ۀ  ہ  ہ  
ہ  ہ    ھ  ھ  ھھ   ے  ے  ۓ  ۓڭ  ڭ  

ڭ  ڭ  ۇ

Pک  کO أي: نلزمهم PکO ونلقيهم فيها ونحرقهم بها. 

Pگ  گ  ڳO أبدلناهم إيّاها.

Pڳ  ڳO أي: ليجدوا ألم العذاب.

 OںP لا يمتنع عليه إنجاز ما وعده أو توعّد به Oڱ    ڱ   ڱ  ڱP

لا يعذب إلا من يستحقّه. 

PےےۓۓO من الحيض والنفاس ومن جميع الدنايا والأدناس.

اشتق  الشمس. وهو وصف  تنسخه  دائمًا لا  أي:   Oڭ  ڭ  ڭP

من لفظ الظل كما يقال: يوم أيوم، وليل أليل، وداهية دهياء. 

ۉ    ۉ   ۅ   ۅ   ۋ    ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ    
ې  ې  ې  ېى  ى    ئا  ئا  ئە   ئەئو  ئو    ئۇ  ئۇ     ئۆ   ئۆ  
یی   ی   ی    ئى   ئى   ئى   ئې   ئې   ئې   ئۈ   ئۈ  
تج   بي   بى       بم   بخ   بح   بج        ئي   ئى   ئم   ئح    ئج  

تح  تختم  تى  تي  ثج  ثم  ثى

قيل: إنّ الخطاب عام لكل أحد في كل أمانة من أمانات الله التي هي أوامره 

تفسير سورة النساء/الآيات 59-56.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..391



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 392

لولاة  الخطاب  وقيل:  فيه)1(،  بعضاً  بعضهم  يأتمن  فيما  عباده  وأمانات  ونواهيه، 
الأمر)2( أمرهم الله بأداء الأمانات والحكم بالعدل. ثم أمر الرعية في الآية الأخرى 
 .Oبم  بى      بي  تج  تح  تخP :بأن يسمعوا لهم ويطيعوا، ثم أكّد ذلك بقوله
الأمر  ولي  إلى  الأمر  يسلّم  أن  الأئمّة  من  واحد  لكل  أمر  ))أنّه   :bعنهم وروي 

بعده((، وقالوا: ))إنّ الآية الأولى لنا والآية الأخرى لكم(()3(.

PئېO نكرة منصوبة  Pئە   ئەO فتكون  PئاO أي: نعم شيئاً  وقوله: 
PئېO مرفوعة  به فتكون  الذي يعظكم  أو نعم الشيء   ،Oئە   ئەPبـ موصوفة 
موصولة والمخصوص بالمدح محذوف، أي: نعمّ يعظكم به ذاك وهو المأمور به من 

أداء الأمانات والحكم بالعدل. 

ويقضون  الخلق  يهدون  الذين  الهدى  وأئمّة  الحقّ  أمراء  هم  الأمر:  وأولو 
بالحقّ، لأنّه لا يعطف على الله ورسوله في وجوب الطاعة، ولا يقرن بهما في ذلك 
إلا من هو معصوم مأمون منه القبيح أفضل ممن أمر بطاعته وأعلم، ولا يأمرنا الله 

عزّ اسمه بالطاعة لمن يعصيه، ولا بالانقياد لوالٍ علة حاجتنا إليه موجودة فيه. 

Pئج  ئحO أي: فإن اختلفتم Pئم  ئىO من أمور دينكم Pئي  بج       بح  

إليه  بالرجوع  أمر  الرسولt في حياته، وإلى من  إلى  فيه  ارجعوا  أي:   Oبخ

بعد وفاته في قوله: ))إنّ تارك فيكم الثقلين ما إن تمسّكتم بهما لن تضلوا: كتاب 
 jالله وعترتي أهل بيتي، وإنّما لن يفترقا حتى يردا علّي الحوض(()4(، فقد صّرح

))) عن زيد بن اسلم وغيره.  تفسير الطبري ج5: 92.
))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج5: 93.

))) الكافي ج1: 276.
))) بصائر الدرجات: 414، مسند أحمد ج3: 14.



الملازمة كتاب  العترة  بيته  فالردّ إلى أهل  التمسّك بهما الأمان من الضلال،  أنّ في 
الله الغير المخالفة له بعد وفاته مثل الردّ إليه في حياته، لأنّم الحافظون لشـريعته 

القائمون مقامه في أمّته، فثبت أنّ Pڳ   ڱO هم الأئمّةb من آل محمّد.

PتىO إشارة إلى الرد إلى الله والرسول PتيO لكم.

Pثج  ثمO أي: وأحمد عاقبة. 

ڀ   ڀ          پ   پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ٿ   ٿ   ٿ      ٿ     ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ  
ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ    ڤ  ڦ  ڦ  
چ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ    ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڦ      ڦ  

چ  چ  چ   ڇ  ڇ
كان بين رجل من المنافقين وبين رجل من اليهود خصومة، فقال اليهودي: 
أحاكم إلى محمّد لأنّه علم أنّه لا يقبل الرشوة، وقال المنافق: بل بيني وبينك كعب 

ابن الأشرف فنزلت)1(. 

سمّى الله كعب بن الأشرف طاغوتاً، لإفراطه في الطغيان وفي عداوة رسول 
الله، أو على التشبيه بالشيطان والتسمية باسمه، أو جعل سبحانه اختيار التحاكم 

Pٿ  ٿ  ٹ   التحاكم إلى رسول الله تحاكمًا إلى الشيطان بدليل قوله:  إليه على 
.Oٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ    ڤ  ڦ

ڎ   ڎ   ڌ   ڌ      ڍ   ڍ   ڇ       ڇ  
ک   ک   ک   ڑ     ڑ    ژ   ژ   ڈ   ڈ  

))) أسباب النزول: 112.

تفسير سورة النساء/الآيات 62-60.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..393



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 394

ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   گ    گ   گ   گ   ک  
ڱ  ڱ  ڱ  ڱ   ں  ں  ڻ  ڻ

PڇO يكون حالهم Pڇ      ڍ  ڍO أي: نالتهم من الله 

السخط  وإظهار  غيرك  إلى  التحاكم  من   Oڎ ڌ   Pڌ      عقوبة  تعالى 
لحكمك.

إلى  بالتحاكم   OڑP ما   OڈPو إليك  فيعتذرون   Oڈ Pڎ  

غيرك Pڑ    کO وهو التخفيف عنك PکO بين الخصمين بالتوسط، 
ولم نرد المخالفة لك والتسخط لحكمك. 

Pک  گ  گ  گ  گ   ڳ  ڳO من الشرك والنفاق.

Pڳ  ڳO أي: لا تعاقبهم لمصلحة في استبقائهم.

من  يبلغ   Oڻ ں   ں   ڱ    ڱ   Pڱ   بلسانك   OڱP

نفوسهم كل مبلغ، أي: خوّفهم بالقتل والاستئصال إن نجم منهم النفاق. ويجوز 
أن يكون المعنى: وقل لهم في أنفسهم خالياً بهم ليس معهم غيرهم قولًا بليغاً يبلغ 

منهم ويؤثر فيهم فإنّ النصيحة في السر أنجع ]أي أنفع[)1(. 

ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ       ہ  ہ  ہھ  ھ  ھ  
ڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ے    ے   ھ  
ۋ    ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ       ڭ  
ۋ      ۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې    ې  ې  ې      

ى  ى  ئا  ئا   ئە  ئە  ئو  ئو

))) ساقطة من أ، ج، ط.



أي:   Oہ ہ   ہ   Pہ        قط  رسلنا  من  رسولًا  نرسل  ولم  أي: 
بسبب إذن الله في طاعته، وبأنّه أمر المبعوث إليهم بأن يطيعوه ويتبعوه لأنّه مؤد عن 

الله، فطاعته طاعة الله ومعصيته معصية الله.

 OۓP الطاغوت  إلى  بالتحاكم   Oے ے   ھ   ھ   Pھ  

Pڭ  ڭ   Pۓ  ڭO من ذلك بالإخلاص  تائبين مما ارتكبوه 
ڭO ولم يقل: واستغفرت لهم، لكنه عدل عنه إلى طريقة الالتفات تفخيمًا لشأن 
رسول اللهt وتعظيمًا لاستغفاره، وتنبيهاً على أنّ شفاعة من اسمه الرسول من الله 

بمكان Pۇ  ۇ  ۆO ]لعلموه توّاباً[)1(، أي: لتاب عليهم. 

Pۈ  ۇٴO معناه: فوربّك، وPۋO مزيدة لتأكيد معنى القسم كما زيدت 

في Pلئَِلَّ يَعْلَمOَ)2(  لتأكيد وجوب العلم، وPۋ   ۋO جواب القسم.

الشجر  ومنه  بينهم،  اختلف  فيما   Oې ۉ   ۉ   ۅ   Pۅ  

لتداخل أجزائه.

Pې  ې  ې      ى  ى  ئاO أي: ضيقاً، أي: لا يضيق صدورهم 

من حكمك، وقيل: شكاً)3(، لأنّ الشاك في ضيق من أمره.

الله  لقضائك من قولك: سلّم لأمر  يذعنوا  أو  وينقادوا  أي:   OئەP

وأسلم له.

PئوO تأكيد للفعل بمنزلة تكريره. 

))) ساقطة من ج.
))) الحديد: 29.

))) عن مجاهد تفسير الطبري ج5: 100.

تفسير سورة النساء/الآيات 65-63.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..395



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 396

قيل: نزلت في شأن الزبير وحاطب بن أبي بلتعة)1(، فإنّما اختصما إلى رسول 
اللهt في شراج من الحرة كانا يسقيان بها النخل، فقال رسول اللهt: ))اسق يا 
زبير ثم أرسل الماء إلى جارك((، فغضب حاطب وقال: لئن كان ابن عمتك. فتغيّ 
يا زبير ثم احبس الماء حتى يرجع إلى الجدر  وجه رسول اللهt ثم قال: ))اسق 
واستوف حقّك ثم أرسله إلى جارك(()2(. كان قد أشار على الزبير برأي فيه السعة 
له ولخصمه، ]فلما أحفظ رسول اللهt استوعب للزبير حقّه في صريح الحكم[)3(. 

ٱ  ٻ  ٻ ٻ  ٻ  پ  پ  پ  پ  ڀ   ڀ  
ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ   ٹ  ٹ  ٹ  
ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦ  ڦ   ڦ   ڄ  ڄ  ڄ  

ڄ  ڃ  ڃ  ڃ
قتلهم  من  بني إسرائيل  أوجبنا على  ما  مثل   OٻP أوجبنا   OٱP أي: 
 ،Oٺ  ٺ  P أناس   Oڀ  ڀ  ٺP ديارهم   OڀP PئېO خروجهم  أنفسهم، 
قليلًا  إلا  وقرئ:   ،OٿP في  الواو  من  البدل  على  والرفع  بليغ.  توبيخ  وهذا 

بالنصب على أصل الاستثناء، أو على: إلا فعلًا قليلًا. 

Pٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ   ٹO من اتباع رسول اللهt والانقياد له والرضا 

بحكمه Pٹ  ٹ  ڤO عاجلًا وآجلًا Pڤ  ڤO لإيمانهم. 

PڦO جواب لسؤال مقدّر، كأنّه قيل: وماذا يكون لهم أيضاً بعد التثبيت؟ 

))) حاطب بن أبي بلتعة اللخمي حليف بني أسد بن عبد العزّى، شهد بدراً والحديبية، وقصة كتابته 
إلى أهل مكة قبل الفتح مشهورة، توفي سنة 30 هـ. الإصابة ج 1: 300.

))) أسباب النزول: 114.
))) ساقطة من ج.



فقيل: وإذاً لو ثبتوا Pڦ  ڦ   ڦ   ڄ  ڄO، لأن PئوO جواب وجزاء.

PڄO أي: وفّقناهم لازدياد الخيرات.

ڍ   ڍ    ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چ   چ   چ   چ   ڃ  
ژ   ڈ    ڎڈ   ڎ   ڌ   ڌ  

ژ  ڑ  ڑ  ک  ک  کک  گ   گ  گ  گ
 OڌP رغّب الله المؤمنين في طاعة الله ورسوله حيث وعدهم مرافقة
 OڎP الذين صدقوا في أقوالهم وأفعالهم OڌP في أعلى عليين
الذين صلحت حالهم واستقامت طريقتهم   OڎP الجهاد  المقتولين في 
أولئك  أحسن  وما  قيل:  كأنّه  التعجب،  معنى  فيه   Oژ ژ   Pڈ   

أن  ويجوز  فيه.  والجمع  الواحد  استواء  في  والخليط  كالصديق  والرفيق  رفيقاً!. 
يكون مفرداً بيّ به الجنس في باب التمييز. 

PڑO مبتدأ، وPکO صفته، وPک  کO الخبر. ويجوز أن 

يكون Pک  ک  کO خبر المبتدأ. والمعنى: إن ما أُعطي المطيعون من الأجر 
العظيم، ومرافقة أقرب عباد الله إلى الله؛ تفضّل عليهم من الله تبعاً لثوابهم. 

ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ    ڳ   ڳ   ڳ   ڳ  
ہ   ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ     ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ں  
ھ  ھ  ھ  ھ  ے  ے  ۓ    ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  
ۇ  ۇ  ۆ  ۆ      ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ 

ۉ  ۉ   ې  ې  ې
المخوف،  من  وتحفّظ  تيقّظ  إذا  حذره:  أخذ  يقال:  بمعنى،  والَحذر  الِحذر 
كأنّه جعل الحذر آلته التي يحفظ بها نفسه. أي: احذروا واحترزوا من العدو، وعن 

تفسير سورة النساء/الآيات 73-69.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..397



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 398

الباقرj: ))خذوا أسلحتكم(()1( فسمّى الأسلحة حذراً لأنّ بها يتقى المحذور. 

أي:   OڱP إما  الجهاد  إلى  اخرجوا  أي:  عدوكم،  قتال  إلى   OڱP

جماعات متفرقة، وإما PںO مجتمعين كوكبة واحدة ولا تتخاذلوا.

PۀO جواب قسم محذوف تقديره:  P  ڻO للابتداء، وفي  واللام في 
 .OگP وإن منكم لمن أقسم بالله ليبطئن، والقسم وجوابه صلة

 :OۀP ومعنى  المنافقون،  هم  والمبطئون   ،tالنبي لعسكر  والخطاب 
ليتثاقلنّ وليتخلفنّ عن الجهاد، وبطأ بمعنى أبطأ، ويقال: ما بطأ بك أي: أخّرك 
بطؤ  من  منقولًا  يكون  أن  ويجوز  بالباء،  فيعدّى  الأمر  عن  التأخر  والتبطئة:  عنا، 

فيكون المعنى: ليبطئنّ غيره وليثبطنّه عن الغزو.

Pۀ  ہ  ہO من قتل أو هزيمة PہO قول الشامت: Pہ ھ  

ھ  ھ  ھ  ے  ے  ۓ    ۓO أي: حاضراً في القتال فكان يصيبني ما أصابهم.
وإن Pڭ  ڭ  ۇ  ۇO من فتح أو غنيمة PۆO يا ليتني.

وقوله: Pۆ      ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋO اعتراض بين الفعل الذي هو
PۆO وبين مفعوله الذي هو PۅO يعني: كأن لم يتقدّم له معكم مودة.

Pۉ   ې  ېO أي: أصيب غنيمة وآخذ حظاً وافراً منها. 

ى  ى  ئا  ئا  ئە     ئە  ئو  ئو  
ئى   ئې    ئې   ئې   ئۈ   ئۈ     ئۆ   ئۆ   ئۇئۇ  
پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ی    ی   ی     ئى   ئى  
پ  پ   ڀ    ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  

))) التبيان ج3: 253.



ڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ٿ   ٿ   ٿ       ٿ   ٺ   ٺ  
ڤ  ڤ  ڤ  ڦ   ڦ  ڦ

PئەO أي: يبيعون الحياة الفانية بالحياة الباقية ويستبدلونها بها، ثم 

وعد المقاتل Pى  ئا  ئاO ظافراً أو مظفوراً به إيتاء الأجر العظيم. 

Pٱ  ٻ  ٻ  ٻO أي: أيّ عذر لكم في ترك القتال مع اجتماع الأسباب 

الموجبة للقتال.

Pٻ  پ  پO في طاعته وإعزاز دينه وإعلاء كلمته.

PپO فيه وجهان: أحدهما: أن يكون مجروراً عطفاً على Pپ  

پO ]أي: في سبيل الله وفي[)1( خلاص المستضعفين، أو منصوباً على الاختصاص 
كل  في  عام  الله  سبيل  لأنّ  المستضعفين،  خلاص  الله  سبيل  من  وأختص  بمعنى: 
الخيرات  أعظم  من  الكفار  أيدي  من  المؤمنين  من  المستضعفين  وخلاص  خير، 

وأخص القربات.

الهجرة،  عن  المشـركون  وصدّهم  بمكة  أسلموا  الذين  هم  والمستضعفون 
فبقوا بين أظهرهم يلقون منهم الأذى، فكانوا يدعون الله بالخلاص ويستنصرونه، 
فيسّـر الله لبعضهم الخروج إلى المدينة، وبقي بعضهم إلى الفتح حتى جعل الله لهم 
من لدنه خير ولّي وخير ناصر وهو محمّدt، فتولاهم أحسن التولي ونصـرهم أعزّ 
النصـر، وكانوا قد أشركوا صبيانهم في دعائهم استنزالًا لرحمة الله بدعاء صغارهم 
ابن عباس:  بإخراجهم في الاستسقاء)2(، وعن  السنّة  يذنبوا، كما وردت  الذين لم 

))) ساقطة من ج.
))) المبسوط للشيخ الطوسي ج1: 135.

تفسير سورة النساء/الآيات 75-74.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..399



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 400

)كنت أنا وأمي من المستضعفين من النساء والولدان()1(.

إعراب  فأُعطي  أهلها،  إلى  مسند  لأنّه  للقرية  وصفاً  كان  وإن  الظالم  وذكّر 
القرية لأنّه صفتها، وذكّر لإسناده إلى الأهل. 

ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃڃ  ڃ  ڃ          چ  چ  چ  
چ  ڇ  ڇ  ڇڇ  ڍ  ڍ     ڌ  ڌ     ڎ  ڎ

وأعداؤهم  ناصرهم،  والله  الله  أولياء  بأنّم  وإخبار  للمؤمنين  ترغيب  هذا 
 Oڌ ڍ      وPڍ   الشيطان،  إلا  لهم  ولي  فلا  الشيطان،   Oچ چ   Pچ  

للمؤمنين ضعيف وأوهن في جنب كيد الله للكافرين.

جميع  في  الشيطان  لكيد  لازم  الضعف  أنّ  على  ليدلّ  هنا   OڌP ودخل 
الأحوال والأوقات. 

گ   گ   گ   ک   ک   ک     ک     ڑ   ڑ      ژ    ژ   ڈ    ڈ  
گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ   ڱ  ڱ  ڱ  ڱ       ں  ں   ڻ  ڻڻ  
ۓ   ے   ھے   ھ   ھ       ھ   ہ   ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ  

ۓ    ڭ  ڭ    ڭ  ڭ  ۇ  ۇ   ۆ  ۆ  ۈ
Pک    کO أي: كفّوها عن القتال، وكان المسلمون بمكة مكفوفين عن 

قتال الكفار، وكانوا يتمنّون أن يؤذن لهم فيه.

القتل  من  خوفاً  ذلك  منهم  فريق  كره  بالمدينة   Oڳ ڳ   گ   Pگ  

والإخطار بالروح. 

على  النصب  الكاف  ومحلّ  المفعول،  إلى  للمصدر  إضافة   Oں Pڱ       

))) صحيح البخاري ج1: 235.



الناس مثل أهل خشية الله، بمعنى  PڱO أي: يخشون  الحال من الضمير في 
التقدير:  Pں   ڻ  ڻO ]من أهل خشية الله، وليس  مشبّهين لأهل خشية الله 
يخشون خشية مثل خشية الله، لأنّ Pڻ  ڻO[)1( معطوف عليه، ولا تقول: 
خشـي فلان أشدّ خشية، فتنصب )خشية( وأنت تريد المصدر، وإنّما تقول: أشدّ 

خشية بالجر، وإذا نصبتها كان )أشدّ( حالًا من الفاعل. 

Pہ  ھ  ھ      ھ  ھO استمهال إلى وقت آخر، فأعلمهم سبحانه أنّ 

 .Oۓ    ڭP ما يستمتع به من منافع

Pۇ   ۆ  ۆO أي: لا تبخسون أدنى شيء من أجوركم على مشاق 

المقاتلة فلا ترغبوا عنها.

ۈ   ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ   ۉ  ۉ  ېې  ې  ې   
ئۆ   ئۆ      ئۇ   ئۇ   ئو   ئەئو   ئە   ئا   ئا   ى   ى  
ئم   ئح    ئج      ی     ی   ی   ئىی   ئى   ئى   ئې     ئې   ئۈئې   ئۈ  
تي   تى    تم    تخ   تح   بيتج   بى   بم    بخ   بح   بج   ئي   ئى  

ثجثم  ثى  ثي   جحجم  حج  حم  خج  خح
Pۈ   ۇٴO من الأماكن يلحقكم PۋO وإن Pۅ   ۉO قصور 

PېO مجصصة أو مطولة في ارتفاع، وقيل: في بروج السماء)2(. 

والحسنة تقع على النعمة والطاعة، والسيئة تقع على البلية والمعصية، قال الله 
هُمْ يَرْجِعُونOَ )3(. المعنى: وإن تصبهم  ئَاتِ لَعَلَّ يِّ سَنَاتِ وَالسَّ تعالى: Pوَبَلَوْنَاهُمْ باِلَْ

))) ساقطة من ج.
))) عن سفيان. الدر المنثور ج2: 184.

))) الأعراف: 168.

تفسير سورة النساء/الآيات 79-78.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..401



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 402

نعمة من خصب ورخاء نسبوها إلى الله، وإن تصبهم بلية من جدب وقحط نسبوها 
إليك، وقالوا: هي Pئۈ  ئۈO وبشؤمك كما حكي عن قوم موسى: Pوَإنِْ تُصِبْهُمْ 
وَبمَِنْ  بكَِ  نَا  ْ يَّ اطَّ Pقَالُوا  صالح:  قوم  وعن   ،)1(Oُمَعَه وَمَنْ  بمُِوسَى  وا  ُ يَّ يَطَّ ئَةٌ  سَيِّ

.)2(Oَمَعَك

يبسط   Oئى ئى   ئى   ئې        Pئې   عليهم  الله  فردّ  والمنافقون  اليهود  قاله  وإنّما 
الأرزاق ويقبضها يبتلي بذلك عباده.

الباسط  هو  الله  أنّ  فيعلموا   Oئى ئم  ئح    ئج      ی   ی   Pی  

والقابض، وأفعاله كلها صادرة عن حكمة وصواب. 

ثم قال: Pبج  بحO يا إنسان خطاباً عاماً Pبخ     بمO من نعمة وإحسان 
Pبى  بيO تفضّلًا منه وامتناناً وامتحاناً.

Pتح  تخ  تم   تىO أي: بلية ومصيبة Pتي  ثجO لأنّك السبب فيها بما 

اكتسبت من الذنوب، ومثله: Pوَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبمَِ كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو 
.)3(Oعَنْ كَثيٍِر

Pثى  ثيO جميعاً PجحO لست برسول للعرب وحدهم.

Pحج  حم  خجO على ذلك فما ينبغي لأحد أن يخرج عن طاعتك. 

ڀ   ڀ    ڀ   پ   پ   پپ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ٿ   ٿ   ٿ    ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ  
ڦ   ڦڦ   ڦ   ڤ    ڤ   ڤڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ  

))) الأعراف: 131.
))) النمل: 47.

))) الشورى: 30.



ڄ  ڄ  ڄ  ڄڃ  ڃ  ڃ  ڃ   چ
Pٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پO لأنّه إنّما يأمر بما أمر الله به وينهى عما نهى 

الله عنه، فكانت طاعته في امتثال ما أمر به والانتهاء عما نهى عنه طاعة الله.

بل   Oڀ ڀ   ڀ    Pڀ   يطع  ولم  أعرض  أي:   Oپ Pپ  

البلاغ، وما عليك أن تحفظ عليهم أعمالهم وتحاسبهم عليها  نذيراً، إن عليك إلا 
وتعاقبهم. 

كأنّم  طاعة،  وشأننا  أمرنا  أي:   OٺP بشيء:  أمرتهم  Oإذا  ئج   P
قالوا: قابلنا أمرك بالطاعة.

Pٿ   ٿ  ٿ  ٹO ]أي: دبّر طائفة  Pٺ  ٿO أي: خرجوا 

PٹO[)1( ليلًا.

Pٹ  ٹ  ڤO أي: خلاف ما قلت وأمرت به، أو خلاف ما قالت وما 

ضمنت من الطاعة، لأنّم نافقوا بما قالوا وأبطنوا خلاف ما أظهروا. والتبييت: 
إما من البيتوتة لأنّا تدبير الأمر بالليل، يقال: هذا أمر بيّت بليل، وإما من أبيات 

الشعر لأنّ الشاعر يدبّرها ويسويها.

Pڤ  ڤ   ڦ  ڦO أي: يثبته في صحائف أعمالهم، وهذا وعيد.

Pڦ  ڄO وأبق عليهم إلى أن يستقر أمر الإسلام.

Pڄ  ڄ  ڄO في شأنهم فإنّ الله ينتقم لك منهم. 

))) ساقطة من ج.

تفسير سورة النساء/الآيات 81-80.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..403



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 404

چ  چ  چڇ  ڇ    ڇ      ڇ    ڍ  ڍ   ڌ  ڌ   ڎ  ڎ  
ک   ک   ک   ک      ڑ    ڑ   ژ   ژ   ڈ   ڈ  
ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ    ڳ   ڳ   ڳ      گ   گ   گگ  
ہ      ۀ   ۀ   ڻ   ڻ    ڻ   ںڻ   ں  

ہ  ہ  ہ  ھ
التدبّر: النظر في أدبار الأمور وتأمّلها، ثم استعمل في كل تأمّل، ومعنى تدبّر 

القرآن: تأمّل معانيه. 

متفاوتاً  متناقضاً  مختلفاً  منه  الكثير  لكان   Oڈ ڎ   ڎ   Pڌ   

نظمه ومعانيه، فكان بعضه معجزاً، وبعضه غير معجز يمكن معارضته، وبعضه 
إخباراً لا يوافق المخبر عنه، فلما تناسب كله فصاحة فاقت قوى الفصحاء، وصحة 

معان، وصدق أخبار، علم أنّه ليس إلا من جهة الله تعالى. 

Pژ  ژ  ڑO يعني: ناساً من المنافقين أو من ضعفة المسلمين، كانوا 

 ،Oک  گP إذا بلغهم خبر عن سرايا رسول الله من أمن وسلامة أو خوف وضرر
وكانت إذاعتهم مفسدة. وقيل: كانوا إذا وقفوا من رسول اللهt وأولي الأمر على 

أمن، أي: وثوق بالظفر على الأعداء أو خوف منهم أذاعوه)1(.

.tيعني: رسول الله Oگ  گ  ڳ     ڳP

 ،)2(tقيل: هم أهل العلم والفقه الملازمون للنبي Oڳ  ڳ   ڱ  ڱP

))) التبيان ج3: 272.
))) عن قتادة وغيره. تفسير الطبري ج5: 115.



وقيل: هم أمراء السـرايا والولاة)1(، وقال الباقرj: ))هم الأئمّة المعصومون(()2(.

PڱO أي: لعلم صحته P  ڱ  ں  ںO من الرسول وأولي 

الأمر، ولعرفوا هل هو مما يذاع أو لايذاع.

جهتهم،  من  علمه  ويستخرجون  منهم  يتلقونه   :OںP ومعنى 
الذين  لعلم  معناه  وقيل:  به،  أذاعوا  الذين  هم  يستنبطونه  فالذين  هذا  وعلى 

يستنبطون تدبيره كيف يدبّرونه.

الكتاب.  وإنزال  الرسول  بإرسال   Oۀ ۀ   ڻ   ڻ    Pڻ  

.)3())Cفضل الله ورحمته: النبي وعلي(( :bوعنهم

Pہ     ہO فيما يلقي إليكم من الوساوس الموجبة لضعف اليقين 

والبصيرة، Pہ  ہO منكم وهم أهل البصائر النافذة وذوو الصدق واليقين. 

ھ  ھ  ھ  ے  ے  ۓ  ۓ     ڭڭ  ڭ  ڭۇ   ۇ  
ۉ   ۉ     ۅ   ۅ   ۋۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ  
ې  ې  ې  ې  ى  ى  ئا  ئا     ئە  ئەئو  
ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ       ئېئې   ئې  ئى  ئى  ئى         

ی   ی  ی
 Oے ھ   ھ   Pھ   قال:  القتال،  عن  تثبيبطهم  قبلها  الآي  في  تقدّم  لما 
إن أفردوك وتركوك وحدك Pے  ۓO غير PڭO وحدها أن تقدّمها إلى 
الجهاد، فإنّ الله سبحانه هو ناصرك لا جنودك، فإن شاء نصرك وحدك كما ينصرك 

))) عن ابن زيد. تفسير الطبري ج5: 115.
))) تفسير العياشي ج1: 260.
))) تفسير العياشي ج1: 261.

تفسير سورة النساء/الآيات 85-84.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..405



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 406

وحولك الجنود. وروي: إنّ أبا سفيان يوم أُحد لما رجع واعد رسول اللهt موسم 
بدر الصغرى فكره الناس وتثاقلوا حين بلغ الميعاد فنزلت، فخرج النبيt وما 

معه إلا سبعون، ولو لم يتبعه أحد لخرج وحده)1(. 

Pڭ  ڭO وما عليك في شأنهم إلا التحريض.

Pۇ  ۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋO وهم قريش، وقد كفّ بأسهم بأن 

بدا لأبي سفيان وقال: هذا عام مجدب، وانصرف النبيt بمن معه سالمين.

Pۅ  ۅ  ۉO من قريش Pۉ  ېO تعذيباً. 

الشفاعة الحسنة هي التي يدفع بها شر عن مسلم وابتغي بها وجه الله، والسيئة 
للمسلم)2(، لأنّا في معنى  الدعوة  الشفاعة الحسنة:  ما كان خلاف ذلك، وقيل: 
الشفاعة إلى الله. وفي الحديث: ))من دعا لأخيه المسلم بظهر الغيب أستجيب له، 
وقال له الملك: ولك مثلاه(()3( فذلك النصيب، والدعوة على المسلم بضد ذلك. 
وأصل الشفاعة من الشفع الذي هو ضد الوتر، فإنّ الرجل إذا شفع لصاحبه فقد 
شفعه أي: صار ثانيه. والكفل: النصيب أيضاً وكأنّه النصيب من الشـر. والمقيت: 

الحفيظ الذي يعطي الشـيء على قدر الحاجة، وقيل: هو المقتدر)4(. 

ی  ئج  ئح     ئم   ئى  ئي  بج   بحبخ  بم      بى  بي    تج  تح        
تخ  تم  تى   ٱ  ٻ  ٻ  ٻ     ٻپ  پ  پ  پ  ڀ  ڀ  

ڀ  ڀٺ   ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ  ٿ

))) الكشف والبيان ج3: 352.
))) عن الجبائي. التبيان ج3: 276.

))) الكافي ج2: 507، صحيح ابن حبّان ج3: 268.
))) عن السدي وغيره. تفسير الطبري ج5: 118.



يقول:  أن  وهو  سلّم  مما   OئىP المسلم  على  السلام  بردّ  سبحانه  أمر 
وعليكم السلام ورحمة الله إذا قال: السلام عليكم، وأن يزيد )وبركاته( إذا قال: 

السلام عليكم ورحمة الله. 

Pبج   بحO أو أجيبوها بمثلها، وردّ السلام: رجع جوابه بمثله. وجواب 
التسليم واجب، والتخيير إنّما وقع بين الزيادة وتركها، وعن النبيj: ))إذا سلّم 
كانوا  لأنّم  قلتم،  ما  وعليكم  أي:  وعليكم(()1(  فقولوا:  الكتاب  أهل  عليكم 

يقولون: السام عليكم، والسام: الموت.

والحسيب: المحاسب الحفيظ. 

 OپP إما خبر المبتدأ، وإما اعتراض، والخبر Oٱ ٻ ٻ ٻ   ٻPو
]ومعناه: والله ليجمعنكم[)2( أي: ليحشرنكم.

Pپ  پ  ڀO وهو يوم قيامهم من القبور أو قيامهم للحساب.

Pٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿO أي: موعداً لا خلف لوعده. 

ڦ   ڦڦ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ٹ       ٹ   ٹ   ٹ  
ڦ  ڄ  ڄ   ڄ  ڄڃ  ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ  چ  چ  ڇ  
ڇ  ڇ    ڇ  ڍ       ڍ     ڌ  ڌڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ      
گ   گ     گ   گ   ک   کک   ک   ڑ   ڑ   ژ  

ڳڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں
اختلفتم   OٹP ما  أي:  قائمًا،  مالك  تقول:  الحال  PڤO نصب على 

من   Oڦ ڤ   ڤ   Pڤ   فرقتين  فيه  تفرّقتم  أو   OٹP شأن   OٹP

))) صحيح البخاري ج4: 91، وانظر الكافي ج2: 649.
))) ساقطة من ط.

تفسير سورة النساء/الآيات 89-88.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..407



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 408

إلى  رجعوا  ثم  الإسلام،  وأظهروا  مكة  من  قدموا  قوم  وهم  بالمشركين.  لحوقهم 
مكة فأظهروا الشـرك، ثم سافروا إلى اليمامة، فاختلف المسلمون في غزوهم فقال 

بعضهم: إنّم مسلمون.

والإركاس: الرد، أي: أركسهم في الكفر، بأن خذلهم حتى ارتكسوا فيه لما 
علم من مرض قلوبهم.

Pڦ  ڦ  ڄO أي: تجعلوا من جملة المهتدين من جعله الله من جملة 

الضلال وحكم عليه بذلك، أو خذله حتى ضل. 

كفركم   OڇP والمعنى:   ،OڇP على  عطف   OڌP وقوله: 
فكونكم معهم شرعاً سواء فيما هم عليه من الضلال، فلا تتولوهم وإن آمنوا.

Pژ  ڑO هجرة صحيحة هي لله لا لغرض من أغراض الدنيا.

Pک  گO عن الإيمان المصاحب للهجرة المستقيمة، فحكمهم حكم سائر 

المشـركين أن يقتلوا حيث وجدوا في أرض الله من الحلّ والحرم.

Pڳ  ڳ  ڱO خليلًا ولا ناصراً، وإن بذلوا لكم الولاية والنصـرة فلا 

تقبلوا منهم. 

ں  ڻ  ڻ  ڻ ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ   ہ  
ڭ   ڭ   ڭ    ۓ    ےۓ   ے   ھ   ھ   ھ   ھ  
ۋ   ۋ     ۇٴ   ۈ       ۈ   ۆ   ۆ   ۇۇ   ڭ  

ۅ  ۅ  ۉ  ۉ   ې  ې  ې
.Oْفَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُم P :هو استثناء من قوله

ومعنى Pڻ  ڻ ڻO: ينتمون إليهم ويتصلون بهم بحلف أو جوار.



القوم هم الأسلميون  Pۀ  ۀ  ہO أي: موادعة وعهد. وهؤلاء 

وادعهم رسول الله وقت خروجه إلى مكة وواثق عنهم هلال بن عويمر الأسلمي)1( 
على أن لا يعين رسول الله ولا يعين عليه، وعلى أن من وصل إلى هلال ولجأ إليه فله 

من الجوار مثل الذي لهلال.

وPہO يجوز أن يكون معطوفاً على صفة PڻO كأنّه قيل: إلا الذين 
يصلون إلى قوم معاهدين، أو قوم ممسكين عن القتال لا لكم ولا عليكم، أو على 

صلة PڻO كأنّه قيل: إلا الذين يصلون إلى المعاهدين أو الذين لا يقاتلونكم.

Pہ  ھO ]في موضع الحال بإضمار )قد(، ويدلّ عليه قراءة من 

قرأ: حَصِـرَةً صدروهم[)2(، وقيل: هو صفة لموصوف محذوف أي: جاؤوكم قوماً 
 tحصـرت صدورهم. وقيل: هو بيان لجاؤوكم، وهم بنو مدلج جاؤوا رسول الله

غير مقاتلين)3(. والحصر: الضيق والانقباض. 

Pھ  ھO عن أن يقاتلوكم، أو كراهة أن يقاتلوكم.

Pۓ   ڭ   ڭ  ڭ  ڭ  ۇO هذا إخبار عن المقدور، وليس فيه 

الرعب في قلوبهم حتى طلبوا  فيه، بل قذف سبحانه  يأذن لهم  أو  يفعل ذلك  أنّه 
الموادعة، ولولم يقذفه لكانوا مسلّطين أي: مقاتلين غير كافين.

Pۆ  ۆO فإن لم يتعرضوا لكم.

Pۇٴ  ۋ  ۋO أي: الاستسلام والانقياد.

Pۅ  ۅ  ۉ  ۉ   ې  ېO أي: فما أذن لكم في أخذهم وقتلهم. 

))) الكشف والبيان ج3: 357.
))) ساقطة من ج.

))) عن ابن عباس الكشف والبيان ج3: 357.

تفسير سورة النساء/الآية 90.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..409



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 410

ې  ى  ى  ئا  ئا  ئە  ئە  ئو     ئو  ئۇ  
ئۇ      ئۆ  ئۆ  ئۈئۈ  ئې  ئې  ئې  ئى  ئى        ئى  ی  
ئى   ئحئم   ئج    ی   ی   ی  

ئي  بج  بح  بخ  بم  بى
هم قوم من بني أسد وغطفان كانوا إذا أتوا المدينة أسلموا وعاهدوا ليأمنوا 

المسلمين، فإذا رجعوا إلى قومهم نكثوا عهدهم وكفروا. 

Pئو   ئو ئۇ ئۇ  ئۆO أي: كلما دعاهم قومهم إلى قتال المسلمين قلبوا 

PئۈO أقبح قلب، وكانوا شراً فيها من كل عدو.

 OیP Pئې  ئېO يعتزل هؤلاء قتالكم ولم يستسلموا لكم ولم يكفّوا 

عن قتالكم فأسروهم Pی  ئج   ئحO أي: حيث تمكّنتم منهم.

Pبخ  بمO أي: حجّة واضحة لظهور عداوتهم وكفرهم وإضرارهم 

بأهل الإسلام، وقيل: تسلطاً ظاهراً حيث أذنّا لكم في قتلهم وأسرهم)1(. 

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ    پپ  ڀ  ڀ   ڀ  
ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ         ٿ  ٿ  ٹ  
ٹٹ  ٹ  ڤ   ڤ  ڤ  ڤ  ڦ      ڦ  ڦ  ڦ  
چ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ    ڄ   ڄڄ   ڄ  
ڍڍ   ڇ   ڇڇ   ڇ   چ    چ   چ  
ڌ  ڌ  ڎ   ڎ  ڈ  ڈ  ژ  ژ  ڑڑ  

ک   ک  ک  ک  گ

))) الكشاف ج1: 548.



PٱO صح PٻO ولا استقام له وما لاق بحاله، كقوله سبحانه: 

.)2(Oوَمَا يَكُونُ لَنَا أَنْ نَعُودَ فِيهَاP ،)1(O Pوَمَا كَانَ لنَِبيٍِّ أَنْ يَغُلَّ

Pٻ  ٻ  پO ابتداء غير قصاص.

PپO على أنّه مفعول له،  Pپ    پO إلا على وجه الخطأ، وانتصب 

أي: ما ينبغي له أن يقتله لعلة من العلل إلا للخطأ وحده، ويجوز أن يكون حالًا 
بمعنى: لا يقتله في حال من الأحوال إلا في حال الخطأ؛ أو صفة للمصدر أي: إلا 
قتلًا خطأ. والمعنى: إنّ من شأن المؤمن أن ينتفي عنه وجود قتل المؤمن ابتداءً البتة، 
إلا إذا وجد منه خطأ من غير قصد بأن يرمي شخصاً على أنّه كافر فيكون مسلمًا أو 

نحو ذلك.

والحر:  الإعتاق،  والتحرير:  رقبة،  تحرير  فعليه  أي:   Oڄ Pڦ  

الكريم، والعتيق كذلك لأنّ الكرم في الأحرار، ومنه: عتاق الطير، وعتاق الخيل 
لكرامهما، وحر الوجه: أكرم موضع منه، والرقبة عبارة عن النسمة.

Pٺ  ٿ  ٿ         ٿO أي: مؤداة إلى ورثته يقتسمونها كما يقتسمون 

الميراث، والدية على عاقلة القاتل Pٿ  ٹ ٹO أي: يتصدّق أولياء المقتول 
بالدية ومعناه: العفو، وفي الحديث: ))كل معروف صدقة(()3(. 

 Oڦ کP أي: قوم كفار محاربين لكم Oٹ ڤ  ڤ ڤ ڤ ڦP

يعني: أن يكون آمن بالنبيt وهو بين ظهراني قومه لم يفارقهم بعد، فعلى قاتله 
الكفارة إذا قتله خطأ، وليس على عاقلته لأهله شيء لأنّم كفار. 

))) آل عمران: 161.
))) الأعراف: 89.

))) الكافي ج4: 26، صحيح البخاري ج4: 54.

تفسير سورة النساء/الآية 92.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..411



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 412

أهل  وليسوا  وذمة  عهد  أي:   Oچ چ   ے   ڃ   ڃ   ک    Pڄ  

 Oڇ ڇ  ڍP تلزم عاقلة قاتله Oچ  چ   ڇ  ڍP حرب
تلزم قاتله.

PڌڌڎO رقبة أي: لم يملكها فعليه صيام P ڈ  ڈ  

ژ  ژ  ڑO قبولًا من الله، من تاب الله عليه أي: شرع ذلك توبة منه. 
گ  گ  گ   ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  
ڱ  ڱ   ڱ  ڱ  ں  ں  ڻ     ڻ  ڻ  ڻ

في هذه الآية من التهديد والوعيد أمر عظيم وخطب جسيم، ولذلك قال 
بعض أصحابنا: إنّ قاتل المؤمن لا يوفّق للتوبة)1(، على معنى أنّه لا يختار التوبة. 
عكرمة  وعن  دينه(()2(،  على  يقتله  أن  التعمّد:  معنى  ))إنّ   :jالصادق وعن 

وجماعة: )هو أن يقتله مستحلًا لقتله()3(. 

ھ   ھ   ھ   ھ   ہ   ہ   ہ     ہ   ۀ   ۀ   
ڭ    ڭ   ڭ   ڭ   ۓ    ۓ   ے   ے   
ۇ  ۇ ۆ ۆ  ۈ  ۈ ۇٴۋ ۋ  
ۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې   ېې  ى     ى  

ئا        ئا  ئە  ئە  ئو
وقرئ: فتثبّتوا، وهما جميعاً من التفعّل بمعنى الاستفعال، أي: اطلبوا بيان 

الأمر وثباته، ولا تعجلوا في القتل من غير روية.

))) التبيان ج3: 295.
))) تفسير العياشي ج1: 267.

))) التبيان ج3: 295.



Pھ  ے   ے  ۓ  ۓ   ڭO أي: حياكم بتحية أهل الإسلام، 

 ومن قرأ: السلم، فهو الاستسلام، وقيل: الإسلام، وقرئ: لست مؤمَناً ـ بفتح الميم ـ
من آمنه، أي: لا تقولوا له: لا نؤمنك.

Pڭ   ۇ  ۇ  ۆO أي: تطلبون الغنيمة التي هي حطام 

الدنيا، وهو الذي يدعوكم إلى ترك التثبّت وقلة البحث عن حال من تقتلونه.

يظهر  رجل  قتل  عن  تغنيكم  يغنمكموها   Oۇٴ ۈ     ۈ   Pۆ  

الإسلام لتأخذوا ماله.

أوّل ما دخلتم في الإسلام، سُمعت من   Oۋۅ  ۅ  ۉP

أفواهكم كلمة الشهادة، فحصنت دماؤكم وأموالكم من غير انتظار الاطلاع على 
مواطأة قلوبكم لألسنتكم.

Pۉ  ې  ېO بالاستقامة والاشتهار بالإيمان.

PېO تكرير للأمر بالتبيّ ليؤكد عليهم. 

ڀ   پ     پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ٿ   ٿ       ٿ   ٺ   ٺ   ٺٺ   ڀ    ڀ   ڀ  
ڦ   ڦ    ڦ    ڦ   ڤڤ   ڤ   ڤ   ٹ   ٹٹ   ٹ   ٿ  
ڄ   ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃ    ڃ   ڃچ  چ  چ  چ  

ڇ  ڇ
استثناء  وبالنصب   ،OٻPلـ صفة  بالرفع   Oپ پ   Pپ   قرئ: 

منهم أو حالًا عنهم.

والضـرر: المرض أو العاهة من عمى أو عرج أو زمانة أو نحوها، عن ابن 

تفسير سورة النساء/الآيات 96-95.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..413



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 414

عباس: )لا يستوي القاعدون عن بدر والخارجون إليها()1(، وعن مقاتل)2(: )عن 
تبوك()3(.

استواء  من  نفي  لما  موضحة  جملة   Oٿ ٿ       ٿ   ٺ   Pٺ  

والمعنى  بذلك،  فأجيب  يستوون؟  لا  مالهم  قيل:  كأنّه  والمجاهدين،  القاعدين 
المتضمّنة لهذا  للجملة الأولى  بياناً  الضـرر، لكون الجملة  أولي  القاعدين غير  على 

الوصف.

PٹO أي: وكل فريق من المجاهدين والقاعدين.

المجاهدون  كان  وإن  الجنّة،  وهي  الحسنى  المثوبة  أي:   Oڤ ڤ   Pڤ  

ما  أقواماً  بالمدينة  خلّفتم  ))لقد   :tالنبي وعن   .Oٹ ٹ   Pٿ   مفضّلين 
نياتهم،  الذين صحّت  كانوا معكم(()4(، وهم  إلا  وادياً  قطعتم  سرتم مسيراً ولا 
ونصحت جيوبهم، وهوت أفئدتهم إلى الجهاد، وقد منعهم من المسير ضرر أو غيره. 

ذكر سبحانه المفضّلين PٹO ثم ذكر المفضّلين PڃO، والأولون 
على  ]فضّلوا  الذين  هم  والآخرون  الأضراء،  القاعدين  على  فضّلوا  الذين  هم 
على  فرض  الجهاد  لأنّ  بغيرهم،  اكتفاء  التخلف  في  لهم  أذن  الذين[)5(  القاعدين 

الكفاية. 

))) تفسير الطبري ج5: 145.
ينظر:  مات.  وبها  البصرة  الى  انتقل  ثم  بلخ  من  أصله  الأزد  مولى  الخراساني  سليمان  بن  مقاتل   (((

المجروحين من المحدثين ج3: 14،  معجم رجال الحديث ج19: 337.
))) الكشاف ج1: 553.

))) صحيح البخاري ج3: 90.
))) ساقطة من أ.



وPٹO انتصبت لوقوعها موقع المرة، كأنّه قال: فضّلهم تفضيلة، نحو 
ضربه سوطاً بمعنى: ضربة.

 OڃPأيضاً، لأنّه في معنى آجرهم أجراً. و OٺPبـ OڄP وانتصب
 .OڄP بدل من OڌPو OۈPو

ژ   ژ   ڈڈ   ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍ       ڍ   ڇ   ڇ  
ڳڳ   ڳ   گ   گ   گ   گ   ک   ک   کک    ڑ   ڑ  
ڳ  ڱ   ڱڱ  ڱ  ں  ں  ڻ  ڻ  ڻ  
ڻ      ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ  ھ  ھ  ھ   

ھ  ے  ے  ۓ  ۓ    ڭڭ  ڭ  ڭ  ۇ  ۇ  ۆ
أن  ]ويجوز  توفتهم،  قرأ:  من  كقراءة  ماضياً  يكون  أن  يجوز   OڍP

مضارع  فيكون  تُوَفّاهم  الشواذ:  في  وقرئ  تتوفاهم،  بمعنى  مضارعاً  يكون[)1( 
وُفيت.

والمعنى: إنّ الله يوفي الملائكة أنفسهم فيتوفونها، أي: يمكنهم من استيفائها 
فيستوفونها.

Pڌ  ڌO في حال ظلمهم أنفسهم.

PڎO أي: قال الملائكة للمتوفين: Pڎ  ڈO أي: في أي شيء كنتم من 

أمر دينكم؟.

Pژ  ژڑ  ڑ  کO وهم جماعة أسلموا بمكة ولم يهاجروا حين 

]أو  صبياً  إلا  أحداً  يخلّفوا  لم  بدر  إلى  المشركون  خرج  فلما  فريضة،  الهجرة  كانت 

))) ساقطة من ب، ج.

تفسير سورة النساء/الآيات 99-97.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..415



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 416

مريضاً[)1( أو شيخاً كبيراً، فخرج هؤلاء معهم فلما نظروا إلى قلة المسلمين ارتابوا، 
فأصيبوا فيمن أصيب من المشركين، فنزلت الآية)2(. 

وصحّ قولهم: PژڑO جواباً عن Pڎ  ڈO، لأنّه كالتوبيخ لهم 
بأنّم لم يكونوا في شيء من الدين حيث قدروا على المهاجرة ولم يهاجروا، فاعتذروا 
مما وبخوا به بالاستضعاف وأنّم لم يتمكّنوا من الهجرة، فبكتتهم الملائكة بأن قالوا: 
Pک  گ  گ  گ  گ  ڳ  ڳO أي: كنتم قادرين على الخروج من مكة إلى 

بعض البلاد التي لا تمنعون فيها من إظهار دينكم. وهذا يدلّ على أنّ الإنسان إذا 
كان في بلد لا يتمكّن فيه من إقامة أمر الدين لبعض العوائق، وعلم أنّه في غير بلده 
أقوم بحقّ الله وجبت عليه المهاجرة. وفي الحديث: ))من فرّ بدينه من أرض إلى أرض 

 .)3())Cوإن كان شبراً من الأرض استوجب الجنّة، وكان رفيق إبراهيم ومحمّد

ثم استثنى من أهل الوعيد PڻO الذين Pہ  ہ  ہO في 
الخروج، لفقرهم وعجزهم وقلة معرفتهم بالطرق.

والنساء  للرجال  أو  للمستضعفين  صفة   Oہ ہ   Pہ   وقوله: 
والولدان، وجاز ذلك وإن كانت الجمل يجب كونها نكرات، لأنّ الموصوف وإن 

كان فيه حرف التعريف فليس لشـيء بعينه، كقول الشاعر: 

نيِ)4( يَسُــبُّ اللَئيِــمِ  عَــى  أمُــرُّ  وَلَقَــدْ 

))) ساقطة من ط.
))) أسباب النزول: 122.

))) الكشف والبيان ج3: 372.
))) البيت لرجل من بني سلول. الكتاب ج3: 24، وبقيته: فمضيت ثمت قلت لايعنيني.



ۈ  ۈ   ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې        ېې   ې  ى  
ى  ئا  ئا  ئە  ئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ     ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ  

ئېئې  ئې  ئى  ئى  ئى  ی
PۉO أي: مهاجراً وطريقاً يراغم بسلوكه قومه، أي: يفارقهم على رغم 

أنوفهم، والرغم: الذل والهوان، وأصله لصوق الأنف بالرغام، وهو التراب، قال 
النابغة الجعدي:

كَطَــوْدٍ  يُــاَذُ  بأَِرْكَانـِـهِ        عَزِيــزِ المرََاغِــمِ وَالمهَْــرَبِ)1(

الوجوب  وأصل  الله،  على  ثوابه  وجب  فقد   Oئې ئۈ   ئۈ   ئۆ   Pئۆ  

يثيبه،  اO)2( يعني فقد علم الله كيف  جُنُوبَُ وَجَبَتْ  Pفَإذَِا  السقوط، كقوله تعالى: 
وذلك واجب عليه.

وكل هجرة لغرض ديني من طلب علم، أو حج، أو فرار إلى بلد يزداد فيه 
طاعة، أو زهداً في الدنيا؛ فهي هجرة إلى الله ورسوله.

بم     بخ   بح   بج   ئي   ئى   ئم   ئح   ئج   ی   ی    ی  
بى   بي  تج   تح  تختم  تى    تي  ثج ثم   ثى  ثي  جح

الضرب في الأرض هو السفر، أي: إذا سافرتم Pئح  ئمO حرج وإثم 
في Pئي  بج  بحO عدد PبخO فتصلّوا الرباعيات ركعتين ركعتين.

والقصر ثابت بنص الكتاب في حال الخوف خاصة، وهو قوله: Pبم    بى   بي  

))) ديوان النابغة الجعدي: 44، وفي النسخ : المضطرب بدل المهرب.
))) الحج: 36.

417.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآيات 101-100



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 418

تج   تح  تخO، أما في حال الأمن فبنصّ النبيt)1(، وهو عزيمة واجبة غير 
رخصة عند أبي حنيفة)2(، وهو مذهب أهل البيتb )3(، وعند الشافعي رخصة)4(.

عليهم  أنّ  ببالهم  يخطر  لئلا  الواجب  في   Oئى ئم   Pئح   قال:  وإنّما 
والمراد   .)5(Oَِبِم فَ  وَّ يَطَّ أَنْ  عَلَيْهِ  جُنَاحَ  Pفَلَ  قوله:  مثل  فهو  القصـر،  في  نقصاناً 
عامة  في  الكفار  يخافون  كانوا  فإنّم  يكره،  بما  والتعرّض  القتال  الآية:  في  بالفتنة 

أسفارهم. 

وحدّ السفر الذي فيه القصر عند أبي حنيفة مسيرة ثلاثة أيّام بلياليهن سير 
الإبل)6(، وعند الشافعي مسيرة يومين)7(، وعند أهل البيتb مسيرة يوم واحد، 
وهي ثمانية فراسخ أربعة وعشـرون ميلًا)8(. وأجمعت الطائفة على أنّه ليس بقصـر، 

بل فرضت الصلاة ركعتين ركعتين في السفر وأربعاً أربعاً في الحضر)9(.

پ    پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ٺ   ٺ    ٺ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   پ  

))) رجال الكشي ج1: 167، التمهيد 16: 296.
))) المبسوط للسرخسي ج1: 239.

))) ينظر: الوسائل ج5 باب 1 من ابواب صلاة المسافر.
))) كتاب الأم ج1: 159.

))) البقرة: 158.
))) المبسوط للسرخسي ج2: 107.

))) كتاب الأم ج1: 162.
))) من لايحضره الفقيه ج1: 279.

))) التبيان ج3: 307.



ٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ      ٹ  ٹ  
ڦ   ڦ   ڦ   ڦ    ڤ   ڤڤ   ڤ   ٹ  
چ   ڃڃ   ڃ   ڃ   ڄ     ڄ    ڄ   ڄ  
چ  چ  چ  ڇ   ڇ     ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌ     ڌ  
ک      ک   ک   ڑ   ژڑ   ژ   ڈڈ    ڎ   ڎ  

ک  گ  گ
PٻO الضمير للخائفين.

الطائفتين  إحدى  فلتقم  طائفتين،  فاجعلهم   Oپ  پ   پ  ڀP

معك فصلّ بهم.

لا  ما  السلاح  من  يأخذون  للمصلين  الضمير   Oڀ Pڀ  

يشغلهم عن الصلاة، كالسيف يتقلّدونه والخنجر يشدّونه إلى دروعهم ونحوهما.

Pڀ  ٺO وفرغوا من سجودهم.

السجود  من  فراغهم  بعد  فليصيروا  أي:   Oٺ ٺ   Pٺ   

مصافين للعدو.

الركعة الأخرى ويتشهدون ويسلّمون، وينصـرفون  وعندنا: إنّم يصلّون 
فيستفتحون  الآخرون  ويجيء  الثانية،  في  قائم  والإمام  أصحابهم،  مواقف  إلى 
فيصلّوا  يقوموا  حتى  التشهد  ويطيل  الثانية،  الركعة  الإمام  بهم  ويصلّ  الصلاة 

بقية صلاتهم ثم يسلّم بهم)1(، وذلك قوله: Pٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ      
.Oٹ  ٹ

))) تهذيب الأحكام ج3: 171.

419.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة النساء/الآية 102



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 420

آلة  كأنّه  التحرّز  وهو  الحذر  جعل   Oڤ ڤ   Pٹ  

الإيمان  جعل  كما  الأخذ،  في  الأسلحة  وبين  بينه  جمع  فلذلك  الغازي،  يستعملها 
 .)1(Oَارَ وَالِْيمَن ءُوا الدَّ ذِينَ تَبَوَّ مستقراً ومتبوّءاً لتمكّنهم فيه في قوله: Pوَالَّ

تشتغلون   Oڄ ڄ   ڦ   Pڦ   تمنّوا  أي:   Oڦ ڦ    Pڤ  

عن أخذها في القتال.

Pڄ    ڃO فيشدّون عليكم شدة واحدة.

ثم رخصّ لهم في وضع الأسلحة إن ثقل عليهم حملها إذا نالهم Pڇ  ڇ  
ڍ  ڍO مرض، وأمرهم مع ذلك بأخذ الحذر لئلا يغفلوا فيحمل عليهم العدو.
Pڑ  ک  ک  ک     ک  گO هذا إخبار بأنّه سبحانه يهين عدوهم 

ليقوي قلوبهم. 

ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  گگ 
ۀ   ۀ    ڻ     ڻڻ   ڻ   ں   ں   ڱڱ  
ہ  ہ  ہ     ہ  ھ  ھ  ھ   ھ  ے  ےۓ  
ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۇ       ۇۆ  ۆ  ۈ  

ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋۅۅ  ۉ  ۉ   ې  ې
 OڳP فصلّوا Oڳ ڳP صليتم في حال الخوف والقتال OگP

مسايفين PڱO جاثين على الركب مرامين Pڱ   ڱO مثخنين بالجراح.

Pں  ںO حين تضع الحرب أوزارها واستقررتم وأمنتم Pڻ  

ڻO فأتموا حدود الصلاة.

))) الحشر: 9.



بأوقات  محدوداً  أي:   Oہ ہ      ہ   ہ   ۀ   ۀ    Pڻ    

لايجوز إخراجها عن أوقاتها في حال خوف كنتم أو أمن. 

وقيل: معناه: فإذا قضيتم صلاة الخوف فأديموا ذكر الله مكبّين ومهللين 
داعين بالنصـرة والتأييد في كافة أحوالكم من قيام وقعود واضطجاع، فإذا اطمأننتم 

فإذا أقمتم فأتموا الصلاة.

Pھ  ھO ولا تضعفوا في طلب الكفار، ثم ألزمهم الحجّة بأن قال: 

Pۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭO فإنّ ذلك أمر مشترك بينكم وبينهم يصيبهم 

كما يصيبكم، ثم إنّم يصبرون عليه ويتشجعون، فمالكم لا تصبرون مثل صبرهم 
مع أنّكم أولى منهم بالصبر!، لأنّكم Pٿ ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋO من الظفر بهم 

في الدنيا والثواب الجزيل في الآخرة.

Pۅ  ۉ  ۉ   ېO لا يأمركم ولا ينهاكم إلا بما يعلم أنّ فيه صلاحكم. 

ئو   ئو   ئە   ئە    ئا    ئا   ى   ى      ې   ې  
ٱ  ٻٻ  ٻ  ٻ   ئۇئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې   
پ        پ  پ  پ  ڀ  ڀ   ڀ  ڀ  ٺ  ٺٺ  
ڤ   ڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ     ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٺ  
ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ    ڤ   ڤ  
ڍ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چ   چ   چ    ڃچ   ڃ  
ڍ   ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ  ژ  ڑ      

ڑ  ک  ک  ک  ک  گ  گ

يروى: إنّ أبا طعمة بن أبيرق سرق درعاً من جار له اسمه قتادة بن النعمان)1( 

))) قتادة بن النعمان بن زيد الأنصاري الظفري، عقبي شهد بدراً والمشاهد كلها، توفي سنة 23 هـ وقيل 

421.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآيات 109-105





. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 422

إلّي  اليهودي، فقال: دفعها  الدرع من منزل  اليهود، فأخذ  وخبأها عند رجل من 
أبو طعمة، فجاء بنو أبيرق إلى رسول الله فكلّموه أن يجادل عن صاحبهم، وقالوا: 
إن لم تفعل هلك وافتضح وبرئ اليهودي. فهمّ رسول الله أن يفعل وأن يعاقب 

اليهودي، فنزلت)1(. 

Pئو  ئو  ئۇO أي: بما عرّفك الله وأوحى إليك.

Pئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈO أي: لأجل الخائنين مخاصمًا للبراء.

Pٱ  ٻO مما هممت به من عقاب اليهودي.

Pٺ  ٺO يخونونها بالمعصية، ]جعلت معصية[)2( العصاة خيانة 

الُله  Pعَلِمَ  إليهم، ونحوه:  منهم لأنفسهم، كما جعلت ظلمًا لها لأنّ الضرر راجع 
 .)3(Oْتَانُونَ أَنْفُسَكُم أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَْ

Pڤ  ڤ  ڤO أي: يستترون من الناس حياء منهم وخوفاً من 

عالم   Oڄ Pڦ   منه  يستحيون  ولا   Oڦ Pڦ   يستترون   OڤP ضررهم 
بأحوالهم.

 .Oڄڃ  ڃ  ڃ  ڃP يدبّرون ويزوّرون بالليل OڄڄP

مبتدأ  وهما   OہPو  OٺP في  للتنبيه   OهَاP  :Oڍ Pڇ  

وخبر، وPڍO جملة مبيّنة لوقوع PہO خبراً، كما تقول للرجل السخي: 
أنت حاتم تجود بمالك. والمعنى: هبوا أنّكم خاصمتم عن بني أبيرق PڌO الدنيا 

24 هـ. ينظر: الاستيعاب ج3: 248.
))) أسباب النزول: 124.

))) ساقطة من ج.
))) البقرة: 187.





PڈO يخاصم PژO في الآخرة إذا عذّبهم الله. 

PگO أي: حافظاً من بأس الله ونقمته. 

ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   گ    گ  
ں   ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ    ۀ  ہ  ہ  ہہ   
ڭ   ڭ      ڭ    ۓ   ۓ   ے   ے   ھ   ھ   ھ   ھ  
ۅ   ۋ    ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ  
ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې  ې    ې     ى  ى  
ئۈ   ئۆ   ئۇئۆ   ئۇ     ئو   ئو   ئەئە   ئا     ئا  
ئۈ  ئې  ئې  ئې   ئى  ئى  ئى  یی  ی  

ی  ئج  ئح  ئم  ئى

بقتادة  طعمة  أبو  فعل  كما  غيره،  به  يسوء  متعدّياً  قبيحاً  أي:   OڳP

واليهودي Pڳ  ڳ  ڳO بما يختص به، وقيل: Pگ  گ   ڳO أي: ذنباً 
فإنّه غير  إنّ كل ذنب وإن عظم  بالشـرك. وفيه:   Oڳ  ڳ  ڳP دون الشرك 

مانع من المغفرة إذا استغفر منه. 

Pۀ  ہ  ہ  ہO أي: لا يتعدّى ضرره إلى غيره. 

Pے  ۓ  ۓO أي: ذنباً على غير عمد.

Pڭ   ڭO أي: ذنباً تعمّده.

Pڭ  ڭ  ۇ  ۇO كما رمى به أبو طعمة غيره.

Pۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴO لأنّه بكسب الإثم آثم، وبرمي البريء به 

باهت، فهو جامع بين الأمرين. 

423.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآيات 113-110



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 424

Pۋ   ۅ  ۅ  ۉ  ۉO أي: عصمته وألطافه وإطلاعه إيّاك على 

سّرهم.

Pې  ې  ې    ې     ىO عن القضاء بالحقّ وسلوك طريق 

العدل Pى  ئا  ئا    ئەO لأنّ وباله عليهم.

Pئو  ئو  ئۇ    ئۇO فإنّ الله حافظك وناصرك ومؤيدك.

Pئۆ  ئۈ  ئۈO القرآن والسنة.

الدين  أمور  من  أو  الأمور،  خفيّات  من   Oی ئى   ئى   ئى   Pئې   

وأحكام الشرع. 

ٻ    ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ  پ  ڀ   ڀ    ڀ  ڀ  
ٹ   ٹ   ٿ    ٿ   ٿ   ٺٿ   ٺ   ٺ   ٺ  
ڦ   ڦ   ڦ   ڦ    ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ٹ   ٹ  
ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃ  ڃ   ڃ  چ  چ  چ  چ  
ڇ  ڇڇ  ڇ   ڍ  ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ   ڈ  ڈ  
ژ    ژ  ڑ  ڑ   ک  ک    کک  گ  گ  گ  گ  ڳ  

ڳ  ڳ    ڳ
Pپ  ڀO، على  PپO نجوى  الناس  تناجي   Oٻ    ٻ  ٻ  ٻ  پP
أنّه مجرور بدل من PٻO، كما تقول: لا خير في قيامهم إلا قيام فلان، ويجوز 
أن يكون منصوباً على الاستثناء المنقطع أي: لكن Pپ  ڀ   ڀ    O ففي نجواه 
الخير. وقيل: المعروف: القرض)1(، وقيل: هو عام في كل جميل)2(. والإصلاح بين 

))) عن مقاتل بن حيان. الدر المنثور ج2: 220.
))) معالم التنزيل ج1: 255.



الناس: التأليف بينهم بالمودة. وعن أمير المؤمنينj: ))إنّ الله فرض عليكم زكاة 
جاهكم كما فرض عليكم زكاة ما ملكت أيديكم(()1(.

Pڃ  ڃ ڃ  چO وهو السبيل الذي هم عليه من الدين الحنيفي.

بينه  بأن نخذله ونخلي  الضلال،  تولى من  لما  والياً  Pچ  چ  چO نجعله 

وبين ما اختاره.

أبي  لقصّة  كرر  وقيل:  للتأكيد،  تكرير   Oژ ڈ   ڈ   ڎ    ڎ   ڌ   Pڌ  

طعمة)2(. 

ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں   ں   ڻ  ڻ   ڻ    ڻ  
ھ   ھ   ھ   ھ     ہ   ہہ   ہ   ۀ   ۀ  
ڭ   ڭ   ۓ    ۓ   ے   ے  
ڭ  ڭ  ۇ   ۇ  ۆ  ۆۈ  ۈ  ۇٴ  
ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ      ۋ  
ې  ې   ى  ىئا  ئا  ئە  ئە  ئو       ئو  

ئۇ   ئۇ  ئۆ  ئۆ   ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې
Pں   ںO هي اللات والعزّى ومناة. وعن الحسن: )لم يكن حيّ من أحياء 

العرب إلا ولهم صنم يعبدونه يسمّونه أنثى بني فلان()3(، وقيل: كانوا يقولون في 
أصنامهم: هن بنات الله، وقيل: المراد الملائكة لقولهم: الملائكة بنات الله)4(.

))) تفسير القمي ج1: 141.
))) التبيان ج3: 329.

))) تفسير الطبري ج5: 179.
))) عن الضحاك. تفسير الطبري ج5: 179.

425.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآيات 121-117



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 426

Pڻ  ڻO أي: وما يدعون بعبادة الأصنام Pڻ    ڻO لأنّه 

الذي أغراهم بعبادتها فأطاعوه، فجعل طاعتهم له عبادة.

Pڻ   يعني:  صفتان،   Oھ Pہ    ،Oہ Pہ   وقوله: 
ۀO جامعاً بين لعنة الله وهذا القول الشنيع.

Pھ  ےO مقطوعاً واجباً فرضته لنفسي، وهو من قولهم: فرض له 

في العطاء. 

PۓO الأماني الكاذبة من طول العمر وبلوغ الأمل. 

بالبحائر، كانوا يشقّون أذنها  Pڭ  ڭO هو ما فعلوه  وتبتيكهم 
إذا ولدت خمسة أبطن والخامس ذكر.

وتغييرهم Pۆ  ۆO هو فقؤهم عين الحامي)1( وإعفاؤه من الركوب، 
وقيل  وأمره)3(،  الإسلام  دين  هي  التي  الله  فطرة  وقيل:  الخصاء)2(،  هو  وقيل: 
الله()4(،  دين  فقال: كذب عكرمة، هو  الخصاء،  يقول: هو  )إنّ عكرمة  للحسن: 

وعن ابن مسعود: )هو الوشم()5(.

PىO الفقر إن أنفقوا مالهم.

PىO طول البقاء في الدنيا ودوام نعيمها ليؤثروها على الآخرة. 

))) الحامي: الفحل من الإبل الذي طال مكثه عندهم. )الصحاح: مادة حمى( 
))) عن عكرمة وغيره. تفسير الطبري ج5: 181.

))) عن الضحاك. تفسير الطبري ج5: 182.
))) ينظر: تفسير الطبري ج5: 182.

))) تفسير الطبري ج5: 183.



پ   ٻ    ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  

پ  پ  پ  ڀ   ڀ  ڀ  ڀٺ  ٺ   ٺ  ٺٿ  ٿ  

ڤ   ڤ   ڤ   ڤ        ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ٿ   ٿ  

ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ   ڄ     ڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦڦ  

ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ    ڇ   چ   چ   چ   چ  

ڑ   ژ   ژ   ڈ   ڈ     ڎ   ڎ   ڌ   ڌ  

ڳ   گ   گ   گ   گ   ک   ک    ک   ک   ڑ  

ڳ  ڳ  ڳ   ڱ  ڱ ڱڱ  ں  ں  ڻ    ڻ  

ھ   ھ   ھ   ہھ   ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ    ڻ   ڻ  

ے    ے  ۓ

Pٺ   ٺ  ٺO مصدران مؤكدان: الأوّل مؤكد لنفسه، التقدير: وعد الله 

 Oٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹP .ًذلك وعداً، والثاني مؤكد لغيره، التقدير: أحقّه حقّا
توكيد آخر بليغ، وPٹO نصب على التمييز. 

الثواب  من  الله  ما وعد  ينال  ليس  أي:   Oٺ   ٺP PٹO ضمير  وفي 
الحسن:  وعن  للمسلمين،  والخطاب   Oڦ ڤ   ڤ   ڤ   Pڤ       

إنّ  وقيل:  العمل()1(.  وصدّقه  القلب  في  وقر  ما  ولكن  بالتمنّي،  الإيمان  )ليس 
الخطاب للمشـركين)2( قالوا: إن كان الأمر على ما يزعم هؤلاء لنكوننّ خيراً منهم 

))) الدر المنثور ج2: 226.
))) عن مجاهد. تفسير الطبري ج5: 186.

427.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآيات 126-122



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 428

وتَيََّ مَالً وَوَلَدًا1(O(، Pإنَِّ لِ عِنْدَهُ لَلْحُسْنَىO)2(، وقال أهل  وأحسن حالًا: Pلَُ
.)3(Oُاؤُه الكتاب: Pنَحْنُ أَبْنَاءُ اللهِ وَأَحِبَّ

Pڇ   ڇ  ڇ  ڍO )من( للتبعيض، أي: ومن يعمل بعض 

.OٺڇP لتبيين الإبهام في Oڍ  ڀ  ڌ  ڎP :الصالحات، و)من( في قوله

من  يستحقّونه  مما  نقير  مقدار  يبخسون  ولا  أي:   Oک ڑ   Pڑ  

الثواب. 

وPگ  گO أي: أخلص نفسه PڳO وجعلها سالمة له لا يعرف لها 
ربّاً ومعبوداً سواه.

Pڳ  ڳO أي: فاعل للفعل الحسن، أو هو محسن في جميع أفعاله، وفي 

الحديث: ))الإحسان أن تعبد الله كأنّك تراه، فإن لم تكن تراه فإنّه يراك(()4(. 

PڱO حال من المتبع.

Pں  ں  ڻ    ڻO عبارة عن اصطفائه واختصاصه بكرامة تشبه 

أو  خلالك  في  يوافقك  أي:  يخالّك،  الذي  والخليل:  خليله.  عند  الخليل  كرامة 
يسايرك في طريقك، من الخل وهو الطريق في الرمل، أو يسدّ خللك كما تسدّ خلله. 

وهي جملة اعتراضية لا محلّ لها من الإعراب، وفائدتها تأكيد وجوب اتباع ملته.

والطالحين،  الصالحين  بذكر  متصل   Oڻ  ۀ   ۀ  ہ  ہ  ہ  ہP

أي: إنّ من له ملك أهل السماوات والأرض فطاعته واجبة عليهم.

))) مريم: 77. 
))) فصلت: 50.

))) المائدة: 18.
))) صحيح البخاري ج1: 19.



Pھ  ھ  ھ  ے    ےO فيعلم أعمالهم ويجازيهم عليها. 

ۈ   ۆ   ۆ   ۇ    ۇ   ڭ   ڭڭ   ڭ   ۓ  

ې   ۉ   ۉ   ۅ       ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈ  

ئە   ئا   ئا      ى   ى   ې   ې   ې  

ئە  ئو  ئو  ئۇ        ئۇئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  

ئې  ئى       ئى  ئى  ی

 ،Oۇ  ۇP أي:  العطف،  الرفع على  Pۆ  ۈ  ۈO في محلّ 

والمتلو Pۇٴ  ۋO في معنى Pۅ  ۅO يعني قوله: Pوَإنِْ خِفْتُمْ أَلَّ تُقْسِطُوا 
 Oۅ ۅ   Pۋ   فيكون  وكرمه،  زيد  أعجبني  قولك:  نحو  وهو   )1(Oالْيَتَامَى فِ 
PۆO، وهذه  من  بدلًا   Oۋ  ۅ  ۅP يكون  أن  PۈO. ويجوز  من صلة 

الإضافة أعني Pۅ  ۅO بمعنى: )من( نحو ثوب خز، وسحق عمامة. 

Pۉ  ۉ  ېO أي: لا تعطونهن.

Pې  ې  ېO أي: ما فرض لهن من الميراث، وكان الرجل منهم يضمّ 

دميمة  كانت  وإن  المال،  وأكل  تزوّجها  جميلة  كانت  فإن  نفسه،  إلى  ومالها  اليتيمة 
عضلها عن التزوّج حتى تموت فيرثها.

Pى  ى  ئاO يحتمل الوجهين، أي: ترغبون في أن تنكحوهن 

لجمالهن ومالهن، أو ترغبون عن أن تنكحوهن لدمامتهن.

Pۅ   على  معطوف  مجرور   Oئە ئە   Pئا   وقوله: 
دون  بالأمور  يقومون  الذين  الرجال  يورثون  إنّما  الجاهلية  في  وكانوا   .Oۅ

))) النساء: 3.

429.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة النساء/الآية 127



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 430

الأطفال والنساء.

والمعنى: يفتيكم في يتامى النساء وفي المستضعفين من الصبيان بأن تعطوهم 
حقوقهم، وفي Pىئو  ئۇ        ئۇO أي: بالعدل في أنفسهم ومواريثهم، 

وتعطوا كل ذي حقّ منهم حقّه، صغيراً كان أو كبيراً، ذكراً كان أو أنثى.

Pئۆ  ئۈ  ئۈ  ئېO من عدل أو برّ يعلمه الله ولا يضيع عنده أجره. 

ڀ   ڀ   ڀ    پ   پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ    ٱ  
ٹ   ٹٹ   ٿ   ٿ    ٿٿ   ٺ   ٺٺ   ٺ   ڀ  

ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ           ڦ  ڦ  ڦ  ڦ
نفسه  يمنعها  أن  وهو  ذلك،  منه  توقعت  أي:   Oپ ٻ   ٻ   Pٻ  

ومودته ونفقته ويؤذيها بسبّ أو ضرب.

Pپ  پO بأن يعرض عنها ويقلّ مجالستها ومؤانستها.

Pپ  ڀ   ڀ  ڀO يتصالحا، أي: يصطلحا Pٺ  ٺO بأن تترك 

المرأة له يومها، أو تضع عنه بعض ما يجب لها من نفقة تستعطفه بذلك، أو تهب له 
بعض المهر.

Pٺ  ٿO من الفرقة، أو من النشوز والإعراض وسوء العشـرة، أو 

الصلح خير من الخصومة في كل شيء. وهذه الجملة اعتراض.

لا  لها  حاضراً  الشح  جعل  أي:   Oٹ ٿ   Pٿ    قوله:  وكذا 
بقسمتها،  تسمح  لا  المرأة  إنّ  والغرض:  عليه.  مطبوعة  هي  إذ  أبداً  عنها  يغيب 

والرجل لا يسمح بأن يمسكها إذا أحبّ غيرها ولم يحبّها.

على  وتصبروا  كرهتموهن،  وإن  نسائكم  على  بالإقامة   Oٹ Pٹ  



Pڤ   الأذى والخصومة  إلى  يؤدي  وما  والإعراض  النشوز   OڤP ذلك 
ڤ  ڤ    ڦ  ڦ  ڦO وهو يثيبكم عليه. 

چ   ڃچ   ڃ  ڃ   ڃ   ڄ     ڄ   ڄ    ڄ  
ڍ   ڇڇڍ   ڇ  ڇ   چ   چ  
ڌ  ڌ  ڎ   ڎ  ڈ  ڈ  ژ  ژ  ڑ    ڑ  

ک  ک   ک  کگ  گ  گ  گ  ڳ  ڳ
يقع  لا  حتى  والتسوية   Oڃ Pڃ   العدل   OڄP أن  ومحال 
 :tالنبي وعن  ذلك،  على   Oڃ Pڃ   بالقلب  والمودة  المحبّة  في  البتة  ميل 
))أنّه كان يقسم بين نسائه فيعدل ويقول: هذه قسمتي فيما أملك فلا تؤاخذني فيما 
تملك ولا أملك(()1( يعني المحبّة. وقيل: إنّ العدل بينهن صعب، وهو أن يسوّي 
بينهن في القسمة والنفقة والتعهد والنظر والمؤانسة وغير ذلك مما لا يحصى، فهو 
كالخارج عن حد الاستطاعة، هذا إذا كن محبوبات كلهن، فكيف إذا مال القلب 

مع بعضهن!. 

Pچ  چ  چ  ڇO فلا تجوروا على المرغوب عنها كل الجور، 

فتمنعوها قسمتها من غير رضى منها.

Pڇ  ڇO وهي التي ليست بذات بعل ولا مطلّقة، ويروى: 

إنّ علياjً كان له امرأتان، فكان إذا كان يوم واحدة لا يتوضأ في بيت الأخرى)2(.

في  الله   OڌP الأزواج  بين  والتسوية  القسمة  في   Oڍ Pڍ  

أمرهن.

))) سنن الترمذي ج2: 304، التبيان ج3: 349 باختلاف يسير.
))) التبيان ج3: 350.

431.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآيات 130-129



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 432

Pڌ  ڎ   ڎ  ڈ  ڈO يغفر لكم ما مضـى منكم من الحيف في 

ذلك، ويرحمكم بترك المؤاخذة عليه. 

Pژ  ڑO وإن يفارق كل واحد منهما صاحبه.

أهنأ من  الله زوجاً خيراً من زوجه وعيشاً  يرزقه  أي:   Oڑ  ک  کP

عيشه. والسعة: الغنى والمقدرة، والواسع: الغني المقتدر. 

ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ںں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ       ڳ   ڳ  
ۀ    ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ  ھھ  ھ  ھ  ے  ے   
ۓ  ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭۇ  ۇ  ۆ  ۆ  ۈ  ۈ   ۇٴ  ۋ  

ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉې  ې  ې  ې  ى
 OڃPو  ،OڻPبـ أو   OڻPبـ  Oہ Pۀ   قوله:  تعلّق 

عطف على Pڻ  ڻO، وPۀO اسم للجنس يتناول الكتب السماوية. 

Pہ  ہ  ھO أي: بأن اتقوا الله. والمعنى: وصّيناهم ووصّيناكم بالتقوى 

وقلنا لهم ولكم: Pڇ ھO ]فإنّ لله[)1(. والمعنى: إنّ لله الخلق كله وهو خالقهم 
والمنعم عليهم بصنوف النعم، فاستديموا نعمه باتقاء معاصيه، ولقد وصّينا الذين 
أوتوا الكتاب من الأمم السالفة ووصّيناكم أن اتقوا الله، يعني: إنّا وصية قديمة 

ما زال يوصي الله بها عباده، لأنّ بالتقوى تنال النجاة والسعادة.

Pھ  ھ  ے  ےO في سماواته وأرضه من يوحّده ويعبده.

Pۇ  ۆO مع ذلك PۆO عن خلقه وعن عبادتهم جميعاً.

PۈO مستحقّاً لأن يحمد لكثرة نعمه. 

))) زيادة يقتضيها السياق.



وكرر قوله: Pۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉO تقريراً لما هو موجب تقواه 
ليتقوه ويطيعوه ولا يعصوه. 

ئۆ   ئۇ    ئوئۇ   ئو   ئە   ئە   ئا   ئا   ى  
ی   ی   ی    ئى   ئى   ئى   ئې   ئې   ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ  

ی  ئجئح  ئم  ئى  ئي  بج  بح
Pى  ئاO الله يفنكم ويعدمكم كما أوجدكم.

Pئو  ئوO ويوجد خلقاً آخرين غيركم أو إنشاء آخرين مكانكم.

Pئۇ   ئۆO على الإعدام والإيجاد PئۈO لا يمتنع عليه شيء أراده، وقيل: 

هو خطاب لمن كان يعادي رسول الله من العرب)1(، يعني: إن يشأ يمتكم ويأت 
بناس آخرين يوالون رسول اللهt، وروي: أنّا لما نزلت ضرب رسول اللهt بيده 

على ظهر سلمان)2( وقال: ))إنّم قوم هذا(()3( يعني: أبناء فارس.

Pئې  ئې  ئىO بجهاده Pئى  ئىO يعني: الغنيمة.

Pی   ی  ی  ی  ئجO فماله يطلب أحدهما دون الآخر، والذي 

يطلبه أخسّهما، لأنّ الغنيمة في جنب ثواب الآخرة كلاشيء. 

ڀ   ڀ   پ    پ   پ  پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ  
ٹ   ٿ   ٿ   ٿ    ٿ   ٺ   ٺٺ   ٺ   ڀ    ڀ  

))) التبيان ج3: 352.
))) أبو عبد الله سلمان الفارسي، الصحابي الجليل المشهور، كان أول مشاهده الخندق وهو الذي أشار 
بحفره، ولم يفته بعد ذلك مشهد مع النبيt، توفي في آخر زمن عثمان، وقيل في آخر زمن عمر. ينظر: 

الاستيعاب ج 2: 56، معجم رجال الحديث ج8: 187.
))) تفسير الطبري ج5: 205.

433.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآيات 134-133



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 434

ٹ  ٹٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦڦ  ڦ   ڦ  ڄ   ڄ  ڄ  
ڄ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  چ

Pپ  پO مجتهدين في إقامة العدل حتى لا تجوروا.

 OڀP بإقامتها  أمركم  كما  الله  لوجه  شهاداتكم  تقيمون   Oپ Pپ  

كانت الشهادة Pڀ  ڀO وهي الإقرار، لأنّه في معنى الشهادة عليها Pڀ  
ٺ  ٺO أو على آبائكم وأقاربكم.

لغناه  عليه  الشهادة  من  تمتنعوا  فلا   OٿP عليه  المشهود   Oٿ Pٺ  

بالغني والفقير، أي:   Oٹ  ٹ  ٹP Pٿ  ٿO فلا تمتنعوا منها ترحماً عليه 

بالنظر إليهما وإرادة مصلحتهما، ولولا أنّ الشهادة عليهما مصلحة لهما لما شرعها.

Pڤ  ڤ  ڤO كراهة Pڤ  ڦO بين الناس، أو إرادة أن تعدلوا 

عن الحقّ.

 Oڄ   ڄP العدل  ألسنتكم عن شهادة الحقّ أو حكومة   Oڦ   ڦP

عن الشهادة بما عندكم وتمنعوها. وقرئ: وإن تَلُوا بمعنى: وإن وليتم إقامة الشهادة 
أو أعرضتم عن إقامتها.

 .OڃP بأعمالكم وبمجازاتكم عليها Oڄ  ڄ  ڃP

ڍ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چ   چ   چ   
ڍ   ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژژ  ڑ  ڑ      
گ     گ   گ    گ   ک   ک   ک   ک  
ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں   ڻ  
ڻ     ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ ہ  ھ  ھ   ھ  



ھ  ے  ے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ   ۇ  
ۇ  ۆ  ۆ  ۈ  ۈۇٴ  ۋ    ۋ  ۅ  

ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې
هو خطاب للمسلمين.

ڍ    ڍ   ]Pڇ   عليه،  ودوموا  الإيمان  على  اثبتوا  أي:   OڇP

ڌ  ڌO هو القرآن[)1(.
على  المنزلة  الكتب  جنس  به  المراد   Oژ ڈ   ڈ   ڎ   Pڎ  

الأنبياء. وقرئ: )نزّل( و)أنزل( على البناء للفاعل.

وقيل: الخطاب لأهل الكتاب)2( لأنّم آمنوا ببعض الكتب والرسل وكفروا 
قبله.  أنزل  كتاب  وبكل  والقرآن  محمّد   Oڇ ڇ   Pڇ   أي:  ببعض، 
وقيل: هو خطاب للمنافقين)3( يريد: يا أيّا الذين آمنوا نفاقاً آمنوا إخلاصاً. وإنّما 
قيل: نزّل ـ بالتشديد ـ للقرآن، لأنّه نزل مفرقاً منجّمًا في نيف وعشـرين سنة بخلاف 

الكتب قبله. 

Pڑ  ڑ      ک... الآيةO أي: ومن يكفر بشيء من ذلك Pگ  گO لأنّ 

الكفر بالبعض كفر بالكل، ألا ترى كيف قدّم الإيمان بالجميع.

Pڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱO هم اليهود آمنوا بالتوراة وبموسى ثم كفروا 

Pڻ   النصارى  Pں  ںO بعيسى والإنجيل يعني:   tبهما بكفرهم بمحمّد

))) ساقطة من أ، ب، ط.
))) عن الضحاك وغيره. الدر المنثور ج2: 234.

))) عن مجاهد. معالم التنزيل ج1: 260.

435.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآيات 139-136



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 436

ڻO بهما بكفرهم بمحمّدP tڻ  ڻ  ۀO بكفرهم بالقرآن.
وقيل: هم طائفة من أهل الكتاب أرادوا تشكيك المسلمين بإظهار الإيمان 
ذِينَ  به، ثم بإظهار الكفر به كما تقدّم ذكرهم عند قوله: Pآمِنُوا باِلَّذِي أُنْزِلَ عَلَ الَّ
هُمْ يَرْجِعُونOَ)1(، وقيل: هم المنافقون أظهروا  هَارِ وَاكْفُرُوا آخِرَهُ لَعَلَّ آمَنُوا وَجْهَ النَّ
الإيمان بمحمّدt ثم الكفر به ثم الإيمان به ثم الكفر به ثم ازدادوا كفراً بإصرارهم 
على الكفر حتى ماتوا عليه)2(، وعن ابن عباس: )دخل في هذه الآية كل منافق كان 

.)3()tفي عهد النبي

هي  التي  والهداية  للغفران  نفي   Oھ ھ    ھ   ہ   ہ  ہ   ہ   Pۀ  

اللطف، واللام للمبالغة في النفي. 

Pے  ےO وضع PےO مكان )أخبر( تهكّمًا بهم. 

هم  أو  الذين،  أريد  بمعنى:  رفع  أو  الذم،  على  نصب   Oۇ Pڭ   

الذين. وكانوا يوالون الكفرة ويمايلونهم يطلبون Pۋ  ۅO والغلبة باتخاذهم 
.Oۆۆ ۈ ۈP إيّاهم

PۉO ولأوليائه يعزّ من يشاء، ولله العزّة ولرسوله  Pۅ  ۉO والغلبة 

وللمؤمنين. 

ئۇ   ئۇ   ئو   ئو   ئە   ئە   ئا   ئا   ى    ى   ې   ې  
ئۆ    ئۆ  ئۈ   ئۈ  ئې  ئې  ئې  ئى  ئى  ئىی  ی  ی  

یئج   ئح  ئم  ئى  ئي  بج  بح  بخ  بم  بى

))) آل عمران: 72.
))) عن مجاهد. تفسير الطبري ج5: 210.

))) الكشف والبيان ج3: 402.



Pئا  ئە  ئەO هي PئاO المخففة من الثقيلة، والمعنى: أنّه إذا سمعتم، و

PئاO مع ما في حيّزها في موضع الرفع بـPېO، أو في موضع النصب بـ)نزل( 

وضُونَ فِ  ذِينَ يَُ فيمن قرأ به. والمراد به ما نزّل عليهم بمكة من قوله: Pوَإذَِا رَأَيْتَ الَّ
وضُوا فِ حَدِيثٍ غَيِْهOِ)1(، وذلك أنّ المشـركين كانوا  آيَاتنَِا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّى يَُ
 ،OئېP القعود  عن  المسلمون  فنهى  به،  فيستهزئون  القرآن  ذكر  في  يخوضون 
وكان اليهود في المدينة يفعلون مثل فعلهم فنهوا أن يجلسوا معهم، وكان المنافقون 

 .Oی  ی  یP :يجالسونهم فقيل لهم

والضمير في قوله: Pئۈ   ئۈ  ئېO يرجع إلى من دلّ عليه قوله: Pئۇ  
ئۇ  ئۆ    ئۆO، كأنّه قال: فلا تقعدوا مع الكافرين بها والمستهزئين بها. وفي هذا 

دلالة على تحريم مجالسة الفساق وأهل البدع من أي جنس كانوا. 

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ   پ  پ  پ  پ  ڀ  ڀ     ڀ  ڀ  
ٹ   ٹ   ٿ   ٿ    ٿ    ٿ   ٺ   ٺ   ٺ     ٺ  
ٹٹ  ڤ  ڤ    ڤ  ڤ   ڦڦ  ڦ  ڦ    ڄ  ڄ   
چ   چ    چ   چ   ڃ   ڃ   ڃ    ڃ   ڄ   ڄ  
ڇ  ڇ  ڇ      ڇ  ڍ  ڍ      ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  
ڈ          ژ  ژ  ڑ  ڑ  ک  ک   ک     ک  گ   گ   گگ   ڳ  

ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ
ذِينَ يَتَّخِذُونOَ، أو صفة لـP الُْنَافِقِيَنO، أو  Pٱ  ٻO بدل من Pالَّ

نصب على الذم. ومعناه: ينتظرون بكم ما يتجدد لكم من فتح أو إخفاق.

Pڀ  ڀ     ڀ  ڀO فأسهموا لنا في الغنيمة.

))) الأنعام: 68.

437.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآيات 143-141



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 438

نغلبكم  ألم  أي:   Oٿ ٿ    ٿ    ٿ   ٺ   ى   ٺ     Pٺ  

ونتمكّن من قتلكم فأبقينا عليكم Pٹ  ٹO المسلمين بأن ثبّطناهم عنكم، 
وتوانينا في مظاهرتهم عليكم، وأطلعناكم على أسرارهم، وأفضينا إليكم بأخبارهم، 
فاعرفوا لنا هذا الحقّ. وسمّى ظفر المسلمين فتحاً وظفر الكافرين نصيباً، تعظيمًا 

لشأن المسلمين وتحقيراً لحظ الكافرين. 

بالحقّ   Oڤ   ڦP المؤمنون  أيّا  المنافقين  Pڤ  ڤ    ڤO وبين 

فيدخلكم الجنّة ويدخلهم النار. 

Pڃ  ڃ  چ  چO أي: يفعلون فعل المخادع من إظهار الإيمان 

وإبطان الكفر.

Pچ   چO من خادعته فخدعته، أي: فاعل بهم ما يفعل الغالب في 

الخداع، حيث عصم دماءهم وأموالهم في الدنيا، وأعدّ لهم الدرك الأسفل من النار 
في الآخرة. 

Pڍ  ڍO أي: متثاقلين لاعن رغبة.

Pڌ  ڌO يقصدون بصلاتهم الرياء والسمعة.

Pڎ  ڎ  ڈO أي: لا يصلّون Pڈ          ژO لأنّم لا يصلّون قط غائبين 

عن عيون الناس، وما يجاهرون به قليل. أو لا يذكرون الله بالتسبيح والتحميد إلا 
ذكراً قليلًا في الندرة.

يرونه  وهم  عمله  الناس  يري  المرائي  فكأنّ  الرؤية،  من  مفاعلة  والمراءاة: 
استحسانه، ويجوز أن يكون بمعنى التفعيل كما قيل: نعمة وناعمة، وقد قرئ في 

الشواذ: يراؤّن مثل يرعّون أي: يبصّونهم أعمالهم. 



PڑO إما حال عن واو PڌO نحو قوله: Pڎ  ڎO أي: 

يراؤون الناس غير ذاكرين مذبذبين، أو منصوب على الذم يعني: ذبذبهم الشيطان 
الذي  المذبذب:  متحيّون. وحقيقة  بينهما  فهم مترددون  والإيمان  الكفر   Oڑ   P
يذبّ عن كلا الجانبين، أي: يذاد ويدفع فلا يقر في حال واحدة كما قيل: فلان يرمى 
به الرجوان)1(. وقراءة ابن عباس: مذبذِبين ـ بكسر الذال ـ معناه: يذبذبون قلوبهم 

أو دينهم أو رأيهم.

وPکO إشارة إلى الكفر والإيمان.

Pگ    منسوبين   OگP مؤمنين  فيكونوا   Oک Pک      منسوبين   OکP

گO فيكونوا كافرين. 
ہہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ    ں   ں  
ڭ   ڭ    ۓ   ۓ   ے   ے   ھ   ھ   ھ   ھ   ہ   
ۋ   ۋ   ۇٴ    ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ  
ى   ې   ې   ې   ې    ۉ   ۉ   ۅ   ۅ  

ىئا  ئا  ئە  ئە   ئو  ئو   ئۇ  ئۇ
أي: لا تتشبّهوا بالمنافقين في اتخاذهم الكافرين أولياء.

الكافرين  إنّ موالاة  بيّنة، يعني:  Pہ   ھ  ھ  ھ  ھO حجّة 

بيّنة على النفاق. 

Pڭ  ڭO الطبق الذي في قعر جهنم، والنار سبع دركات. وقرئ 

بسكون الراء.

))) أي طرح في المهالك، والرجوان: حافتا البئر. الصحاح: مادة )رجا(

439.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآيات 146-144



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 440

المؤمنون  يثق  كما  به  وثقوا   Oۉ Pۉ   نيّاتهم   OۅP

المخلصون.

Pې   ې  ېO أي: لا يبتغون بطاعتهم إلا وجه الله.

Pېى ڭO أي: فهم أصحاب المؤمنين ورفقاؤهم في الدارين.

Pئا  ئە  ئە   ئو  ئو   ئۇO فيشاركونهم فيه. وسوف كلمة 

ترجية وإطماع، وهي من الله سبحانه إيجاب، لأنّه سبحانه أكرم الأكرمين ووعد 
الكريم إنجاز. 

ئى   ئى   ئېئى   ئې   ئې   ئۈ     ئۈ   ئۆ   ئۆ  
پ   پ   پ   ٻ     ٻ   ٻ   ٻ   ی      ی   ی  
پ ڀ  ڀڀ  ڀ   ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹ    

ٹ  ٹ   ڤ  ڤ  ڤ  ڤ    ڦ  ڦ  ڦ
به  يستجلب  أم  الغيظ،  من  به  أيتشفى   Oئۈ Pئۈ   يصنع   Oڤ   P
نفعاً، أو يستدفع به ضرراً؟! لا بل هو الغني الذي لا يجوز عليه شيء من ذلك، فإن 

قمتم بشكر نعمته PئېO به فقد أبعدتم عن أنفسكم استحقاق العذاب.

Pئى  ئى  ی  یO يشكر القليل من أعمالكم، ويعلم ما تستحقّونه 

من الجزاء. 

Pپ ڀ  ڀO إلا جهر من ظلم، استثنى من الجهر الذي لا يحبّه الله جهر 

يُبدأ  أن  هو  وقيل:  السوء،  من  فيه  بما  ويذكره  الظالم  على  يدعو  أن  وهو  المظلوم، 
بالشتيمة فيرد على الشاتم ينتصر منه)1(.

))) عن السدي. تفسير الطبري ج6: 3.



العفو، وأن لا يجهر أحد لأحد بسوء وإن كان على   ثم حثّ سبحانه على 
وجه الانتصار، حثاً على الأحبّ إليه والأفضل عنده. وذكر إبداء الخير وإخفاءه 
تسبيباً للعفو، ثم عطف العفو عليهما تنبيهاً على لطف منزلته عند الله، ويدلّ على ما 
ذكرنا قوله: Pڤ  ڤ  ڤ    ڦ  ڦO أي: يعفو مع قدرته على الانتقام، فعليكم 

أن تقتدوا بسنة الله. 

ڃ   ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ    ڄ   ڦ  
ڇ   ڇ   ڇ   چ   چ   چ    چ   ڃ  
ڈ   ڈ   ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍ   ڍ   ڇ   
ژ    ژڑ  ڑ  ک  ک  ک  ک  گ  گ   
گ  گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ   ڱ  

ںں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ
PڄO آمنوا بالله وكفروا برسله، أو آمنوا بالله وكفروا ببعض  جعل 

رسله؛ كافرين بالله وبرسله جميعاً.

أي: طريقاً وسطاً، ولا واسطة بين   Oڌ  ڌ  ڎP اتخاذهم  ومعنى 
الكاملون في  Pڈ  ڈ  ژ    ژO أي: هم  الكفر والإيمان، ولذلك قال: 
الكفر، وPژO تأكيد لمضمون الجملة أو صفة لمصدر الكافرين، أي: كفراً حقّاً 

لاشك فيه.

والمؤنث  المذكر  الواحد  PڳO، لأنّه عام في  PڌO على  وجاز دخول 
وتثنيتهما وجمعهما، تقول: ما رأيت أحداً فتقصد العموم، والمعنى: ولم يفرّقوا بين 

اثنين منهم أو بين جماعة. 

تأخر،  وإن  محالة  لا  كائن  ذلك  إنّ  معناه:   Oں ڱ   Pڱ   

441.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآيات 152-150



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 442

والغرض توكيد الوعد لا كونه متأخراً. 

ے   ھے   ھ   ھ     ھ   ہ   ہ   ہ   ہ   ۀ   
ۆ    ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ    ۓ   ۓ   
ۈ  ۈۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې   ې  
ئۇ   ئو   ئو    ئە   ئە   ئا   ئا   ىى   ې   ې  
ئۇ    ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې  ئې   ئې  ئى  ئى   ئى  ی  

ی  ی  ی   ئج  ئح  ئم
إن   :tلرسول الله قالوا  اليهود  بن الأشرف وجماعة من  أنّ كعب  روي: 
كنت نبياً فأتنا بكتاب من السماء جملة كما أتى موسى بالتوراة جملة فنزلت)1(. وقيل: 
قال  التعنت)2(،  سبيل  على  ذلك  اقترحوا  وإنّما  ينزل،  حين  يعاينونه  كتاباً  سألوا 

الحسن: )لو سألوه لكي يتبيّنوا الحقّ لأعطاهم وفيما آتاهم كفاية()3(. 

ما سألوه  استكبرت  إن  معناه:  مقدّر،  لشـرط  Pے  ۓ   ۓO جواب 

منك فقد سألوا موسى Pڭ   ڭ  ڭO، وإنّما أسند السؤال إليهم وإن وجد من 
آبائهم لكونهم راضين بسؤالهم. 

 Oۆ  ۆ   ۈP نره Oۇ  ۇP :عياناً. والمعنى OۆP

بسبب PٺO وهو سؤالهم الرؤية. 

حين  عليهم  ظاهراً  واستيلاءً  تسلطاً  أي:   Oئە ئە   ئا   Pئا  

أمرهم بأن يقتلوا أنفسهم حتى يتاب عليهم فأطاعوه. 

))) أسباب النزول: 128.
))) عن الجبائي. التبيان ج3: 376. 

))) الكشاف ج1: 584.



PئۆO بسبب ميثاقهم ليخافوا فلا ينقضوا.

 Oئى   ئى  ی  یPو ،Oئۈئې  ئېP :والطور فوقهم Oئۆ ئۈP

وا ـ بتشديد  وأخذنا منهم الميثاق على ذلك والعهد، ثم نقضوه من بعد. وقرئ: لا تَعْدُّ
الدال وسكون العين ـ والأصل: لا تعتدوا فأدغم التاء في الدال وجمع بين الساكنين 

كما جمع في نحو: أصيم ودويبة. 

پ      پ     پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ     ٻ   ٱ  
ڀ  ڀ  ڀ  ڀٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ   ٿ  ٿ  
ڦ   ڦ   ڤ   ڤ    ڤ   ڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ    
ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ   ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ  
چ  چ  ڇ  ڇڇ  ڇ  ڍ   ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎڈ  ڈ  ژ  
ڳڱ   ڳ   ڳ   ڳ   گ   گ   گ   گ   کک    ک   ک   ڑ   ڑ   ژ  

ڱ  ڱ  ڱ  ں   ں
أي: فبنقضهم، وPڤO مزيدة للتوكيد، والباء يتعلّق بمحذوف. والمعنى: 
فبما نقضهم وكفرهم وقتلهم وقولهم، فعلنا بهم ما فعلنا. ويجوز أن يتعلّق بقوله: 
من  بدلّ   Oهَادُوا ذِينَ  الَّ مِنَ  Pفَبظُِلْمٍ  قوله:  أنّ  بعد، على  فيما   Oْعَلَيْهِم مْنَا  حَرَّ  P

 .Oٱ  ٻ P :قوله

Pڀ  ڀ  ڀO أي: في أكنّة لا يصل إليها شيء من الموعظة والذكر، 

فردّ الله عليهم بقوله: Pٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿO أي: خذلها الله ومنعها الألطاف 
بسبب كفرهم فصارت كالمطبوع عليها. 

ما  يكون عطفاً على  أن  Pٹ  ڤ  ڤ  ڤ   ڤ  ڦO يجوز 

ويكون   ،Oٻ Pٱ   على  يعطف  أن  والوجه   .OٿP قوله:  من  يليه 

443.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآيات 158-155



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 444

قوله: Pٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿO كلاماً تابعاً لقوله: Pڀ  ڀ  ڀO على 
وجه الاستطراد. والبهتان العظيم هو التزنية. 

وروي: أنّ جماعة من اليهود سبّوا عيسىj وسبّوا أمه فقال: ))اللهم أنت 
من  الله  فمسخ  والدتي((  وسبّ  سبّني  من  العن  اللهم  خلقتني،  وبكلمتك  ربّ 
سبّهما قردة وخنازير. فاجتمعت اليهود على قتله، فأخبره الله بأنّه يرفعه إلى السماء 
شبهي  عليه  يلقى  أن  يرضى  أيكم  لأصحابه:  وقال  اليهود،  صحبة  من  ويطهّره 
فيقتل ويصلب فيكون معي في درجتي؟ فقال له شاب منهم: يا نبي الله أنا، فألقى 

الله عليه شبهه فقتل وصلب وهم يظنون أنّه عيسى)1(.

PڇO إلى الجار والمجرور، كقولك: خيّل إليه،  Pچ  ڇ  ڇO أسند 

كأنّه قال: ولكن وقع لهم التشبيه، أو أسند إلى ضمير المقتول الذي يدلّ عليه قوله: 
Pڦ  ڄO كأنّه قيل: ولكن شبّه لهم من قتلوه. 

Pڇ  ڍ   ڍ  ڌO في عيسى أنّه قتل أو لم يقتل، وقيل: اختلفوا في أنّه 

إله أو ابن إله.

Pڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ژO بعيسى Pڑ  ڑ  ک  ک  کO استثناء منقطع، لأنّ 

اتباع الظن ليس من جنس العلم، أي: ولكنهم يتبعون الظن.

Pگ  گO قتلًا PگO، أو ما قتلوه متيقنين كما ادّعوا ذلك في قولهم: 

Pڦ  ڄ  ڄ  O، وقيل: هو من قولهم: قتلت الشيء علمًا. 

ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ   ۀ  ہ   ہ  ہہ  ھ   ھ  ھ  
ۇ   ڭ   ڭ   ڭ    ڭ   ۓ   ۓ   ے   ے   ھ  

))) ينظر: الكشف والبيان ج3: 410-409.



ۅ  ۅ  ۋ   ۋ     ۇٴ    ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ  
ئائە  ئا  ىى  ې  ېې   ې   ۉۉ 

ئەئو  ئو
ڻ   Pڻ   والتقدير:  لمحذوف،  صفة  وقعت  قسمية  جملة   Oہ Pۀ  

 ،)1(Oٌا إلَِّ لَهُ مَقَامٌ مَعْلُوم ڻ  ڻO أحد Pۀ ۀ  ہO، ونحوه: Pوَمَا مِنَّ
 Oہ  ہP 2(. والمعنى: وما من اليهود أحد إلا ليؤمنن(Oوَإنِْ مِنْكُمْ إلَِّ وَارِدُهَاP
بعيسى وبأنّه عبد الله ورسوله، حين لا ينفعه إيمانه لانقطاع وقت التكليف، وقيل: 
الضميران لعيسى)3(، أي: وإن منهم أحد إلا ليؤمنن بعيسى قبل موت عيسى، وهم 
أهل الكتاب الذين يكونون في زمان نزوله، فإنّه ينزل من السماء في آخر الزمان، فلا 
يبقى أهل ملة إلا يؤمنون به، ويصلّ خلف المهدي من آل محمّد وتقع الأمنة حتى 
PہO يرجع إلى الله  ترتع الذئاب مع الغنم والأسود مع البقر.وقيل: الضمير في 

 .)4(tتعالى، وقيل: يرجع إلى محمّد

وروي عن أبي جعفر وأبي عبد اللهC قالا: ))حرام على روح امرئ أن 
تفارق جسدها حتى ترى محمّداً وعليّاً بحيث تقرّ عينها أو تسخن(()5(. 

Pڭ   ما  والمعنى:  عظيم!  ظلم  فبأيّ  أي:   Oڭ ڭ   ۓ   Pۓ  

))) الصافات: 164.
))) مريم: 71.

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج6: 14.
))) عن عكرمة. تفسير الطبري ج6: 16.

أبكاه.  أي  عينه  الله  يقال: أسخن  )قرّت(،  الطوسي ج2: 241، و)تسخن( عكس  الشيخ  أمالي   (((
الصحاح مادة: سخن.

445.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآيات 161-159



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 446

والكبائر  الكفر  ما عدّد لهم من  ارتكبوه، وهو  لظلم عظيم  إلا  الطيّبات   Oڭ
الموبقة. والطيّبات التي حرّمت عليهم عقوبة على ظلمهم ما ذكر في قوله: Pوَعَلَ 
مْنَا كُلَّ ذِي ظُفُرٍ... الآيةO)1(، كلما أذنبوا ذنباً حرّم عليهم بعض  ذِينَ هَادُوا حَرَّ الَّ

الطيبات. 

Pۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ   ۋO أي: ناساً كثيراً، أو صداً كثيراً. 

PىO بالرشوة التي كانوا يأخذونها من عوامّهم في تحريف الكتاب. 

ئۇ   ئۇ  ئۆ  ئۆ   ئۈ  ئۈ  ئې  ئې ئې  ئى   ئى   
ئى  ی  یی  ی  ئجئح  ئم ئى  ئي  

بج بح   بخ   بم بى  بي    تج  تح
Pئۇ  ئۆ  ئۆO الثابتون فيه المتقنون له، وهم من آمن من اليهود كعبد 

الله بن سلام وأضرابه من علماء اليهود.

PئۈO من المهاجرين والأنصار.

هو  وقيل:  الصلاة،  فضل  لبيان  المدح  على  نصب   Oئج Pی  

عطف على Pئې ئې  ئىO أي: يؤمنون بالكتاب وبالمقيمين الصلاة وهم الأنبياء. 

ٻ     ٻ   ٻ    ٻ  پ  پ   پ  پ  ڀ  ڀڀ   ڀ  
ٿ   ٿ    ٺ   ٺ   ٺ   ٺ  
ڤ   ڤ   ٹٹ   ٹ   ٹ   ٿ   ٿ  
ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڦ    ڦ   ڦ   ڦ   ڤ   ڤ  
ڇ   چ   چ   چ    چ   ڃ   ڃڃ   ڃ  

))) الأنعام: 146.



ڇ  ڇ  ڇ  ڍ   ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈڈ  
ژ  ژ  ڑ  ڑ   ک

هذا جواب لأهل الكتاب عن سؤالهم رسول اللهt أن ينزّل عليهم كتاباً 
وأنّ  الأنبياء،  من  تقدّمه  من  كإرسال  إرساله  بأنّ  عليهم  واحتجاج  السماء،  من 
ـ بضم  زُبُوراً  أيديهم. وقرئ:  المعجزات قد ظهرت على يده كما كانت تظهر على 

الزاي ـ جمع زبر وهو الكتاب. 

ونصب PڇO بمضمر في معنى Pٻ   ٻO وهو أرسلنا.

Pڦ  ڦ  ڦ   ڄ  ڄO بمكة في الأنعام وغيرها، وعرّفناك شأنهم 

وأخبارهم.

لم  رسلًا  سبحانه  له  أنّ  على  دلّلة  فيه   Oڃ ڃ   ڄ   Pڄ  

يذكرهم في القرآن.

Pڃ  چ  چ   چO بلا واسطة إبانة له بذلك. 

Pڇ  ڇ  ڇO نصب على المدح، ويجوز أن يكون منصوباً 

على التكرير.

Pڇ  ڍ   ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈO لأنّ في إرسالهم إزاحة للعلة 

إلى  يوصل  رسولًا  إلينا  أرسلت  لولا  الناس:  يقول  لئلا  الحجّة،  لإلزام  وإتماماً 
المحجّة، وينبّه على الحجّة، ويوقظ من سنة الغفلة. 

ک  ک  ک  گ   گ  گگ  ڳ  ڳڳ   ڳ  
ڻ   ڻ   ڻ    ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ   ڱڱ  
ے    ھ   ھ   ھ   ھ    ہ   ہ   ہ  ہ   ۀ   ۀ  

447.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآيات 167-163



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 448

ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ    ڭ   ڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ے  
ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋۅ   ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې  ې

ا  Pإنَِّ بقوله:  عليهم  سبحانه  واحتج  السماء،  من  الكتاب  أنّزال  سألوا  لما 
الله  لكن  يشهدون  لا  أنّم  معنى:  على   Oک ک   Pک   قال:   ،Oَإلَِيْك أَوْحَيْنَا 

ا أَوْحَيْنَا إلَِيْكOَ قالوا: ما نشهد لك بهذا فنزل Pک   يشهد، وقيل: لما نزلت Pإنَِّ
.)1(Oک  ک

تثبت  كما  بالمعجزات،  إثباته لصحته  إليه:   Oگ   گP الله  ومعنى شهادة 
الدعاوى بالبيّنات؛ وشهادة الملائكة: شهادتهم بأنّه حقّ وصدق.

ومعنى قوله: Pڳ  ڳO أنزله ملتبساً بعلمه الخاص الذي لا يعلمه 
غيره، وهو تأليفه على أسلوب ونظم أعجز كل بليغ، وقيل: أنزله وهو عالم بأنّك 

أهل لإنزاله إليك ومبلّغ له Pڱ  ڱ  ںO وإن لم يشهد غيره. 

كافرين  بعضهم  كان  أو  والظلم،  الكفر  بين  جمعوا   Oے Pے   

وبعضهم ظالمين. 

Pڭ   ۇ  ۇO لا يلطف بهم فيسلكون الطريق الموصل إلى جهنم، 

أو لا يهديهم يوم القيامة إلا طريقها. 

ئو   ئو   ئە   ئە   ئا   ئا    ى   ى   ې  
ئۇ  ئۇئۆ  ئۆ  ئۈ   ئۈ  ئې  ئې  ئې  ئى  ئىئى  ی  ی  
پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ئج    ی   ی  
ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀڀ   ڀ   ڀ   پ   پ    پ  

))) تفسير السمرقندي ج1: 383.



ڤ   ڤڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ٿ   ٿ   ٿ   
چ        ڃ   ڃ   ڃڃ   ڄ   ڄ   ڄڄ   ڦ   ڦ   ڦڦ   ڤ   
چچ  چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇڍ  ڍ  ڌ  ڌ  ڎ    ڎ  ڈ  

ڈژ  ژ  ڑ  ڑ  ک
انتصب بمضمر، وهو   ،Oْلَكُم ا  خَيًْ Pانْتَهُوا  Pئو  ئۇ  ئۇO ومثله: 

أنّه لما دعاهم إلى الإيمان، وإلى الانتهاء عن التثليث، علم أنّه يحملهم على أمر فقال: 
Pئۇ  ئۇO اقصدوا أو ائتوا أمراً خيراً لكم مما أنتم فيه من الكفر والتثليث وهو 

الإيمان والتوحيد. 

لغير  ولد  قالت:  حتى  المسيح  في  اليهود  غلت   Oپ ٻٻ  Pٻ  

رشدة، وغلت النصارى فيه حيث جعلوه إلهاً.

Pپ  پ   پ  ڀ  ڀ  ڀO وهو تنزيهه عن الشريك والولد. 

PٿO قيل لعيسى: كلمة الله وكلمة منه، لأنّه وجد بكلمته وأمره 

لا غير من غير واسطة أب ولا نطفة، وقيل له: روح الله وروح منه كذلك، لأنّه 
ذو روح وجد من غير جزء من ذي روح، كالنطفة المنفصلة من الحي، وإنّما أنشئ 

إنشاءً من عند الله خالصاً.

Pٹ  ٹ  ٹO أوصلها إليها وحصلها فيها. 

PڄO خبر مبتدأ محذوف، فإن صح عنهم قولهم: هو جوهر واحد ثلاثة 

أقانيم فتقديره: الله ثلاثة، وإلا فتقديره: الآلهة ثلاثة. 

Pچ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇO أي: أُسبّحه تسبيحاً من أن يكون له ولد.

Pڌ  ڌ  ڎ    ڎ  ڈ  ڈO بيان لتنزهه مما نسب إليه. المعنى: إنّ كل 

449.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآيات 171-170



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 450

ما فيهما خلقه وملكه، فكيف يكون بعض خلقه وملكه جزء منه!.

الغني عنهم وهم  فهو  أمورهم،  إليه  الخلق  يكل   Oژ  ڑ  ڑP

الفقراء إليه.

ڳ   گڳ   گ  گ  گ  ک   ک    ک  
ڳڳ ڱ  ڱڱ  ڱ  ں  ں   
ڻ ڻڻ ڻ ۀ ۀ ہ ہ   ہ  
ۓ  ے  ے  ھھ  ھ  ھ  ہ 
ۈۇٴ   ۆۈ   ۆ  ۇۇ  ڭڭڭ   ڭ 

ۋ  ۋ
الدمع:  بنفسه عزّة، من نكفت  PکO ولن يذهب  يأنف   OٻP أي: 
 Oگ گ گ گڳ  ڳ  ڳP إذا نحيته عن خدّك بإصبعك، من
يأنفون، وهو عطف على PکO أي: ولا كل واحد من الملائكة يأنف من أن 
يكون عبداً لله، أو ولا الملائكة المقرّبون يأنفون من أن يكونوا عباداً لله فحذف لدلالة 

قوله: Pگ گO عليه إيجازاً.

PڱO يأنف Pڱ  ڱO ويترك الإذعان له.

Pں   ڻO أي: فسيحشـر المستنكف والمستكبر والمقرّ بالعبودية 

PڻO إلى موضع الجزاء، فيجازيهم جميعاً على حسب أحوالهم. 

والآية الأخرى ظاهرة المعنى. 

ۅ  ۅ    ۉ  ۉ  ې  ې  ې  ې  ى  ى  ئا  
ئا   ئە  ئەئو  ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ   ئۆ  



ئۈ   ئۈ  ئې  ئې  ئې   ئى  ئى  ئى
البرهان والنور المبين هو القرآن، أو أريد بالبرهان الدين الحقّ أو رسول الله، 

وبالنور المبين ما يبيّنه من الكتاب المعجز.

Pئۆ  ئۈ   ئۈ  ئېO أي: في ثواب مستحقّ وتفضّل.

أوليائه،  على  به  يتفضّل  الذي  فضله  لإصابة  يوفّقهم   Oئې Pئې  

المستقيم  الصـراط  دينهم وهو  أنعم عليه من أصفيائه، واتباع  وسلوك طريق من 
الذي ارتضاه الله سبحانه منهجاً لعباده. 

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پپ  پ  پ  ڀ   ڀ  ڀ  
ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿٿ  ٿ  ٹ     ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  
ڤڤ  ڤ  ڦ ڦ  ڦ  ڦ  ڄ  ڄڄ   ڄ  ڃ  ڃ    ڃ  
ڃ  چ  چ  چ  چڇ   ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍڌ  

ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ
قالوا: إنّه آخر ما نزل من أحكام الدين.

كان جابر بن عبد الله مريضاً فعاده رسول اللهt، فقال: )يا رسول الله، إنّ 
لي كلالة فكيف أصنع في مالي؟( فنزلت)1(.

 Oڀ ڀ   وPڀ   الظاهر،  ّـره  يفس مضمر  بفعل  مرفوع   Oڀ پ   Pپ  

يعني:   Oٺ  ٺP ولد  أي: هلك غير ذي  الحال،  الموضع على  منصوبة  جملة 
الأخت للأب والأم، أو للأب.

Pٺ  ٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ     ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤO يعني: إنّا إذا كانت 

))) ينظر: أسباب النزول : 129.

451.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النساء/الآيات 176-174



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج1 452

الميتة فالأخ يرثها المال كله إذا كانت غير ذات ولد ولا والد، وشرط انتفاء الوالد 
بيّنه النبيt)1( وفيه إجماع. 

Pڦ   اثنتين  بالأخوّة  يرث  من  كان  فإن  الأصل:   Oڦ ڦ  Pڤ  

.Oڦ  ڄ  ڄ
Pڄ  ڃ  ڃO وإن كان من يرث بالأخوّة أخوة ذكوراً وإناثاً.

تغليباً  والأخوات  الأخوة  بالأخوة:  فالمراد   Oچ چ   چ   Pچ  

لحكم الذكور. 

فكما  أمك(،  كانت  )من  قيل:  كما   Oڃ وPڄ    Oڦ Pڤ   قيل:  وإنّما 
 OڦP أنّث ضمير )من( لمكان تأنيث الخبر كذلك ثنّي وجمع ضمير من يرث في

وPڃO لمكان تثنية الخبر وجمعه. 

ڇ   Pڇ   أي:  تضلوا،  أن  كراهة  ومعناه:  له،  مفعول   Oڍ وPڍ  
ڇO جميع أحكام دينكم لئلا تضلوا.

Pڌ  ڎ  ڎ  ڈO من أمور معاشكم ومعادكم فيجزيكم بها على ما 

تقتضيه المصلحة وتوجبه الحكمة.

))) المستدرك على الصحيحين ج4: 336، تهذيب الأحكام ج9: 319.



فهرس المحتويات





فهرس المحتويات

5. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . مقدّمة الناشر 
7. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . مقدّمة المحقق
منهج التحقيق. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .18
نماذج من المخطوطات. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .21
5. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . مقدّمة المؤلف
9. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  سورة فاتحة الكتاب
18. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . سورة البقرة
238. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  سورة آل عمران
347. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . سورة النساء
453. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  فهرس المحتويات




