
 





ت ٥٤٨ ه ـ

<ÂÜéfle<Óflj¬]Ê<‰√q]Ö









سورة هود

مكية، مائة وإحدى وعشـرون آية بصري، ثلاث كوفي، عدّ الكوفي: Pبَرِيءٌ 
 .Oٍفِ قَوْمِ لُوطP ،Oَكُون مَِّا تُشِْ

حسنات  عشر  الأجر  من  أُعطي  هود(  )سورة  قرأ  ))ومن  أُبّي:  حديث  في 
بعدد من صدّق بنوح وكذّب به وهود وصالح وشعيب ولوط وإبراهيم وموسى، 
وكان يوم القيامة من السعداء(()1(، قال الباقرj: ))من قرأها في كل جمعة بعثه الله 
النبيّين، وحوسب حساباً يسيراً، ولم تعرف له خطيئة عملها  القيامة في زمرة  يوم 

يوم القيامة(()2(. 

ٱ ٻ ٻ

ڻ     ں    ں   ڱ    ڱ    ڱ    ڱ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ     گگ  
ڻ  ڻ   ڻۀ  ۀ      ہ  ہ  ہ     ہ  ھ  ھ  ھ     ھ  ے  
ۈ   ۆ  ۆ     ۇ    ۇ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۓ   ۓ     ے  
ې   ې   ې       ې       ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ   ۈۇٴ  
ئۈ   ئۆ   ئۆ           ئۇ   ئۇ   ئو    ئو   ئە          ئە   ئا   ىئا   ى  

))) الكشاف ج2: 439 باختصار.
))) ثواب الأعمال: 106.



.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 6

ی   ی    ی   ی   ئى         ئى   ئى   ئې   ئېئې   ئۈ  
ئجئح  ئم     ئى  ئي  بج      بح   

Pڳ  ڳO نظمت نظمًا محكمًا لا نقص فيه ولا خلل كالبناء المحكم، 

الْكِتَابِ  Pآيَاتُ  كقوله:  حكيمًا،  صار  إذا  حكم:  من  حكيمة،  آياته  جعلت  أو 
كِيمOِ)1(، أو منعت من الفساد، من أحكم الدابة: وضع عليها الحكمة ليمنعها  الَْ

من الجماح، قال جرير:
أَبَنـِـي حَنيِفَــةَ أَحْكِمُــوا سُــفَهَاءَكُمْ         إنِِّ أَخَــافُ عَلَيْكُــمُ أَنْ أَغْضَبَــا)2(

والأحكام  والمواعظ  التوحيد  بدلائل  القلائد،  تفصّل  كما   Oڱ Pڳ  
والقصص، أو جعلت فصولًا: آية آية وسورة سورة، أو فرّقت في التنزيل فلم تنزل 
جملة واحدة. ومعنى PڳO: التراخي في الحال لا في الوقت، كما تقول: هي محكمة 

أحسن الإحكام ثمّ مفصلة أحسن التفصيل. وPڳO: خبر مبتدأ محذوف.

Pڱ   ڱ   ڱO أحكمها، وPںO: عالم فصّلها، أي: بيّنها وشرحها. 

Pڻ    ڻO مفعول له، أي: لأن لا تعبدوا، أو تكون )أن( مفسّـرة، لأنّ 

في تفصيل الآيات معنى القول، كأنّه قيل: قال: لا تعبدوا إلا الله، أو أمركم أن لا 
تعبدوا إلا الله، أي: أمركم بالتوحيد. 

Pھ  ھO أي: وأمركم بالاستغفار.

نذير وبشير من جهته، كقوله:  لكم  إنّني  أي:  PہO لله،  والضمير في 

))) يونس: 1.
))) ديوان جرير: 47.



Pرَسُولٌ مِنَ اللهOِ)1(، أو هي صلة لـPہO أي: أنذركم PہO ومن عذابه إن 
كفرتم، وأبشّكم بثوابه إن آمنتم.

Pے  ے  ۓO يعني: استغفروا من الشـرك ثمّ أخلصوا التوبة واستقيموا 
.)2(Oثُمَّ اسْتَقَامُواP :عليها كقوله

Pڭ  ڭ  ۇO إلى  PۓO في الدنيا بالنعم السابغة والمنافع المتتابعة 

أن يتوفاكم.

Pۇ   ۆ   ۆۈ  ۈO أي: ويعط في الآخرة كل ذي فضل في العمل 

 Oۋ  ۋP وزيادة فيه جزاء فضله لا يبخس، أو فضله في الثواب والدرجات 
أي: تتولوا، فحذف إحدى التاءين.

Pۉ  ې      ېO يوم القيامة، وبيّ العذاب بأنّ مرجعهم إلى القادر على 

ما يريده من عذابهم. 

Pئۆ  ئۈO أي: يزورون عن الحقّ وينحرفون عنه، لأنّ من أقبل على 

الشيء استقبله بصدره، ومن انحرف عنه ثنى عنه صدره.

رسوله  يطلع  فلا  الله،  من  ليستخفوا  يريدون  أي:   Oئې Pئۈ  

والمؤمنين على ازورارهم.

كلام  لاستماع  كراهة  بثيابهم  يتغطّون  معناه:   Oئى ئى   ئى   Pئې  

Pی   قال:  ثمّ   ،)3(Oْم ثيَِابَُ وَاسْتَغْشَوْا  آذَانِمِْ  فِ  أَصَابعَِهُمْ  Pجَعَلُوا  كقوله:  الله، 
ی  ی   ی  ئجO يعني: أنّه لا تفاوت في علمه بين إسرارهم وإعلانهم. وفي 

))) البيّنة: 2.
))) الأحقاف: 13.

))) نوح: 7.

7.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة هود/الآيات 5-1



.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 8

قراءة أهل البيتb: يَثْنَوْنَْ صُدُورَهُمْ، على يفعوعل، من الثني وهو بناء مبالغة. 
وقرئ بالتاء والياء. 

ڀ    ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ    
ٹ    ٿ   ٿ   ٿٿ   ٺ   ٺ   ٺ  ڀٺ  
ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤڤ   ڦ  ڦ  
ڦ  ڦ  ڄ  ڄڄ  ڄ  ڃ    ڃ     ڃ  
ڃ  چ  چ  چ  چ  ڇ   ڇ    ڇ  ڇ     ڍ  ڍ  
ڑ   ڑ   ژ   ژ   ڈ        ڈ   ڎ   ڎ   ڌ   ڌ  
کک  ک  ک  گ  گ     گ  گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ    

ڱ  ڱ  ڱ

Pپ  پ  ڀO لما ضمن سبحانه أن يتفضّل بالرزق عليهم وتكفّل به صار 

التفضّل واجباً، فلذلك جاء بلفظ الوجوب كالنذور الواجبة على العباد.

كانت  حيث   OڀP ومسكنها  قرارها  موضع   Oڀ Pڀ  

مودعة فيه قبل الاستقرار من أصلاب الآباء وأرحام الأمهات، أو البيض.

Pٺ   الدواب ورزقها ومستقرها ومستودعها  أي: كل واحدة من   OٺP

ٺO في اللوح المحفوظ، يعني: إنّ ذكرها مكتوب فيه ظاهر. 

Pڤڤ   ڦ  ڦO أي: ما كان تحته خلق إلا الماء، قبل خلق 

السماوات والأرض وارتفاعه فوقها، وفيه دلالة على أنّ العرش والماء كانا مخلوقين 
قبل خلق السماوات والأرض.

أن  وهي  بالغة،  لحكمة  خلقهن  أي:   OٹPبـ يتعلّق   OڦP

يجعلها مساكن لعباده، وينعم عليهم فيها بفنون النعم، ويكلفهم ويعرضهم لثواب 



ما  بكم  ليفعل  PڦO أي:  قال:  المختبر  اختبار  أشبه ذلك  الآخرة. ولما 
يفعل المبتلي لأحوالكم كيف تعملون.

طريق  وهو  العلم،  معنى  الاختبار  في  لأنّ  تعليق،   Oڄ ڄ   Pڦ  

إليه، والذين هم أحسن عملًا: هم المتقون، فخصّهم بالذكر تشريفاً لهم وترغيباً 
في حيازة فضلهم.

Pڇ     لقالوا:  فتوقّعوه،   Oچ چ   ڃ   ڃ   ڃ      ڃ     Pڄ  

هو  القرآن  لأنّ  القرآن  إلى  بهذا  وأشاروا  باطل،  أمر  أي:   Oڍ ڍ   ڇ      ڇ  
الناطق بالبعث، فإذا جعلوه سحراً فقد اندرج تحته إنكار ما فيه من البعث وغيره، 

وقرئ: إلا ساحر، يريدون الرسول. 

وPڈO عذاب الآخرة، وقيل: عذاب يوم بدر)1(.

Pڈ       ژO أي: حين، والمعنى: إلى جماعة من الأوقات.

Pڑ  ڑ  کO أي: ما يمنعه من النزول استعجالًا له.

وPک  گO منصوب بخبر PگO، وفيه دليل على جواز تقديم خبر 
)ليس( على )ليس(، لأنّ المعمول لا يقع إلا حيث يجوز وقوع العامل فيه.

ووضع PڱO موضع يستعجلون، لأنّ استعجالهم كان على وجه 
الاستهزاء.

Pڳ  ڳO في معنى: يحيق، إلا أنّه جاء على عادة الله في إخباره. 

ڱ  ں  ں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ         ہ  
ہ  ہ  ہ  ھ  ھ  ھ  ھ   ے  ے  

))) تفسير ابن عباس ج2: 278.

9.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة هود/الآيات 8-6



10 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

ۈ   ۆ   ۆ   ۇ    ۇ   ڭ   ڭ    ڭڭ   ۓ   ۓ  
ۈ  ۇٴ  ۋۋ  ۅ     ۅ  ۉ  ۉ

PںO للجنس.

PڻO أي: نعمة من صحّة أو ثروة أو نحو ذلك Pڻ  ڻO أي: 

النعمة  تلك  إليه  تعود  أن  من  قنوط  اليأس،  شديد   Oہ Pۀ       منه  سلبناها 
المنزوعة، قاطع رجاءه من سعة فضل الله PہO عظيم الكفران لنعمه. 

Pۓ  ۓ  ڭO أي: المصائب التي ساءتني وحزنتني.

PڭڭO أي: أشر بطر PۇO على الناس بما أنعم الله عليه، قد شغله 

الفرح والفخر عن الشكر. 

PۆۆۈO أي: قابلوا الشدّة بالصبر، والنعمة بالشكر. 

ئە   ئە   ئا     ئا   ى       ى   ې   ې   ې   ې  
ئىئى   ئى   ئې      ئېئې   ئۈ   ئۈ    ئۆ   ئۆ         ئۇ   ئۇ   ئو   ئو  
پ   ٻ   ٻٻ   ٻ    ٱ    ئح    ئج   ی   ی   ی   ی  
ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ    پ   پ   پ    
ڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ٿ   ٿ    ٿ   ٿ      ٺ  

ڤ  ڤ  ڤ  ڦ    ڦ         ڦ   ڦڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ
كانوا يقترحون عليه أشياء تعنتاً، فقالوا: Pئو  ئۇ  ئۇ  ئۆئۆ  ئۈ   ئۈ  

ئېO، وكان يضيق صدره صلوات الله عليه وآله بما يقولونه.

الكنوز  Pئۇ  ئۇO ما اقترحناه من  Pئە  ئوO كراهة أن يقولوا: هلا 

والملائكة؟ ولَِ أنزل عليه ما لا نريده ولا نقترحه؟.



Pئې     ئى  ئىO أي: ليس عليك إلا إنذارهم بما أوحي إليك.

أن  يجب  ما  بهم  يفعل  ثمّ  يقولون  ما  يحفظ   Oئج ی  ی  ی   Pی  

يفعل، فكل أمرك إليه، وعليك بتبليغ الوحي غير مبال بمقالاتهم ولا ملتفت إلى 
فعالهم من استكبارهم واستهزائهم. 

.Oې  ى  ىPلـ OٻP منقطعة، والضمير في OٱP
تحداهم PپپO ثمّ تحداهم بسورة واحدة لما استبان عجزهم عن 
له  منها  واحدة  كل  مماثلة  أراد  لأنّه  أمثاله،  بمعنى:   OپP بالعشر  الإتيان 
افتريته من عند نفسي كما  أنّ  والمعنى: هبوا   .OپپPلـ PڀO صفة 

زعمتم PپO أنتم بكلام PپO في حسن النظم والفصاحة مفترى مختلق 
من عند أنفسكم، فأنتم فصحاء مثلي تقدرون على مثل ما أقدر عليه من الكلام. 

Pٿ  ٹ  ٹO أي: لك وللمؤمنين.

وازدادوا  عليه  أنتم  الذي  العلم  على  اثبتوا  أي:  المؤمنون،  أيّا   OٹP

يقيناً.

Pٹ  ڤ  ڤ  ڤO أي: أنزل ملتبساً بما لا يعلمه إلا الله من نظم معجز 

Pڌڦ    ڦ          إليه، واعلموا عند ذلك:  لجميع الخلق، وإخبار بغيوب لا سبيل لهم 
ڦO الله وحده، وأنّ توحيده هو الحقّ، والشـرك به هو الظلم الصريح Pڄ  ڄ  

ڄO مخلصون موقنون بعد قيام الحجّة القاطعة؟.
فإن لم يستجب لكم من  المعنى:  للكفار، فيكون  ويجوز أن يكون الخطاب 
 Oڄ ڄ   Pڄ   الحجّة،  عليكم  قامت  فقد  معارضته،  إلى  تدعونهم 

متابعون بالإسلام معتقدون للتوحيد. 

11 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة هود/الآيات 14-9



12 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

ڃ  ڃ     ڃ  چ   چ  چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  
ڍ  ڍ  ڌ   ڌ  ڎ  ڎ  ڈ   ڈ  ژ  ژ  ڑ       ڑک  
ک   ک  ک  گ       گ  گ  گ  ڳ        ڳ  ڳ  
ڻ      ڻ   ڻ   ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ    ڱ   ڱ   ڳ    
ے   ے    ھ   ھ   ھھ   ہ   ہ   ہہ   ۀ   ۀ  
ۓ    ۓ  ڭڭ  ڭ  ڭ  ۇ   ۇ  ۆۆ  ۈ  ۈ    ۇٴ  ۋ  

ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ    ې
Pچ  ڇO نوصل إليهم ونوفّر عليهم أجور PڇO من غير بخس 

في الدنيا، وهو ما يرزقون PڍO من الصحّة والرزق، وقيل: هم أهل الرياء)1(. 

الآخرة.  في   OڍP صنيعهم  أو  صنعوه،  ما  أي:   Oک ک   Pک   

يعني: لم يكن لصنيعهم ثواب، لأنّم لم يريدوا به الآخرة، وإنّما أرادوا به الدنيا وقد 
وفى إليهم ما أرادوا.

Pگ  گ گ  ڳO أي: كان عملهم في نفسه باطلًا، لأنّه لم يعمل 

للوجه الصحيح الذي هو ابتغاء وجه الله، فلا ثواب يستحقّ عليه ولا أجر. 

التقدير: Pڳ  ڳ    ڱ  ڱ  ڱڱO كمن كان يريد الحياة الدنيا، أي: 
العقل.  دليل  وهو  حقّ  الإسلام  دين  أنّ  على  وحجّة  وبيان  الله  من  برهان  على 
بعيد  وبون  شديد  تفاوت  الفريقين  وبين  المنزلة،  في  يقاربونهم  لا  إنّم  والمعنى: 
 OڻP يشهد بصحّته وهو القرآن OںP ويتبع ذلك البرهان OںP

من الله، وقيل: البيّنة: القرآن، والشاهد: جبرئيل يتلو القرآن)2(، وقيل: أفمن كان 

))) عن مجاهد. تفسير الطبري ج12: 9.
))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج12: 11.



على بيّنة هو النبيtّ، والشاهد منه: علّي بن أبي طالبj يشهد له وهو منه)1(، 
.)2(bوهو المروي عنهم

Pڻ  ڻO من قبل القرآن Pڻ     ۀO وهو التوراة يتلوه أيضاً في 

التصديق.

PۀO مؤتماً به في الدين قدوة فيه PہO ونعمة عظيمة على المنزل 

عليهم.

PہO يعني: من كان على بيّنة P  ہ  ھO أي: بالقرآن.

Pھ  ھ  ے   ے  ۓO يعني: أهل مكة ومن وافقهم وضامّهم من 

.Oۓ  ڭP jالمتحزبين على رسول الله

Pڭ  ڭ  ۇ   ۇO أي: شك من القرآن، أو من الموعد. 

ئو      ئە   ئائە   ئا   ى   ى    ې   ې   ې   
ئې    ئۈ  ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ  ئۇ   ئو  
ئح   ئج     ی   یی   ی   ئى   ئى   ئى   ئېئې  
ٱ   بي    بى  بم   بخ   بح   بج    ئي   ئى   ئم  
ڀ   ڀ   ڀ     پ   پ     پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ  
ٹ   ٹ   ٹ      ٿ       ٿ   ٿٿ   ٺ   ٺ   ٺٺ   ڀ  
ڦ   ڦ   ڦ    ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ٹ  
چ   چ   ڃ   ڃ     ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڦ  

چ  چ  
))) تفسير الطبري ج12: 11.
))) تفسير العياشي ج2: 142.

13 تفسير سورة هود/الآيات 22-18 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



14 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

الخلائق  يراهم  موقفاً  ويوقفون  يحبسون  أي:   Oئۇ ئو   Pئو 

والأنبياء  الحفظة  الملائكة  من   OئۆP عليهم  ويشهد  عملوا  بما  للمطالبة 
بأنّم الكاذبون PئېO الله بأنّه اتخذ ولداً وشريكاً، وأنّم أضافوا إليه ما لم ينزله، 

 .Oئىئى  ئى  ی  یP :ويقولون

دين  الخلق ويصرفونهم عن  يغوون  أي:   Oی  ئج    ئح  ئم  ئىP

الله.

يبغون  أو  مستقيمة،  وهي  بالاعوجاج  يصفونها  أي:   Oبج Pئي  

أهلها أن يعوجّوا بالارتداد، وPبمO الثانية: فصل أكّد به كفرهم بالآخرة. 

Pٱٻ  ٻ ٻO أي: فائتين الله PٻO الدنيا أن يعاقبهم لو 

أراد  منه، ولكنّه  فينصـرهم ويمنعهم  يتولاهم  Pپ  پپO من  أراد عقابهم 
فُ. إنظارهم وتأخير عقابهم إلى هذا اليوم، وهو من كلام الأشهاد. وقرئ: يُضَعَّ

الحقّ  استماع  عن  تصامهم  لفرط  إنّم  المعنى:   Oٹ ٹ      ٿ  Pٿ  

كأنّم لا يستطيعون السمع. 

Pڦ   ڦO بأن اشتروا عبادة الآلهة بعبادة الله.

 Oڄ  ڄڄP أي: وضاع عنهم ما اشتروه، وهو Oڦ  ڦP

من شفاعة آلهتهم لهم.

Pڃڃ ڃ    ڃ  چ چ  چO أي: لا ينفعهم ذلك، كسب 

ذلك الفعل لهم الخسـران، وقيل: معناه: حقّاً إنّم أخسر الناس في الآخرة.



ڌڌ  ڍ  ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ 
ڎڎڈڈ  ژ ژڑ  ڑ     ک  ک 
ڳڳ   ڳ   ڳ   گگ   گ   گ   ک   

ڱ  ڱ   ڱ
PڍڌڌO اطمأنوا إليه وخشعوا له وانقطعوا إلى عبادته وذكره، 

من الخبت وهو الأرض المستوية. 

 OگP وفريق المؤمنين بالبصير OۆگPشبّه فريق الكفار بـ
وهو من اللف والطباق، وفيه معنيان: أن يشبّه الفريق بشيئين، كما شبّه امرؤ القيس 

]قلوب الطير بالحشف والعناب في قوله[)1(:
ــابُ وَالَحشَــفُ البَالي)2( ــرِْ رَطْبــاً وَيَابسِــاً           لَــدَى وَكْرِهَــا العِنَّ كَأَنَّ قُلُــوبَ الطَّ

وأن يشبّهه بالذي جمع بين العمى والصمم، وبالذي جمع بين السمع والبصر، 
على أن يكون الواو في PگO وفي PگO لعطف الصفة على الصفة.

Pڳ  ڳO الفريقان PڳO تشبيهاً. 

ہ   ہ    ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ    ں   ں   ڱ  
ڭ    ۓ   ۓ   ے   ے   ھ      ھھ   ھ   ہ   ہ  
ۋ    ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ  
ېېېې  ۉ  ۉ  ۅۅ   ۋ  
ىىئا  ئا  ئە ئەئو  ئو  ئۇ  ئۇ     ئۆ  

))) ساقطة من ب.
))) ديوان امرئ القيس: 38.

15 تفسير سورة هود/الآيات 27-23 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



16 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

ی     ی     ی   ئى   ئى   ئى   ئې   ئې   ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ  
ی  ئج  ئح  ئم  ئى  ئي  بج بح

قرئ: إنّ ـ بالفتح والكسر ـ فالفتح على أرسلناه بأنّ لكم نذير. والمعنى: 
فلما  بالكسـر،   Oۀ Pڻڻ  قوله:  وهو  الكلام  بهذا  ملتبساً   Oں Pں  

زيداً كالأسد.  إنّ  قولك:  الكسر في  فتح )كأن( وأصله  فتح كما  الجار  به  اتصل 
وأما كسـر )إنّ( فعلى إرادة القول.

 ،Oھ  ھP أي: أرسلنا بأن لا تعبدوا OڻڻP بدل من Oہ  ہ  ہP

.OۀPأو بـ OںPأو تكون )أن( مفسّـرة متعلّقة بـ

PڭO مجاز في صفة PۓO أو PۓO، لأنّ الأليم في الحقيقة هو 

المعذّب، ونظيره قولهم: نهاره صائم وليله قائم. 

PڭO الأشراف، لأنّم يملؤون القلوب هيبة.

غير  من  يكون  أن  ينبغي  الرسول  أنّ  ظنوا   Oۋ ۋ    ۇٴ   ۈ   Pۈ  
جنس المرسل إليه. والأراذل: جمع الأرذل.

أو  الرأي،  أوّل  اتبعوك  بمعنى:  الهمز،  بالهمز وغير  قرئ   Oې ىPو
ظاهر الرأي، وإنّما انتصب على الظرف، وأصله: ]وقت حدوث أوّل رأيهم أو[)1( 
وقت حدوث ظاهر رأيهم فحذف المضاف، وأريد: إنّ اتباعهم لك إنّما كان بديهة 

من غير روية ونظر، وإنّما استرذلوهم لفقرهم وقلة ذات يدهم.

Pىئائا  ئە ئە ٺO أي: زيادة شرف تؤهلكم للنبوّة. 

PئۈO أخبروني Pئې  ئې  ئېO برهان Pئى  ئىO وشاهد يشهد بصحّة 

))) ساقطة من أ، ب، ج.



نبوّتي Pی  ی    ی    یO بإيتاء البيّنة، على أنّ البيّنة هي الرحمة بعينها. ويجوز 
أن يريد بالبيّنة: المعجزة، وبالرحمة: النبوّة، فعميت عليكم أي: خفيت بعد البيّنة، 

.OئحP أي: أُخفيت OئجP :وقرئ

P    ئم  ئى  ئي  بجO أي: أنكرهكم على قبولها، ونجبركم على 
الاهتداء بها PئىO تكرهونها ولا تختارونها ولا إكراه في الدين.

ٺ   ڀ    ڀڀ   ڀ   پ       پ   پ     ٻپ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ٹ   ٹ      ٹ   ٿ   ٿ   ٿ   ٺٿ   ٺ   ٺ   
ڄ   ڦڄ    ڦ   ڦ   ڦ   ڤ     ڤ   ڤ   ڤ   ٹ  
ڄ  ڄ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ  چ    چ  ڇ  
ڈ   ڈ   ڎ   ڎ    ڌ   ڌ   ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ  

ژ  ژڑ  ڑ  ک  ک  ک  کگ  گ   گ          گ  ڳ  ڳ 
 .Oإنِِّ لَكُمْ نَذِيرٌ مُبيٌِنP :يرجع إلى قوله OٻP الضمير في

أو  طردهم،  من  فيعاقب  الله  يلاقون  إنّم  معناه:   Oٿ ٿ   Pٿ  

يلاقونه فيجازيهم على ما يعتقدونه من الإخلاص في الإيمان كما ظهر لي منهم، أو 
على ما تقرفونهم)1( به من خلاف ذلك.

PٹO الحقّ وأهله، أو تسفهون على المؤمنين، أو تجهلون لقاء ربّكم. 

Pڤ  ڤ ڦ  ڦO من يمنعني من انتقام الله وعذابه Pڦ  ڦ O، وكانوا 

يسألونه أن يطردهم ليؤمنوا، أنفة من أن يكونوا معهم على سواء. 

حتى  الدنيا  في  عليكم  فضلًا  فأدعي   Oچ چ   ڃ   ڃڃ   Pڃ  

))) تقرفونهم: تعيبونهم. )الصحاح: مادة قرف(

17 تفسير سورة هود/الآيات 31-29 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



18 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

أنّ  أدعي   OچP  ،Oٍفَضْل مِنْ  عَلَيْنَا  لَكُمْ  نَرَى  Pوَمَا  بقولكم:  فضلي  تجحدوا 
ڇ   ڇ   Pڇ   قلوبهم،  وضمائر  أتباعي  نفوس  على  أطّلع  حتى   Oڇ Pچ  

ڍO حتى تقولوا لي: ما أنت إلا بشر مثلنا، ولا أحكم على من تسترذلونه 
 Oگ   گ       گ  ئوP لفقرهم أنّ الله لن يؤتيهم خيراً كما تقولون لهوانهم عليه

إن قلت شيئاً من ذلك.

والازدراء: افتعال من زرى عليه: إذا عابه. 

ڻ    ڻ    ں     ں   ڱ   ڱ     ڱ   ڱ   ڳ   ڳ  
ھ   ھ   ھ    ھ   ہ    ہ   ہ     ہ    ۀ   ۀ   ڻ   ڻ  
ے  ے   ۓ  ۓ  ڭ       ڭ  ڭ     ڭ  ۇ  ۇ  ۆ  ۆ   
ې   ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۋۅ    ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   
ئۇ   ئۇ   ئو   ئو    ئە   ئە      ئا     ئا   ىى    ې  

ئۆ  ئۆ
من   Oڻ ں     Pں   الكفاية  قدر  على  مجادلتنا  في  وزدت  حاججتنا  أي: 

العذاب فإنّا لا نؤمن بك.

Pہ   ہ    ہ  ہ   ھO وليس الإتيان به إلّي Pھ   ھO تعجيله لكم. 

Pئو  Pۆ   ۈ   ۈ  ۇٴۋ  ۋO شرط، جزاؤه ما دلّ عليه قوله:  وقوله: 
ڭ    ڭO، وهذا الدال في حكم ما دلّ عليه، فوصل بشـرط كما يوصل الجزاء 
بالشـرط في قولهم: إن أحسنت إلّي أحسنت إليك إن أمكنني. وأما المعنى في قوله: 
الكفر  منه الإصرار على  الله  علم  إذا  الكافر  أنّ  فهو   Oۇٴۋ  ۋ Pۆ   ۈ   ۈ  

فخلاه وشأنه ولم يقسره على الإيمان سمّي ذلك إغواء وإضلالًا، كما أنّه إذا عرف 
منه الإرعواء إلى الإيمان فلطف به سمّي إرشاداً وهداية.



Pئە  ئوO معناه: إن صحّ وثبت أنّ PئەO فعلّي عقوبة إجرامي 

يثبت  ولم  أي:   Oئو  ئۇP تعرضوا عني.  أن  افترائي، وكان حقّي حينئذ  أي: 
ذلك وأنا بريء منه.

وجه  فلا  علّي،  الافتراء  إسناد  في  إجرامكم  من   :Oئۆ Pئۇ   ومعنى 
لإعراضكم عني. 

ئۈ  ئۈ     ئې  ئې  ئې  ئى  ئى   ئى  ی       ی  ی  ی    ئج  
ئح  ئم  ئى            ئي  بج  بح  بخ  بم       بى  
بي   تج  تح  تخ  تمتى  تي     ثج  ثم   ٱ  ٻ  
ٻ  ٻ  ٻ  پ    پ  پ  پ   ڀڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ   
ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ٿ    ٿ   ٿ         ٿ   ٺ   ٺ  

ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ   ڦ  ڦ
أقنطه الله سبحانه من إيمانهم.

 O ڳ Pإلا من قد وجد منه ما كان يتوقع من الإيمان، و Oی    ی ییP

للتوقع.

Pئج  ئحO أي: فلا تحزن حزن بائس مسكين، قال: 

مَا يَقْسِمُ الُله فَاقْبَلْ غَيَْ مُبْتَئسٍِ       مِنْهُ وَاقْعُدْ كَرِيمًا نَاعِمَ البَالِ)1(

أي: فلا تحزن بما فعلوه من تكذيبك وإيذائك، فقد حان وقت الانتقام لك 
منهم وإنجائك. 

PبمO، كأنّ  بخO ملتبساً  Pئۇ    PبمO في موضع الحال، أي: 

))) ديوان حسان بن ثابت: 192وفيه: أقبل.

19 تفسير سورة هود/الآيات 39-36 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



20 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

من الله سبحانه معه أعيناً تكلؤه أن يزيغ في صنعته عن الصواب PبىO وأنّا 
نوحي إليك ونلهمك كيف تصنع. وعن ابن عباس: لم يعلم كيف صنعة الفلك، 

فأوحى الله إليه أن يصنعها مثل جؤجؤ الطائر)1(.

واستدفاع  قومك  شأن  في  تدعني  ولا   Oتم تخ   تح   تج   Pبي   

PتيO محكوم عليهم بالإغراق، وقد وجب ذلك فلا  العذاب عنهم بشفاعتك 
سبيل إلى كفه. 

Pٱ  ٻO حكاية حال ماضية.

Pپ   ڀO ومن عمله السفينة، وكان يعملها في برية في أبعد موضع 

من الماء، فكانوا يتضاحكون ويقولون: يا نوح، صرت نجّاراً بعدما كنت نبيّاً.

Pٺٺ  ٿO في المستقبل Pٿ ٿO منا الساعة إذا وقع عليكم 

الغرق في الدنيا والحرق في الآخرة. 

PٹئۈO الذي  بـP ئۈO، أي:  Pٹ ٹO في محلّ النصب 

والحقّ  الدين  حلول   Oڤ Pڤ   الدنيا  عذاب  وهو   OٹڤڤP

اللازم Pڦ   ڦO وهو عذاب الآخرة، ويجوز أن يكون PٹO استفهامية 
ويكون تعليقاً.

ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ   ڃ  ڃ  ڃ     چ  چ  چ  
چ  ڇ  ڇ   ڇ  ڇ  ڍ  ڍ    ڌ  ڌڎ  ڎ  ڈ  ڈ  
ڳ        گگ   گ   گ   ک        ک   ک      ک   ڑ     ژ   ژ     
ڻڻ   ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ    ڱ   ڳ   ڳ      ڳ  

))) تفسير الطبري ج12: 21.



ڻ  ڻ  ۀ   ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ  ھ  ھ  ھ  
ھ  ے   ے  ۓ  ۓ     ڭ  ڭ  ڭ  ڭۇ  ۇ  ۆ  
ې     ې   ې   ۉ   ۅۉ   ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   

ې  ى  ى  
PڦO هذه هي التي يبتدأ بعدها الكلام، دخلت على الجملة من الشرط 

والجزاء.

Pڄ  ڃO بالماء، أي: ارتفع الماء بشدّة اندفاع، وهو تنور الخابزة، وكان 

في ناحية الكوفة، وقيل: التنور: وجه الأرض)1(.

يعني: واحمل   ،Oڌ  ڌP PچO، وكذلك  PڇO عطف على 

بـPچ   والمراد   ،OڃP مفعول   OچPو غيرهم،  من  والمؤمنين  أهلك 
چO: الشياع، وقرئ: مِنْ كُلٍّ ـ بالتنوين وحذف المضاف إليه من كل ـ والمراد: 
.OچPعلى أنّه صفة لـ OچP من كل شيء زوجين، فعلى هذا يكون انتصاب

واستثنى من أهله Pڇ  ڇ  ڍ  ڍO أنّه من أهل النار للعلم بأنّه يختار 
الكفر.

Pڎ  ڈ  ڈ  ژ     ژO قيل: كانوا ثمانية)2(، وقيل: كانوا اثنين وسبعين 

رجلًا وامرأة)3(. 

Pگ   وقرئ:   .Oک Pک      معه:  لمن  نوح   Oک ک      Pک  

))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج12: 24.
))) عن قتادة وغيره. تفسير الطبري ج12: 26.

))) عن مقاتل. الكشف والبيان ج5: 169.

21 تفسير سورة هود/الآيات 43-40 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



22 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

روي  ما  إلا   OئۆP في  الميم  ضم  على  واتفقوا  وفتحه،  الميم  بضم   Oگ
عن ابن محيصن: أنّه فتح الميم فيهما، من جرى ورسا: إما مصدرين، أو وقتين، أو 
مكانين. والمعنى: اركبوا فيها مسمّين الله، أو قائلين: Pک   گO وقت إجرائها 
ويجوز  الأخرى.  القراءة  على  رسوها،  ووقت  جريها  وقت  أو  إرسائها،  ووقت 
ومقدم  النجم  خفوق  كقولهم:  المضاف،  الوقت  منهما  حذف  مصدرين  يكونا  أن 
 Oک گP الحاج. ويجوز أن يكونا مكاني الإجراء والإرساء، وانتصابهما بما في
من معنى الفعل، أو بما فيه من إرادة القول. وروي: أنّ نوحاً كان يقول إذا أراد أن 
تجري: بسم الله، وإذا أراد أن ترسو قال: بسم الله)1(. ويجوز أن يراد: بالله إجراؤها 

وإرساؤها، أي: بأمره ومشيئته، والاسم مقحم. 

 O ۀ P معناه: أنّ السفينة تجري بنوح ومن معه على الماء Oڱ   ڱ ڱP

أمواج PڻO في عظمها وارتفاعها. وقرأ علّيj: ونادى نوح ابنه ـ بفتح 
الهاء ـ اكتفى بالفتحة عن الألف، وروي أيضاً: ابنها، والضمير لامرأته.

Pۀ   ۀ  ہO وهو مَفْعِلْ من عزله عنه: إذا نحّاه وأبعده. يعني: 

وكان في مكان عزل فيه نفسه عن أبيه وعن مركب المؤمنين، وقيل: كان في معزل 
عن دين أبيه)2(.

PہO قرئ بفتح الياء وكسرها، فالكسر للاقتصار عليه من ياء الإضافة، 

أو  بنيا،  يا  قولك:  في  الإضافة  ياء  من  المبدلة  الألف  من  عليه  للاقتصار  والفتح 
سقطت الياء والألف لالتقاء الساكنين، لأنّ الراء بعدهما ساكنة. 

من  مكان  إلا  أي:  الله،   Oۅ ۅ   Pۋ   الطوفان   Oۈ ۈ   ۆ    Pۆ  

))) عن الضحاك وغيره. تفسير الطبري ج12: 28.
))) معاني القرآن وإعرابه ج3: 54.



رحم الله من المؤمنين، يعني: السفينة، أو لا عاصم اليوم إلا الراحم وهو الله تعالى، 
وقيل: لا عاصم بمعنى: لا ذا عصمة إلا من رحمه الله، كقوله: Pمَاءٍ دَافِقOٍ)1(، و

Pعِيشَةٍ رَاضِيَةOٍ)2(. وقيل: Pۋ  ۅ  ۅO استثناء منقطع، كأنّه قيل: ولكن من 
رحمه الله فهو معصوم. 

ئۆ   ئۇ   ئۇ   ئو   ئو    ئە   ئە   ئا   ئا  
ی   ئى     ئى   ئى   ئې      ئېئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ  
ی  ی  ی  ئج  ئح  ئم        ئى  ئي  بج  بح  بخ  بم  
بى  بي  تج  تح   ٱ  ٻ  ٻ       ٻ  ٻ  پپ  پ        پ  
ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ٿ     ٿٿ   ٿ        ٺ   ٺ   ٺ   ٺ     ڀ    ڀڀ   ڀ  
ڤ  ڤ   ڤ  ڤ  ڦ       ڦ  ڦ   ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ     
ڃڃ  ڃ   چ   چ  چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ    
ڑ   ژڑ    ژ   ڈ   ڈ   ڎ   ڎ   ڌ   ڌ     ڍ  
ک  ک     ک  ک  گ  گ  گ  گ   ڳ  ڳ  ڳ  
ڳ  ڱڱ  ڱ  ڱ    ں  ں  ڻ    ڻ   ڻ  ڻ  ۀۀ  ہہ  ہ     

ہ  ھ   ھ
نداء الأرض والسماء بما ينادى به العقلاء مما يدلّ على كمال العزّة والاقتدار، 
وأنّ هذه الأجرام العظيمة منقادة لتكوينه فيها ما يشاء غير ممتنعة عليه، كأنّا عقلاء 
مميّزون قد عرفوا جلالته وعظمته، فهم ينقادون له ويمتثلون على الفور من غير 

ريث. 

))) الطارق: 6.

))) القارعة: 7.

23 تفسير سورة هود/الآيات 49-44 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



24 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

والبلع: عبارة عن النشف، والإقلاع: الإمساك.

Pئۇ  ئۇO من غاضه: إذا نقصه.

Pئۆ  ئۆO وأنجز الموعود في إهلاك القوم.

PئۈO أي: استقرت السفينة Pئۈ  ئېO وهو جبل بالموصل.

Pئې     ئىO يقال: بعد بُعداً وبَعداً: إذا أرادوا البعد البعيد من حيث الهلاك 

السوء، ومجيء إخباره عزّ اسمه عن  والموت ونحو ذلك، ولذلك اختص بدعاء 
الفعل المبني للمفعول للدلالة على الجلال والعظمة، وأنّ تلك الأمور العظام لا 
تكون إلا بفعل قاهر قادر لا يشارك في أفعاله، فلا يذهب الوهم إلى أنّ غيره يقول: 

يا أرض، ويا سماء، وأنّ أحداً سواه يقضي ذلك. 

Pئم        ئىئي  بجO أي: بعض أهلي، لأنّه كان ابنه من صلبه، أو كان ربيباً 
له فهو بعض أهله Pبح بخبمO لاشك في إنجازه، وقد وعدتني أن تنجي 

أهلي Pبى  بي  تجO أي: أعدلهم وأعلمهم. 

Pٻ       ٻ  ٻ  پO الذين وعدتك بنجاتهم معك، لأنّه ليس على دينك 

الدين  قرابة  بأن  إيذان  وفيه  أهله،  من  كونه  لانتفاء  تعليل   Oڀ ڀ   پ   Pپ     

غامرة لقرابة النسب، وجعلت ذاته عملًا غير صالح مبالغة في ذمّه، كقول الخنساء: 
وَإدِْبَــارُ)1( إقِْبَــالٌ  هِــيَ  ــاَ  فَإنَِّ

هُ عَمِلَ غَيَْ صَالحٍِ، وقرئ: فلا تسألن ـ بكسر النون ـ بالياء وبغير  وقرئ: إنَِّ
ياء، وقرئ: فلا تسألن مشددة النون مفتوحة، ولا تسألني بالتشديد وإثبات الياء 
أم غير صواب  تعلم أصواب هو  التماساً لا  مني  تلتمس  فلا  والمعنى:  ياء.  وغير 

))) ديوان الخنساء: 48. وصدره: ترتع ما رتعت حتى إذا ادكرت.



حتى تقف على كنهه. وذكر السؤال دليل على أنّ النداء كان قبل أن يغرق، وجعل 
إليه وإلى أمثاله من  ثمّ وعظه أن لا يعود  سبحانه سؤال مالا يعرف كنهه جهلًا، 

 .OڤP فعل

Pڦ  ڄO أن أطلب منك في المستقبل PڄO لا علم PڄO بصحّته، 

تأدباً بأدبك واتعاظاً بموعظتك.

Pڃ   چ  چ  چ  چ  ڇ  ڇO قاله على سبيل الخضوع لله 

عزّ اسمه والتذلل له والاستكانة. 

مكرّماً عليك  مسلّمًا  أو  جهتنا،  من  محفوظاً  مسلّمًا  أي:   Oڌ  Pڌ   

PڎڎO ومباركاً عليك، والبركات: الخيرات النامية.

Pڈ  ڈ  ژ  ژO: )من( للبيان، يريد: الأمم الذين كانوا معه في 

السفينة، لأنّم كانوا جماعات، ولأنّ الأمم تشعبت منهم. ويجوز أنّ تكون )من( 
لابتداء الغاية، أي: وعلى أمم ناشئة ممن معك، وهي الأمم إلى آخر الدهر، وهذا 
تقديره:  بالابتداء، وPکO صفته، والخبر محذوف  رفع   OڈPأوجه. و
أمم  وعلى  عليك  والبركات  منا  السلام  إنّ  والمعنى:  سنمتعهم.  أمم  معك  وممن 
مؤمنين ينشؤون ممن معك، وممن معك أمم ممتعون بالدنيا صائرون إلى النار، وكان 

نوح أبا الأنبياء، والخلق بعد الطوفان منه وممن كان معه في السفينة. 

بعدها  والجمل  بالابتداء،  رفع  ومحلّها  نوح،  قصّة  إلى  إشارة   OگP

أخبار، أي: تلك القصّة بعض Pڳ  ڳO موحاة PڱO مجهولة عندك وعند 
Pڻ   ڻ  ڻ ۀO أي: من قبل إيحائي إليك، أو من قبل هذا العلم الذي كسبته 

بالوحي، أو من قبل هذا الوقت.

PہO على تبليغ الرسالة وعلى أذى قومك كما صبر نوح.

25 تفسير سورة هود/الآيات 49-44 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



26 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

 .OھP في الفوز والنصر والغلبة Oہ     ہP
ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ    ۓ   ےۓ   ے   ھ     ھ  
ۆ       ۆۈ  ۈ      ۇٴ  ۋ      ۋ  ۅ  ۅ  ۉ     ۉ  ې     
ېې  ې    ى  ى        ئا  ئا  ئەئە  ئو   ئو  ئۇ   ئۇ  
ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې      ئى  ئى  
ئى   ئم   ئح   ئج     ی    ی   ی     ی   ئى  
تخ    تح   تج   بي         بى     بم   بخ          بح   بج   ئي  
تم  تى  تي  ثج  ثم   ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  
ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ    ڀ   ڀ     پ   پپ  
ڦ   ڦ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ     ٿٿ   ٿ  
ڦ  ڦڄ  ڄ   ڄ  ڄ  ڃ     ڃ  ڃ  ڃچ  چ    چ  چ  ڇ  
ڇ     ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌ   ڌ   ڎ  ڎ   ڈڈ  ژ   
ژ  ڑ  ڑ  ک  ک  کک  گ      گ  گ  گ         ڳ  ڳ   ڳ  
ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں  ڻ  ڻ       ڻ  ڻ  
ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ  ہھ  ھ  ھ    ھ  ے  ے  
ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ    ڭ   ڭ   ڭ    ڭ       ۓ   ۓ  

ۇٴۋ  ۋ  ۅ    ۅ  ۉ      ۉې  ې     ې  ې      ى  ى  ئا
PےO في النسب دون الدين، أي: واحداً منهم، عطف على Pأَرْسَلْنَا 

نُوحًاO، وPےO عطف بيان.

Pۈ      ۇٴ  ۋ      ۋO على الله كذباً باتخاذكم الأوثان له شركاء. 
Pئو   ئوO إذ تردّون نصيحة من لا يطلب عليها أجراً إلا من الله، ولا 



شيء أنفى للتهمة من حسم المطامع. 

المدرار: الكثير الدرور، كالمغزار، رغّبهم في الإيمان بكثرة المطر وزيادة القوة، 
لأنّ القوم كانوا أصحاب زروع وبساتين، وكانوا يدلون بالقوة والبطش والنجدة. 
وعن الحسن بن علّيC: أنّه وفد على معاوية، فلما خرج تبعه بعض حجّابه وقال: 
إنّ رجل ذو مال ولا يولد لي، فعلّمني شيئاً لعل الله يرزقني ولداً، فقالj: ))عليك 
بالاستغفار((، فكان يكثر الاستغفار حتى ربّما استغفر في اليوم سبعمائة مرة، فولد له 
عشرة بنين، فبلغ ذلك معاوية، فقال: هلا سألته ممَّ قال ذلك؟ فوفد وفدة أخرى، 
ةً إلَِ  فسأله الرجل، فقال: ))ألم تسمع قول الله عزّ اسمه في قصّة هود: Pوَيَزِدْكُمْ قُوَّ

.)2()))1(Oوَيُمْدِدْكُمْ بأَِمْوَالٍ وَبَنيَِنP :وفي قصّة نوح Oْتكُِم قُوَّ

Pی   ئجO ولا تعرضوا عني وعما أدعوكم إليه.

PئحO مصّرين على إجرامكم وآثامكم. 

 :tكذب منهم وجحود، كما قالت قريش لرسول الله Oبج  بح  بخP
هOِ)3( مع كثرة آياته ومعجزاته. Pلَوْلَ أُنْزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِنْ رَبِّ

نترك  وما  بمعنى:   Oتج Pبي  في  الضمير  من  حال   Oتخ Pتح  

آلهتنا صادرين عن قولك. 

PٻO مفعول P ڻO، وPٻO لغو، والمعنى: ما نقول إلا قولنا: 

اعتراك بعض آلهتنا بسوء أي: خبّلك ومسّك بجنون، لسبّك إيّاها وعداوتك لها، 
مكافأة منها لك، فمن ثمّ تتكلّم بكلام المجانين.

))) نوح: 12.
))) الكشاف ج2: 402.

))) يونس: 20.

27 تفسير سورة هود/الآيات 60-50 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



28 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

PپO هود: Pڀ    ڀ  ڀO واجههم بهذا الكلام لثقته بربّه واعتصامه به، 

 .)1(Oِثُمَّ اقْضُوا إلََِّ وَلَ تُنْظِرُونP :كما قال نوح لقومه

أو مما تشـركونه من  آلهة من دونه،  چٿ  ٿO من إشراككم  Pٺ  

آلهة من دونه، أي: أنتم تجعلونها شركاء له ولم يجعلها هو شركاء.

Pٹ    ٹO أنتم وآلهتكم من غير إنظار، فإنّ لا أبالي بكم ولا بكيدكم. 

ولما ذكر توكّله على الله ووثوقه به وبكلاءته، وصفه بما يوجب التوكّل عليه 
من اشتمال ربوبيته عليه وعليهم، وكون كل P  ڄO تحت ملكته وقهره، والأخذ 

PڃO: تمثيل لذلك.

P  چ    چ  چ  ڇ  ڇO أي: على طريق الحقّ والعدل لا يفوته ظالم. 
Pڇ  ڍO أي: تتولوا، لم أعاتب على التفريط في الإبلاغ Pڍ  ڌ   ڌ   

ڎ  ڎ   ڈO فأبيتم إلا تكذيب الرسالة.
Pژ   ژO كلام مستأنف، يريد: ويهلككم الله ويجيء بقوم آخرين 

PکO من ضرر قط،  Pک  کO بتوليكم  يخلفونكم في دياركم وأموالكم 
وإنّما تضّرون أنفسكم.

عليه  تخفى  فما  مهيمن،  عليه  رقيب  أي:   Oڳ ڳ   گ     گ   گ   Pگ   

أعمالكم، ولا يغفل عن مؤاخذتكم. 

Pڻ        عدوهم  أهلكنا  حين   Oں ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   Pڳ  

ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہO وهو السموم التي كانت تدخل في أنوفهم وتخرج من 
أدبارهم فتقطعهم عضواً عضواً، وقيل: أراد بالتنجية الثانية إنجاءهم من عذاب 

))) يونس: 71.



الآخرة)1(. 

Pہ  ہO إشارة إلى آثارهم وقبورهم، ثمّ استأنف وصفهم فقال: Pھ  

ھ    ھ  ے  ےO لأنّم إذا عصوا رسولهم فقد عصوا جميع رسل الله.
Pڭ      ڭ   ڭO يريد رؤساءهم ودعاتهم إلى تكذيب الرسل. 

Pۇ   ۇ ۆۆ ۈO جعلت اللعنة تابعة لهم في الدارين تكبّهم على 

عليهم  والدعاء  بكفرهم  الشهادة  مع   OېP وتكرير  الله،  عذاب  في  وجوههم 
تفظيع لأمرهم، وبعث على الاعتبار بهم، والحذر من مثل حالهم. 

    ئە  ئە  ئو  ئوئۇ  ئۇ   ئۆ    ئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې  
ئى   ئم   ئح   ئج   ی   ی         ی   ی   ئى   ئىئى  
ئيبج  بح    بخ  بم  بى    بي  تج  تح  تخ  تم     تى  تي  ثج  
سخ    سح   سج   خم   خح   خج   حم   حج   جم   جح     ثي   ثمثى  
ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ  پ   سم       صح  صم   
ڀ   ڀ   ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿٿ  ٿ  ٿ    
ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ   ڦ  
ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ      ڃ   ڃ  ڃ  چ  
ڌ   ڍ   ڇڍ   ڇ   ڇ    ڇ   چ   چ   چ  
ڑ   ڑ   ژ   ژ   ڈ     ڈ   ڎ   ڎ   ڌ  
ک  ک  ک   ک   گ  گ  گگ  ڳ    ڳ  ڳ   ڳ  
ڻ   ڻ   ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ    ڱ   ڱ   

))) معاني القرآن وإعرابه ج3: 59.

29 تفسير سورة هود/الآيات 66-61 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



30 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

ڻ   ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہہ  ھ    ھ    ھ  ھ  ےے  ۓ    
ۓ    ڭ  ڭ

Pئى  ی  ی  ی      یO معناه: ما أنشأكم من الأرض إلا هو ولا 

واستعمارهم  تراب،  من  آدم  منها هو خلق  وإنشاؤهم  PئجO غيره.  استعمركم 
فيها هو: أمرهم بعمارتها، والعمارة متنوعة إلى واجب، ومندوب، ومباح، ومكروه. 
من  هو  وقيل:  البقاء،  من  استبقاكم،  نحو:  العمر)1(،  من  )استعمركم(  وقيل: 
العمرى)2(، فيكون )استعمركم( بمعنى: أعمركم، أي: أعمركم فيها دياركم ثمّ 
هو وارثها منكم إذا انقضت أعماركم، أو بمعنى: جعلكم معمّرين دياركم فيها، 
لأنّ الرجل إذا ورث داره غيره من بعده فكأنّما أعمره إيّاها، لأنّه يسكنها عمره ثمّ 

يتركها لغيره.

Pبح  بخ بمO داني الرحمة PبىO لمن دعاه. 
فيك  تلوح  كانت  لما  الخير،  منك  نرجو   OتيP بيننا  فيما   Oتى Pتم   

من مخايله، فكنا نسترشدك في تدابيرنا، ونشاورك في أمورنا، فالآن انقطع رجاؤنا 
عنك، وعلمنا أن لا خير فيك.

PحمخجO حكاية حال ماضية.

PصحO من أرابه: إذا أوقعه في الريبة، أو من أراب الرجل: إذا كان ذا ريبة. 

Pڀ ڀ   ڀO وهي النبوّة.

Pٿ  ٿO بما تقولون Pٹ  ٹO غير أن أخسـركم، أي: أنسبكم إلى 

))) عن الضحاك. الكشف والبيان ج5: 176.
))) عن مجاهد. تفسير الطبري ج12: 38.



الخسـران وأقول لكم: إنّكم خاسرون. 

 OڤPو الإشارة،  معنى  ]فيها  والعامل  الحال،  على  نصب   OڦP

فلما  لها،  صفة  لكانت  تأخرت  لو  لأنّا  عليها،  متقدّمة   OڦP من  أيضاً  حال 
تقدّمت انتصبت على الحال[)1(.

تصيبوها ولا   Oڄ ڄ  Pڦ   آكلة  فاتركوها  أي:   OڦڦP 

Pڃ  ڃO إن فعلتم ذلك Pڃ  ڃO عاجل لا يستأخر.

 Oڇ  ڇP استمتعوا بالعيش OچP :صالح Oچ چP

في بلدكم، ويسمّى البلد الدار، لأنّه يدار فيه بالتصّرف، يقال: ديار بكر، لبلادهم.

Pڇ  ڇO قيل: عقروها يوم الأربعاء وهلكوا يوم السبت)P،)2ڍ  

ڌ  ڌ  ڎO فيه، فاتسع في الظرف بحذف الحرف وإجرائه مجرى المفعول 
به، نحو قوله: 

وَيَــوْمَ شَــهِدْنَاهُ سَــلِيمًا وَعَامِــراً)3(

أو PڎO مصدر كالمعقول والمجلود، أي: غير كذب. 

غير  وهو  )إذ(  إلى  مضاف  لأنّه  الميم،  مفتوح  قرئ   Oگ گ   Pگ  

متمكّن، كقوله: 
بَــا)4( عَــىَ حِــنَ عَاتَبْــتُ المشَِــيبَ عَــىَ الصِّ

))) ساقطة من ج.
))) معاني القرآن وإعرابه ج2: 351.

))) الكتاب ج1: 178 لرجل من بني عامر، وبقيته: قليل سوى الطعن النهال نوافله.
))) ديوان النابغة الذبياني: 79، وبقيته: فقلت ألما أصح والشيب وازع.

31 تفسير سورة هود/الآيات 68-67 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



32 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

وقرئ مكسور الميم، لأنّه اسم معرب فانجر بالإضافة. والمعنى: ونجّيناهم 
عَذَابٍ  مِنْ  يْنَاهُمْ  Pوَنَجَّ اليوم ومهانته وذلته وفضيحته، كما قال:  من خزي ذلك 

غَلِيظOٍ)1(، ولا خزي أعظم من خزي من كان هلاكه بغضب الله وبأسه. 

وقرئ: Pھ    ھO وPڭO بمنع الصـرف وبالتنوين في جميع القرآن، 
والتأنيث  للتعريف  الصـرف  ومنع  الأكبر،  الأب  أو  الحي  اسم  لأنّه  فالصـرف 

بمعنى القبيلة. 

ۋۋ   ۇٴ   ۈۈ   ۆ     ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ  
ۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې      ې  ې  ې   ى  ى  ئا  ئا  ئە  
ئە  ئو  ئو  ئۇئۇ   ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ       ئې  ئې     ئې   
ئح   ئج   ی       ی   ی   ی    ئى   ئى   ئى  
پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ئي    ئى   ئم      
ٿٿ   ٿ   ٺٺ   ٺ  ٺ   ڀ   ڀ   ڀ     پ   ڀ  پ 

ٿ  ٹ   ٹ  ٹ  ٹ  ڤڤ  ڤ    ڤ  ڦ  ڦ  ڦ  

ڦ    ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ   

چ  چ    ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌ  ڌڎ  ڎ        ڈ  

ڈ  ژ  ژڑ  ڑ  ک  ک  ک  ک  گ

وإسرافيل،  وميكائيل  جبرئيل  ثلاثة:  وكانوا  الملائكة،  يعني:   OۇP

الصادقj: ))كانوا أربعة ورابعهم ملك آخر(()2(، وقيل: كانوا تسعة)3(، وقيل: 

))) هود: 58.
))) تفسير العياشي ج2: 153.

))) عن الضحاك. معالم التنزيل ج2: 135.



أحد عشر، وكانوا على صور الغلمان)1(.

البشارة  هذه  ))إنّ   :jالباقر وعن  بإسحاق.  البشارة  هي   OۆP

كانت بإسماعيل من هاجر(()2(.

Pۆ    ۈO أي: سلّمنا عليك سلاماً، أو أصبت سلاماً أي: سلامة.

بمعنى:  سِلْمٌ، وهو  وقرئ:  أمركم سلام،  أي:   OۋP Oإبراهيم  P پ 
سلام، مثل حلّ وحلال وحرم وحرام، قال الشاعر:

ــحُ)3( وَائِ ــاَمُ اللَّ قِ الغَ ــرَْ ــلَّ باِل ــاَ اكْتَ مَتْ          كَ ــهِ سِــلْمٌ فَسَــلَّ ــا إيِ ــا فَقُلْنَ مَرَرْنَ

Pۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ېO أي: فما لبث في المجيء بل عجّل فيه، أو فما لبث 

مجيئه.

والحنيذ: المشوي بالحجارة المحماة في أخدود من الأرض، وقيل: هو المشوي 
 .)5(Oبعِِجْلٍ سَمِيٍنP :ويدلّ عليه قوله ،)يقطر دسمه)4

Pې   ىO إبراهيم أيدي الملائكة Pئا  ئاO إلى العجل الحنيذ، أنكرهم، 

يقال: نكره وأنكره واستنكره بمعنى، وإنّما أنكرهم، لأنّه خاف أن يكونوا نزلوا 
.Oئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ       ئې  ئې     ئې   ئىP لأمر أنكره الله من قومه، ولذلك

PئوO أي: أضمر PئوO خوفاً. 

))) عن السدي. معالم التنزيل ج2: 135.
))) تفسير العياشي ج2: 152.

))) ديوان شعر ذي الرمة: 664.
))) عن شمر بن عطية. تفسير الطبري ج12: 43.

))) الذاريات: 26.

33 تفسير سورة هود/الآيات 76-69 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



34 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

قائمة  كانت  وقيل:  تحاورهم،  تسمع  الستر  وراء   Oی Pئى  

تخدمهم)P،)1یO سروراً بزوال الخيفة، أو بهلاك أهل الخبائث، وقيل: 
PیO: حاضت)2(، وهي سارة، وكانت ابنة عم إبراهيم.

 OئىP :بنبيّ بين نبيّين، والوراء: ولد الولد. وقرئ Oی  یP

بالنصب، كأنّه قال: ووهبنا لها إسحاق ومن وراء إسحاق يعقوب، على طريقة قوله:
ــا)3( غِرَابَُ بشُِــؤْمٍ  نَاعِــبٍ إلّ  وَلا  لَيْسُــوا مُصْلِحِــنَ عَشِــرَةً           مَشَــائيِمُ 

ومن قرأ: يعقوب ـ بالرفع ـ فارتفاعه بالابتداء أو بالظرف. 

والألف في PٻO مبدلة من ياء الإضافة، وكذا في يا عجبا، ويا لهفا.

ثمان  لها  الإشارة، وكان  معنى  فيه  والعامل  الحال،  وPپO نصب على 
وسبعون سنة ولإبراهيم مائة سنة.

Pڀ  ڀ    ڀ  ڀO أن يولد ولد بين هرمين. 

Pٿ  ٹ   ٹ  ٹ  ٹ  ڤO أي: إنّ هذه وأمثالها مما يكرمكم الله 

به يا أهل بيت النبوّة، فليس هذا مكان عجب. وقيل: الرحمة: النبوّة، والبركات: 
الأسباط من بني إسرائيل، لأنّ الأنبياء منهم.

PڤO فاعل لما يستحقّ به الحمد من عباده.

PڦO كريم كثير الإحسان إليهم.

وPٹ ڤO نصب على النداء، أو على المدح. 

))) عن ابن عباس. الدر المنثور ج3: 339.
))) عن مجاهد. تفسير الطبري ج12: 44.

))) البيت للأحوص الرياحي. البيان والتبيين ج2: 261، وفيه: إلا ببين غرابها.



Pڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄO أي: لما اطمأن قلبه بعد الخوف وملئ سروراً 

اجترأ  تقديره:  )لما( محذوف  للمجادلة. وجواب  فرغ  الغم،  بدل  البشـرى  بسبب 
وقيل:   ،Oچ Pڃڃڃ  استأنف  ثمّ  وكيت،  كيت  قال:  أو  خطابنا،  على 
إنّ PڃO جواب )لماّ(، وإنّما جيء به مضارعاً لحكاية الحال، وقيل: إنّ )لماّ( 
يردّ المضارع إلى معنى الماضي، كما أنّ )إن( ترد الماضي إلى معنى الاستقبال، وقيل: 

معناه: أخذ يجادلنا، أو أقبل يجادلنا، أي: يجادل رسلنا.

فيها  إن كان  قال لهم:  أنّه  إيّاهم  Pڃڃ چO أي: في معناهم، ومجادلته 

زال  فما  لا،  قالوا:  فأربعون؟  قال:  لا،  قالوا:  أتهلكونهم؟  المؤمنين  من  خمسون 
أعلم بمن  قالوا: نحن  فيها لوطاً،  إنّ  قال:  قالوا: لا،  قال: فواحد؟  ينقص حتى 

فيها لننجينه وأهله)1(. 

Pچ  چ    ڇO غير عجول على من أساء إليه PڇO كثير الدعاء 

PڇO راجع إلى الله تعالى بما يحبّ ويرضى، وفيه بيان: أنّ هذه الصفات مما 

حمله على المجادلة فيهم رجاء أن يرفع العذاب عنهم.

 Oڌ ڌ   Pڍ   الملائكة:  له  قالت  أي:  القول،  إرادة  على   OڍP

الجدال وإن كانت الرحمة دأبك، فلا فائدة فيه.

Pڎ  ڈ ڈژژO أي: قضاؤه وحكمه الذي لا يصدر إلا عن حكمة، 

والعذاب نازل بهم لا محالة لا مرد له بجدال ولا غيره. 

ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   گ   گ   گ   

ہ        ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ں   ں   ڱ   

))) الكشف والبيان ج5: 180.

35 تفسير سورة هود/الآية 77 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



36 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

ہ  ہھ  ھ  ھ      ھ  ے  ے  ۓ  ۓڭ   ڭ  

ۅ   ۋ   ۋ    ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆۆ   ۇ   ۇ   ڭ    ڭ  

ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې  ې  ې   ى  ى  ئا  ئا  ئە    ئە  ئو  ئو   ئۇ  

ی   ی       ئى   ئى    ئى   ئې   ئې   ئې      ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ    ئۇ  

ی  ی  ئج  ئحئم  ئى  ئي  بج        بح  بخ  بم  بى  

جح   ثي   ثمثى   ثج   تي     تى   تختم   تح    تج   بي  

جمحج  حم  خج  خح  خم   ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  

ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   پ   پ    پ   پ  
ٺ  ٺ  ٺٺ   ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹ

يعني: ساء PڳO مجيء الرسل PڳO بمجيئهم ذرعه، وذلك لأنّه 
خبث  عليهم  فخاف  جملتهم،  وجمال  صورتهم  حسن  ورأى  آدميون  أنّم  حسب 

قومه وسوء سيرتهم.

وPںںO وعصبصب: شديد، من عصبه: إذا شدّه. 

وروي: أنّ لوطاً قد تقدّمهم وهم يمشون خلفه إلى المنزل، فقال في نفسه: 
أي شيء صنعت؟! آتي بهم قومي وأنا أعرفهم، فالتفت إليهم وقال: إنّكم لتأتون 
شرار خلق الله، وكان الله سبحانه قال لجبرئيل: لا تهلكهم حتى يشهد عليهم ثلاث 
شهادات، فقال جبرئيل: هذه واحدة، ثمّ مشى لوط، ثمّ التفت إليهم ثانياً وقال 
الثلاثة،  هذه  جبرئيل:  فقال  ذلك،  وقال  المدينة  باب  عند  ثالثة  التفت  ثمّ  ذلك، 
فدخلوا معه منزله ولم يعلم بذلك أحد، فصعدت امرأته فوق السطح فصفّقت، 
فلم يسمعوا، فدخنت، فلما رأوا الدخان أقبلوا Pڻ  ۀO أي: يسرعون كما 

يدفعون دفعاً.



ومرنوا  بها  فضروا  الفواحش   Oہ Pہ   الوقت  ذلك  قبل   OۀP

عليها.

من  المسلمات  تزويج  وكان  فتزوّجوهن،   Oھے   P Oلوط  پ   P
الكفار جائزاً، كما زوّج رسول اللهt ابنتيه من عتبة بن أبي لهب وأبي العاص بن 
الربيع قبل أن يسلما وهما كافران. وقيل: كان لهم سيّدان مطاعان فأراد أن يزوّجهما 

ابنتيه)1(.

Pےۓ ۓO أي: هن أحلّ لكم من الرجال PڭڭO في مواقعة 

الذكور.

أو لا تخجلون، من الخزاية  PڭۇO أي: لا تفضحون، من الخزي، 

Pۇ ۆO في حقّ أضيافي، فإنّه إذا خزي ضيف الرجل أو جاره  وهي الحياء 
فقد خزي الرجل، وذلك من الكرم.

الكف  الرشد في  إلى سبيل  واحد يهتدي  Pۈ ۈۇٴۋO رجل 

عن القبيح. 

Pۅ ۅ ۉ ۉ  ې  ېېې   ىO لأنّا لانتزوّجهنّ، أو مالنا فيهن من 

حاجة لأنّا نرغب عن نكاح الإناث، Pىئائا ئەO عنوا إتيان الذكور. 

وجواب PئوO محذوف، يعني: Pئو   ئۇ  ئۇ  ئۆ   ئۆO لفعلت بكم وصنعت، 
PئېO قوي أمتنع به منكم لدفعتكم  PئۈO أويت  أي: لو قويت عليكم بنفسي 
عن أضيافي، فشبّه القوي العزيز بالركن من الجبل في شدّته ومنعته، ولذلك قال 
ودخلوا،  الباب  ففتح  وإياهم،  ودعنا  الباب  افتح  لشديد،  ركنك  إنّ  جبرئيل: 

))) الكشف والبيان ج5: 181.

37 تفسير سورة هود/الآيات 83-78 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



38 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

فضرب جبرئيل بجناحه وجوههم وطمس أعينهم فأعماهم. 

 Oیئج  ئحP أرسلنا لهلاكهم فلا تغتم Oی  ییP :قالت الملائكة
بسوء أبداً.

PئىئيO قرئ بالقطع والوصل، أي: سر بأهلك ليلًا، والقطع: 

القطعة العظيمة من الليل، كأنّما قطع بنصفين.

Pبم  بى  بيتجO أي: ولا يتخلف منكم أحد، أو لا ينظر أحد 

منكم وراءه، والأوّل أوجه.

موعد  متى  قال:  أنّه  وروي:  والرفع.  بالنصب  قرئ   OتحتخP

بهم،  صدره  لضيق  ذلك،  من  أسرع  أريد  فقال:   Oجم   P قالوا:  إهلاكهم؟ 
.Oحمخج  خحP :فقالوا

ثمّ رفعها إلى  Pٻ  ٻپO جعل جبرئيل جناحه في أسفلها 

عليهم،  قلبها  ثمّ  الديكة،  وصياح  الكلاب  نباح  السماء  أهل  سمع  حتى  السماء 
وأتبعوا الحجارة من فوقهم.

Pڀ ڀO هي كلمة معرّبة من: سنك كل، بدليل قوله: Pحِجَارَةً مِنْ 

.)1(Oطِيٍن

PڀO نضد في السماء نضداً معدّاً للعذاب، وقيل: أرسل بعضه في أثر 

بعض متتابعاً)2(. 

PٺO معلّمة للعذاب.

))) الذاريات: 33.
))) عن ابن عباس. معالم التنزيل ج2: 138.



Pٿ  ٿ  ٿO كل ظالم PٹO. وفيه وعيد لكفار قريش. 

ڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڤڤ   ڤ    ڤ   ٹ      
ڄ  ڄ  ڃڃ   ڃ  ڃ  چ  چچ  چ  ڇ  
ڎ    ڎ   ڌ   ڌ      ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ    
ڈ  ڈ  ژ  ژڑ  ڑ  ک   ک  
ک  ک  گ  گ  گ  گ  ڳ   ڳ  ڳ  ڳ  
ڱ  ڱ  ڱ   ڱں  ں  ڻ   ڻ   ڻ  ڻ  ۀ  
ۀ  ہ  ہ  ہ   ہ  ھ  ھ  ھ  ھ ے  
ۆ   ۆ   ۇ     ۇ   ڭ      ڭڭ    ڭ   ۓ   ۓ   ے  
ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ     ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې  ې  
ئۆ   ئۆ   ئۇئۇ   ئو   ئو   ئە   ئە   ئا    ئا   ى   ېى  
ئۈ  ئۈ      ئې  ئېئې  ئى  ئى  ئى  یی  ی  ی  ئج  ئح  
ئم   ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ  پ    ڀ  
ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ       ٹ  ٹ  

ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤڦ  ڦ    ڦ    ڦ  ڄ  ڄ
تغنيكم عن  السعر وثروة وسعة  Pچ  ڇ  ڇO أي: برخص من 

التطفيف، أو أراكم بخير ونعمة من الله فلا تزيلوه عنكم بما أنتم عليه.

Pڌ     ڌO مهلك من قوله: Pوَأُحِيطَ بثَِمَرِهOِ)1(، وأصله من إحاطة 

العدو، ووصف اليوم به لأنّ الزمان يشتمل على ما يحدث فيه. والبخس: النقص 
والهضم.

))) الكهف: 42.

39 تفسير سورة هود/الآيات 90-84 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



40 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

Pک  گ گ گ  گO نهي عن السرقة والغارة وقطع السبيل. 

Pڳ ڳO ما يبقي لكم من الحلال بعد التنزّه عما هو حرام عليكم Pڳ 

ڱ  ڱ  ڱ   ڱO أي: بشرط الإيمان لظهور فائدتها مع الإيمان من حصول 
الثواب مع النجاة من العقاب، أو يريد: إن كنتم مصدّقين لي في نصيحتي لكم.

Pںڻ   ڻ   ڻO أحفظ أعمالكم عليكم وأجازيكم عليها، إنّما أنا 

نذير ناصح لكم. 

كان شعيب كثير الصلوات فقصدوا بقولهم: Pہ ہO الهزء، 
والمعنى: أصلاتك التي تداوم عليها تأمرك بتكليف Pہ   ہھ  ھھھ 
Pڭ ڭO في أموالنا؟ فحذف المضاف، لأنّ الإنسان لا يؤمر  ےO نترك فعل 

بفعل غيره. وقرئ: أصلاتك على التوحيد.

Pڭ     ۇ  ۇ    ۆO أرادوا بذلك نسبته إلى غاية السفه والغي، 

فعكسوا ليتهكّموا به. 

Pې  ېO أي: من لدنه PېېO وهو ما رزقه من النبوّة والحكمة، 

محذوف،   OۇٴP وجواب  بخس)1(.  غير  من  طيباً  حلالًا  رزقاً  أراد  وقيل: 
والمعنى: أخبروني Pۋ     ۋ حمO حجّة واضحة ويقين Pۉ  ۉO وكنت نبيّاً على 
الحقيقة: أيصحّ لي أن لا آمركم بترك عبادة الأوثان والكف عن القبائح، والأنبياء 

لا يبعثون إلا لذلك؟!.

Pى  ئا  ئا   ئە  ئە  ئو  ئو  ئۇO معناه: وما أريد أن أسبقكم 

إلى شهواتكم التي نهيتكم عنها لأستبدّ بها دونكم.

))) عن الضحاك. الدر المنثور ج3: 347.



بموعظتي  أصلحكم  أن  وهو   Oئۈ Pئۈ   أريد  ما  أي:   Oئۆ Pئۆ  

ونصيحتي.

Pئې  ئېO ظرف، أي: مدة استطاعتي للإصلاح ومادمت متمكّناً منه، 
أو بدل من PئۈO أي: المقدار الذي استطعت منه، ويجوز أن يكون مفعولًا 

PئۈO كقوله: 

كَايَــةِ أَعْــدَاءَهُ)1( ضَعِيــفُ النِّ

أي: ما أريد إلا أن أصلح ما استطعت إصلاحه من فاسدكم.

Pئى  ئى  ئى  یO وما كوني موفقاً لإصابة الحقّ فيما آتي وأذر إلا بمعونته 

وتوفيقه، والمعنى: إنّه استوفق ربّه في إمضاء أمره على رضا الله، وطلب منه التأييد 
والنصـر على عدوه، وفي ضمنه تهديد للكفار وحسم لأطماعهم منه. 

إصابة  وعداوتي  خلافي  أي:   OٻP يكسبنكم  لا   Oٻ Pٻ  
العذاب.

من  قريب  عهد  في  أهلكوا  إنّم  يعني:   Oٹ ٹ        ٿ   ٿ   Pٿ  

عهدكم فهم أقرب الهالكين منكم. 

Pڦ  ڄO عظيم الرحمة متودد إلى عباده بكثرة الإنعام عليهم، مريد 

لمنافعهم. 

ڇڇ   چ    چ   چ   چ    ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ   ڄ  
ژ   ڈ   ڈ   ڎ     ڎ   ڌ     ڌ   ڍڍ   ڇ   ڇ  
ژ  ڑ  ڑ  ک   ک  ک  ک  گگ  گ  

))) الكتاب ج1: 192 دون نسبة، وبقيته: يخال الفرار يراخي الأجل.

41 تفسير سورة هود/الآية 91 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



42 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

گ  ڳ  ڳ    ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  
ں   ںڻ   ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ   
ڭ   ۓ     ۓ   ے   ے   ھ   ھ   ھ   ہھ  
ۇٴ   ۈ   ۈ    ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ  
ى   ېى   ې   ې    ې       ۉ    ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ  

ئا  ئا  ئە    ئە  ئو  ئو
لم  ولكنّهم  يفهمونه  وكانوا   ،Oچ ڃ   Pڃ   نفهم  ما  أي:   Oڃ Pڃ  

يقبلوه، فكأنّم لم يفقهوه.

Pچ  چ  چ   ڇO لا قوة لك ولا عزّ فيما بيننا فلا تقدر على الامتناع 

منا إن أردنا بك مكروهاً.

إلى  الثلاثة  من  والرهط:  قتلة،  شّر  قتلناك  أي:   Oڍ ڇ   Pڇ  

العشرة Pڌ  ڌ    ڎ  ڎO فندع قتلك لعزّتك علينا، ولكن لم نقتلك لأجل 
قومك، والمراد: ما أنت بعزيز علينا بل رهطك هم الأعزّة علينا، ولذلك قال في 
ونسيتموه   Oگ ک   ک   ک   ک    ڑ   ڑ   Pژ   جوابهم: 
الظهر،  إلى  منسوب  والظهري  به.  يعبأ  الظهر لا  وراء  المنبوذ  كالشيء  وجعلتموه 

والكسر من تغييرات النسب.

Pگ  گ  ڳ  ڳ    ڳO قد أحاط بأعمالكم علمًا، فلا يخفى عليه 

شيء منها. 

Pڱ  ڱ  ڱO المكانة: إما مصدر من مكن مكانة فهو مكين، 

أو اسم المكان، يقال: مكان ومكانة، والمعنى: اعملوا قارّين على مكانكم الذي أنتم 



عليه من الشـرك والعداوة لي، أو اعملوا متمكّنين من عداوتي مطيقين لها.

Pں   ںO على حسب ما يؤتيني الله من النصرة والتأييد ويمكّنني.

معلّقة  Oاستفهامية  ڇ   P يكون  أن  يجوز   Oۀ ڻ   ڻ   Pڻ  

 Oۀ  ہP لفعل العلم عن عمله فيها، كأنّه قال: سوف تعلمون أينا يأتيه 
الشقي  تعلمون  سوف  والمعنى:  موصولة،  تكون  أن  ويجوز   ،Oہ Pہ    وأينا 

الذي يأتيه عذاب يخزيه والذي هو كاذب.

والرقيب  منتظر،   Oھ  ھ  ے  P العاقبة  وانتظروا   OھP

بمعنى الراقب أو بمعنى المراقب أو بمعنى المرتقب. 

فزهق  صيحة  بهم  صاح  جبرئيل  أنّ  روي:  يريم.  لا  لمكانه  اللازم  الجاثم: 
روح كل واحد منهم حيث هو)1(.

Pې      ې   ېO كأن لم يقيموا Pۅ  ۅO أحياء متصّرفين مترددين. 

ئې      ئې   ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ   ئۇ   
ٱ   ئم    ئح     ئج   ی   ی   یی   ئى   ئى   ئى  
ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پپ  پ  پ      ڀ  ڀ  
ٹ   ٿ   ٿ   ٿ    ٺٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ  
ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤڤ   ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  
ڄ  ڄ  ڄ  ڄ    ڃڃ  ڃ  ڃ  چ  چ  
چ  چ  ڇ  ڇ   ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌ  ڌ  ڎڎ  ڈ  ڈ  ژ  
ژ  ڑ   ڑ  کک  ک       ک  گ  گ  گگ  ڳ  

))) الكشف والبيان ج5: 187.

43 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة هود/الآيات 101-96



44 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

ڳ    ڳ   ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں   ڻ  ڻ  ڻڻ   
ۀ  ۀ      ہ  ہ  ہ  ہ  ھ  ھ  ھ  ھ   ے  
ۆۈ   ۆ   ۇ     ۇ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۓ   ۓ    ے  

ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ
PئۆO أي: بحججنا ومعجزاتنا.

PئۈئۈO وحجّة ظاهرة مخلصة من التلبيس والتمويه.

Pی  ی  ئج  ئحO أي: ما في أمره رشد، إنّما هو غي وضلال.

Pٱٻ ٻ ٻO يتقدّمهم إلى النار وهم يتبعونه كما كان لهم قدوة 

أمره بصالح  Pی  ی  ئج  ئحO وما  يريد بقوله:  في الضلال. ويجوز أن 
العاقبة حميدها، ويكون قوله: Pٱ  ٻO تفسيراً لذلك وإيضاحاً.

موجود  أمر  على  يدلّ  الماضي  لأنّ  الماضي  بلفظ  أتى   Oپ Pٻ  

مقطوع به، والمراد: يقدمهم فيوردهم النار لا محالة Pپ  پO الذي يردونه 
النار، لأنّ الورد إنّما يراد لتسكين العطش وتبريد الأكباد والنار ضده. والوِرْد: الماء 

الذي يورد، والإبل الواردة أيضاً. 

.Oٻ ٺP ويلعنون OٺP أي: في الدنيا Oڀ  ڀ  ٺP

اللعنة  أنّ  المعان، وذلك  العون  بئس  أي:  رفدهم،   Oٿ   ٿ  ٿP

في الدنيا رفد للعذاب ومدد له وقد رفدت باللعنة في الآخرة، وقيل: بئس العطاء 
المعطى)1(. 

Pٹ  ٹ  ٹڤO أي: ذلك النبأ بعض أنباء القرى المهلكة.

))) عن القتيبي. تفسير السمرقندي ج2: 169.



للقرى، أي: بعضها  الضمير   OڦP بعد خبر.  Pڤ  ڤO خبر 

PڦO أي: باق وبعضها عافي الأثر، كالزرع القائم على ساقه والمحصود، 

وهذه جملة مستأنفة لا محلّ لها.

Pڄ  ڄO بإهلاكنا Pڄ  ڄ    ڃO بارتكاب ما به أهلكوا.

 Oچ  چP فما قدرت أن تردّ عنهم بأس الله Oڃ  ڃچچP

أي: يعبدونها، وهي حكاية حال ماضية.

 ،OڍڃPمنصوب بـ OڍPأي: عذابه ونقمته، و Oڍ  ڌ  ڌ ڎP

والتتبيب: التخسير، ومنه تبّبه: أوقعه في الخسران. 

 ،OککP الكاف مرفوع المحلّ، أي: ومثل ذلك الأخذ OڑP

.OگP حال من Oگ  گP

Pڳ   ڳO وجيع صعب على المأخوذ، حذّر سبحانه من وخامة عاقبة 

الظلم لكل أهل قرية ظالمة، بل لكل ظالم ظلم غيره أو نفسه. 

Pڱ  ڱ  ڱO إشارة إلى ما قصّ الله من قصص الأمم الهالكة بذنوبها.

PںO لعبرة Pں   ڻO لأنّه ينظر إلى ما أحلّ الله بالمجرمين في الدنيا، 

وهو أنموذج لما أعدّه لهم في الآخرة، ]فإذا رأى عظمه وشدّته اعتبر به عظم العذاب 
ةً  الموعود في الآخرة[)1( فيكون له لطفاً في زيادة الخشية، ونحوه: Pإنَِّ فِ ذَلكَِ لَعِبَْ

.)2(Oلِنَْ يَْشَى

.Oڻ  ڻP :إشارة إلى يوم القيامة يدلّ عليه قوله OۀP

))) ساقطة من ج.
))) النازعات: 26.

45 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة هود/الآيات 105-102



46 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

إذا  بفعله  يرفع  كما   OہP هو  الذي  المفعول  باسم  رفع   OہPو
قلت: يجمع له الناس، أي: Pۀ  ۀO موصوف بأن يكون موعداً لجمع الناس 

له صفة لازمة.

Pہ  ھ  ھO أي: مشهود فيه، يشهد فيه الخلائق الموقف لا يغيب 

عنه أحد، قال الشاعر: 
ــهُودِ)1( ــاسِ مَشْ ــوَاصِ النَّ ــنْ نَ ــلٍ مِ فَ فِ مَْ

الأجل،  انتهى  فيقولون:  منتهاها،  وعلى  التأجيل  مدة  على  يطلق  الأجل 
وبلغ الأجل آخره، ويقولون: حلّ الأجل، Pفَإذَِا جَاءَ أَجَلُهُمOْ)2( يراد آخر مدة 
التأجيل. والعدّ إنّما هو للمدة لا لغايتها ومنتهاها، فالمعنى: ما نؤخره إلا لانتهاء 

مدة معدودة فحذف المضاف. 

وقرئ: Pڭ  ڭO بغير ياء، ونحوه قولهم: لا أدر ـ بحذف الياء ـ للاجتزاء 
يَأْتيَِهُمُ  أَنْ  يَنْظُرُونَ إلَِّ  بالكسـرة عنها، وفاعل )يأتي(: الله عزّ وجل، لقوله: Pهَلْ 
الُله3(O(، Pوَجَاءَ رَبُّكOَ)4(، ويدلّ عليه قراءة من قرأ: وما يؤخره ـ بالياء ـ وقوله: 
إلَِّ  يَنْظُرُونَ  Pهَلْ  لـPڭO كقوله:  الفاعل ضميراً  يكون  أن  PۆO. ويجوز 

.)5(Oْاعَةَ أَنْ تَأْتيَِهُم السَّ

))) البيت لأم قيس الضبية. شرح ديوان الحماسة للمرزوقي ج3: 1060،  وصدره: ومشهد قد كفيت 
الغائبين به    في مجمع..

))) الأعراف: 34.
))) البقرة: 210.

))) الفجر: 22.
))) الزخرف: 66.



وانتصب الظرف بـPڭۇO أي: لا تتكلّم، والمراد بإتيان اليوم: إتيان 
هوله وشدائده.

PۈO الضمير لأهل الموقف، ولم يذكروا لأنّ ذلك معلوم. 

ۅ  ۅ  ۉ  ۉ   ېې  ې  ې  ى  ى  ئا  
ئې   ئې   ئۈ   ئۆئۈ   ئۆ   ئۇ   ئۇ    ئو   ئو   ئە     ئە   ئا   
ئې  ئى      ئى    ی  ی  ی  ی  ئج      ئح  ئم  ئى  ئي   
بج  بح  بخ    بم  بى  بيتج  تح  تخ  تم  تى   ٱ  ٻ  
ٻ  ٻ  ٻ  پ  پپ  پ  ڀ  ڀ  ڀ     ڀ     ٺ  ٺ  
ڤ   ٹ   ٹ   ٹ    ٹ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٺٺ  
ڄ   ڄ   ڦڄ   ڦ     ڦ   ڤڦ   ڤ   ڤ  

ڄڃ  ڃ   ڃ  ڃ  چ  چ   چ
الزفير: إخراج النفس، والشهيق: ردّه قال الشماخ:

جُ)1( ــرَْ لُ صَوْتـِـهِ        زَفِــرٌ وَيَتْلُــوهُ شَــهِيقٌ مَُ طْرِيــبِ أَوَّ بَعِيــدُ مَــدَى التَّ

Pئە  ئە    ئو  ئوO يعني: المبدّلتين، أي: مادامت سماوات الآخرة 
وأرضها وهي مخلوقة للأبد، وكل ما علاك وأظلّك فهو سماء، ولابد لأهل الآخرة 
لاح  ما  العرب:  كقول  التأبيد)2(   عن  عبارة  ذلك  إنّ  وقيل:  ويقلّهم،  يظلّهم  مما 

كوكب، وما أقام ثبير ورضوى، وغير ذلك من كلمات التأبيد.

الخلود في  النار ومن  الخلود في عذاب  استثناء من  Pئۇ   ئۇ  ئۆ  ئۆO هو 

))) ديوان الشماخ بن ضرار الذبياني: 88 باختلاف.
))) عن ابن زيد. تفسير الطبري ج12: 70.

47 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة هود/الآيات 110-106



48 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

نعيم الجنّة، وذلك أن أهل النار لا يعذّبون بالنار وحدها، بل يعذّبون بأنواع من 
العذاب، وبما هو أغلظ من الجميع وهو سخط الله عليهم وإهانته إيّاهم، وكذلك 
أهل الجنّة لهم سوى الجنّة مما هو أكبر منها وهو رضوان الله وإكرامه وتبجيله، فهو 

المراد بالاستثناء.

وقيل: المراد بالاستثناء من Pۅ  ۉO وخلودهم، من شاء الله أن يخرجه 
من النار بتوحيده وإيمانه، لإيصال الثواب الذي استحقّوه بطاعتهم إليهم، ويكون 
)ما( بمعنى )من(، كما يروى عن العرب: سبحان ما سبحت له، يقولونه عند سماع 

.)1(Oِرْض مَوَاتِ وَمَا فِ الَْ الرعد، وكقوله: Pسَبَّحَ لِِ مَا فِ السَّ

هؤلاء  أيضاً،  الجنّة  في  وخلودهم   Oی Pی   من  بالاستثناء  والمراد 
الذين ينقلون إلى الجنّة من النار، والمعنى: خالدين فيها إلا ما شاء ربّك من الوقت 
الذي أدخلهم فيه النار قبل أن ينقلهم إلى الجنّة، فـ)ما( هاهنا على بابه والاستثناء 
في الثاني من الزمان، والاستثناء في الأوّل من الأعيان. وعن قتادة: الله أعلم بثنياه، 
ذكر لنا أنّ ناساً يصيبهم سفع)2( من النار بذنوبهم ثمّ يتفضل الله عليهم فيدخلهم 

الجنّة، يسمّون الجهنّميين، وهم الذين أنفذ فيهم الوعيد ثمّ أخرجوا بالشفاعة)3(.

PیO بضم السين، ويكون على هذا أسعده الله فهو مسعود،  وقرئ: 
وسعد الرجل فهو سعيد، ونحوه: حزن الرجل وحزنته.

Pتح  تخ  تمO أي: غير مقطوع، ولكنّه ممتد إلى غير نهاية. 

ولما قصّ قصص الكفار وما حلّ بهم من نقمة الله سبحانه قال: Pٱ  ٻ  

))) الحشر: 1.
))) السفع: اللفح اليسير الذي يغير لون البشرة. )الصحاح مادة: سفع(.

))) تفسير الطبري ج12: 70.



ٻ  ٻ  ٻ  پ  پO أي: فلا تشك بعد ما أنزل عليك من هذه القصص في 
سوء عاقبة عبادتهم للأوثان، وتعرّضهم بها لما أصاب أمثالهم قبلهم، تسلية لرسول 

اللهt، ووعداً له بالانتقام منهم ووعيداً لهم.

Pپ  ڀ  ڀ  ڀ     ڀ     ٺ  ٺ  ٺO أي: حالهم في الشرك مثل حال 
آبائهم من غير تفاوت بين الحالتين، فسينزل بهم مثل ما نزل بآبائهم، وهو استئناف 

معناه: تعليل النهي عن المرية.

آباءهم  وفينا  كما  العذاب  من  حظهم  أي:   Oٿ ٿ   Pٿ  

أنصباءهم. 

Pڤ  ڤO أي: آمن به قوم وكفر به قوم، كما اختلف في القرآن.

قوم  بين   OڄP القيامة  يوم  إلى  الإنظار  كلمة  يعني:   Oڦ Pڦ  

موسى أو بين قومك. وهذا من جملة التسلية أيضاً. 

چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍڍ  ڌ   ڌ  ڎ     ڎ  ڈ  
ڈ  ژ  ژ  ڑ  ڑ  ک  ک  کک   گ     گ  گ  
ں   ڱ   ڱ   ڱ     ڱ   ڳ    ڳ   ڳ   ڳ   گ  

ں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ    ہ  ہ  ہ 
Pچ  ڇO التنوين عوض عن المضاف إليه، يعني: وإن كلهم أي: جميع 

المختلفين فيه PڇO جواب قسم محذوف، واللام في PڇO موطئة للقسم 
و)ما( مزيدة، والمعنى: وإن جميعهم والله ليوفينهم Pڇ  ڍO من حسن أو 
قبيح وإيمان وكفر. وقرئ: وإن كلًا ـ بالتخفيف ـ على إعمال المخففة عمل الثقيلة 

49 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة هود/الآيات 113-111



50 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

الثقيلة  )إن(  مع  ـ  بالتشديد  ـ  لما  وقرئ:  التثقيل[)1(.  هو  الذي  لأصلها  ]اعتباراً 
والخفيفة، وكلاهما مشكل عند النحويين، إذ ليس يجوز أن يراد بـ)لما( معنى الحين، 
ولا معنى )إلا( كالتي في قولهم: نشدتك الله لما فعلت وإلا فعلت، ولا معنى )لَِ(.

 ،)2(Oلًَّا Pأَكْلً  قوله:  من  )لماً(  أراد  إنّه  يقال:  أن  إليه  يصرف  ما  وأحسن 
كلًا  المعنى: وإن  الوقف، ويكون  الوصل مجرى  ثمّ أجرى  )لماّ(،  فقال:  ثمّ وقف 
الْلََئكَِةُ  Pفَسَجَدَ  كقوله:  جميعاً،  كلًا  وإن  قال:  كأنّه  مجموعين،  يعني:  ملمومين 
الدعوى  مثل:  فعلى،  زنة  على  مصدراً  )لما(  يكون  أن  ويجوز   .)3(Oَعُون أَجَْ هُمْ  كُلُّ

والشروى. 

Pڈژ  ژO أي: فاستقم استقامة مثل الاستقامة التي أمرت بها 

على جادة الحقّ غير عادل عنها.

ذلك  وجاز  استقم،  في  المستكن  الضمير  على  عطف   Oک ڑ   Pڑ  

أنت  فاستقم  قام مقامه. والمعنى:  الفاصل  المنفصل، لأنّ  بالضمير  تأكيد  من غير 
وليستقم من تاب معك عن الكفر وآمن معك.

Pک  کO ولا تخرجوا عن حدود الله.

Pگ  گ  گ  گO عالم فهو مجازيكم به.

بصحّة  الله  إلى  افتقر  أي:   Oژ ژ   ))Pڈ    :jالصادق وعن 
العزم(()4(. وعن ابن عباس: )ما نزلت آية كانت أشق على رسول اللهt من هذه 

))) ساقطة من ج.
))) الفجر: 19.
))) الحجر: 30.

))) الكشاف ج2: 433.



الآية()1(، ولهذا قال: ))شيّبتني هود والواقعة وأخواتهما(()2(. 

الظلم،  منهم  وجد  الذين  إلى  تميلوا  ولا   Oڱ ڱ   ڳ     ڳ   Pڳ  

والنهي متناول للدخول معهم في ظلمهم، وإظهار الرضا بفعلهم، ومصاحبتهم، 
 OثىکP :ومصادقتهم، ومداهنتهم. وعن الحسن: )جعل الله الدين بين لائين
وPثىڳO )3(. وفي الحديث: ))من دعا لظالم بالبقاء فقد أحبّ أن يعصى الله في 

أرضه(()4(. 

 Oڱ  ڱP :حال من قوله Oں  ں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀP

أي: فتمسّكم النار وأنتم على هذه الحال، ومعناه: ومالكم من أنصار يقدرون على 
منعكم من عذابه غيره PۀO لا ينصركم هو. 

ہ  ھ  ھ  ھ     ھ  ے       ےۓ  ۓ   ڭ  ڭ  
ڭڭ  ۇ  ۇ  ۆ      ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ    ۋ  ۅ   
ئا   ى   ى   ې   ې   ې   ې     ۉ    ۉ   ۅ  
ئۈئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ   ئۇ  ئو   ئو   ئە    ئە   ئا  

ئې  ئې    ئې  ئى  ئى  ئى  ی  ی  ی
Pھ  ھO غدوة وعشية.

Pھ  ے       ےO وساعات من الليل، وهي ساعته القريبة من آخر النهار، 

من أزلفه: إذا قربه، وصلاة الغداة: صلاة الفجر، وصلاة العشية: المغرب، وصلاة 

))) معالم التنزيل ج2: 141.
))) الخصال: 182، المستدرك على الصحيحين ج2: 343.

))) الكشاف ج2: 433.
))) إرشاد القلوب ج1: 76، إحياء علوم الدين ج2: 144.

51 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة هود/الآيات 116-114



52 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

التبع  على  مذكوران  لأنّما  والعصر،  الظهر  ذكر  وترك  الآخرة،  العشاء  الزلف: 
مْسِ  لَةَ لدُِلُوكِ الشَّ للطرف الأخير لأنّما بعد الزوال، وقد قال سبحانه: Pأَقِمِ الصَّ

يْلOِ)1(. والدلوك: الزوال. وقرئ: وَزُلُفاً ـ بضمتين ـ. إلَِ غَسَقِ اللَّ

Pۓڭڭ  ڭO قيل: معناه: إنّ الصلوات الخمس تكفّر ما 

بينها من الذنوب)2(، لأنّ PڭO معرّفة باللام، وقد تقدّم ذكر الصلوات. 
وعن علّيj: ))إنّ النبيtّ قال: أرجى آية في كتاب الله هذه الآية(( )3(. وقيل: 

إنّ الحسنات يكن لطفاً في ترك السيئات.

PۇO إشارة إلى قوله: PفَاسْتَقِمOْ وما بعده.

Pۇ  ۆO عظة للمتعظين. 

Pۈ  ۇٴ  ۋ     PۈO على الامتثال بما أمرت به، والانتهاء عما نهيت عنه 

ۋ  ۅ   ۅO. وهذه الآيات اشتملت على الاستقامة، وإقامة الصلوات، 
والانتهاء عن الطغيان والركون إلى الظلمة، وغير ذلك من الطاعات. 

Pۉ   ېO أي: فهلا كان Pې  ېېى ى ئاO أي: أولو 

فضل وخير، وسمّى الفضل والجودة بقية، لأنّ الرجل يستبقي مما يخرجه أجوده 
من  أي:  القوم  بقية  من  فلان  ويقال:  والفضل،  الجودة  في  مثلًا  فصار  وأفضله، 
فيكون معناه: فهلا كان  البقوى، وعلى ذلك  بمعنى:  البقية  خيارهم، وقد تكون 

منهم ذوو بقاء على أنفسهم، وصيانة لها من سخط الله وعقابه.

 ،Oئۈ ئۆ   Pئۆ   قليلًا  ولكن  معناه:  منقطع  استثناء   Oئۇ Pئۇ 

))) الإسراء: 78.
))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج12: 79.

))) تفسير العياشي ج2: 161.



و)من( للبيان.

بـPئې    ئېO تاركي  Pئې  ئې    ئې  ئى  ئى  ئىO أراد 

النهي عن المنكرات، أي: اتبعوا ما عودوا من التنعم وطلب أسباب العيش الهنيء، 
ورفضوا ما وراء ذلك. 

بح   بج   ئي   ئى   ئم     ئح   ئج    ی  
ڀ    ڀ   پ   پپ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ    بخ   
ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺٺ  ٿ  ٿٿ  ٿ  ٹ    ٹ   ٹ  
ڄ   ڦ   ڦ     ڦ   ڦ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ٹ  
ڄ  ڄڄ  ڃ  ڃ  ڃڃ  چ  چ  چ   چ  ڇ  
ڈ   ڎ   ڎ   ڌ       ڌ   ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ  
گ   ک   ک   ک   ک     ڑ   ڑ   ژ   ژ   ڈ  
ڱ   ڱڱ   ڳ   ڳ   ڳ      ڳ     گ   گ   گ  

ڱ  ں   ں  ڻ  ڻ
PئجO بمعنى: صحّ واستقام، واللام لتأكيد النفي، وPئيO حال عن 

 OبجP ظالماً لها OئىP الفاعل. والمعنى: استحال في الحكمة أن يهلك الله
ظلم  المصلحين  إهلاك  بأنّ  وإيذاناً  الظلم،  عن  لذاته  تنزيهاً   OبحP قوم 
مستحيل عليه، وقيل: الظلم: الشـرك)1(، أي: لا يهلك القرى بسبب شرك أهلها 

وهم مصلحون يتعاطون الحقّ فيما بينهم، ولا يضمون إلى ظلمهم فساداً آخر.

 Oپ Pپ   أهل  يكونوا  أن  إلى   OٻP لاضطر   Oٻ ٻ   Pٱ   

))) عن ابن عباس. تفسير السمرقندي ج2: 175.

53 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة هود/الآيات 123-117



54 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

ليستحقّوا  الاختيار  من  مكّنهم  ولكنّه  الإسلام،  ملة  وهي  واحدة[)1(  ملة  ]أي: 
.Oپ  ڀ  ڀP الثواب، فاختار بعضهم الحقّ وبعضهم الباطل فاختلفوا

PڀO ناساً هداهم الله ولطف بهم، فاتفقوا على دين الحقّ غير مختلفين فيه.

يعني:  الأوّل،  الكلام  عليه  دلّ  ما  إلى  إشارة  )ذلك(   :Oٿ Pٿ  

ولذلك من التمكين والاختيار الذي كان عنه الاختلاف PٿO ليثيب الذي 
يختار الحقّ بحسن اختياره.

ڤ   ڤ   ٹ   Pٹ   للملائكة:  قوله  وهي   Oٹ ٹ     Pٿ  

 .Oڤ  ڤ
بيان   OڄڄڈPو  ،Oڃ Pڦ     نبأ  وكل  أي:   OڦP

المعنى:  يكون  أن  PڄO. ويجوز  من  بدل   Oڄ  ڃ  ڃ  ڃPلـ)كل(، و
نقصّ عليك  الاقتصاص  أنواع  نوع من  نقصّ، على معنى: وكل  اقتصاص  وكل 
فؤاده:  تثبيت  ومعنى   ،OڦP مفعول   Oڃ وPڄ   المختلفة،  الأساليب  على 

زيادة يقينه وطمأنينة قلبه، لأنّ تكاثر الأدلة أثبت للقلب.

Pچ  چ  چO السورة، أو في هذه الأنباء المقصوصة فيها ما هو حقّ 

PڇO وتذكير. 

.Oڈ  ژP على حالكم التي أنتم عليها Oڎ  ڎ  ڈP

PڑO بنا الدوائر Pڑ  کO أن ينزل بكم نحو ما قصّ الله من 

النقم النازلة بأمثالكم. 

عليه  يخفى  فلا  خافية،  عليه  تخفى  لا   Oگ گ   ک   Pک  

))) ساقطة من أ.



فإنّه   Oڱ ڳ   Pڳ   منهم  لك  فينتقم   Oڳ گ   Pگ   أعمالكم 
ينصرك ويكفيك أمرهم.

55 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة هود/الآيات 123-117



سورة يوسف

مكية، وهي مائة وإحدى عشرة آية بالإجماع.

في حديث أُبّي: ))علّموا أرقّاءكم )سورة يوسف(، فأيّما مسلم تلاها وعلّمها 
أهله وما ملكت يمينه، هوّن الله عليه سكرات الموت، وأعطاه القوة أن لا يحسد 
مسلمًا(()1(، وعن الصادقj: ))من قرأها في كل يوم أو في ليلة بعثه الله يوم القيامة 
وجماله مثل جمال يوسف، ولا يصيبه فزع، وكان من خيار عباد الله الصالحين(()2(.

ٱ ٻ ٻ
ھ    ھ   ھ   ہ   ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻڻ  
ڭ       ڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ے   ے   ھ  
ۋ    ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ  
ى     ې    ې   ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ  
ئۇ    ئۇ   ئو   ئو   ئە     ئە   ئا   ئا   ى  
ڀ      ڀڀ    پ   پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ    ٱ  

ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ
))) الكشف والبيان ج5: 196.

))) ثواب الأعمال: 106.



Pہ ہO الظاهر أمره في الإعجاز، أو المبين أنّه من عند الله لا من 

عند البشر، أو المبين الواضح الذي لا تشتبه معانيه على العرب لنزوله بلسانهم.

وتحيطوا  تفهموه  أن  إرادة   Oے Pھ   حال.   Oھ Pھ  

بمعانيه، ولو جعلناه قرآناً أعجمياً لالتبس عليكم.

كالنقص  المقصوص،  بمعنى  يكون  أو  مصدراً،  يكون   OڭPو
الاقتصاص  أحسن  عليك  نقصّ  نحن  فالمعنى:  المصدر  أريد  فإنّ  والحسب، 
نصباً   OڭP فيكون  السورة،  هذه  إليك  بإيحائنا  أي:   Oۇ ۇ    Pڭ 

على المصدر لإضافته إلى المصدر، والمراد بأحسن الاقتصاص: أنّه اقتص على أبدع 
أسلوب وأحسن طريقة وأعجب نظم.

ما  أحسن  عليك  نقصّ  نحن  فالمعنى:  المقصوص،   OڭPبـ أريد  وإنّ 
يقصّ من الأحاديث في بابه، لما يتضمّن من النكت والحكم والعبر التي ليست في 

غيرها.

Pۈ  ۈO: )إن( مخففة من الثقيلة، والضمير في P  ۋO يعود إلى 

 OۅP أي: وإنّ الحديث وإن كنت من قبل إيحائنا إليك من Oۇ  ۇP

عنه، ما كان لك به علم قط.

Pۉ  ۉ  ې  O بدل من Pڭ  ڭO وهو من بدل الاشتمال، لأنّ 

الوقت مشتمل على ما يقصّ فيه.

PېO قرئ بكسر التاء وفتحها، وهي تاء التأنيث جعلت عوضاً من 

ياء الإضافة، وإنّما صحّ أن تكون عوضاً منها لأنّ التأنيث والإضافة يتناسبان في 
أنّ كل واحد منهما زيادة مضمومة إلى الاسم في آخره. ومن فتح حذف الألف 

من PېO وأبقى الفتحة دليلًا عليها.

57 تفسير سورة يوسف/الآيات 5-1. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



58 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

ليلة  المنام  )إنّ يوسف رأى في  ابن عباس:  الرؤيا، وعن  Pې   ىO من 

القدر أحد عشـر كوكباً نزلن من السماء فسجدن له، ورأى الشمس والقمر نزلا 
من السماء فسجدا له، فالشمس والقمر أبواه والكواكب إخوته الأحد عشر()1(، 

وقيل: الشمس أبوه والقمر خالته، وذلك أنّ أمه راحيل قد ماتت)2(.

رأيت  أي:  )مع(  بمعنى   Oئە Pئە   في  الواو  يكون  أن  ويجوز 
الكواكب مع الشمس والقمر.

له  قال  كأنّه  له،  جواباً  وقع  سؤال  تقدير  على  مستأنف  كلام   OئوPو
 .Oئو  ئو  ئۇP :يعقوب: كيف رأيتها؟ فقال

PٱO يعقوب: P     ٻ  ٻٻ پ پO خاف عليه حسد إخوته 

له وبغيهم عليه، لما عرف من دلالة رؤياه على أنّ الله يبلغه من شرف الدارين أمراً 
عظيمًا.

PپO منصوب بإضمار )أن(، والمعنى: إن قصصتها عليهم كادوك. 

ضمّن قوله: PيَكِيدُواO معنى )يحتالوا( فعدّاه باللام ليفيد معنى الفعلين، ثمّ أكّده 
.OڀP :بالمصدر فقال

Pٺ  ٺO ظاهر العداوة. 

ٿ  ٿ     ٿ ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  
ڤ   ڤ  ڤ  ڦ  ڦ     ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ       ڃڃ   
ڍ   ڍ     ڇ   ڇ   ڇ     ڇ   چ     چ   چ    ڃ   ڃ     
ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ  ژ          ڑ  ڑ  ک  

))) الكشف والبيان ج5: 198.
))) عن قتادة. الكشف والبيان ج5: 198.



ڳ   ڳ   ڳ   ڳ    گ   گ   گ   گ   ک   ک     ک  
ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں  ڻ    ڻ  ڻ  ڻ  ۀ 

الاجتباء: الاصطفاء.

وPٹO الرؤى جمع الرؤيا، لأنّ الرؤيا: إما حديث نفس، أو حديث 
ملك أو شيطان، وتأويلها: عبارتها وتفسيرها. وكان يوسفj أعبر الناس للرؤيا 
وأصحّهم عبارة لها. وقيل: هو معاني كتب الله تعالى وسنن الأنبياء وما غمض على 

الناس من مقاصدها، يفسّها لهم ويشـرحها، وهي اسم جمع للحديث.

ومعنى إتمام النعمة: أنّه وصل نعمة الدنيا لهم بنعمة الآخرة فجعلهم أنبياء 
وملوكاً ثمّ نقلهم إلى نعيم الآخرة والدرجات العلى من الجنّة.

وPڤ  ڦO أهله ونسله، وأصل آل: أهل، بدليل أنّ تصغيره أهيل، إلا 
أنّه لا يستعمل إلا فيمن له خطر فيقال: آل النبيّ وآل الملك.

.OڄPعطف بيان لـ OڄPو

من  على  الإنعام  إتمام  في   OچP الاجتباء  بموضع   Oچ ڃ   Pڃ     

يستحقّه. 

Pڇ  ڇ  ڍO في قصّتهم وحديثهم PڍO أي: علامات ودلائل 

على حكمته، أو عبر وأعاجيب PڌO عن قصّتهم، أو آيات على نبوّة محمّد 
اليهود عنها فأخبرهم بالصحّة من غير سماع ولا  PڌO للذين سألوه من 

آل  انتقل  لم  محمّداً  سلوا  المشـركين:  لكبراء  قالوا  أنّم  روي:  فقد  كتاب.  قراءة 
يعقوب من الشام إلى مصر، وعن قصّة يوسف؟. وقرئ: آية.

PڈO لام الابتداء، وفيها تأكيد وتحقيق لمضمون الجملة، أرادوا: أنّ 

59 تفسير سورة يوسف/الآيات 9-6. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..



60 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

زيادة محبّته ليوسف وأخيه بنيامين أمر ثابت لا شبهة فيه، وإنّما قالوا: PأَخُوهOُ لأنّ 
أمهما كانت واحدة.

ابنان  وهما  علينا  المحبّة  في  يفضّلهما  إنّه  والمراد:  حال،   Oک Pک  

صغيران لا كفاية فيهما، ونحن جماعة: عشرة رجال كفاة نقوم بمرافقه.

والعصابة:  والعصبة  والثواب.  الحقّ  طريق  عن  ذهاب   Oگ ک   Pک    

العشـرة فصاعداً، سمّوا بذلك لأنّم تعصب بهم الأمور. 

Pڳ   ڳ ڳ ڳ  ڱO مجهولة بعيدة من العمران، هذا هو المعنى في 

تنكيرها وإخلائها من الوصف، ولإبهامها من هذا الوجه نصبت نصب الظروف 
المبهمة.

إلى  عنكم  يلتفت  ولا  واحدة  إقبالة  عليكم  يقبل   Oں ڱ   ڱ   Pڱ  

غيركم، وقيل: Pڱ  ڱO: يفرغ لكم من الشغل بيوسف)1(.

Pں  ڻO بعد يوسف، أي: بعد قتله أو تغريبه Pڻ  ڻO تائبين 

إلى الله مما جنيتم عليه، أو تصلح دنياكم وتنتظم أموركم. 

ے   ے   ھ   ھ   ھ   ھ      ہ   ہ   ہ    ہ   ۀ  
ۓ  ۓ  ڭ  ڭ    ڭ  ڭ  ۇ  ۇ  ۆ  ۆ  ۈ   ۈ  
ې   ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ     ۋ   ۋ   ۇٴ  
ئۇ   ئو   ئو   ئە     ئە   ئا   ئا   ى       ى   ې  
ئۇ    ئۆ   ئۆ  ئۈ     ئۈ  ئې   ئې  ئې  ئى  ئى  

ئى    ی  ی  ی  ی  ئج       ئح  ئم  ئى

))) تفسير الطبري ج12: 93.



أَبْرَحَ  Pفَلَنْ  قال:  الذي  فيه، وهو  رأياً  إخوته  القائل: يهوذا، وكان أحسن 
رْضَ حَتَّى يَأْذَنَ لِ أَبP ،)1(OِۀO لهم: القتل أمر عظيم. الَْ

Pھ ھ  ھ  ےO وهو غوره وما غاب منه عن عين الناظر وأظلم 

من أسفله. وقرئ: غيابات في الموضعين على الجمع. والجب: البئر التي لم تطو.

PےO يأخذه Pۓ  ۓO وهم الذين يسيرون في الأرض Pڭ  

ڭ  ڭO أي: إن كنتم على أن تفعلوا ما يحصل به غرضكم فهذا هو الرأي. 
مَالَكَ لَ تَأْمَنَنَا ـ بإظهار النونين ـ وقرئ: Pۈ   ۈO بالإدغام بإشمام وغير 
إشمام. والمعنى: لم تخافنا عليه ونحن نريد له الخير ونحبّه، وما فعلنا في أمره ما يدلّ 

على خلاف النصيحة؟.

الأوّل  وقرئ:  والجزم،  فيهما،  وبالياء  فيهما،  بالنون  ونلعب  نرتع  وقرئ: 
نحتاج  ما  ننال  والمعنى:  والسعة.  الخصب  الرتعة:  وأصل  بالياء.  والثاني  بالنون 
إليه ونتسع في أكل الفواكه وغيرها، وقرئ: يرتع ـ بكسـر العين ـ ويلعب ـ بالياء 
فيهما وبالنون ـ من ارتعى يرتعي، يقال: رعى وارتعى، مثل: شوى واشتوى، وقد 
به  وأرادوا  المضاف،  فيكون على حذف  إبلهم،  ترتع  وإنّما  نرتع  يقال:  أن  يستقيم 

اللعب المباح مثل الرمي والاستباق بالأقدام. 

Pئو  ئو  ئۇ  ئۇO اعتذر إليهم بشيئين: أحدهما: أنّ مفارقته إيّاه مما 

يحزنه لأنّه كان لا يصبر عنه ساعة، والآخر: خوفه عليه من عدوة الذئب إذا غفلوا 
عنه برعيهم ولعبهم. 

Pئى    ی  یO اللام موطئة للقسم، وPئج     ئح ئمO جواب 

))) يوسف: 80.

61 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 14-10



62 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

القسم وقد سدّ مسدّ جواب الشرط.

ما خافه من  لئن كان  له:  Pی  یO واو الحال. حلفوا  والواو في 
خطفة الذئب أخاهم من بينهم ـ وحالهم أنّم عشـرة رجال، بمثلهم تعصب الأمور 
وتستكفي الخطوب ـ إنّم إذاً لقوم هالكون ضعفاً وخوراً وعجزاً، أو مستحقّون 
أن يهلكوا لأنّه لا غناء عندهم، أو مستحقّون لأن يدعى عليهم بالخسار والدمار 

فيقال: خسّهم الله، حين أكل الذئب بعضهم وهم حضور. 

ڀ     ڀ      پڀ   پ   پ    پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ     ٿ  ٿ   ٿ  ٹ  
ٹ       ٹ  ٹ  ڤ     ڤ  ڤ  ڤ   ڦ  ڦ  
چ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ      ڄ   ڄڄ   ڄ   ڦ     ڦ  
چ   چ  چ  ڇ  ڇ   ڇ   ڇڍ  ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  

ڎ  ڈڈ  ژ  ژڑ   ڑ  ک    ک  ک  ک  گ
)لما(  وجواب  وأزمعه،  الأمر  أجمع  من   OئمP مفعول   Oپ Pٻ  

محذوف، والتقدير: فعلوا به ما فعلوا من الأذى. فقد روي: أنّم لما برزوا به إلى 
ربطوا  الجب  في  إلقاءه  أرادوا  فلما  يضـربونه،  وأخذوا  العداوة  له  أظهروا  البرية 
يديه ونزعوا قميصه ودلوه في البئر، فلما بلغ نصفها ألقوه وكان في البئر ماء فسقط 
فيه، ثمّ آوى إلى صخرة فقام عليها، وكان إبراهيم خليل الرحمن لما ألقي في النار 
عرياناً أتاه جبرئيل بقميص من حرير الجنّة فألبسه إيّاه، فدفعه إبراهيم إلى إسحاق، 
وإسحاق إلى يعقوب، وجعله يعقوب في تميمة علّقها في عنق يوسف، فجاء جبرئيل 
]فأخرجه وألبسه إيّاه، وهو القميص الذي وجد يعقوب[)1( ريحه لما فصلت العير 

))) ساقطة من ج.



من مصر)1(. 

وعيسى يحيى  إلى  أوحى  كما  الصغر  في  إليه  أوحى   Oڀ  Pڀ     

والمعنى:  أمره،  إليه  يؤول  بما  ليبشّ  إليه  أوحى  وإنّما   ،Oٺ Pڀٺ  

أنّك   Oٺ  ٺ  ٿP بك  فعلوا  بما  إخوتك  ولتحدّثن  فيه،  أنت  مما  لتتخلصن 
بإيحائنا  يريد وهم لا يشعرون  لعلو شأنك ولطول عهدهم بك، وقيل:  يوسف، 

إليه وإزالتنا الوحشة عنه، ويحسبون أنّه مستوحش)2(. 

أنّم  ليوهموه  البكاء  وأظهروا  النهار،  آخر   Oٹ Pٿ   إخوته  وجاء 
صادقون.

Pٹ  ڤ     ڤ  ڤ  ڤO أي: نتسابق في العدو أو في الرمي، وقيل: 

في تفسيره: ننتضل)3(،

لشدّة  عندك  الصدق  أهل  من   Oچ ڃ   Pڃ   بمصدق   Oڃ Pڄ  

محبّتك ليوسف، فكيف وأنت سيئ الظن بنا غير واثق بقولنا!. 

Pڇ   ڇO أي: ذي كذب، أو وصف بالمصدر مبالغة، كقول الشاعر: 

ــلُ)4( ــهِ بُخْ ــمْ بِ ــودٌ وَأَنْتُ ــهِ جُ ــنَّ بِ فَهُ

خضب  حتى  وبكى  وجهه  على  وألقاه  القميص  أخذ  يعقوب  إنّ  وروي: 
وجهه بدم القميص وقال: تالله ما رأيت كاليوم ذئباً أحلم من هذا، أكل ابني ولم 

))) تاريخ الطبري ج1: 170.
))) عن قتادة. تفسير الطبري ج12: 96.

))) معاني القرآن وإعرابه ج3: 95.
))) أساس البلاغة ج1: 140 دون نسبة، وصدره: وفيهن فضل قد عرفنا مكانه.

63 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 18-15



64 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

يمزق عليه قميصه)1(. 

Pڇ  ڇO محله نصب على الظرف، أي: PچO فوق Pڇ ڇ   

ڇO، ولا يجوز أن يكون حالًا متقدّمة، لأن الحال عن المجرور لا يتقدّم عليه.
من  ارتكبتموه  عظيمًا   Oڈ ڎ   Pڎ   سهّلت  أي:   Oڌ ڌ   Pڍ  

يوسف وهوّنته في أعينكم. والسول: الاسترخاء.

Pژ  ژO أي: فأمري صبر جميل، أو فصبر جميل أمثل، وفي الحديث: 

مَ  Pإنَِّ لقوله:  الخلق،  إلى  يعني:  فيه(()2(  الذي لا شكوى  الصبر الجميل هو  ))إنّ 
.)3(Oِأَشْكُو بَثِّي وَحُزْنِ إلَِ الله

Pڑ  ک    کO احتمال ما تصفونه من هلاك يوسف. 

گ  گ  گ   ڳ  ڳ  ڳڳ  ڱ  ڱ     ڱ  ڱں  
ں  ڻڻ   ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ  

ہ   ھ  ھ  ھ  ھ  ے  ے  ۓ
PگO جماعة مارّة تسير من قبل مدين إلى مصر، وذلك بعد ثلاثة أيّام من 

إلقاء يوسف في الجب، فأخطأوا الطريق فنزلوا قريباً منه.

رجلًا  بعثوا  أي:  للقوم،  ليستقي  يرد  الذي  والوارد:   Oڳ Pگ   

يطلب لهم الماء، وهو مالك بن ذعر.

بغلام  هو  إذا  خرج  فلما  بالحبل،  يوسف  فتعلق  البئر،  في   Oڳ Pڳ  

نفسه،  إلى  البشرى  أي: أضاف  يا بشراي،   OڱP الغلمان،  يكون من  ما  أحسن 

))) الكشف والبيان ج5: 203.
))) الكافي ج2: 93، تفسير الطبري ج12: 99.

))) يوسف: 86.



وقرئ: PڱO نادى: البشـرى، كأنّه قال: تعالي فهذا أوانك.

PںO الضمير للوارد وأصحابه: أخفوه من الرفقة، وقيل: أخفوا أمره 

ووجدانهم له في الجب وقالوا لهم: دفعه إلينا أهل الماء لنبيعه لهم بمصر)1(، وعن 
ابن عباس: )أنّ الضمير لإخوة يوسف وأنّم قالوا للرفقة: هذا غلام لنا قد أبق 

فاشتروه منا، وسكت يوسف مخافة أن يقتلوه()2(.

ما  للتجارة، والبضاعة:  متاعاً  الحال، أي: أخفوه  PڻO على  وانتصب 
يبضع من المال للتجارة، أي: يقطع. 

نقصاناً  القيمة  عن  ناقص  مبخوس   Oہ ہ     P باعوه   OہP

ظاهراً.

PھO لا دنانير PھO قليلة تعدّ عدّاً ولا توزن، وعن ابن عباس: 

)كانت عشرين درهماً()3(.

P    ھ  ھ  ے  ےO ممن يرغب عما في يده فيبيعه بما طفّ)4( من 
بمَ باعه. ويجوز أن يكون المعنى:  التقطوه، والملتقط للشيء لا يبالي  الثمن، لأنّم 

واشتروه من إخوته يعني الرفقة وكانوا من الزاهدين في نفس يوسف. 

ۆ     ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۓ   
ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې    ې  
ئو   ئو   ئە     ئە   ئا   ىئا   ى   ې    ې  

))) عن مجاهد وغيره. تفسير الطبري ج12: 100.
))) تفسير الطبري ج12: 101.
))) تفسير الطبري ج12: 103.

))) طفّ: قلّ، والطفيف: القليل. )الصحاح: مادة طفف(.

65 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 20-19



66 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

ئۇ  ئۇ  ئۆ    ئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې    ئې  ئې  ئى  
ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ی    ی   ی   ی   ئىئى  
پ  پ  پ  پ      ڀ  ڀ  ڀڀ  ٺ  ٺ  ٺٺ  

ٿ    ٿ  ٿ  ٿٹ   ٹ      ٹ  ٹ  ڤ  ڤ
Pڭ  ڭ  ڭ  ڭO هو العزيز الذي كان على خزائن مصـر، واسمه 

قطفير أو اطفير، والملك يومئذ: الريان بن الوليد، وعن ابن عباس: )العزيز ملك 
مصر(، وقيل: اشتراه العزيز وهو ابن سبع عشـرة سنة، وأقام في منزله ثلاث عشرة 
ابن ثلاثين سنة، وآتاه الله الحكمة والعلم  الوليد وهو  الريان بن  سنة، واستوزره 
وهو ابن ثلاث وثلاثين سنة، وتوفي وهو ابن مائة وعشـرين سنة، وقيل: اشتراه 

العزيز بأربعين ديناراً وزوج نعل وثوبين أبيضين)1(.

وقال Pۇ  ۇ  ۆO أي: اجعلي منزله ومقامه عندنا كريمًا، أي: 
بالإحسان  تعهّديه  ومعناه:   Oٿ ٿ   ٿ   Pٿ     قوله:  بدليل  مرضياً  حسناً 

حتى تكون نفسه طيبة في صحبتنا.

Pۆ    ۈ  ۈO لعله ينفعنا بكفايته وأمانته، أو نتبناه ونقيمه مقام الولد، 

وكان قد تفرّس فيه الرشد فقال ذلك.

أنجيناه  كما  والمراد:  والعطف،  الإنجاء  ذلك  ومثل  أي:   OۅP

وعطفنا عليه العزيز PۉO له P  ېO أرض مصر، وجعلناه ملكاً يتصّرف فيها 
بأمره ونهيه Pې  ې   ى  ىO كان ذلك الإنجاء والتمكين.

Pئا  ئە  ئە    ئوO لا يمنع مما يشاء ويقضي، أو على أمر يوسف يدبّره 

))) ينظر: القصة والأقوال في تاريخ الطبري ج1: 172.



لا يكله إلى غيره. 

وقيل في الأشدّ: ثماني عشرة سنة، وعشرون، وثلاث وثلاثون، وأربعون، 
وقيل: أقصاه ثنتان وستون سنة)1(. 

PئىO أي: حكمة، يعني: النبوّة PئىO بالشـريعة، وقيل: الحكم على 

الناس والعلم بوجوه المصالح.

جزاء  والعلم  الحكم  آتاه  الله  أنّ  تنبيه على  فيه   Oی P   ی  ی  
على إحسانه في العمل وتقواه. وعن الحسن: )من أحسن عبادة ربّه في شبيبته آتاه 

الحكمة في اكتهاله()2(.

Pپ   خادعته  والمعنى:  وذهب،  جاء  إذا  يرود:  راد  من  مفاعلة  والمراودة: 
پO أي: فعلت ما يفعله المخادع بصاحبه عن الشيء الذي لا يريد أن يخرجه 

من يده، يحتال أن يغلبه عليه ويأخذه منه، وهي عبارة عن التمحّل لمواقعته إيّاها.

ـ و[)3(  التاء  ـ بضم  لَكَ  أقبل وتعال، وقرئ: ]هَيْتُ  وPڀ  ڀO أي: 
هِيتَ لَكَ ـ بكسـر الهاء وفتح التاء ـ وهِئْتُ لَكَ ـ بالهمزة وضم التاء ـ بمعنى تهيأت 
لك. يقال: هاء يهيئ، واللام من صلة الفعل وأما في الأصوات فللبيان، كأنّه قيل: 

لك أقول هذا. 

Pٺ  ٺO أعوذ بالله معاذاً.

PٿO الضمير للشأن والحديث.

))) ينظر: الأقوال في تفسير الطبري ج12: 105.
))) الكشاف ج2: 454.

))) ساقطة من ج.

67 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 23-21



68 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

P    ٿ  ٿ  ٿO مبتدأ وخبر، يريد قطفير حين قال لامرأته: Pۇ  
ۆO فليس جزاؤه أن أخلفه في أهله بسوء وأخونه. 

ڤ  ڤ  ڦڦ  ڦ  ڦ      ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃڃ  ڃ  
ڃ  چ  چ     چچ  ڇ   ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  
ڍ   ڌ   ڌ  ڎ ڎ  ڈ  ڈ  ژ ژ  ڑڑ   
ک  ک  ک  ک  گ  گ  گ   گ        ڳ  ڳ     ڳ   ڳ   ڱ  
ہ   ۀ   ۀ       ڻ   ڻ   ڻڻ   ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ  
ہ  ہ  ہ  ھ  ھ  ھ  ھ  ے    ے  ۓ  ۓ  
ڭ ڭ  ڭ  ڭ   ۇ  ۇ  ۆ    ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  
ئا   ى   ى   ېې   ې   ې         ۉ   ۉ    ۅ   ۅ   ۋ  
ئا  ئە  ئە   ئو   ئوئۇ  ئۇ  ئۆئۆ  ئۈ  ئۈ  

ئې  ئې    ئې 
Pڤ  ڤO بمخالطته  همّ بالأمر: إذا قصده وعزم عليه، والمعنى: 

PڦO بمخالطتها.

Pڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃO جوابه محذوف تقديره: لولا أن رأى برهان ربّه 

لخالطها، فحذف لأنّ قوله: Pڦ  ڦO يدلّ عليه، كقولك: هممت بقتله لولا أنّ 
خفت الله، معناه: لولا أنّ خفت الله لقتلته. والمراد في قوله: Pڦ  ڦO: أنّ نفسه 
الهمّ بها والقصد  ميلًا يشبه  الشباب  إليها عن شهوة  المخالطة ونازعت  إلى  مالت 
إليها، ولو لم يكن ذلك الميل الشديد المسمّى هّماً لشدته لما كان صاحبه ممدوحاً عند 

.Oڇ  ڇ  ڇP :الله بالامتناع، ولو كان هّمه كهمّها لما مدحه الله بأنّه

ويجوز أن يريد بقوله: Pڦ  ڦO وشارف أن يهمّ بها، كما يقول الرجل: 



قتلته لو لم أخف الله. ومن حقّ القارئ أن يقف على Pڤ  ڤ  ڦO ويبتدئ 
Pڦ  ڦ      ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃO ]ومن حقّ المفسّـر أن يفسّ برهان ربّه[)1(. 

PڃO الكاف في محلّ النصب أي: مثل ذلك التثبيت ثبتناه، أو في 

محلّ الرفع أي: الأمر مثل ذلك.

Pڇ   ڇ   الزنا  PچO من  السيّد  Pڃ  چ  چO من خيانة 

ڇO المخلِصين الذين أخلصوا دينهم لله، وبالفتح: الذين أخلصهم الله لطاعته 
بأن عصمهم. 

تضمّنه  على  أو  الجار  حذف  على  الباب،  إلى  وتسابقا   Oڌ Pڍ   

معنى ابتدرا، ففرّ منها يوسف فأسرع يريد الباب البراني ليخرج، وأسرعت وراءه 
لتمنعه الخروج.

Pڈ   انشق  أي:  فانقدّ،  خلفه  من  اجتذبته   Oڈ ڎ   ڎ  Pڌ  

ژO وصادفا بعلها وهو قطفير.

أي  بمعنى:  استفهامية  أو  السجن،  إلا  جزاؤه  ليس  أي:  نافية،   OکPو
شيء جزاؤه إلا السجن؟ كما تقول: من في الدار إلا زيد؟. وقيل: العذاب الأليم: 

الضرب بالسياط)2(.

ولما عرضته للسجن والعذاب وأغرت به، وجب عليه الدفع عن النفس فـ
Pڱ  ڱ  ں  ں  ڻO ولولا ذلك لكتم عليها.

Pڻ  ڻ  ۀ      ۀO قيل: كان ابن عم لها وكان جالساً مع زوجها 

))) ساقطة من ج، ط.
))) عن ابن عباس. الكشف والبيان ج5: 214.

69 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 29-24



70 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

عند الباب)1(، وقيل: كان ابن خال لها صبياً في المهد)2(. وسمّي قوله شهادة لما أدى 
مؤدى الشهادة في أن ثبت به قول يوسف وبطل قولها. 

 Oۉ  ېP يعني: قطفير، وعلم براءة يوسف وصدقه وكذبها Oۇٴ  ۋP

 ،Oې  ېP أو إنّ هذا الأمر Oک  ک  ک  گ  گ  گP :أي: إنّ قولك
واستعظم كيد النساء لأنّن ألطف مكيدة وأنفذ حيلة من الرجال. 

 Oئە   ئو   ئوP حذف منه حرف النداء لأنّه منادى قريب OئەP

الأمر واكتمه ولا تحدّث به.

PئۇO أنت Pئۆ  ئۈ  ئۈ ئېO القوم المتعمّدين للذنب، 

يقال: خطئ إذا أذنب متعمداً. 

  ئى  ئى    ی  ی  ی  ی  ئج  ئح    ئم  ئىئي  بج  بح  
ٻ      ٻ   ٻ    ٻ   ٱ   تم    تخ   تح   تج   بي   بى    بخبم  
ٺٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ       پ    پ   پ   پ  
ٿ  ٿ  ٿ        ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦ     
ڦ    ڦ   ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃڃ  ڃ  چ  چ   چ  
چڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌ  ڌ    ڎ   ڎ  ڈ  
ڈ  ژ  ژ  ڑ  ڑ   ک  ک     کک  گ  گ  گ  گ        
ڳ  ڳ     ڳ  ڳ  ڱ    ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں  ڻ  ڻڻ  
ے   ے   ھ   ھ   ھ   ھ   ہ   ہ   ہ   ہ     ۀ        ۀ   ڻ      

ۓ   ۓ   ڭ  ڭ 

))) عن السدي. تاريخ الطبري ج1: 173.
))) ينظر: الكشف والبيان ج5: 215.



غير  وتأنيثه  المرأة،  لجمع  مفرد  اسم  والنسوة:  النساء،  من  جماعة   OئىP

حقيقي كتأنيث اللمّة، وفيه لغتان: كسر النون وضمها.

Pی  یO في مصر.

Pی  یO يردن قطفير، والعزيز: الملك بلسان العرب.

PئحO غلامها.

والشغاف:  الفؤاد،  إلى  وصل  حتى  قلبها  شغاف  حبّه  خرق   OبحP

حجاب القلب، وروي عن أهل البيتb: شعفها ـ بالعين ـ من شعف البعير: إذا 
هنأه فأحرقه بالقطران، قال امرؤ القيس:

الِ)1( جُــلُ الطَّ كَــاَ شَــعَفَ المهَْنُــوءَةَ الرَّ

وPبخO نصب على التمييز.

P  بى   بي  تج  تح  تخO أي: في خطأ وبعد عن الصواب. 

عشقت  العزيز  امرأة  وقولهن:  وتعييرهن  باغتيابهن   Oٻ ٻ   Pٱ  

عبدها الكنعاني.

نمارق،  من  عليه  يتكئن  ما   Oپ پ   Pپ   دعتهن   Oٻ Pٻ  

وقصدت بتلك الهيئة ـ وهي قعودهن متكئات والسكاكين في أيديهن ـ أن يدهشن 
عند رؤيته ويشغلن عن نفوسهن فيقطعن أيديهن، وقيل: PپO مجلس طعام)2(، 
 OپP لأنّم كانوا يتكئون للطعام والشراب والحديث كعادة المترفين، وقيل: 

))) ديوان امرئ القيس: 33، وفيه: أيقتلني أني شغفت فؤادها      كما شغف...
))) عن الحسن وغيره. تفسير الطبري ج12: 119.

71 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 35-30



72 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

طعاماً يجزّ جزّاً)1(، أي: يعتمد بالسكين، لأنّ القاطع يتكئ على المقطوع بالسكين.

كان  قيل:  الرائق.  والجمال  الرائع  الحسن  ذلك  وهبن  أعظمنه   OٿP

يوسف إذا سار في أزقة مصـر يرى تلألؤ وجهه على الجدار كما يرى نور الشمس 
من الماء عليها)2(، وقيل: ورث الجمال من جدته سارة)3(.

Pٿ  ٹO جرحنها.

PٹO كلمة تفيد معنى التنزيه في باب الاستثناء، تقول: أساء القوم حاش 

زيد، فمعنى Pٹ  ٹO: براءة الله وتنزيه الله من صفات العجز، والتعجب من 
 )4(Oٍسُوء مِنْ  عَلَيْهِ  عَلِمْنَا  مَا  لِِ  Pحَاشَ  قوله:  وأما  مثله،  جميل  خلق  قدرته على 

فالتعجّب من قدرته على خلق عفيف مثله.

Pڤ  ڤ  ڤO نفين عنه البشرية، لغرابة حاله في الحسن، وأثبتن له الملكية 
لما هو مركوز في الطباع أنّه لا أحسن من الملك. 

Pڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃO ولم تقل: فهذا وهو حاضر، رفعاً لمنزلته في 

الحسن واستحقاق أن يحبّ ويفتتن به، أو تقول: هو ذلك العبد الذي صورتن في 
أنفسكن ثمّ لمتنني فيه، ولو صورتنه بما عاينتن لعذرتنني في الافتتان به.

امتناع كأنّه في عصمة، واجتهد في الاستزادة  امتنع أشدّ  PچO أي: 

منها، ونحوه: استمسك. وفي هذا برهان قوي على أنّ يوسف بريء مما أضاف إليه 
الحشوية من همّ المعصية.

))) عن الضحاك. تفسير الطبري ج12: 120.
))) الدر المنثور ج4: 17.

))) العرائس: 68.
))) يوسف: 51.



Pڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍO الأصل: ما آمر به، فحذف الجار، كما في قولك: 

أمرتك الخير.

PڌO ليحبسن في السجن PڌO بالنون الخفيفة ولذلك كتبت 

في المصحف ألفاً. 

من   Oک ک      Pک   علّي  أسهل  أي:   Oڑ ڑ   ژ   ژ   Pڈ  

لما  النسوة  أنّ  روي:  المعصية.  ركوب  من  إلّي  أحبّ  السجن  نزول  أو  الفاحشة، 
الزيارة)1(،  تسأله  سّراً  يوسف  إلى  منهن  واحدة  كل  أرسلت  عندها  من  خرجن 
جْنُ  وقيل: إنّن قلن له: أطع مولاتك فإنّا مظلومة وأنت تظلمها)2(. وقرئ: السَّ

ـ بالفتح ـ على المصدر.

Pگ  گ  گ  گO فزع إلى ألطاف الله تعالى وعصمته كعادة الأنبياء 

والأولياء فيما وطّن عليه نفسه من الصبر.

Pڳ  ڳO أمل إليهن Pڳ  ڳ  ڱ O الذين لا يعملون بما يعلمون، 

أو من السفهاء لأنّ الحكيم لا يفعل القبيح. 

 ،OۓP الفاعل مضمر لدلالة ما يفسّه عليه وهو   Oہ  ہ  ھP

والمعنى: بدا لهم بداء، أي: ظهر لهم رأي ليسجننه Pھ  ھ  ھ  ے  ےO وهي 
الشواهد على براءته Pۓ   ڭO إلى زمان.

والضمير في PھO لـPیO وأهله. 

))) عن الجبائي. التبيان ج6: 135.
))) تفسير السمرقندي ج2: 191.

73 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 35-30



74 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

ڭ  ڭ  ۇ  ۇۆ  ۆ  ۈ    ۈ     ۇٴ  ۋ    ۋۅ  
ئائە   ئا      ى   ى   ې   ې    ې   ې   ۉ    ۉ   ۅ  
ئې   ئې    ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ      ئۇ   ئۇ   ئوئو   ئە  
ئم   ئح   یئج   ی   ی   ی       ئى      ئى    ئى   ئې  
ئى  ئيبج  بح  بخ    بم  بى  بي   تج  تح  تخ  تم  تى  
تي  ثج   ٱ  ٻ  ٻ  ٻ        ٻ  پپ  پ  
ٹ     ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٺ   ٺٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ    پ    
ٹ  ٹ  ٹ  ڤ   ڤ   ڤ  ڤ  ڦ   ڦ  
ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ       ڃ  ڃ  ڃ  
ڍ   ڇ   ڇ   ڇ      ڇ   چ   چ      چ   چ  
ڍ  ڌ  ڌ  ڎڎ  ڈ     ڈ    ژ  ژڑ   ڑ  ک  ک  ک        کگ  گ  

گ  گ  ڳ  ڳ    ڳ  ڳ  ڱ  ڱ 

Pڭ  ڭ  ۇ  ۇO أي: عبدان للملك ـ ملك مصـر ـ مصاحبين 

السجن  أدخلا  وشرابيه  الملك  خباز  والفتيان:  الصحبة.  على  تدلّ  )مع(  لأنّ  له، 
ساعة أدخل يوسف، نمى إلى الملك أنّما يسمّنه.

 Oۋ    ۋP ماضية  المنام، وهي حكاية حال  يعني: في   Oۈ     ۇٴP

يعني: عنباً، تسمية للعنب بما يؤول إليه.

إلى  المحسنين  من  أو  الرؤيا،  عبارة  يحسنون  الذين  من   Oئۆ Pئۆ     

أهل السجن، فأحسن إلينا بأن تفرّج عنا الغمة بتأويل ما رأينا إن كانت لك يد في 
تأويل الرؤيا. روي: أنّه كان إذا مرض رجل منهم قام عليه، وإذا ضاق على أحد 



امتحناه،  الفتيين  الشعبي: )أنّ  له)1(. وعن  منهم مكانه وسّع له، وإن احتاج جمع 
فقال الشرابي: إنّ أراني في بستان فإذا بأصل حبلة)2( عليها ثلاثة عناقيد من عنب 
رأسي  وفوق  أراني  إنّ  الخباز:  وقال  وسقيته،  الملك  كأس  في  وعصرتها  فقطعتها 

ثلاث سلال فيها أنواع الأطعمة فإذا سباع الطير ينهبن منها()3(.

PئەO بتأويل ذلك. 

علم  فوق  هو  بما  نفسه  فوصف  ابتدأ  بالإحسان،  ووصفاه  استعبراه  ولما 
العلماء وهو الإخبار بالغيب، وأنّه ينبّئهما بما يحمل إليهما من الطعام في السجن قبل 
فيجدانه  ئېO بصفة كذا وكذا  Pی  اليوم  يأتيهما، ويصفه لهما ويقول:  أن 
عليهما  ويعرض  التوحيد  لهما  يذكر  أن  إلى  تخلصاً  ذلك  وجعل  به،  أخبر  ما  على 

الإيمان ويقبح إليهما الشرك بالله.

PئحO إشارة إلى التأويل، أي: ذلك التأويل والإخبار بالغائبات Pئم  

ئى ئيO وأوحى به إلّي، ولم أقله عن تكهن وتنجم.
Pبح  بخO يجوز أن يكون استئناف كلام، وأن يكون تعليلًا لما قبله أي: 

علمني ربّ لأنّ تركت PبمO أولئك Pٱ  ٻ  ٻO الأنبياء المذكورين 
وهي الملة الحنيفية، وذكر آباءه ليريهما أنّه من أهل بيت النبوّة ومعدن الوحي بعد 

أن عرّفهما أنّه نبيّ يوحى إليه، ليقوّي رغبتهما في الاستماع إليه.

.OڀP أي: ما صحّ لنا ـ معشر الأنبياء ـ الشرك Oپ  پ    ڀP

PٺO التمسّك بالتوحيد Pٿ ٿ  ٿٿ  ٹ  ٹO على الرسل 

))) تاريخ الطبري ج1: 176.
))) الحبلة: القضيب من الكرم. )الصحاح: مادة حبل(

))) الكشاف ج2: 469.

75 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 40-36



76 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

الله  فضل   Oڤ Pڤ    إليهم  المرسل   Oٹ Pٹ   إليهم  المرسل  وعلى 
فيشركون. 

السجن،  السجن، فأضافهما إلى  يا صاحبيّ في  يريد:   Oڦ   ڦP

كقوله: 
ارِ)1( الــدَّ أَهْــلَ  يْلَــةِ  اللَّ يَــا سَــارِقَ 

فكما أنّ الليلة مسـروق فيها غير مسـروقة، فكذلك السجن مصحوب فيه 
غير مصحوب، وإنّما المصحوب غيره وهو يوسفj، ويجوز أن يريد: يا ساكني 

.)2(Oِة نَّ ارِ وَأَصْحَابُ الَْ السجن، كقوله عزّ اسمه: Pأَصْحَابُ النَّ

Pڦ  ڦO في العدد، أي: أأن يكون لكما أرباب شتى يستعبدكما 

هذا ويستعبدكما هذا PڄO لكما PڄO أن يكون لكما ربّ واحد قاهر لا يغالب 
ولا يشارك في الربوبية؟!. وهذا مثل ضربه لعبادة الله وحده ولعبادة الأصنام. 

بزيد  سمّيته  يقال:  بها،  سمّيتم  فارغة   Oچ چ      چ   چ   ڃ   Pڃ  

وسمّيته زيداً Pڇ  ڍ  ڍO بتسميتها Pڌ  ڎO أي: حجّة.

Pڈ     ڈO في أمر الدين والعبادة Pژ  ژO، ثمّ بين ما حكم الله فقال: 
Pڑ  ک  ک  ک    کگ  گO الثابت بالدلائل. 

ڱ  ڱ  ں  ں   ڻ  ڻ  ڻڻ  ۀ  ۀ    ہ  
ۓ   ۓ   ے   ے   ھ  ھ  ہھھ  ہ   ہ  

))) خزانة الأدب ج3: 108 دون نسبة، وكذا في المصادر المتوفرة.
))) الحشر: 20.



ۈ     ۈ   ۆۆ   ۇ   ۇ   ڭ    ڭ   ڭ    ڭ  
ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅۅ  ۉ  ۉ  ې   ې 

Pں  ںO يعني: الشرابي Pڻ  ڻO أي: سيّده.

Pھ  ھO أي: قطع وفرغ منه. وروي: أنّما قالا: ما رأينا شيئاً، فأخبرهما 

أنّ ذلك كائن صدقتما أو كذبتما)1(. 

Pڭ  ڭ   ڭ  ڭ   ۇ  ۇO الظن هنا بمعنى العلم، كما في قوله: Pإنِِّ 

.)2(Oْظَنَنْتُ أَنِّ مُلَقٍ حِسَابيَِه

الملك بصفتي وأخبره بحالي وأنّ  Pۆۆ  ۈO صفني عند 

حبست ظلمًا، فأنسى الشـرابي Pۇٴ  ۋ  ۋO أن يذكره لربّه، وقيل: 
أنسى الشيطان يوسف ذكر ربّه في تلك الحال حين وكل أمره إلى غيره حتى استغاث 

بمخلوق)3(.

والبضع: ما بين الثلاث إلى التسع. وأصحّ الأقوال: أنّه لبث في السجن سبع 
سنين. 

ئو   ئە       ئە   ئا   ئا   ى   ى         ې   ې  
ئې     ئې   ئۈئۈ    ئۆ   ئۆ    ئۇ   ئۇ   ئو  
ٻ   ٱ   ی    ی   ی    ی     ئى     ئى   ئى   ئې  
ٺ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ    پ   پ    پ     پ   ٻ   ٻٻ  

))) تاريخ الطبري ج1: 176.
))) الحاقة: 20.

))) عن مجاهد. تفسير الطبري ج12: 133.

77 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 44-41



78 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

ٹ   ٹ   ٹ   ٿ   ٿ        ٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺ  
ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڤ      ڤ   ڤ   ڤ   ٹ   
ڄ  ڄ  ڄ   ڄ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ     
ڎ   ڌ   ڌ   ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ    چ   چ  
ڎ  ڈ        ڈ  ژ  ژ  ڑ  ڑ  ک  ک  ک  ک  گ   گ    
گ     گ  ڳ  ڳ  ڳ    ڳ  ڱ   ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں  ڻ  ڻ   

ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ 
قرأ الصادقj: وسبع سنابل... يأكلن ما قرّبتم لهن.

لما دنا فرج يوسف من الحبس رأى الملك ـ وهو الريان بن الوليد ـ رؤيا هالته: 
 OئوP بقرات OئوPخرجن من نهر يابس، و Oئا  ئا  ئەP رأى
فأكلت العجاف السمان، ورأى Pئا ئۇ  ئۆO قد انعقد حبّها، وسبعاً 
Pڇ ئۈO قد استحصدت، فالتوت اليابسات على الخضـر حتى غلبن عليها.

 Oئې    ئې  ئى  ئىP فجمع الأشراف والكهان وقصّ رؤياه عليهم وقال
أي: عبّوا ما رأيت في منامي Pئى    ی     ی   یO أي: إن كنتم تنتدبون لعبارة 
الرؤيا، وحقيقة عبرت الرؤيا: ذكرت عاقبتها، كما تقول: عبرت النهر: إذا قطعته حتى 

تبلغ آخر عرضه.

وأما اللام في قوله: PیO إما أن تكون للبيان كقوله: Pوَكَانُوا فِيهِ مِنَ 
اهِدِينOَ)1(، وإما أن تدخل لأنّ المعمول إذا تقدّم على عامله لم يقو على العمل،  الزَّ
للرؤيا لانحطاطه عن  قيل: هو عابر  إذا  الفاعل  اسم  به  باللام كما يعضد  فعضد 

))) يوسف: 20.



لهذا  فلان  كان  تقول:  كما  كان،  خبر   OیP يكون  أن  ويجوز  القوة،  في  الفعل 
الأمر: إذا كان مستقلًا به متمكّناً منه.

وPیO خبر بعد خبر، أو حال.

والسبب في وقوع PئوO جمعاً لعجفاء ـ وأفعل وفعلاء لا يجمعان على 
فعال ـ حمله على PئەO لأنّه نقيضه، وهم يحملون النظير على النظير والنقيض 

على النقيض.

Pڄ  ڃO أي: وسبعاً أخر. 

أو  وسوسة  من  منها  يكون  وما  وأباطيلها،  تخاليطها   :Oٻ وPٻ  
والواحد  وحزم،  النبات  أخلاط  من  جمع  ما  الأضغاث:  وأصل  نفس،  حديث 
ضغث، والإضافة بمعنى )من(، أي: أضغاث من أحلام، والمعنى: هي أضغاث 

أحلام. 

Pٺ  ٺ  ٺ  ٿO أي: بعد مدة طويلة.

Pٿ  ٿO أنا أخبركم به عمن عنده علمه.

PٿO فابعثوني إليه لأسأله ومروني باستعباره، فأرسلوه إلى يوسف، 

تعرف  لأنّه  قاله  وإنّما  الصدق،  في  البليغ  أيّا   Oٹ  ٹ Pٹ   فقال:  فأتاه 
صدقه في تأويل رؤياه ورؤيا صاحبه، ولذلك كلّمه كلام محترز فقال: Pڃ  ڃ  
ڃ  چ  چ     چO لأنّه ليس على يقين من الرجوع فربّما اخترم دونه، ولا من 

علمهم فربّمالم يعلموا.

العلم  من  ومكانك  فضلك  يعلمون  لعلهم   :Oچ Pچ      ومعنى 
في  السجن  يكن  )لم  عباس:  ابن  وعن  حبسك،  من  ويخلصونك  فيطلبونك 

79 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 49-45



80 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

المدينة()1(.

وَرَسُولهِِ  باِللهِ  Pتُؤْمِنُونَ  كقوله:  الأمر،  معنى  في  خبر   OڇP

.Oڌ  ڎ  ڎP :2(، ويدلّ عليه قوله(Oَاهِدُون وَتَُ

العمل،  في  دأب  مصدرا  وهما  وتحريكها،  الهمزة  بسكون   OڍP قرئ: 
 OڍP وهو حال من المأمورين، أي: دائبين: إما على تدأبون دأباً، وإما على إيقاع

بمعنى: ذوي دأب.

Pڌ  ڎ  ڎO لئلا يتسوس. 

وPگO من الإسناد المجازي: جعل أكل أهلهن مسنداً إليهن.

PڱO تحرزون وتخبؤون. 

P  ۀ  ۀO من الغوث أو من الغيث، يقال: غيثت البلاد: إذا مطرت، 
ومنه قول الأعرابية: غثنا ما شئنا.

أنجاه،  إذا  عصـره:  من  يعصـرون  وقرئ:  والسمسم.  العنب   OہP

وقيل: معناه: يمطرون)3(. تأوّل البقرات السمان والسنبلات الخضر بسنين مخصبة، 
بأنّ  الرؤيا  تأويل  من  الفراغ  بعد  بشّهم  ثمّ  بسنين مجدبة،  واليابسات  والعجاف 

العام الثامن يجيء مباركاً خصيباً كثير الخير، وذلك من جهة الوحي. 

ڭ   ڭ   ڭ    ڭ   ۓ   ۓ   ے   ے   ھھ   ھ       ھ   ہ  
ې   ۉ    ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ    ۈۇٴ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ    ۇ  

))) تفسير الطبري ج12: 136.
))) الصف: 11.

))) عن الصادقj. تفسير العياشي ج2: 180.



ې  ې  ې  ى  ى  ئائا  ئە   ئە  ئو   ئو  ئۇ  ئۇ  
ئۆ  ئۆئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې     ئى    ئى  ئى  ی  ی  ی  
تج   بي   بى   بم   بخ   بح   بج   ئي    ئى    ئم   ئح    ئج   ی  
تح  تخ     تم  تى     ٻ  ٻ  ٻٻ  پ  پ  پ  پ  ڀ      

ڀ  ڀ    ڀٺ  ٺ     ٺ  ٺ  ٿ   ٿ 
تأنّىj وتثبّت في إجابة الملك، وقدّم سؤال النسوة ليظهر براءة ساحته عما 
اتهم به وحبس لأجله، ومن كرمهj وحسن أدبه أنّه لم يذكر امرأة العزيز مع ما 
 .Oۆ  ۆ  ۈ  ۈP صنعت به من السجن والعذاب، واقتصر على ذكر

Pې  ېO ما شأنكن Pې  ې  ى  ى  ئاO هل وجدتن منه 
ميلًا إليكن؟.

Pئە   ئە  ئوO تعجباً من عفته ونزاهته عن الريبة.

Pئې     ئى    ئىO أي: ثبت الحقّ واستقر، وهو من حصحص البعير: 

إذا ألقى ثفناته للإناخة، ولا مزيد على شهادتهن له بالبراءة واعترافهن على أنفسهن 
بأنّه لم يفعل شيئاً مما قرفنه)1( به لأنّن خصومه، وإذا اعترف الخصم بأنّ صاحبه 

على الحقّ وهو على الباطل لم يبق لأحد كلام. 

Pبج  بح  بخO بظهر  PئيO العزيز  PئىO أي: ذلك التشمر والتثبّت 

أو  الفاعل  من  الحال  على  النصب  محلّ  في   OبمP وقوله:  حرمته،  في  الغيب 
تخ             تح   تج   بي   Pپ  وليعلم  عني  غائب  هو  أو  عنه  غائب  وأنا  بمعنى:  المفعول، 

تمO أي: لا ينفذه ولا يسدده. 

))) قرفنه: رمينه واتهمنه. )الصحاح: مادة قرف(

81 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 53-50



82 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

ثمّ تواضع لله وبين أنّ ما فيه من الأمانة إنّما هو بتوفيق الله وعصمته، فقال: 
Pٻ  ٻ  ٻO من الزلل.

Pپ  پ  پ  پO أراد الجنس Pڀ      ڀ  ڀ    ڀO ]إلا البعض 

رحمة  وقت  أي:  الزمان،  بمعنى  يكون  أن  ويجوز  بالعصمة،  ربّ[)1(  رحمه  الذي 
ربّ، وقيل: هو من كلام امرأة العزيز)2(، أي: ذلك الذي قلت ليعلم يوسف أنّ لم 
أكذب عليه في حال الغيبة وصدقت فيما سئلت عنه، وما أبرئ نفسي مع ذلك من 
الخيانة فإنّ خنته حين قذفته وسجنته، تريد الاعتذار مما كان منها. ]والوجه الأخير 

أجود عندي[)3(. 

ڦ   ڦ   ڤ   ڤ      ڤ   ٹڤ   ٹ      ٹ     ٹ   ٿ   ٿ  
ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ   ڄ  ڃ   ڃ  ڃڃ  چ     چ  
ڌ   ڌ   ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ    چ   چ  
ک   ک   ژڑ  ڑ  ک  ک     ڈ  ژ   ڈ    ڎڎ  

گ   گ   گ  گ   ڳ  ڳ  ڳ  ڳ 
PٹO وأستخصّه متقاربان، والمعنى: إنّه جعله خالصاً لنفسه وخاصاً 

به يرجع إليه في تدبيره.

Pڤ  ڤO وعرف فضله وأمانته، لأنّه استدلّ بكلامه على عقله، وبعفته 

على أمانته.

 OڄP Pڦ  ڦ  ڦO ذو مكانة ومنزلة  Pڤ  ڦO أيّا الصدّيق 

))) ساقطة من ج.
))) تفسير القمي ج1: 346.

))) ساقطة من ب، ج، ط.



مؤتمن على كل شيء. ثمّ قال: أيّا الصدّيق، إنّ أحبّ أن أسمع رؤياي منك، قال: 
السنابل  ووصف  وأحوالهن  لونهن  فوصف  بقرات،  سبع  رأيت  الملك  أيّا  نعم 
كثيراً  زرعاً  وتزرع  الطعام  تجمع  أن  حقّك  من  له:  قال  ثمّ  رآها،  التي  الهيئة  على 
في هذه السنين المخصبة، وتبني الأهراء)1( فيأتيك الخلق من النواحي ويمتارون 
منك، ويجتمع لك من الكنوز ما لم يجتمع لأحد قبلك، فقال الملك: من لي بهذا؟ 
لما   Oچ     چP أرضك  ولّني خزائن  أي:   Oڄ  ڃ   ڃ  ڃP فقال 

استودعتني أحفظه عن أن تجري فيه خيانة PچO بوجوه التصّرف.

وصف نفسه بالأمانة والكفاية اللتين يطلبهما الملوك ممن يولونه، وإنّما طلب 
ووضع  العدل،  وبسط  الله  أحكام  إمضاء  إلى  بذلك  ليتوصل  الولاية   jيوسف
الحقوق مواضعها، ويتمكّن من الأمور التي كانت مفوّضة إليه من حيث كان نبيّاً 
تولي  جواز  على  دلالة  ذلك  وفي  مقامه.  ذلك  في  يقوم  لا  غيره  أنّ  ولعلمه  إماماً، 
إقامة الحقّ وتنفيذ أحكام  إذا كان فيه تمكّن من  السلطان الجائر  القضاء من جهة 
الدين، وقيل: إنّ الملك كان يصدر عن رأيه ولا يعترض عليه في كل ما رأى، فكان 

في حكم التابع له والمطيع)2(. 

أرض   OڇڇڇP الظاهر  التمكين  ذلك  ومثل  أي:   OڇP

مصر.

لم  ومتبوءاً  منزلًا  يتخذه  أن  أراد  مكان  كل  أي:   Oڎ ڌڌ   Pڍ  

يمتنع منه لاستيلائه على جميعها. وقرئ: نشاء ـ بالنون ـ.

ک     ک   ڑ   ژ  Pژ   والدين  الدنيا  في  بعطائنا   Oڈ Pڈ   

))) الأهراء: جمع الهريّ، وهو البيت الضخم لطعام السلطان. العين ج4: 84.
))) الكشف والبيان ج5: 232.

83 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 57-54



84 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

کO في الدنيا.
Pگ   گ   گO لهم. 

ڻ   ڻ      ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ         ڱ  
ے     ھھ   ھ   ھ   ہ    ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ    ڻ  
ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ    ۓ   ۓ   ے    
ې      ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۇٴۋ   ۈ    
ې  ى  ى  ئا  ئا  ئە  ئە  ئو  ئو   ئۇ 

ئۇ   ئۆ  ئۆ  ئۈ   ئۈ ئېئې     ئې 
لما تمكّن يوسف بمصـر وقحط الناس جمع يعقوب بنيه وقال: بلغني أنّه يباع 
حتى  وساروا  فتجهزوا  إليه،  فاذهبوا  صالح،  رجل  صاحبه  وأنّ  بمصـر  الطعام 
بهم  معقودة  كانت  هّمته  لأنّ   OںP يوسف  على   OڱP مصـر  وردوا 
وبمعرفتهم Pڻ ڻ   ڻO لم يعرفوه لطول العهد، ولاعتقادهم أنّه قد هلك. 

Pۀ   ۀ  ہO أي: أصلحهم بعدّتهم وأوقر ركائبهم بما طلبوه 

.Oہ  ہ  ہ   ھ  ھ  ھP من الميرة

أنّه لما رآهم  لابد من مقدّمة سبقت معهم حتى جرت هذه المسألة. روي: 
قال: من أنتم؟ قالوا: نحن إخوة عشرة وأبونا نبيّ من الأنبياء اسمه: يعقوب، وكنا 
اثنا عشـر إخوة فهلك منا واحد، قال: فأين الأخ الحادي عشر؟ قالوا: هو عند أبيه 

يتسلى به من الهالك.

PہO يوسف: PہO به Pے    ے    ۓ  ۓ  ڭO ولا أبخس أحداً 

شيئاً Pڭ  ڭ  ڭO المضيفين. 



Pۇ  ۆ  ۆ  ۈO فليس Pۋ  ۋO طعام أكيله عليكم.

Pۈ     Pۅ  ۅO يجوز أن يكون مجزوماً عطفاً على محلّ قوله:  وقوله: 
ۇٴۋO كأنّه قال: فإن لم تأتوني به تحرموا ولا تقربوا، ويجوز أن يكون بمعنى 

النهي. 

Pۉ  ې  ې  ېO أي: سنخادعه عنه ونحتال حتى ننتزعه من يده.

Pې  ىO لقادرون على ذلك. 

وقال لفتيته، وقرئ: لفتيانه، وهما: جمع فتى، مثل إخوة وإخوان في جمع أخ، 
ئە   Pئە   الكيالين  لغلمانه  أي:  الكثرة،  جمع  وفعلان:  القلة،  جمع  وفعلة: 
ئو  ئوO يعني: ثمن طعامهم وما كانوا جاؤوا به في أوعيتهم، واحدها رحل، 
المعدّ  الشيء  وأصله:  رحل[)1(  ]وللدابة  رحل،  وللمسكن:  رحل،  للوعاء:  يقال 

للرحيل.

Pئۇ ئۇO لعلهم يعرفون حقّ ردها وحقّ التكرم بإعطاء البدلين.

Pئۆ  ئۆ  ئۈ   ئۈO وفرغوا ظروفهم.

PئېئېO لعل معرفتهم بذلك تدعوهم إلى الرجوع إلينا، قيل: لم 

ير من الكرم أن يأخذ من أبيه وإخوته ثمناً)2(. 

ئم  ئح       ئج   ی   ی   ی   ی   ئى   ئى   ئى  
ٱ  ٻ  ٻ   ئى  ئي  بج  بح  بخ   بم  بى   
ٺٺ   ٺ     ڀ   ڀڀ   ڀ     پ   پ   پ   پ   ٻ      ٻ  

))) ساقطة من أ، ب، ط.
))) الكشف والبيان ج5: 236.

85 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 63-58



86 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

ٺ    ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ    ٹ  ٹ  ٹ  
ڄڃ   ڄ   ڄ   ڄ   ڦڦ   ڦ   ڦ    ڤ   ڤڤ   ڤ  
ڃ  ڃ  ڃ   چ  چ  چ        چڇ  ڇ  ڇ  ڇ  
ڍ  ڍ  ڌ    ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ  ژ  ڑ  ڑ  
ک    ک  ک  کگ  گ  گ  گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ    ڱ

إذا  لأنّه   Oعِنْدِي لَكُمْ  كَيْلَ  Pلَ  يوسف:  قول  أرادوا   Oئح ئج   Pی  

أعلمهم بمنع الكيل فقد منعهم الكيل.

Pئم ئى  ئيO بنيامين PبجO برفع المانع من الكيل ونكتل 

ما نحتاج إليه من الطعام. وقرئ: يكتل ـ بالياء ـ أي: يكتل أخونا فينضم اكتياله إلى 
اكتيالنا، أو يكن سبباً للاكتيال. 

Pٱ  ٻ  ٻO أي: لا آمنكم على بنيامين في الذهاب به Pٻ     پ  

تقولونه في  كما   )1(Oَافِظُون لََ لَهُ  ا  Pوَإنَِّ فيه:  قلتم  إذ  يوسف   Oپ  پ  پ
أخيه ثمّ لم تفوا بضمانكم.

إليهم. وPٺO نصب  فيه ودفعه  Pڀ  ٺ    ٺO فتوكل على الله 

على التمييز كقولهم: لله درّه فارساً. ويجوز أن يكون حالًا. وقرئ: حِفْظاً.

ويردّه علّي ولا  فيحفظه  يرحم ضعفي وكبر سني،   O Pٺ    ٿ  ٿ  

يجمع علّي مصيبتين. 

ڤ   ٹ   Pٹ   طعامهم  أوعية  أي:   Oٹ ٹ     Pٿ  

))) يوسف: 12.



تْ ـ بكسر الراء ـ على أنّ كسر الدال المدغمة  ڤO، وقرأ يحيى بن وثاب)1(: رِدَّ
نقلت إلى الراء.

Pڦ  ڦP :OڦO للنفي، أي: ما نبغي في القول، أو ما نبتغي شيئاً وراء ما 
فعل بنا من الإحسان والإكرام، أو للاستفهام بمعنى: أي شيء نطلب وراء هذا 

من الإحسان؟ وقيل: معناه: ما نريد منك بضاعة أخرى.

Pڦ   لقوله:  موضحة  مستأنفة  جملة   Oڄ ڄ   ڄ   Pڄ   وقوله: 
ڦO والجمل بعدها معطوفة عليها على معنى: أنّ بضاعتنا ردت إلينا فنستظهر 

بها.

مما  شيء  يصيبه  فما   Oڃ   چP الملك  إلى  رجوعنا  في   Oڃ  ڃP

تخافه PچO باستحضار أخينا وسق بعير زائداً على أوساق أباعرنا، فأي شيء 
نطلب وراء هذه المباغي التي نستصلح بها أحوالنا؟.

يكال  ما  يعنون:  يكفينا،  لا  قليل  مكيل  ذلك  أي:   Oڇ ڇ   Pڇ  

لهم، فأرادوا أن يزدادوا إليه ما يكال لأخيهم، أو يكون PڇO إشارة إلى كيل 
بعير، أي: ذلك الكيل شيء قليل لا يضايقنا فيه الملك، أو سهل عليه لا يتعاظمه. 

Pڎ  ڈO أي: تعطوني ما أتوثق به Pژ  O عند PژO من عهد أو 

حلف.

Pڑ  ڑO جواب القسم، لأنّ المعنى: حتى تقسموا بالله لتأتنني به.

أن  إلا  أو  به،  الإتيان  على  تقدروا  فلم  تغلبوا  أن  إلا   Oک ک   ک   Pک    

تهلكوا.

))) يحيى بن وثاب الاسدي مولاهم الكوفي، تابعي من العبّاد ، كان مقرئ أهل الكوفة في زمانه، مات 
سنة 103هـ. ينظر: غاية النهاية في طبقات القراءج2: 380.

87 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 66-64



88 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

Pگ  گ  گO أي: أعطوه ما يوثق به من العهود والأيمان.

أخلفتم  إن  مطلع،  رقيب  أي:   Oڱ ڱ   ڳ   ڳ   ڳ     P يعقوب   OڳP

انتصف لي منكم. 

ہہ   ہ      ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ     ڻ   ں   ں   ڱ  
ہ  ھ  ھ  ھ  ھ  ے  ےۓ  ۓ    ڭ   ڭ     ڭڭ  ۇ  ۇۆ  
ۋ   ۋ  ۅ  ۅ  ۉ   ۈ  ۇٴ   ۈ   ۆ  
ئو   ئە   ئە       ئا   ئا   ى   ى   ې    ې   ې   ې   ۉ  
ئو  ئۇ  ئۇئۆ  ئۆ   ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې  ئى  

ئى  ئى  ی     ی
وهيئة  وبهاء  جمال  ذوي  كانوا  لأنّم   Oڻ ڻ   Pڻ     يدخلوا  أن  نهاهم 
تكن  لم  التي  الخاصة  والتكرمة  الملك  من  بالقربة  مصـر  في  شهروا  وقد  حسنة، 

لغيرهم، فخاف عليهم العين.

Pہ  ھ  ھ  ھ  ھ  ے  ےO يعني: إن أراد الله بكم سوءاً، لم ينفعكم 

ولم يدفع عنكم ما أشرت به عليكم من التفرّق، وهو مصيبكم لا محالة Pۓ    ڭ   
 .Oڭ     ڭ

Pۋ   ۋ ۅ  ۅ  ۉ  ۉO أي: متفرّقين.

Pې  ې  ې ېO رأي يعقوب ودخولهم متفرّقين شيئاً قط.
ئۇ   ئو   Pئو   حاجة  ولكن  معنى:  على  منقطع  استثناء   Oئە Pئە     

ئۇO وهي إظهار الشفقة عليهم بما قاله لهم.
Pئۆ   ئۈ  ئۈO أي: إنّه لذو يقين ومعرفة بالله.



Pئې ئېO أي: من أجل تعليمنا إيّاه. 

بم   بخ     بح    ئيبج   ئى    ئم   ئح   ئج   ی   ی  
ٱ  ٻ   بى  بي  تج  تح  تخ  تم  تى   
ڀ   ڀ   ڀ   پ     پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ  
ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ ٿ     ٿ  ٿ  ٿ  
ڦ    ڦ   ڤ    ڤ   ڤ   ڤ       ٹٹ   ٹ   ٹ  
چ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ    ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ  
ڌ  ڌ   ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ     ڇ   چ   چ   چ  
کک   ک     ڑ   ڑ   ژ   ژ   ڈ    ڈ   ڎ   ڎ   
ڳ   ڳ   ڳ   گ   گ   گ        گ   ک  
ڻڻڻ  ڻ   ںں   ڱ  ڱ        ڱڱ   ڳ  
ۓ   ےے   ھ   ھ   ھھ   ہ   ہ   ہ     ۀہ   ۀ  

ۓ  ڭ  ڭڭ   ڭ  ۇۇۆ  ۆ  ۈ 
Pئم  ئىO أي: ضمّ إليه PئيO بنيامين. روي: أنّم قالوا له: هذا 

أخونا قد جئناك به، فقال: أحسنتم، فأنزلهم وأكرمهم وأجلس كل اثنين منهم على 
مائدة فبقي بنيامين وحده، فأجلسه معه على مائدته وقال له: أتحبّ أن أكون أخاك 
بدل أخيك الهالك؟ قال: من يجد أخاً مثلك؟! ولكن لم يلدك يعقوب ولا راحيل، 
Pبخ    بم  بى  بي تجO فلا تحزن  فبكى يوسف وقام إليه وعانقه وقال له: 
Pتح  تخ  تمO بنا فيما مضى، فإنّ الله تعالى قد أحسن إلينا وجمعنا، ولا 

تعلمهم بما أعلمتك)1(. 

))) الكشف والبيان ج5: 238.

89 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 76-69



90 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

وPٻO: مشربة يسقى بها وهي الصواع، قيل: كان يسقى بها الملك ثمّ 
جعلت صاعاً يكال به وكانت من فضة مموهة بالذهب)1(، وقيل: كانت من ذهب 

مرصعة بالجواهر)2(.

Pپ    ڀڀO ثمّ نادى مناد، يقال: آذن: أعلم، وأذّن: أكثر الإعلام،
وتذهب،  تجيء  أي:  تعير،  لأنّا  الأحمال  عليها  التي  الإبل   :OڀPو
أصحاب  والمراد:  عير.  قافلة:  لكل  قيل  حتى  كثر  ثمّ  الحمير)3(  قافلة  هي  وقيل: 

العير كقوله: يا خيل الله اركبي. 

 Oڦ  ڦP بالصواع فله OڤP أي: قال المنادي: من Oڦ  ڦ  ڄP

من الطعام PڦO بذلك كفيل: ضامن أؤديه إليه. 

PڄO قسم فيه معنى التعجب مما أضيف إليهم.

دلائل  من  عندهم  ثبت  لما  بعلمهم  فاستشهدوا   Oڃ Pڃ   قالوا:  وإنّما 
ردّوا  ولأنّم  أخرى،  بعد  مرة  معهم  معاملتهم  في  سيرتهم  وحسن  وأمانتهم  دينهم 

بضاعتهم التي وجدوها في رحالهم مخافة أن يكون وضع ذلك بغير إذن العزيز Pچ  
ڇ  ڇO وما كنا موصوفين بالسرقة قط.

ڌ  Pڌ   سرقته  جزاء  فما  أي:  للصواع،  الهاء   Oڍ ڍ   Pڇ  

ڎO في ادعائكم البراءة منه؟.
نّة في  Pڈ  ڈO أي: جزاء سرقته أخذ Pژ  ژ  ڑڑO، وكانت السُّ

بني إسرائيل أن يسترق السارق سنة فلذلك استفتوا في جزائه.

))) تاريخ الطبري ج1: 181.
))) العرائس: 82.

))) عن مجاهد. تفسير الطبري ج13: 12.



وقولهم: Pک ڈO معناه: فهو جزاؤه لا غير، كقولك: حقّ فلان أن 
يكرم وينعم عليه فذلك حقّه، أي: فهو حقّه، ويجوز أن يكون PڈO مبتدأ 
والجملة الشرطية خبره، والأصل: جزاؤه من وجد في رحله فهو هو، فوضع 

PڈO موضع )هو( إقامة للظاهر مقام المضمر. 

التهمة لنفي  بنيامين   Oڳ ڳ   Pڳ   أوعيتهم  بتفتيش   OگP 

PڱڱڱO وعائه. والصواع يذكّر ويؤنث.

PڻO أي: مثل ذلك الكيد العظيم PڻڻO يعني: علّمناه 

إيّاه وأوحينا به إليه.

Pۀۀہ ہ   ہ ہھO هذا تفسير للكيد وبيان له، لأنّه كان في 

دين ملك مصـر وحكمه في السارق أن يضرب ويغرم مثل ما أخذ لا أن يستعبد.

Pھ  ھ  ھ  ےO أي: ما كان يأخذه إلا بمشيئة الله وإذنه فيه.

وقرئ:  فيه.  يوسف  درجة  رفعنا  كما  العلم  في   Oڭ ڭ   ۓ   Pۓ  

يرفع ـ بالياء ـ ودرجات ـ بالتنوين ـ.

Pڭ  ۇۇۆ  ۆO أرفع درجة منه في علمه حتى ينتهي إلى الله 

تعالى العالم لذاته، فلا يختص بمعلوم دون معلوم فيقف عليه ولا يتعداه. 

ې   ېې   ې    ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ      ۋ   ۇٴ  
ئۆئۆ   ئۇ   ئۇ   ئو   ئەئو   ئە   ئا   ئا    ى   ى  
ی   ی   ی   ئى   ئى   ئى   ئې   ئې   ئې       ئۈئۈ  
ی  ئج                  ئح  ئم  ئىئي  بج  بح  بخ  بم  
ڀ         ڀ   پ   پ   پ   پ      ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   بى   

91 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 78-77



92 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

ٿ   ٿٿ    ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ 
ڦ   ڦ   ڤ     ڤ   ڤ   ڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ  
ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃڃ  ڃ  ڃ     چ   چ  چ  

چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍڍ  ڌ  ڌ  ڎ     ڎ 
فيما أضافوه إلى يوسف من السرقة،  به يوسف، واختلف  Pۉ  ۉO عنوا 

فلما  حبّاً شديداً،  أمه وتحبّه  وفاة  بعد  كانت تحضنه  عمّته  أنّ  فيه:  الأقوال  وأصحّ 
أكبر  لكونها  عندها  إسحاق  منطقة  وكانت  منها،  استرداده  يعقوب  أراد  ترعرع 
ولده وكانوا يتوارثونها بالكبر، فعمدت إلى المنطقة وشدّتها على يوسف تحت ثيابه 

وادّعت أنّه سرقها، فحبسته بذلك السبب عندها)1(.

وتفسيره:  التفسير،  شريطة  على  الذكر  قبل  إضمار  هذا   Oى Pې 

Pئۇئۇ  ئۆO فكأنّه قال: فأسّر الجملة أو الكلمة التي هي قوله: Pئۇ  

Pئو  ئۇ   قوله:  لأنّ  مكاناً،  شّر  أنتم  نفسه:  في  قال  والمعنى:   ،Oئۆ ئۇ  
لأنّكم  السرقة،  في  منزلة  شّر  أنتم  أي:   OېP من  بدل   Oئۆ ئۇ  

سرقتم أخاكم من أبيكم.

Pئۈئۈ  ئې      ئېO يعلم أنّه ليس الأمر كما تصفون، ولم يصحّ لي 

ولا لأخي سرقة. 

ثمّ رفقوا في القول واستعطفوه بذكر أبيهم يعقوب، وأنّه شيخ كبير السن أو 
كبير القدر، وأنّ بنيامين أحبّ إليه منهم Pئح  ئم  ئىO أي: بدله على 
وجه الاسترهان أو الاستعباد Pبج  بح  بخ  بمO إلينا فأتمم إحسانك، 

))) تاريخ الطبري ج1: 170. تفسير العياشي ج2: 185.



أو اجر على عادتك في الإحسان فإنّه عادتك. 

Pٱٻ  ٻO هو كلام موجه ظاهره: أنّه يجب أخذ من وجد الصواع 

في رحله على مقتضى فتياكم، فلو أخذنا غيره كان ظلمًا عندكم فلا تطلبوا مني ما 
تعرفون أنّه ظلم، وباطنه: أنّ الله تعالى أمرني بأخذ بنيامين واحتباسه لمصالح علمها 

في ذلك، فلو أخذت غيره كنت ظالماً عاملًا بخلاف ما أمرت به. ومعنى Pٻ  
ٻ  ٻ  ٻO: نعوذ بالله معاذاً من أن نأخذ.

وPڀO جواب لهم وجزاء، لأنّ المعنى: إن نأخذ بدله ظلمنا. 

الناس  عن  وانفردوا  اعتزلوا  أي:   OٿP يئسوا   Oٺ Pٺ  

خالصين لا يشوبهم سواهم.

قيل:  كما  التناجي،  بمعنى  مصدراً  النجي  فيكون  نجوى،  ذوي   OٿP

مناجياً  أي:  نجياً  قوماً  أو  الوصف،  منزلة  للمصدر  تنزيلًا   )1(Oنَجْوَى هُمْ  Pوَإذِْ 
لمناجاة بعضهم بعضاً، فيكون مثل العشير والسمير بمعنى المعاشر والمسامر، ومنه 
أم  أيرجعون  أمرهم:  تدبير  في  تناجيهم  وكان   .)2(Oا نَجِيًّ بْنَاهُ  Pوَقَرَّ تعالى:  قوله 

يقيمون، وإذا رجعوا فماذا يقولون لأبيهم في شأن أخيهم.

PٿٹO في السن وهو روبيل، وقيل: رئيسهم وهو شمعون)3(، 

وقيل: كبيرهم في الرأي والعقل وهو يهوذا أو لاوي)4(.

Pٹ  ٹٹڤ  ڤڤ ڤ    ڦڦ ڦO ذكّرهم الوثيقة التي 

))) الإسراء: 47.
))) مريم: 52.

))) عن مجاهد. معالم التنزيل ج2: 163.
))) عن الكلبي ومحمّد بن اسحاق. الكشف والبيان ج5: 245.

93 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 80-79



94 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

أخذها عليهم يعقوب.

Pڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃO فيه وجوه:

ولم  يوسف  شأن  في  قصّـرتم  هذا  قبل  ومن  أي:  مزيدة،   OڄP تكون  أن 
تحفظوا عهد أبيكم.

وأن تكون مصدرية على أن تكون مبتدأ وPڱ ڄO خبره، أي: وقع من 
 Oٹ  ٹP قبل تفريطكم في يوسف، أو يكون في محلّ نصب عطفاً على مفعول

أي: ألم تعلموا أخذ أبيكم موثقاً عليكم وتفريطكم من قبل في يوسف؟.

قدّمتموه في  ما فرطتموه، أي:  قبل هذا  بمعنى: ومن  وأن تكون موصولة 
حقّ يوسف من الخيانة العظيمة، ومحلّه الرفع أو النصب على الوجهين.

في   Oڇ چ   چ   Pچ   مصـر  أرض  أفارق  فلن   Oچ ڃ      Pڃ  

الانصـراف إليه Pڇ  ڇ  ڇ  ڍO بالخروج منها، أو بالانتصاف ممن أخذ أخي، 
أو بخلاصه من يده. 

ک   ک    ک   ڑ     ڑ   ژ   ژ   ڈ    ڈ  
کگ  گ  گ  گ  ڳ  ڳ  ڳ   ڳ  ڱ  
ۀ   ۀ   ڻڻ    ڻ   ڻ     ں   ں   ڱ   ڱ    ڱ  
ہ  ہ  ہ  ہ  ھ  ھ  ھھ   ے  ےۓ  ۓ  ڭ  ڭ  
ڭ   ڭ   ۇۇ  ۆ     ۆ   ۈ   ۈ  ۇٴ  ۋ  
ۋ  ۅ  ۅ  ۉ   ۉ  ې  ې  ې  ې  ى  
ى        ئا   ئا  ئە  ئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ  
ئۆ   ئۆ     ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې  ئى       ئى  ئى   



ٱ   بج    ئي   ئى   ئم   ئح   ئج   ی   ی   ی   ی  
ڀڀ   ڀ   پ   پ    پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ  

ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ     ٿ  ٿ      ٹ 
Pک  کO عليه Pگ  گگO في الظاهر أنّ الصواع استخرج من 

وعائه.

أم  أسرق  نشعر  ولم   OڳP الخفي  للأمر  أي:   Oڳ ڳ   Pگ  

دسّ الصاع في رحله. 

Pڱ  ڱ  ڱ   ڱ  ںO هي مصـر، أي: أرسل إلى أهلها فسلهم 

عن كنه القصّة Pں  ڻ    ڻ  ڻO أي: أصحاب العير. والمعنى: فرجعوا إلى 
أبيهم وقالوا له: ما قال أخوهم.

فقال Pہ  ہ  ھ  ھ  ھO أردتموه، وإلا فما أدرى ذلك الرجل أنّ 
السارق يؤخذ بسـرقته لولا تعليمكم.

Pۓ  ڭ  ڭ  ڭ   ڭ   ۇO بيوسف وأخيه وروبيل أو غيره Pۆ     

ۆ   ۈO بحالي في الحزن والأسف PۈO الذي لم يبتلني إلا لحكمة 
ومصلحة. 

PۋO وأعرض PۋO كراهة لما جاؤوا به.

Pۅ  ۅO أضاف الأسف إلى نفسه، والألف بدل من ياء الإضافة، 

والأسف: أشدّ الحزن والحسرة، وتأسفه Pۉ   ۉO دون غيره دليل على أنّه لم 
يقع فائت عنده موقعه، وأنّ الرزء فيه كان عنده غضاً طرياً مع طول العهد.

Pې  ې  ې  ېO والبكاء حتى أشرف على العمى فكان لا 

95 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 87-81



96 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

يرى إلا رؤية ضعيفة، وقيل: إنّه عمي)1(.

Pى  ىO أي: مملوّ من الغيظ على أولاده ولا يظهر ما يسؤهم.

PئەO أي: لا تفتؤ، حذف حرف النفي لأنّه لا يلتبس بالإثبات لأنّه لو 

كان إثباتاً لم يكن بد من اللام والنون، ونحوه: 
فَقُلْــتُ يَمِــنَ اللهِ أَبْــرَحُ قَاعِــداً)2(

ومعنى لا تفتؤ: لا تزال، كما يقال: ما فتئ يفعل كذا.

Pئۇ  ئۇ  ئۆO أي: مشفياً على الهلاك، وأحرضه المرض، ويستوي 

الواحد والجمع والمذكر والمؤنث لأنّه مصدر، والصفة حرض، ومثله: دنف  فيه 
ودنف. 

البث: أصعب الهم الذي لا يصبر عليه صاحبه فيبثه إلى الناس، أي: ينشره.

  OیییP أشكو  وإنّما  أحد  إلى  أشكو  لا  معناه:   OئىئىPو
بالفرج  يأتيني  أنّه  به  Pئم  ئى  ئيO وحسن ظني  PیO ورحمته  من صنع 
أنّه رأى ملك الموتj فسأله: هل قبضت روح  من حيث لا أحتسب. وروي: 

يوسف؟ فقال: لا، فعلم أنّه حيّ)3(.

وتطلّبوا  منهما  فتعرّفوا  أي:   Oپ ٻ   ٻ   ٻ   Pٻ   فقال: 
خبرهما، وهو تفعّل من الإحساس وهو المعرفة.

))) تفسير القمي ج1: 327.
))) ديوان امرئ القيس: 32، وبقيته: ولو قطعوا رأسي لديك وأوصالي.

))) تفسير العياشي ج2: 190، الدر المنثور ج4: 32.



Pپ  ڀ  ڀO من فرجه وتنفيسه، وقيل: من رحمته)1(.

Pڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿٿ  ٿ  O لأنّ المؤمن من الله على خير، 

يرجوه عند البلاء، ويشكره في الرخاء. 

ڦ   ڦ       ڦ   ڤ   ڤ      ڤ   ڤ   ٹ   ٹ   ٹ  
ڦ    ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃڃ   ڃ  چ  چ  
ڌ   ڍ   ڍ    ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چ   چ   
ک   ڑڑ   ژ   ژ     ڈ   ڈ   ڎ   ڎ     ڌ  
ڱ   ڱ   ڳ   ڳڳ   ڳ    گ   گ   گگ   ک   ک   ک  
ۀ   ڻ   ڻ   ڻ      ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ   
ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ    ھ  ھ  ھ  ھ  
ۆ   ۆ   ۇۇ   ڭ   ڭ   ڭڭ   ۓ    ۓ   ے   ے  
ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈ    ۈ  

ۉ  ې  ې   ې  ې  ى  ى 
PڦO الهزال من الجوع والشدّة، شكوا إلى يوسف ما نالهم من القحط 

وهلاك المواشي.

تاجر رغبة عنها وتحقيراً لها، من  يدفعها كل  المدفوعة،  المزجاة:  والبضاعة 
أزجيته: إذا دفعته وطردته، قيل: كانت من متاع الأعراب: الصوف والسمن)2(، 

وقيل: كانت دراهم زيوفاً لا تنفق في ثمن الطعام)3(.

))) عن قتادة. تفسير الطبري ج13: 33.
))) عن عبد الله بن الحارث. تفسير الطبري ج13: 34.

))) عن عكرمة الدر المنثور ج4: 33.

97 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 93-88



98 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3

Pڄ  ڄ  ڄO كما كنت توفيه في السنين الماضية.

Pڃ  ڃO وتفضّل علينا بالمسامحة، وزدنا على حقّنا Pڃ  چ  چ  

چO يثيبهم على صدقاتهم بأفضل منها.
فرقّ يوسف لهم ولم يتمالك أن عرّفهم نفسه، وPڇO لهم: Pڇ  ڇ  ڇ  
ڍO استفهم عن وجه القبح الذي يجب أن يراعيه التائب، أي: هل علمتم قبح 
أقدمتم  فلذلك  قبحه  تعلمون  لا   Oڎ ڎ     ڌ   ڌ   ڍ   ڍ    Pڇ  
التوبة.  إلى  يجر  القبح  علم  لأنّ  منه؟  الله  إلى  فتبتم  قبحه  علمتم  هل  يعني:  عليه، 
وكان كلامه شفقة عليهم ونصحاً لهم في الدين، إيثاراً لحقّ الله على حقّ نفسه في 
ذلك المقام الذي ينفث فيه المصدور ويتشفى المحنق المغيظ. وقيل: معناه: إذ أنتم 

صبيان أو شبان حين يغلب على الإنسان الجهل)1(. 

تبسّم  إنّه  قيل:  الإيجاب،  على  وإنّك  الاستفهام،  على   OژP وقرئ: 
رأسه  عن  التاج  رفع  وقيل:  المنظوم)2(،  كاللؤلؤ  وكانت  فعرفوه  ثناياه  فأبصـروا 

فعرفوه)3(.

وعلى  المعصية  عن   OڱP وعقابه  الله  يخف  من   Oڱ ڱ   Pڳ  

الطاعة Pڱ  ں  ں  ڻO أجرهم، فوضع PڻO موضع الضمير، 
لاشتماله على المتقين والصابرين. 

وسيرة  والصبر  بالتقوى  علينا  فضّلك  أي:   Oہ ہ   ہ   Pہ  

المحسنين، وإنّ شأننا وحالنا أنّا Pھ  ھO متعمّدين للإثم، لا جرم 

))) عن الحسن. معالم التنزيل ج2: 165.
))) عن ابن عباس برواية الضحاك. معالم التنزيل ج2: 166.

))) عن ابن عباس برواية عطاء. معالم التنزيل ج2: 166.



أنّ الله أعزّك وأذلنا. 

PڭO أي:  Pے  ۓ  ۓO لا عتب ولا تعيير ولا تأنيب عليكم 

Pڭ  ڭ  ۇO ذنوبكم، دعا لهم بالمغفرة لما فرط  لا أثربكم اليوم فيما فعلتم 
منهم.

Pۇٴ  ۋ  ۋO، قيل: إنّه القميص المتوارث الذي كان في تعويذ 

يوسف وكان من الجنّة)1(.

Pې  ېO أي: يرجع بصيراً، أو يأت إلّي وهو بصير، وينصره قوله: 

Pې  ې  ىO أي: ليأتيني أبي وآله جميعاً.

ئا  ئا   ئە   ئە  ئو  ئو  ئۇ ئۇ  ئۆئۆ  
ی     ی   ئى   ئى        ئى   ئې   ئې   ئې   ئۈ    ئۈ  
ڀ     پڀ   پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ی   
ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ  ٿ   ٿ  ٹ  ٹ   ٹ  
ڄ     ڦ     ڦ   ڦ   ڦ   ڤ    ڤ   ڤ   ڤ   ٹ  

ڄ  ڄڄ  ڃ        ڃ  ڃ      ڃ    چ 
 Oڀ  ئو P من مصـر OئەP خرجت القافلة وانفصلت OئاP

يعقوب لولد ولده ومن حوله: Pئو  ئۇ ئۇ  ئۆO أوجده الله تعالى ريح 
القميص حين أقبل من مسيرة ثمان أو عشر.

لولا  والمعنى:  الخرف،  وهو  الفند  إلى  تنسبوني  أي:   Oئې ئۈ    Pئۈ  

تفنيدكم إيّاي لصدّقتموني. 

))) تفسير القمي ج1: 355، وروي مرفوعاً. الدر المنثور ج4: 34.

99 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة يوسف/الآيات 98-95



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 100

Pئى       ئى  ی  یO أي: في ذهابك عن الصواب قدماً في إفراط 

محبّتك ليوسف ورجائك للقائه، وكان عندهم أنّه قد مات. 

Pٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻO يعني: القميص، طرحه PپO وجه يعقوب، 

أو ألقاه يعقوب.

PپO فرجع P  پ  ڀ    ڀ  ڀ  ٺO يعني قوله: Pوَلَ تَيْأَسُوا مِنْ 

.)1(Oِرَوْحِ الله

Pٺ  ٺO كلام مبتدأ لم يقع عليه القول، ويجوز أيضاً أن يكون  وقوله: 
واقعاً عليه. 

Pڦ    ڄ ڄO قيل: إنّه أخّر الاستغفار إلى وقت السحر)2(، لأنّه 

أقرب إلى إجابة الدعاء، وقيل: إلى سحر ليلة الجمعة)3(. 

چ   چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌ      
ک      ک      ڑ    ڑ   ژ   ژ   ڈ   ڈ   ڎ   ڎ   ڌ    
کک  گ  گ  گ  گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ڱ   ڱ  ڱڱ  
ہ   ہ   ہ   ہ     ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ    ڻ    ں   ں  
ھ  ھ  ھ  ھ  ے  ے  ۓۓ  ڭ          ڭ  ڭ  ڭ    ۇۇ  
ۆ  ۆ   ۈ     ۈ  ۇٴ    ۋ   ۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې  
ې  ې  ېى  ى     ئا  ئا  ئە  ئە  ئو  ئو  
ئې   ئې   ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ    ئۇئۇ  

))) يوسف: 87.
))) عن ابن مسعود وغيره. تفسير الطبري ج13: 42.

))) عن الصادقj. تفسير العياشي ج2: 196، وروي مرفوعاً. الدر المنثور ج4: 36.



ئي   ئى   ئم   ئح   ئج   ی    ی   یی   ئى   ئى      ئى  
بج      بح 

استقبلهم  حين  أنّم  مصر:  دخولهم  قبل   Oڇ Pچ   دخولهم  معنى 
 OڇڇP يوسف كأنّه نزل لهم في بيت أو مضرب هناك، فدخلوا عليه وضم
ثمّ PڦO لهم: Pڍ  ڌ   ڌ    ڎ  ڎ  ڈO وتعلّقت المشيئة بالدخول 
مقيداً بالأمن، والتقدير: ادخلوا مصر آمنين إن شاء الله دخلتموه آمنين، ثمّ حذف 
الحال.  الحال وذي  بين  الجزائية  بالجملة  اعترض  ثمّ  عليه،  الكلام  لدلالة  الجزاء 

وقوله: Pڇ  ڇ  ڇO معناه: ضمهما إليه واعتنقهما. 

ولما دخل مصر وجلس في مجلسه مستوياً على سريره واجتمعوا إليه أكرم أبويه 
فرفعهما PچO السـرير Pک     کO يعني: الإخوة الأحد عشر PکO وكانت 
السجدة عندهم جارية مجرى التحية والتكرمة، وقيل: معناه: خرّ إخوته وأبواه لأجله 

وا للهِ سَاجِدِينَ.  سجداً لله شكراً)1(، ويعضده ما روي عن الصادقj أنّه قرأ: وَخَرُّ

Pں  ں  ڻO يقال: أحسن به وإليه، وأساء به وإليه، قال:

ــتِ)2( تَقَلَّ إنْ  ــةً  مَقْلِيَّ وَلا  لَدَيْنَــا  مَلُومَــةً     لا  أَحْسِــنيِ  أوْ  بنَِــا  أَسِــيئيِ 

في  ينتقلون  مواشي،  وأصحاب  بادية  أهل  كانوا  وهم  البادية،   OہPو
المياه والمناجع.

Pھ  ھ  ے  ے  ۓO أي: أفسد بيننا وحرش.

اجتمعنا.  وبلطفه  العسير،  لهم  يسهل  عباده  تدبير  في   Oڭ ڭ   Pڭ          

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج13: 44. تفسير العياشي ج2: 197.
))) ديوان كثير: 101.

تفسير سورة يوسف/الآيات 102-99.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..101



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 102

وروي: أنّ يعقوب أقام معه أربعاً وعشرين سنة ثمّ مات ودفن بالشام عن وصية 
منه بذلك)1(، وقيل: إنّه عاش مع يوسف حولين)2(، وعاش يوسف بعد أبيه ثلاثاً 
وعشرين سنة، فلما تم أمره وعلم أنّه لا يدوم ملكه طلبت نفسه الملك الدائم الذي 

لا يفنى، فتمنّى الموت وما تمنّاه نبيّ قبله ولا بعده، فتوفّاه الله طيباً طاهراً. 

وPېO في قوله: Pۉ  ۉO وPې  ې  ېO للتبعيض، لأنّه لم 
يؤت إلا بعض ملك الدنيا أو بعض ملك مصر، وبعض التأويل.

Pئە  ئەO أنت الذي تتولاني بالنعمة في الدارين، وتوصل الملك الفاني 

بالملك الباقي.

Pى     ئاO وصف لقوله: PۋO أو نصب على النداء Pئۈ  

ئۈO من آبائي، أو على العموم. 

PئېO إشارة إلى ما سبق من نبأ يوسف وهو مبتدأ، وPئې  ئى  ئى     

جهة  من  إلا  لك  يحصل  لم  غيب  النبأ  هذا  إنّ  والمعنى:  خبران،   Oی ئى  
بيوسف،   Oبج ئي   ئى   Pئم   حين  يعقوب  بني  تحضـر  لم  لأنّك  الوحي، 

ويبغون له الغوائل حتى ألقوه في الجب. 

ٱ  ٻ   بخ  بم  بى  بي   تج  تح  تخ   
ٻ  ٻ  ٻپ  پ    پ  پ  ڀ   ڀ  ڀ   ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  
ٺ  ٿ  ٿ  ٿ   ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  
ڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڤ       ڤ   ڤ   ڤ  
ڇ   چ    چ   چ   چ   ڃ   ڃ   ڃ    ڃ   ڄ   ڄ  

))) العرائس: 87.
))) عن الباقرj. تفسير العياشي ج2: 198.



ڇ  ڇ  ڇ   ڍ  ڍ  ڌ     ڌڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ  ژڑ  
ڑ   ک  ک  ک  ک   گ  گ  گ  گ  ڳ  ڳ   
ڳ    ڳ  ڱ  ڱ   ڱ  ڱ  ںں  ڻ  ڻ  ڻ    ڻ  
ھ   ھ   ھھ    ہ   ہ   ہ   ہ   ۀ     ۀ  

ے  ے  ۓۓ  ڭ  ڭ  ڭ
مكة()1(،  أهل  )يريد  عباس:  ابن  وعن  العموم،  يريد   Oچ چ  ئى   P
على  وتصميمهم  لعنادهم  إيمانهم،  على   Oتج Pبي   بمؤمنين  هم  وما  أي: 

الكفر. 

Pٱ  ٻO على تبليغ الرسالة أجراً فيصدهم ذلك عن الإيمان.

Pپ    پ  پ  ڀO عظة من الله تعالى PڀO عامة، يعني: القرآن. 

 Oٿ Pٿ   الله  توحيد  على  ودلالة  علامة  أي:   Oٺ Pٺ   وكم 
ويشاهدونها وهم معرضون عنها، لا يعتبرون بها. 

وخلق  خلقهم  وبأنّه   OڤP إقرارهم  في   Oڤ ڤ   Pٹ  

قريش،  مشركي  يريد:  الأوثان،  بعبادة   Oڦ ڦ   Pڤ       والأرض  السماوات 
شرك  معهم  الكتاب  أهل  هم  ]وقيل:  بخلقه)2(،  الله  يشبهون  الذين  هم  وقيل: 
أطاعوا  العبادة(()5(،  شرك  لا  الطاعة  شرك  ))إنّه   :jالباقر وعن  وإيمان)3([)4(. 

))) الكشاف ج2: 508.
))) عن السدي. تفسير الماوردي ج3: 87.

))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج13: 51.
))) ساقطة من ب.

))) تفسير العياشي ج2: 199.

تفسير سورة يوسف/الآيات 109-103 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..103



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 104

الشيطان في ارتكاب المعاصي. 

Pڦ  ڄ  ڄ  ڄO أي: نقمة تغشاهم، وعذاب يغمرهم. 

والتوحيد  الإيمان  إلى  الدعوة  هي  التي  السبيل  هذه   Oڍ ڇ    Pڇ  

سبيلي، ثمّ فسّـر سبيله بقوله: Pڍ  ڌ     ڌ  ڎ  ڈO أي: أدعو إلى دينه مع 
 Oژ وPڱ    ،OڍP في  المستكن  للضمير  تأكيد   :OڈPو واضحة،  حجّة 

Pڎ   أن يكون  اتبعني؛ ويجوز  إليها من  أنا ويدعو  إليها  أدعو  عطف عليه، أي: 
 Oڑ   کP ،Oڈ ژ  ژP عاملة الرفع في OڍP حالًا من Oڈ

وأنزّه الله من الشركاء. 

Pڳ    ڳO لا ملائكة، وقرئ: Pڱ  ڱO بالنون.

Pڱ  ڱ  ںO لأنّم أعلم وأحلم، وأهل البوادي أهل الجفاء والقسوة.

PھO الساعة PھO، أو الحالة Pھ  ے  ے  ۓO أي: 

خافوا الله فلم يشركوا به. 

ۋ    ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   
ئا   ى        ى   ې   ې   ې   ې   ۉۉ   ۅ   ۅ   ۋ  
ئۈ   ئۈ         ئۆ   ئۇئۆ   ئۇ   ئو   ئو   ئە   ئە   ئا  
ی   ئى      ئى   ئى   ئې   ئې   ئې  

ی  ی  ی  ئج  ئح      ئم  ئى 
هنا حذف دلّ الكلام عليه، كأنّه قيل: وما أرسلنا قبلك إلا رجالًا قد تأخّر 

نصـرنا إيّاهم كما أخّرناه عن هذه الأم.

 Pڭ   ۇO استيأسوا عن النصر Pۆ  ۈ  ۈ  ۇٴO أي: فظن 



عليهم،  والنصر  العذاب  من  وعدوهم  فيما  قومهم  كذبهم  قد  أنّم   OۆP

وقرئ: كذبوا ـ بالتخفيف ـ وهو قراءة أئمّة الهدىb. ومعناه: وظن المرسل إليهم 
 OۋP أنّ الرسل قد كذبوهم فيما أخبروهم به من نصـرة الله إيّاهم، جاء الرسل 
من  نشاء  من  نخلص  أي:   Oۉ Pۅ   فننجي  الكفار،  على  العذاب  بإرسال 
العذاب عند نزوله، وقرئ: PۅO بالتشديد على لفظ الماضي المبني للمفعول.

ې   ې   ې   Pې   قوله:  ذلك  ويبين  المؤمنون،   :Oۉ بـPۅ   والمراد 
 .Oى  ى

الضمير في PئوO راجع إلى يوسف وإخوته.

PئوO أي: اعتبار للعقلاء، فإنّ نبيّناtلم يقرأ كتاباً ولا سمع حديثاً ولا 

خالط أهله، ثمّ حدّثهم به في حسن نظمه ومعانيه بحيث لم يردّ عليه أحد من ذلك 
شيئاً، وفيه أوضح برهان على صحّة نبوّته.

Pئې   Oكان  P ئو  ںO أي: يختلق  Pئۈ   القرآن   O Pئۆ  ئۈ  

ئى  ئى  ئىO أي: قبله من الكتب السماوية Pی  ڳ  یO يحتاج إليه في 
الدين PیO ودلالة PئجO ونعمة ينتفع بها المؤمنون علمًا وعملًا. 

تفسير سورة يوسف/الآيات 111-110 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..105



سورة الرعد

مختلف فيها، وهي خمس وأربعون آية بصـري، وثلاث كوفي، عدّ غير الكوفي 
 .Oُور لُمَتُ وَالنُّ Pلَفِي خَلْقٍ جَدِيدP ،Oٍالظُّ

في حديث أُبّي: ))ومن قرأ )سورة الرعد( أُعطي من الأجر عشر حسنات 
بعدد كل سحاب مضى وكل سحاب يكون إلى يوم القيامة، وكان يوم القيامة من 
الله  يصبه  لم  )الرعد(  قراءة  أكثر  ))من   :jالصادق وعن  الله(()1(،  بعهد  الموفين 

بصاعقة أبداً، وأدخل الجنّة بغير حساب(()2(.

ٱ ٻ ٻ

ٱٻ  ٻ  ٻ  ٻپ  پ  پ  پ  ڀ  ڀ  ڀ   ڀ  ٺ  
ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹ     ٹ  ٹڤ  ڤ  ڤ  
ڤ  ڦڦ  ڦ  ڦ  ڄڄ  ڄ           ڄ  ڃ  ڃڃ  ڃ  چ   
ڌ   ڌ   ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ      چ   چ   چ  
ڎ  ڎ  ڈ   ڈژ  ژ  ڑ  ڑ  ک  ک  ک  کگ  گ  

گ      گڳ  ڳ   ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ 

))) الكشف والبيان ج5: 267.
))) ثواب الأعمال: 106.



PٻO مبتدأ، وPٻ  ٻO خبره.

Pپ  پ  پO من القرآن كله هو PڀO الذي لا مزيد عليه. 

 ،Oڍ  ڍ ڌ  ڌP :خبره، بدليل قوله Oٿ  ٿPمبتدأ، و OٿP

ويجوز أن يكون صفة وقوله: Pڃ  چ   چ  چO خبراً بعد خبر.

دعامة  دونها  ليس  كذلك،  ترونها  وأنتم  بمعنى:  مستأنف  كلام   OٹP

ـ  بضمتين  ـ  عُمُد  وقرئ:   ،OٹPلـ صفة   OٹP وقيل:  علاقة،  فوقها  ولا 
يعني: بغير عمد مرئية، وإنّما تعمّدها قدرة الله عزّ وجل.

PڃO أمر ملكوته وأمور خلقه على الوجه الذي توجبه الحكمة.

المدبّر  بالجزاء، وبأنّ هذا   OڇP لعلكم  المنزلة  كتبه  آياته في   OچP

المفصّل قادر على البعث والنشور، ولابد لكم من الرجوع إليه. 

Pڌ  ڌO بسطها طولًا وعرضاً Pڎ  ڎ  ڈ   O جبالًا ثوابت.

أنواعها  جميع  من  فيها  خلق  أي:   Oک  ک  ک ک   ڑ  ڑ   Pژ  

زوجين زوجين: أسود وأبيض وحلواً وحامضاً ورطباً ويابساً، وما أشبه ذلك من 
الأصناف المختلفة.

Pگ  گ      گO يلبس ظلمة الليل ضياء النهار فيصير مظلمًا بعد أن 

كان مضيئاً. 

ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ں       ں  
ہ   ہ  ہ  ھ  ھ  ھ  ھ  ے  ے  ۓ     
ۇٴ   ۈ      ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭڭ   ۓ  
ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ   ۉ  ې  ې  ې   ېى  ى  

107.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الرعد/الآيات 4-1



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 108

ئا  ئا  ئەئە  ئو  ئو   ئۇ  ئۇئۆ  ئۆ  
ئۈ  ئۈئې  ئې  ئې   ئى  ئى

إلى  طيبة  متلاصقة:  متجاورة  كونها  مع  مختلفة  بقاع   Oڻ Pڻ  

مع  عكسها،  على  أخرى  إلى  والشجر  للزرع  وصالحة  رخوة،  إلى  وصلبة  سبخة، 
انتظام جميعها في جنس الأرضية، وكذلك الكروم والزروع والنخيل النابتة في هذه 
القطع مختلفة الأجناس والأنواع وهي تسقى Pھ  ھO، وتراها متغايرة الثمار 

في الأشكال والهيئات والطعوم والروائح، متفاضلة فيها.

أفعاله على وجه دون  الموقع  العالم  القادر  وPڭ  ۇO دلالة على صنع 
أعناب.  على  عطفاً  ـ  بالجر  ـ  صنوان  وغير  صنوان  ونخيل  وزرع  وقرئ:  وجه. 
والصنوان: جمع صنو، وهي النخلة لها رأسان وأصلهما واحد، وقرئ بضم الصاد 

وكسرها وهما لغتان، وقرئ: يسقى بالتاء والياء، وقرئ: نفضل بالنون والياء Pۓ  
ڭO بضم الكاف وسكونها. 

البعث، فقولهم عجب حقيق  يا محمّد من قولهم في إنكار   Oۇٴ  ۋP

بأن يتعجب منه، لأنّ من قدر على إنشاء ما عدّد عليك من الصنائع العجيبة والفطر 
البديعة كانت الإعادة أهون عليه.

 ،OۅP إلى آخر قولهم، يجوز أن يكون ]في محلّ الرفع بدلًا من Oۅ  ۉP

وأن يكون[)1( في محلّ نصب بالقول، و)إذا( نصب بما دلّ عليه قوله: Pې  ې  ې   
ېO فكأنّه قيل: أنبعث إذا متنا وكنا تراباً.

Pى  ئا  ئاO أولئك المتمادون في كفرهم الكاملون فيه.

))) ساقطة من أ.



Pئو  ئو ئۇ  ئۇO وصف لهم بالإصرار، كقوله: Pإنَِّا جَعَلْنَا 

فِ أَعْنَاقِهِمْ أَغْلَلOً)1(، وكقول الشاعر: 
ــادُ)2( شْــدِ أَغْــالٌ وَأَقْيَ ــمْ عَــنِ الرُّ لَُ

أو هو من جملة الوعيد. 

پ    پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
پ  پڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ      ٺ  ٺٿ   ٿ  
ڤ   ڤ      ڤ          ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ٿ   ٿ  
ڤ  ڦ  ڦ  ڦڦ  ڄ     ڄ  ڄڄ  ڃ  ڃ  ڃ   ڃ  چ  
ڌڌ   ڍ   ڍ      ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چ   چ   چ  
ڑ   ڑ       ژ   ژ   ڈ    ڈ   ڎ   ڎ  
ڳ   گ   گ      گ   گ      ک   ک   ک   ک    
ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ   ں    ں  ڻ  
ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ      ہ  ہ     ھھ  ھ    
ھ  ے   ے  ۓ  ۓ    ڭ  ڭ  ڭ  ڭۇ   ۇ  ۆ  ۆ  ۈ  

ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې   ې  ې 
Pٻ  ٻ  ٻO بالعذاب والنقمة قبل الرحمة، بالعافية والإحسان 

إليهم بالإمهال. وذلك أنّم سألوا رسول اللهt أن يأتيهم بالعذاب.

عقوبات  أي:   Oپ پ   Pپ    مضت  وقد  أي:     Oپ Pٻ  

من  عليه  والمعاقب  العقاب  بين  لما  مثلة  العقوبة  وسمّيت  المكذبين،  من  أمثالهم 

))) يس: 8.
))) ديوان الأفوه الأودي: 67، وصدره: كيف الرشاد إذا ما كنت في نفر.

109.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة الرعد/الآيات 11-6



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 110

وأقصصته  الرجل من صاحبه  أمثلت  ويقال:  مثلها،  السيئة سيئة  المماثلة، وجزاء 
منه، والمثال: القصاص.

Pڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ      ٺ  ٺO أي: مع ظلمهم أنفسهم بالذنوب، 

ومحلّه النصب على الحال، بمعنى: ظالمين لأنفسهم. وعن سعيد بن المسيب)1(: )لما 
نزلت هذه الآية قال رسول اللهt: ))لولا عفو الله وتجاوزه ما هنأ أحداً العيش، 

ولولا وعيد الله وعقابه لاتكل كل أحد((()2(. 

Pڤ     ڤ  ڤ  ڦO لم يعتدّوا بالآيات المنزلة على رسول اللهt عناداً، 

فاقترحوا نحو آيات موسى وعيسىC من انقلاب العصا حية وإحياء الموتى، 
فقيل: Pڄ     ڄO يا محمّد PڄO مخوّف لهم من سوء العاقبة، وما عليك إلا 
متساوية في حصول صحّة  كلها  والآيات  منذر،  أنّك رسول  به  يصحّ  بما  الإتيان 

الدعوى بها.

الهداية  من  بوجه  الله  إلى  ويدعوهم  الدين،  إلى  يهديهم   Oڃ ڃ   Pڃ  

وبآية خصّ بها، ولم يجعل الأنبياء شرعاً سواء في الآيات والمعجزات. 

Pچ  چ  چ  چ  ڇ  ڇP OچO إما موصولة ]في Pچ  چO وPچ 

ڇO وPچڌO، وإما مصدرية، فإن كانت موصولة[)3( فالمعنى: إنّه يعلم ما 
تحمله من الولد على أي حال هو، من ذكورة وأنوثة وتمام وخداج وحسن وقبح وغير 
ذلك من الصفات، ويعلم PچO تغيضه PڍO أي: تنقصه، يقال: غاض الماء 

))) أبو محمّد سعيد بن المسيب بن حزن المخزومي القرشي، من كبار التابعين، ولد في زمن عمر، وتوفي 
بالمدينة سنة 91هـ على قول. ينظر: وفيات الأعيان ج2: 117، معجم رجال الحديث ج8: 133.

))) تفسير ابن أبي حاتم ج10: 3273.
))) ساقطة من ج.



وغضته أنا، Pڍ  ڌO أي: تأخذه زائداً، ومما تنقصه الرحم وتزداده عدد الولد، 
فإنّ الرحم يشتمل على واحد واثنين وثلاثة وأكثر، ومنه حدّ الولد في أن يكون تاماً 

ومخدجاً، ومنه مدة الولادة. 

وإن كانت مصدرية فالمعنى: إنّه يعلم حمل كل أنثى، ويعلم غيض الأرحام 
الأرحام  في  ما  غيوض  يراد  أن  ويجوز  ذلك،  من  شيء  عليه  يخفى  لا  وازديادها، 
غير  الفعلان  يكون  أن  على  فيها،  لما  وهو  الأرحام  إلى  الفعل  فأسند  وزيادته، 
أقل من  أو  أشهر  لثمانية  أن تضع  )الغيضوضة:  متعدّيين، ويعضده قول الحسن: 
ذلك، والازدياد: أن تزيد على تسعة أشهر()1(، وعنه: )الغيض: أن يكون سقطاً 

لغير تمام، والازدياد ما ولد لتمام()2(. 

Pڎ  ڎ  ڈ  ڈO مقدّر وحدّ لا يجاوزه ولا يقصر عنه. 

PکO العظيم الشأن الذي كل شيء دونه.

صفات  عن  كبر  الذي  أو  بقدرته،  شيء  كل  عل  المستعلي   OکP

المخلوقين. 

يقال:  أي: في طريقه ومذهبه،  ـ  بالفتح  ـ  ذاهب في سربه  أي:   OڱP

سرب في الأرض سروباً، والمعنى: سواء عنده من استخفى أي: طلب الخفاء في 
مختبأ PڱO في ظلمته، ومن يضطرب في كل وجه ظاهراً PںO يبصره كل 

أحد. 

أسّر ومن جهر، ومن  لمن  والمعنى:   OڇP إلى  راجع   OڻP والضمير في 
استخفى ومن سرب.

))) الكشف والبيان ج5: 272.
))) تفسير الماوردي ج3: 96.

111.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة الرعد/الآيات 11-6



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 112

PڻO أي: جماعات من الملائكة تعتقب في حفظه وكلاءته، والأصل: 

معتقبات، فأدغمت التاء في القاف، أو مفعّلات من عقبه: إذا جاء على عقبه، كما 
يقال: قفّاه، لأنّ بعضهم يعقب بعضاً، أو لأنّم يعقبون ما يتكلّم به فيكتبونه.

كأنّه  للحفظ،  بصلة   Oھ ہ      Pہ   وليس  جميعاً،  صفتان  هما   OہP

قيل: له معقبات من أمر الله، أو يحفظونه من أجل ]أمر الله تعالى أي: من أجل[)1( 
بن محمّد  وابن عباس وجعفر   jقراءة علّي والدليل عليه  بحفظه،  أمرهم  الله  أنّ 

فَظُونَهُ بأَِمْرِ اللهِ. بَاتٌ مِنْ خَلْفِهِ يَْ الصادقC: لَهُ رَقِيبٌ مِنْ بَيِْ يَدَيْهِ وَمُعَقِّ

Pھ    ھ  ے   ے  ۓ  ۓO من العافية والنعمة Pڭ  ڭ  ڭ  ڭO من 

الحال الجميلة بكثرة المعاصي.

Pۅ  ۉ  ۉ  ې  ې   ېO يلي أمرهم ويدفع عنهم. 

ى  ى  ئا  ئا  ئە  ئە   ئو  ئو  
ئې   ئې    ئۈ   ئۈ       ئۆ   ئۆ   ئۇ   ئۇ  
ئج   ی   ی   ی   ی   ئى     ئى   ئى   ئې  
ٱ  ٻ  ٻٻ  ٻ  پ  پ  پ  پ   ئح  ئم   ئى  ئي  بج   
ڀ  ڀ  ڀ  ڀ   ٺ  ٺ       ٺ   ٺ  ٿ   ٿ  ٿ  ٿ  ٹٹ  
ڄ   ڄ   ڦ   ڦ      ڦ   ڦ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ    ٹ   ٹ  

ڄ  ڄ   ڃ  ڃ  ڃ   ڃ    چ 
لأنّما  له،  المفعول  على  انتصابهما  يكون  أن  يجوز  لا   Oئە Pئە  

ليسا بفعل فاعل الفعل المعلل إلا أن يكون على تقدير حذف مضاف، أي: إرادة 
على  انتصابهما  يكون  أن  ويجوز  وإطماعاً،  إخافة  معنى:  على  أو  وطمع،  خوف 

))) ساقطة من ج.



الحال من PئاO كأنّه في نفسه خوف وطمع، أو على: ذا خوف وطمع، أو 
من المخاطبين أي: خائفين وطامعين.

ومعنى الخوف والطمع: أنّه يخاف عند لمع البرق من وقوع الصواعق ويطمع 
في الغيث، وقيل: يخاف المطر من له فيه ضرر كالمسافر ومن له بيت يكف عليه، 

ويطمع فيه من له نفع فيه)1(.

Pئو  ئو  ئۇO بالماء يرفعها من الأرض ويجريها في الجو. 

Pئۆ  ئۆO أي: سامع الرعد من العباد حامدين له، يقولون: سبحان 

الله والحمد لله، وقيل: إنّ الرعد ملك موكّل بالسحاب يزجره بصوته، فهو يسبّح 
الله ويحمده)2(.

Pئۈ  ئې   ئېO أي: يسبّح الملائكة من هيبته وجلاله.

 OیP قال:  القادر على كل شيء  العالم  أنّه  دلّ على  ما  ولما ذكر سبحانه 
يعني: الكفار الذين أنكروا آياته P  ی  ئج  ئحO حيث ينكرون على رسوله 
ما يصفه به من القدرة على البعث والإعادة ويتخذون له الشركاء والأنداد، فهذا 

جدالهم.

وPئيO: المماحلة وهي المماكرة والمكايدة، ومنه تمحّل لكذا: إذا تكلّف 
استعمال الحيلة واجتهد فيه، ومحل بفلان: إذا سعى به إلى السلطان، ومنه الحديث: 
))ولا تجعله بنا ماحلًا مصدّقاً(()3( يعني: القرآن. والمعنى: إنّه شديد المكر بأعدائه، 

))) عن قتادة. تفسير الطبري ج13: 82.
))) عن ابن عباس. الدر المنثور ج4: 50.

))) لم أجده بهذا اللفظ، وإنما يوجد بلفظ: ))القرآن شافع مشفّع وماحل مصدّق((. الكافي ج599:2، 
معجم الطبراني الكبير ج10: 198.

113.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة الرعد/الآيات 15-12



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 114

يأتيهم بالهلاك من حيث لا يشعرون. 

فأضيفت  الدعوة،  فيستجيب  يدعى  سبحانه  إنّه  معناه:   Oٻ ٻ   Pٱ  

معناه:  إنّ  وقيل:  الباطل،  من  وبمعزل  بالحقّ  مختصة  لكونها   OٻP إلى  الدعوة 
دعوة المدعو الحقّ الذي يسمع ويجيب وهو الله سبحانه، وعن الحسن: )الحقّ هو 

الله، وكل دعاء إليه دعوة الحقّ()1(.

Pٻ  پ  پ  پO أي: والآلهة الذين يدعونهم الكفار من دون الله 

كاستجابة  استجابة  إلا   Oٺ ٺ   Pڀ    طلباتهم  من   Oڀ ڀ   ڀ   Pپ  
 ،OٿP من بسط كفيه إليه يطلب منه أن يبلغ OٺP باسط كفيه، أي: كاستجابة
والماء جماد لا يشعر ببسط كفيه ولا بحاجته إليه، ولا يقدر أن يجيب دعاءه ويبلغ فاه، 
وقيل: معناه: أنّم كمن أراد أن يغرف الماء بيديه ليشربه فيبسطهما ناشراً أصابعه فلم 

تلق كفاه منه شيئاً.

Pڤ  ڤ  ڤO أي: في ضياع لا جدوى فيه. 

أم  شاؤوا  أفعاله  من  فيهم  أراده  ما  لإحداث  ينقادون  أي:   OڦڦP

أبوا، وينقاد له PڃO أيضاً، حيث يتصّرف على مشيئته في الامتداد والتقلص 
والفيء والزوال. 

چ  چ  ڇ  ڇ   ڇ  ڇ  ڍڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  
ژ  ژ   ڑ  ڑ  کک  ک  ک  گ  گ  گ  گ  ڳ  
ڻ   ڻ       ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڳڱ   ڳ   ڳ   

ڻ     ڻۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ        ہ  ھ  ھ  ھ  ھ 
PچO يا محمّد لهؤلاء الكفار: P  چ  ڇ  ڇ   ڇO ومدبّرهما؟ فإذا 

))) الكشاف ج2: 521.



 ،Oڇ  ڍPفلقّنهم و يقولوا: الأصنام،  أن  يمكنهم  الجواب ولا  استعجم عليهم 
فإنّم لا يقدرون أن ينكرونه.

 Oڎ  ڎ  ڈP بعد أن علمتموه ربّ السماوات والأرض Oڌ  ڌP

فجعلتم ما كان يجب أن يكون سبب التوحيد من علمكم وإقراركم سبب الإشراك.

Pڈ  ژ  ژO أي: لا يستطيعون لها Pڑ ڑ  کO فكيف يستطيعونه 
لغيرهم، وقد آثرتموهم على الخالق الرازق فما أبين ضلالكم!.

Pڱ  ڱO بل أجعلوا، وهي همزة الإنكار.
خالقين   Oں Pڱ   يتخذوا  لم  إنّم  يعني:   OںPلـ صفة   OںP

يقولوا:  حتى  وخلقهم  الله  خلق  عليهم   OڻP الله  خلق  مثل   OںP قد 
العبادة، فنتخذهم له شركاء  قدر هؤلاء على الخلق كما قدر الله عليه فاستحقّوا 
ونعبدهم كما عبدنا الله، ولكنّهم اتخذوا له شركاء عاجزين لا يقدرون على شيء.

Pۀ  ہ  ہ  ہ   ہO لا خالق سواه، فلا يكون له شريك في العبادة.

Pھ  ھO في الإلهية PھO لا يغالب، ومن سواه مربوب ومقهور. 

ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۓ   ۓ  ے    ے  
ۆۆ   ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ    ۅ  ۉۉ  ې    ېې  ې     
ئۈ   ئۆ    ئۆ   ئۇئۇ   ئو   ئو   ئە   ئائە   ئا   ى   ى  
ی   ی    ی   ی   ئى   ئى        ئېئى   ئې   ئې   ئۈ  
ئج  ئح  ئمئى  ئي  بج  بح  بخ   بم  بى  بي  
جم   جح   ثي   ثمثى    ثج   تي   تى   تم   تخ     تح   تج  

حج  حم  خجخح  خم  سج  سح

115.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة الرعد/الآيات 18-17



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 116

هذا مثل ضربه PیO تعالى للحقّ وأهله والباطل وأهله. فمثّل الحقّ وأهله 
بالماء الذي ينزله Pے   ۓO فتسيل به PڭO الناس فيحيون به وينتفعون 
منه بأنواع المنافع، وبالفلز الذي ينتفعون به في اتخاذ الحلي والآلات المختلفة، وأنّ 
ذلك ماكث في الأرض باق بقاء ظاهراً، يثبت الماء في منافعه ويبقي آثاره في العيون 

والآبار والحبوب والثمار التي تنبت به، وكذلك الجواهر تبقى أزمنة طويلة.

بزبد  المنفعة  من  وخلّوه  زواله  الباطل في سرعة اضمحلاله ووشك  وشبّه 
السيل الذي يرمي به، وبزبد الفلز الذي يطفو فوقه إذا أذيب.

ضار  غير  نافع  أنّه  الله  عرف  الذي  بمقدارها  معناه:   OڭP وقوله: 
للممطور عليهم.

والفائدة في قوله: Pۅ    ۅO كالفائدة في قوله: PڭO لأنّه جمع الماء 
والفلز في النفع في قوله: Pئۆ ئۆ   ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئېO، فذكر وجه الانتفاع 

بما يوقد عليه منه ويذاب وهو الحلية والمتاع.

جامعة  عبارة   Oۉۉ ۅ   ۅ     ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈ   Pۈ   وقوله: 
التهاون به كما جاء في ذكر  لأنواع الفلز مع إظهار الكبرياء في ذكره على وجه 

.)1(Oيِن الآجر Pفَأَوْقِدْ لِ يَا هَامَانُ عَلَ الطِّ

وPڄO لابتداء الغاية، أي: ومنه ينشأ PېO مثل زبد الماء، أو للتبعيض 
بمعنى: وبعضه زبد. والرابي: العالي المنتفخ على وجه الماء. والجفاء: المتفرق، جفأه 
يوقد  أي:  ـ  بالياء  ـ  يوقدون  بزبدها، وقرئ:  القدر  به، وجفأت  أي: رمى  السيل 

الناس. 

Pی  ئجO اللام متعلّقة بـPئىO أي: كذلك يضـرب الله الأمثال 

))) القصص: 38.



للذين استجابوا وهم المؤمنون وللذين Pبج  بحO وهم الكافرون، أي: هما 
مثلا الفريقين.

وPئمO صفة لمصدر PئجO أي: استجابوا الاستجابة الحسنى.

وقوله: Pبم  بى  بيO كلام مبتدأ في ذكر ما أعدّ لغير المستجيبين. 

بعده  وما   Oی ی   ئى   Pئى        قوله:  عند  تم  قد  الكلام  إنّ  وقيل: 
كلام مستأنف، وPئمO مبتدأ، خبره Pی  ئجO. والمعنى: لهم المثوبة 
في  ما  مع   OبمP خبره  مبتدأ،   Oبح بج   وPئي   الجنّة،  وهي  الحسنى 

حيّزه.

يحاسب  )أن  النخعي)1(:  وعن  الحساب،  في  المناقشة   Oحج وPجم  
الرجل بذنوبه كلها لا يغفر منها شيء()2(. الصادقj: ))هو أن لا يقبل لهم حسنة، 

ولا يغفر لهم سيئة(()3(. 

ٺ  ٺ  ٺ   ڀڀ   ڀ   ڀ  پ   پ  پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ  ٻ   
ڤ   ڤ   ٹ  ٹ   ٹ     ٹ   ٿ  ٿ  ٺٿٿ  
ڃ   ڄ   ڄ    ڄ   ڄ   ڦ   ڦ    ڦ   ڦ   ڤ   ڤ  
ڇ   ڇ   چ    چ   چ   چ   ڃ   ڃ  ڃ 
ڎ    ڎ   ڌ   ڌ   ڍ   ڍ   ڇ   ڇ 

))) إبراهيم بن يزيد بن الأسود النخعي، الفقيه الكوفي، أحد كبار التابعين، توفي سنة 95 هـ على قول 
الحديث  6، معجم رجال  الأعيان ج1:  وفيات  ينظر:  ثمان وخمسون.  وأربعون سنة، وقيل  تسع  وله 

ج1: 325.
))) تفسير الطبري ج13: 93.

))) تفسير العياشي ج2: 210 بالمعنى.

117.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة الرعد/الآيات 21-19



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 118

گ   گ   ک   ک  ک   ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ  ڈ   ڈ  
ں   ڱ   ڱ   ڱ    ڱ   ڳ   ڳ    ڳ   گڳ   گ  

ں  ڻ  ڻڻ  ڻ  ۀ  ۀ   ہ
دخلت همزة الإنكار على الفاء لإنكار أن تقع شبهة بعد ما ضرب من المثل 
في أنّ حال من علم Pٻ  ٻ  پ  پ   پ  پO فاستجاب، بخلاف حال الجاهل 
الذي لم يستبصر فيستجيب، وبينهما من البون ما بين الزبد والماء والخبث والإبريز.

فيتفكرون  عقولهم  قضايا  على  يعملون  الذين   Oٺ ٺ   ٺ    Pٺ  

ويستبصرون. 

Pٿ  ٿO مبتدأ، وخبره Pڈ  ڈ  ژ  ژO، ويجوز أن يكون صفة 

لـPٺ  ٺO. والأوّل أوجه. 

Pڤ  ڦڦ  ڦ   ڦ  ڄO من الأرحام والقرابات، ويدخل فيه وصل قرابة 
رسول اللهt وقرابة المؤمنين الثابتة بسبب الإيمان، بالإحسان إليهم بحسب الطاقة 
والذبّ عنهم ونصـرتهم والنصيحة لهم وعيادة مرضاهم وحضور جنائزهم، ومنه 

مراعاة حقّ الخدم والجيران والرفقاء في السفر.

Pڃ   خصوصاً   OڄP كله  وعيده  يخافون  أي:   Oڄ Pڄ  

ڃO فيحاسبون أنفسهم قبل أن يحاسبوا. 
Pڃ  چO على القيام بأوامر الله ومشاق التكليف، وعلى المصائب في 

النفوس والأموال، وعن معاصي الله Pچ  چ  چO لا لغرض من الأغراض 
الدنيوية، أو ليقال: ما أصبره وأوقره، ولئلا يشمت به الأعداء، كقوله:



أَتَضَعْضَــعُ)1( لَ  هْــرِ  الدَّ لرَِيْــبِ  أَنِّ  أُرِيُهــمُ       ــامِتيَِن    للِْشَّ ي    ــدِ لُّ وَتََ

Pڇ ڇ  ڍO من الحلال، لأنّ الحرام لا يكون رزقاً ولا يسند إلى 

الله.

Pڍ  ڌO يتناول النافلة، لأنّا في السّر أفضل، فأما الفرائض فالمجاهرة 

بها أفضل، نفياً للتهمة.

Pڌ   ڎ  ڎO يدفعونها، ومنه الحديث: ))أتبع السيئة الحسنة 

من  عليهم  يرد  ما  الكلام  من  بالحسن  )يدفعون  عباس:  ابن  وعن  تمحها(()2(، 
سيئ غيرهم()3(، وعن الحسن: )إذا حرموا أعطوا، وإذا ظلموا عفوا، وإذا قطعوا 

وصلوا()4(. 

Pڈ  ڈ  ژ  ژO عاقبة الدنيا وهي الجنّة، لأنّا التي أراد الله أن تكون 

عاقبة الدنيا ومرجع أهلها. 

.Oژ  ژP بدل من Oڑ  کPو

Pگ  گO جمع أبوي كل واحد منهم، فكأنّه قيل: من آبائهم وأمهاتهم. 

جعل سبحانه من ثواب المطيع سروره بما يريه في أهله وأنسابه وذريته وإلحاقهم به 
في الجنّة Pڳ  ڳ   ڳ  ڱ  ڱ   ڱO من أبواب قصورهم. 

أو  عليكم  سلام  قائلين:  المعنى:  لأنّ  الحال،  موضع  في   Oں Pں  

))) البيت لأبي ذؤيب الهذلي. شرح أشعار الهذليين ج1: 10.
))) المستدرك على الصحيحين ج1: 54، تنبيه الخواطر ونزهة النواظر: 98.

))) معالم التنزيل ج2: 177 بالمعنى.
))) معالم التنزيل ج2: 177.

119.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة الرعد/الآيات 24-22



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 120

مسلّمين.

وتعلّق قوله: Pڻ  ڻO بمحذوف تقديره: هذا بما صبرتم، يعنون: هذا 
الصبر.  مشاق  من  احتملتم  ما  بدل  أو  صبركم،  بسبب  أي:  صبرتم،  بما  الثواب 
والمعنى: لئن تعبتم في الدنيا لقد استرحتم الساعة. ويجوز أن يتعلّق بـPںO أي: 

نسلّم عليكم ونكرمكم بصبركم. 

ڭ   ڭ   ۓ   ۓ    ے    ے   ھ   ھ   ھ   ھ   ہ   ہ   ہ  
ڭ  ڭ  ۇ  ۇۆ  ۆ  ۈ  ۈ      ۇٴ  ۋ  ۋ      ۅ  ۅ  
ئو   ئە     ئە   ئا   ئا   ى   ى    ېې   ې      ې     ۉ   ۉ  
ئو  ئۇ   ئۇ  ئۆ  ئۆ   ئۈ  ئۈ      ئې  ئې  ئې  ئى  ئى  ئىی  
بى   بم   بخ   بح   بج   ئي    ئى   ئم   ئح   ئج    ی   ی    ی  
تي     ثج  ثم  ثى  ثي    تى   بي   تج  تح      تختم  
پ   پ   پ    پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ٿ   ٿ   ٿ   ٿ    ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ  
ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤڤ   ڤ  ڤ  ڦ  ڦ    ڦ    ڦ       ڄ  ڄ  

ڄ  ڄ  ڃ  ڃ
Pھ  ھ  ھO أي: من بعد ما أوثقوه به من الاعتراف والقبول.

Pڭ  ۇ  ۇO بمعاصي الله وظلم عباده وإخراب بلاده Pۇٴ  ۋ  

ۋO أي: عذاب النار. 
Pۅ  ۉ  ۉO أي: الله وحده هو يبسط الرزق ويقدره دون غيره، وهو 

الذي بسط رزق قريش.

وإنعامه  الله  بفضل  سرور  فرح  لا  بطر  فرح  منه  لهم  بسط  بما   OىP



عليهم، وليست هذه Pئە  ئە    ئوO جنب نعيم Pئو  ئۇ   ئۇO أي: شيء 
قليل يتمتع به كعجالة الراكب ثمّ يفنى ويضمحل، وخفي عليهم ذلك حتى آثروه 

على النعيم الدائم. 

التعجب  مجرى  جار  هو   Oئى ئى   ئى   ئې   ئې   ئې   ئۈ       ئۈ   Pئۆ   

آية  نبيّ قبله، وكفى بالقرآن وحده  الباهرة التي لم يؤتها  من قولهم، مع كثرة آياته 
معجزة، فإذا لم يعتدّوا بها كان موضعاً للتعجب، فكأنّه قيل لهم: ما أشدّ عنادكم!.

Pی   ی  ئج   ئح  ئم  ئى  ئي   بج  بحO ممن كان مثلكم في التصميم 

على الكفر، فلا سبيل إلى اهتدائهم وإن أنزلت كل آية.

Pئى  ئي  بجO كان على خلاف صفتكم، ومعنى الإنابة: الإقبال على 

.Oبج  بحP بدل من Oبم  بىPالحقّ، والدخول في نوبة الخير، و

Pبي   تج  تح تخO بذكر رحمة الله ومغفرته. 

Pبم  بىO مبتدأ وPٻ  پO خبره، وطوبى: من طاب، مصدر 

كبشـرى وزلفى، ومعنى طوبى لك: أصبت خيراً وطيباً، واللام للبيان، مثلها في: 
قبلها، كواو موقن وموسر.  ما  ياء لضمة  منقلبة عن  والواو في طوبى  سقياً لك. 
وعن النبيtّ: ))إنّ طوبى شجرة أصلها في داري وفرعها على أهل الجنّة. وقال 
مرة أخرى: في دار علّي. فقيل له في ذلك، فقال: إنّ داري ودار علّي في الجنّة بمكان 

واحد(()1(. 

PڀO أي: مثل ذلك الإرسال PڀO يعني: أرسلناك إرسالًا له 

فضل على غيره من الإرسالات.

))) شواهد التنزيل ج1: 304.

121.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة الرعد/الآيات 30-25



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 122

Pڀ  ڀ  ٺO تقدّمتها PٿO كثيرة، فهي آخر الأمم وأنت خاتم الأنبياء.

Pٿ  ٿO الكتاب العظيم Pٿ  ٹ  ٹO وحال هؤلاء أنّم 

Pٹ  ڤO الواسع الرحمة، فكفروا بنعمته في إرسال مثلك إليهم، وإنزال 

هذا القرآن المعجز عليهم.

O تعالى عن الشركاء  Pڦ    ڦ    ڦ    ڄ  PڦO وخالقي  الرحمن   Oڤ  ڤP

والأنداد.

Pڄ  ڄO في نصرتي عليكم PڄO مآبي، فيثيبني على مصابرتكم 

ومجاهدتكم. 

ڃ   ڃ  چ  چ  چ  چ  ڇ     ڇ  ڇ  ڇ    ڍ       ڍ   ڌ  
ک   ک   ک    ک   ڑ   ڑ   ژژ   ڈ      ڈ   ڎ   ڌڎ  
گ  گ  گ  گ    ڳڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ          ڱ  ڱ  
ں  ں  ڻ   ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ   ہ  ہہ  ھ    ھ  ھ    
ھ  ے  ے  ۓ  ۓ  ڭ    ڭ  ڭ  ڭ  ۇ  
ۇ  ۆ  ۆۈ  ۈ  ۇٴ   ۋ  ۋ  ۅ  ۅ   ۉ   ۉ  
ې    ې  ې  ېى  ى   ئا  ئا  ئە  ئەئو  ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ  
ئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې   ئې   ئې  ئىئى  ئى  ی  ی  ی           ی  
ئج  ئح   ئمئى  ئي  بج  بح  بخ  بم  بى  بي  تج  تح  تخ  تم  

تى   تيثج  ثم  ثى  ثيجح  جم  حج  حم  خج  خح  خم  سج 
عن   Oچ چ   چ   چ   ڃ   Pڃ    والمعنى:  محذوف،   OبمP جواب 
وتشقق  تتصدع  حتى   Oڇ ڇ   ڇ   Pڇ  أماكنها  عن  وزعزعت  مقارّها، 



قطعاً، وقيل: معناه: شققت فجعلت أنهاراً وعيوناً)P.)1ڍ       ڍ   ڌ  ڌO فتسمع 
وتجيب؛ لكان هذا القرآن، لعظم قدره وجلالة أمره. وقيل: لما آمنوا به)2(، كقوله: 
الفراء: )أنّه يتعلّق بما قبله()4(، والمعنى: وهم  لْنَا... الآيةO)3(. وعن  نَزَّ نَا  أَنَّ Pوَلَوْ 

يكفرون بالرحمن ولو أنّ قرآناً سيّت به الجبال، وما بينهما اعتراض.

Pڎ  ڈ  ڈ     ژO بل لله القدرة على كل شيء، وهو قادر على الآيات 

التي اقترحوها لكنّه لا يفعل، لما يعلمه من المصلحة.

Pڑ  ڑO أي: أفلم يعلم، وهي لغة قوم من النخع، وقيل: إنّما استعمل 

اليأس بمعنى العلم لتضمّنه معناه)5(، لأنّ اليائس عن الشيء عالم بأنّه لا يكون، كما 
استعمل الرجاء بمعنى الخوف لذلك، ويدلّ عليه أنّ أهل البيتb وابن عباس 
 .Oڑ Pڑ   تفسير  وهو   ، ِ يَتَبَيَّ أَفَلَمْ  قرأوا:  والتابعين  الصحابة  من  وجماعة 

ويجوز أن يكون المعنى: أولم يقنط عن إيمان هؤلاء الكفار Pک  کO بـPک  
ک  گ  گ  گ  گ    ڳO ولهداهم.

 OںP من كفرهم وسوء أفعالهم Oڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ںP

PڻڻO القارعة  أي: داهية تقرعهم من صنوف المصائب في نفوسهم وأموالهم 
Pڻ  ڻ  ۀ ۀ  ہ   ہ  ہO وهو موتهم أو القيامة، وقيل: المراد بالقارعة: 

))) الكشف والبيان ج5: 292.
))) معاني القرآن وإعرابه ج3: 148.

))) الأنعام: 111.
))) معاني القرآن للفراء ج2: 63.

))) عن ابن عباس. معاني القرآن للفراء ج2: 64.

123.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة الرعد/الآيات 34-31



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 124

سرايا النبيtّ التي كان يبعثها إليهم فتغير حول مكة وتختطف منهم)1(، أو: تحلّ 
أنت يا محمّد بجيشك قريباً من دارهم كما حلّ بالحديبية حتى يأتي وعد الله وهو 

فتح مكة، لأنّه سبحانه وعده ذلك. 

كالبهيمة  وأمن  الزمان في خفض  من  يترك ملاوة  وأن  الإمهال  والإملاء: 
يملى لها في المرعى، وهذا وعيد لهم. 

Pۅ  ۅ   ۉO احتجاج عليهم في إشراكهم بالله، يعني: أفالله الذي هو 

ويعدّ  وشّره،  خيره  يعلم   Oې Pې   طالحة  أو  صالحة   Oې ې     Pۉ   رقيب 
لكل جزاءه؛ كمن ليس كذلك؟. ويجوز أن يقدّر ما يكون خبراً للمبتدأ ويعطف 
عليه PىO، وتقديره: أفمن هو بهذه الصفة لم يوحّدوه وجعلوا له وهو الله 

.OئاP الذي يستحقّ العبادة وحده

Pئە  ئەO أي: جعلتم له شركاء فسمّوهم له من هم، وأنبئوه بأسمائهم.

أتنبئونه بشركاء لا  بل  أي:  المنقطعة،   OئوP Pئو  ئۇO هي  قال:  ثمّ 
يعلمهم Pئۈ  ئۈO وهو العالم بما في السماوات والأرض، ]فإذا لم يعلمهم 
فإنّم ليسوا بشـيء يتعلّق بهم العلم، والمراد: نفي أن يكون له شركاء، ونحوه: 

 .)3(])2(Oِرْض مَوَاتِ وَلَ فِ الَْ ئُونَ الَله بمَِ لَ يَعْلَمُ فِ السَّ Pقُلْ أَتُنَبِّ

Pئې   ئې   ئې  ئىO بل أتسمّونهم شركاء بظاهر من القول ليس له حقيقة، 
وهذه الأساليب العجيبة في الاحتجاج تنادي بلسان فصيح أنّا ليست من كلام 

البشر. 

))) عن عكرمة وغيره. تفسير الطبري ج13: 105.
))) يونس: 18.

))) ساقطة من ط.



PئجO قرئ: بفتح الصاد وضمها.

يقدر  Pبخ  بم  بىO أحد  بأنّه لا يهتدي  Pئي  بج  بحO ومن يخذله لعلمه 

على هدايته. 

تلحقهم عقوبة  المحن  بالقتل والسبي وسائر   Oتح  تخ  تم  تى   تيP

لهم على كفرهم.

Pجم  حج  حم  خج  خح  خمO أي: دافع يدفع عنهم عذابه. 

  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پپ  پ  پ   ڀ  ڀڀ   ڀ  
ٹ   ٹ   ٹ    ٿٿ   ٿ   ٿ   ٺ   ٺٺ   ٺ  
ڄ   ڦڦ   ڦ   ڦ    ڤ    ڤ   ڤ   ڤ   ٹ  
ڄ  ڄ  ڄ      ڃڃ  ڃ  ڃ     چ   چ  چ  چ  ڇ  ڇ  
ژژ   ڈ   ڈ   ڎ   ڎ    ڌ   ڌ   ڍ   ڍ    ڇڇ  
ڳ   ڳ   گ   گ   گ   گ      ک   ک   ک    ک   ڑ   ڑ  

ڳ  ڳ  ڱ  ڱ 
الخبر  مبتدأ محذوف  المثل، وهو  التي هي في غرابة  Pٻ  ٻO صفتها 

عند سيبويه)1(، أي: فيما نقصّ عليكم مثل الجنّة، وعند غيره الخبر: Pپ  پ   ڀ  
ڀO كما تقول: صفة زيد أسمر. وعن الزجّاج: )معناه: مثل الجنّة جنّة تجري 

من تحتها الأنهار()2(، على حذف الموصوف تمثيلًا لما غاب عنا بما نشاهد.

PٺO دائم   ،)3(Oٍمَْنُوعَة وَلَ  مَقْطُوعَةٍ  Pلَ  Pڀ  ٺO كقوله: 

))) الكتاب ج1: 143.
))) معاني القرآن وإعرابه ج3: 150.

))) الواقعة: 33.

125.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة الرعد/الآيات 37-35



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 126

لا ينسخ كما ينسخ في الدنيا بالشمس. 

وأصحابهما  وكعب  سلام  بن  الله  عبد  وهم:   Oڤ ڤ   Pڤ  

وثلاثون  واثنان  بنجران  أربعون  رجلًا:  ثمانون  وهم  النصارى  من  أسلم  ومن 
بأرض الحبشة ]وثمانية باليمن[)1(.

Pڤ   ڦ   ڦ  ڦ  ڄ  ڄO أي: ومن أحزابهم، وهم كفارهم 

المتحزبون على رسول اللهt بالعداوة Pڄ  ڄ      ڃO مما يخالف أحكامهم، 
وغير ذلك مما حرّفوه وبدّلوه من الشرائع.

بـPچ  چ  چ  ڇ  ڇ  ڇO فإنكاركم له  إلّي  Pڃ  ڃ     چO فيما أنزل 

إنكار لعبادة الله وتوحيده.

Pڍ   ڍO خصوصاً لا أدعو إلى غيره PڌO لا إلى غيره مرجعي، 

فلا معنى لإنكاركم وأنتم تقولون مثل ذلك. 

PڈO مأموراً فيه بعبادة الله وتوحيده  PڎO ومثل ذلك الإنزال 

والدعوة إليه وإلى دينه.

Pڈ  ژO حكمة عربية مترجمة بلسان العرب، وانتصابه على الحال.

هي  ما  عليها  توافقهم  أن  إلى  يدعونك  أمور  في   Oک ڑ   Pڑ  

لم  والبيّنات،  والدلائل  بالحجج  عندك   OگP ثبوت   OٿP وشبه  أهواء  إلا 
PڱO. وهذا من باب الإلهاب والتهييج  ينصرك الله وخذلك، فلا يقيك منه 
والبعث للسامعين على الصلابة في الدين، والتثبّت فيه من الزلة عند الشبهة بعد 

الاستمساك بالحجّة. 

))) ساقطة من أ، وفي ج: وثمانية بالروم وكانوا على دين عيسى.



ہ  ہ   ۀۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ   
ہ  ہ  ھ  ھ  ھ  ھ   ےے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭ   ڭ  ڭ  
ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ    ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆۆ   ۇ   ۇ  

ۉ  ې  ې   ې  ې  ى   ى     ئا  ئا  ئە 
كانوا يعيّون رسول اللهt بكثرة تزوّج النساء، فقيل: إنّ الرسل قبله كانوا 

مثله ذوي أزواج وذرية.

يأتوا بآيات برأيهم وبما يقترح عليهم منها، والشـرائع  Pہ  ہO لهم أن 

على  يكتب  حكم  وقت  فلكل  والأحوال،  الأوقات  باختلاف  تختلف  مصالح 
العباد، أي: يفرض عليهم على ما يقتضيه استصلاحهم. 

 OۆP ينسخ ما يستصوب نسخه  Pڭ  ڭ  ۇ  ۇ  ۆO أي: 

بدله ما يرى المصلحة في إثباته أو يتركه غير منسوخ، وقيل: يمحو من ديوان الحفظة 
ما يشاء من ذنوب المؤمنين فضلًا فيسقط عقابه، ويترك ذنوب من يريد عقابه مثبتاً 
الحيوان  وسائر  الأناسي  من  بعضاً  ويثبت  الخلائق  بعض  يمحو  وقيل:  عدلًا)1(، 
فيهما،  ويزيد  والأجل  الرزق  من  فيمحو  وأحوالها،  وصفاتها  والأشجار  والنبات 

ويمحو السعادة والشقاوة ويثبتهما)2(.

Pۈ  ۈ  ۇٴO أصل كل كتاب وهو اللوح المحفوظ، لأنّ كل 

كائن مكتوب فيه. 

وعدنا   Oۉ Pۉ   أريناك  الحال  دارت  وكيفما   Oۅ ۅ   Pۋ  

))) عن سعيد بن جبير. تفسير الطبري ج13: 114.
))) عن ابن مسعود وغيره. تفسير الطبري ج13: 113.

127.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة الرعد/الآيات 40-38



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 128

هؤلاء الكفار من نصـر المؤمنين عليهم، وتمكينك منهم بالقتل والأسر واغتنام 
الرسالة  تبليغ   OىP يجب   OېP ذلك  قبل   Oې Pې    الأموال،  
إما عاجلًا وإما  منهم  وننتقم  PئاO حسابهم لا عليك، نجازيهم  فحسب 

آجلًا. 

ئى   ئې   ئې   ئې   ئۈئۈ   ئۆ   ئۆ    ئۇ   ئۇ   ئو   ئو   ئە  
بج   ئي   ئى   ئم   ئح   ئج   ی   ی   ی    ی   ئىئى  
ثم   ثج   تي     تى    تختم   تح           تج   بي   بى    بخبم    بح     
ثى      ثي   ٱ  ٻ  ٻ     ٻ  ٻپ  پ  پ  پ   

ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ 

يريد: أرض الكفر Pئۆ   ئۆ  ئۈO بما نفتح على المسلمين من بلادهم، 
والمعنى:  النصـر.  آيات  من  وذلك  الإسلام  بلاد  في  ونزيد  الحرب  بلاد  فننقص 
عليك البلاغ ولا يهمّنك ما وراء ذلك، فنحن نكفيكه ونتم ما وعدناك من الظفر 

وإعلاء كلمة الإسلام، وقيل: ننقصها بذهاب علمائها وخيار أهلها)1(.

الشـيء  على  يكرّ  الذي  والمعقّب:  لحكمه،  رادّ  لا   Oئى ئى   Pئې  
فيبطله، وهو جملة في موضع الحال، كأنّه قيل: والله يحكم نافذاً حكمه. 

مكر  كلا  مكرهم  جعل  ثمّ  بالمكر،  وصفهم   Oئي ئى   ئم   ئح   Pئج  

بالإضافة إلى مكره، فقال: Pبج  بح     بخO، ثمّ فسّ ذلك بقوله: Pبى   بي  
تج  تح تخ  تى   تي    ثجثم ثىO، لأنّ من علم ما تكسب كل نفس 
وأعدّ لها جزاءها فهو المكر كله، لأنّه يأتيهم من حيث لا يشعرون. وقرئ: الكافر، 

والمراد بالكافر: الجنس. 

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج13: 117.



P  پ  پ   ڀO بما أظهر من المعجزات على نبوّتي.

Pڀ  ٺ  ٺ  ٺO الذي عنده علم القرآن وما ألف عليه من النظم 

المعجز، وقيل: ومن هو من علماء أهل الكتاب الذين أسلموا، لأنّم يشهدون بنعته 
في كتبهم)1(، وقيل: هو الله عزّ وجل والكتاب هو اللوح المحفوظ)2(، وقيل: هو 
أوّلنا وأفضلنا وخيرنا  ))إيّانا عنى، وعلّي   :jالصادق  .)3( jبن أبي طالب علّي 

.)4()) tّبعد النبي

))) عن قتادة. تفسير الطبري ج13: 119.
))) عن سعيد بن جبير وغيره. تفسير الطبري ج13: 119.

))) عن ابن عباس وغيره، وعن أبي سعيد الخدري مرفوعاً. شواهد التنزيل ج1: 307.
))) بصائر الدرجات: 214.

129.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة الرعد/الآيات 43-41



سورة إبراهيم

الكوفي عدّ  كوفي،  اثنتان  بصري،  آية  وخمسون  إحدى  آيتين،  إلا   مكية 
Pبخَِلْقٍ جَدِيدOٍ آية.

في حديث أُبّي: ))من قرأ )سورة إبراهيم( أُعطي من الأجر عشر حسنات 
بعدد من عبد الأصنام ومن لم يعبدها(()1(، الصادقj: ))من قرأ )سورة إبراهيم 

والحجر( في ركعتين جميعاً في كل جمعة لم يصبه فقر ولا جنون ولا بلوى(()2(.

ٱ ٻ ٻ

ڤ   ڤ   ڤ    ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ٿ   ٿ   ٿٿ  

ڤ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڄ  ڄ   ڄ  ڄ  ڃ  ڃ  ڃ  

ڃ  چ  چ  چچ  ڇ   ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  

ژ   ڈ   ڈ   ڎ   ڎ   ڌ    ڌ   ڍ  

ڳ   گ   گ   گ   گ   ک   کک   ک   ڑ    ڑ   ژ  

ڳ   ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ںں  ڻ  ڻ   ڻ  

ڻ  ۀ  ۀ  ہہ  ہ  ہ  ھ   ھ

))) الكشف والبيان ج5: 304.
))) ثواب الأعمال: 107.



Pٹ  ڤ   ڤ  ڤO من الضلالة إلى الهدى، ومن الكفر إلى الإيمان.

تسهيل  هو  الذي  الإذن  من  مستعار  وتيسيره،  بتسهيله   Oڦ Pڤ  

للحجاب، والمراد: ما يمنحهم سبحانه من التوفيق والألطاف.

Pڦ  ڦ  ڦO بدل من قوله: Pڤ  ڤO بتكرير العامل. 

PڄO بالجر عطف بيان لـPڦ  ڄO، لأنّه جرى مجرى الأعلام، 

بالرفع  للثريا. وقرئ  النجم  العبادة، كما غلب  له  الذي تحقّ  بالمعبود  لاختصاصه 
على هو الله. والويل: نقيض الوأل وهو النجاة، وهو اسم معنى كالهلاك، إلا أنّه لا 
يشتق منه فعل، إنّما يقال: ويلًا له، فينصب نصب المصادر، ثمّ يرفع رفعها لإفادة 

معنى الثبات فيقال: ويل له، كما يقال: سلام عليك. والمعنى: إنّم يولولون Pڇ  
هُنَالكَِ  Pدَعَوْا  ڇ  ڍO ويضجّون منه فيقولون: يا ويلاه، كقوله تعالى: 

 .)1(Oثُبُورًا

أن  ويجوز   ،Oگ گ   گ   Pک   خبره  مبتدأ،   Oڌ Pڌ  

الذين  أعني  على:  مرفوعاً  أو  الذم  على  ومنصوباً  للكافرين،  صفة  مجروراً  يكون 
ومعناه:  المحبّة  من  استفعال  والاستحباب:  يستحبّون.  الذين  هم  أو  يستحبّون، 

الإيثار.

الناس  يدلّوا  وأن  اعوجاجاً،  الله  لسبيل  ويطلبون  أي:   Oک Pک  

الجار  فحذف  لها،  يبغون  والأصل:  مستوية،  غير  الحقّ  عن  ناكبة  سبيل  أنّا  على 
وأوصل الفعل.

بمراحل،  دونه  ووقعوا  الحقّ  طريق  عن  ضلوا  أي:   Oگ گ   Pگ  

))) الفرقان: 13.

131.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة إبراهيم/الآيات 4-1



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 132

ووصف الضلال بالبعد مجاز، وإنّما البعد في الحقيقة للضال، ]لأنّه هو الذي يتباعد 
عن الطريق[)1(، فهو نحو قولهم: جدّ جدّه. 

Pڱ ڱ  ڱO أي: بلغة قومه.

Pڱ  ںO أي: ليفقهوا عنه ما يدعوهم إليه.

Pڻ  ڻ   ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہO هو مثل قوله: Pفَمِنْكُمْ كَافِرٌ 

وَمِنْكُمْ مُؤْمِنOٌ)2(، لأنّه سبحانه لا يضل إلا من يعلم أنّه لن يؤمن، ولا يهدي إلا 
بالهداية:  والمراد  الألطاف،  ومنع  التخلية  بالإضلال:  والمراد  يؤمن.  أنّه  يعلم  من 

التوفيق واللطف، فكان ذلك كناية عن الكفر والإيمان. 

ڭ   ۓ    ۓ   ے      ے   ھ   ھ  
ۇٴ   ۈ    ۆۈ   ۆ    ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ  
ٻ   ٻ   ٱ   ۉ    ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ  
ڀ   ڀ   ڀ   پ   پ    پ   پ   ٻ   ٻ  
ٿ   ٺ   ٺ    ٺ   ٺ   ڀ  
ٿ  ٿٿ  ٹ   ٹ  ٹ    ٹ  ڤ  
ڄڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڤ   ڤ   ڤ  
ڄ  ڄ  ڃ   ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ  چ   چ   ڇ  

ڇ  ڇ  ڇ   ڍ  ڍ  ڌ  ڌ    ڎ  ڎ 
Pۓ  ۓO هي PأنO المفسّة، لأنّ الإرسال فيه معنى القول، فكأنّه 

قال: أرسلناه وقلنا له: Pۓ   ڭO، ويجوز أن تكون )أن( الناصبة للفعل، 

))) ساقطة من ج.
))) التغابن: 2.



الغرض  لأنّ  الأمر،  بفعل  )أن(  يوصل  أن  ويجوز  قومك،  أخرج  بأن  والتقدير: 
وصلها بما يكون معه في تأويل المصدر وهو الفعل، والأمر وغيره سواء في الفعلية.

الأمم  على  الواقعة  الله  بوقائع  وأنذرهم  أي:   Oۆ ۆ    Pۇ  

أيّام العرب لحروبها وملاحمها، كيوم بعاث)1( ويوم النسار)2( ويوم  قبلهم، ومنه: 
الفجار)3( ونحوها، وعن ابن عباس: )هي نعماؤه وبلاؤه()4(.

Pۅ  ۅO يصبر على بلاء الله PۉO يشكر نعمه. 

Oڦ  P إنعامه  أي:  الإنعام،  بمعنى  للنعمة  ظرف   Oڀ Pپ  

ذلك الوقت، ويجوز أن يكون بدلًا من Pپ  پO أي: PٻO وقت 
إنجائكم وهو بدل الاشتمال. 

واذكروا  أي:   Oٻ ٻ   Pٻ   ما  جملة  من   Oڦ ڦ   Pڤ  

حين تأذّن ربّكم. وتأذن وآذن بمعنى، مثل توعّد وأوعد وتفضّل وأفضل، ولابد 
في تفعّل من زيادة معنى ليس في أفعل، كأنّه قال: وإذ آذن ربّكم إيذاناً بليغاً ينتفي 
خولتم  ما   Oڦ Pڦ   فقال:  ربّكم  تأذّن  وإذ  والمعنى:  الشكوك.  عنده 
 Oڄ Pڄ   نعمة  إلى  نعمة   OڄP وغيرها  الإنجاء  نعمة  من 

))) هو آخر الحروب المشهورة بين الأوس والخزرج قبل الإسلام، وفيه ظهرت الأوس وحلفاؤها على 
الخزرج. ينظر: الكامل في التاريخ ج1: 417 وما بعدها.

))) هو يوم من أيّام العرب تحالفت فيه أسد وطي وغطفان ولحقت بهم ضبّة وعدي، فغزوا بني عامر 
فقتلوهم قتلًا شديداً. ينظر: نهاية الإرب ج15: 421.

))) أيّام الفجار عدّة، وسمّيت الفجار لأنّا كانت في الأشهر الحرم، وكانت بين قريش ومن معها من 
كنانة وبين قيس عيلان في الجاهلية. ينظر: نهاية الإرب ج15: 423.

))) الكشف والبيان ج5: 305.

133.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة إبراهيم/الآيات 8-5



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 134

وغمطتم)1( ما أنعمت به عليكم P ڃ   ڃ  ڃO لمن كفر نعمتي. 

Pچ   چ   ڇO والناس جميعهم فمضّرة كفرانكم عائدة عليكم، والله غني 

عن شكركم.

PڎO مستوجب للحمد بكثرة أنعمه وإن لم يحمده حامد. 

ڈ  ڈ  ژ  ژ   ڑ  ڑ  ک  ک  ک  کگ  
ڱ   ڱ   ڱڱ   ڳ   ڳ   ڳ   گڳ   گ    گ  
ہ   ۀ          ۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ں   ں   
ہ   ہ  ہ  ھ  ھ  ھ  ھ  ے   ے  ۓ    ڭ   
ڭ  ڭ  ڭ  ۇ  ۇ   ۆ  ۆۈ  ۈ   ۇٴ    
ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ   ېې  ې  
ئۇ   ئۇ       ئو   ئو    ئە   ئە   ئا   ئا   ى   ى   ې  

ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې 
Pگ  گ   گO مبتدأ، وخبره Pڳ  ڳ  ڳ  ڱO وهي جملة 

اعتراضية، أو PژO في محل جر عطفاً على Pک  کO، وPڳ  ڳ  ڳ  
ڱO اعتراض. والمعنى: إنّم من الكثرة بحيث لا يعلم عددهم إلا الله، وكان ابن 
مسعود إذا قرأ هذه الآية قال: )كذب النسّابون()2(، وقيل: إنّ بين عدنان وإسماعيل 

ثلاثين أباً لا يعرفون)3(.

من  أيديهم  أصابع  على  فعضّوا  أي:   Oڻ ڻ   ڻ   Pں  

))) غمطه: حقّره. )الصحاح: مادة غمط( 
))) تفسير الطبري ج13: 125.

))) عن ابن عباس.تفسير الماوردي ج3: 124.



مِنَ  نَامِلَ  الَْ عَلَيْكُمُ  وا  Pعَضُّ كقوله:  الرسل،  به  جاءت  لما  والضجر  الغيظ  شدّة 
ۀ          Pۀ   قولهم:  من  به  نطقت  وما  ألسنتهم  إلى  بأيديهم  أشاروا  أو   ،)1(Oِالْغَيْظ
ہ  ہ   ہO أي: هذا جوابنا لكم ليس عندنا غيره إقناطاً لهم من التصديق، 
أو وضعوا أيديهم على أفواههم يقولون للأنبياء: اسكتوا. وقيل: الأيدي جمع يد 
من  النعم  أجل  هي  التي  الأنبياء  نعم  ردّوا  أي:  الأيادي،  بمعنى  النعمة،  وهي: 
مواعظهم والشرائع التي أوحيت إليهم في أفواههم، لأنّم إذا لم يقبلوها فكأنّم 

ردّوها في أفواههم ورجعوها إلى حيث جاءت منه على طريق المثل.

شك PےO: موقع في الريبة، أو ذي ريبة. 

Pڭ  ڭ  ۇO دخلت همزة الإنكار على الظرف، لأنّ الكلام في المشكوك 

فيه وأنّه لا يحتمل الشك، لا في الشك.

Pۈ   ۇٴ ۆO أي: لأجل المغفرة، كما تقول: دعوته ليأكل معي، أو 

يدعوكم إلى الإيمان ليغفر لكم.

وسمّه،  مقداره  بيّ  وقت  إلى  أي:   Oې ۉ    ۉ   Pۅ  

يبلغكموه إن آمنتم وإلا عاجلكم بالهلاك قبل ذلك الوقت.

Pې  ىO أي: ما أنتم Pى  ئا  ئاO لا فضل لكم علينا، فلم خصصتم 

بالنبوّة؟. 

Pئۈ  ئۈO بحجّة واضحة، أرادوا بذلك ما اقترحوه من الآيات 

تعنتاً وعناداً. 

))) آل عمران: 119.

135.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة إبراهيم/الآيات 10-9



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 136

ڀ   ڀ    پ   پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺٺ  ٿ  ٿ          ٿ  ٿ  ٹ   ٹ  
ڄ   ڦ   ڦ   ڦ    ڦ   ڤ   ڤ   ڤڤ   ٹ   ٹ  
چ   چ   چ   ڃچ    ڃ   ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ  

ڇڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ   ڌ
Pٻ  ٻ  پ  پ  پO تسليم لقولهم، يعنون: أنّم مثلهم في البشرية 

وحدها.

بتلك  يخصّهم  ولا  بالنبوّة،   Oٺ ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ    Pپ  

الكرامة إلا لخصائص فيهم ليست في أبناء جنسهم.

بمشيئة   OٹP اقترحتموها  التي  بالآية   Oٿ  ٿ  ٹP PٿO صحّ 

.OڤP

بالتوكل  كافة  للمؤمنين  منهم  أمر   Oڦ ڦ   ڤ   Pڤ  

وقصدوا بذلك أنفسهم، أي: ومن حقّنا أن نتوكل على الله في الصبر على معاداتكم 
وعنادكم، وأي عذر PڄO في Pڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃO فعل بنا ما يوجب 
توكلنا عليه، وهو التوفيق لهداية كل واحد منا إلى السبيل الذي يجب عليه سلوكه 

في الدين. 

ڑ   ژ   ژ    ڈ   ڈ    ڎ   ڎ   ڌ  
ڳ   گ   گ    گ   گ    ک   کک   ک   ڑ  
ں   ں   ڱ          ڱ   ڱڱ    ڳ   ڳ   ڳ  
ڻ  ڻ  ڻ  ڻ   ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ  



ھ   ھ  ھ   ھ  ے  ے  ۓ  ۓ  ڭ    ڭ  
ۋ    ۇٴۋ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ     ۇ   ڭ   ڭ   
ى   ېى    ې      ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ  
ئا     ئا  ئە  ئە  ئو  ئو    ئۇئۇ  ئۆ     ئۆ   ئۈ  ئۈ  ئې  

ئېئې  ئى  ئى  ئى   ی  ی 
أي: Pڈ  ژO بلادنا، إلا أن ترجعوا إلى أدياننا ومذاهبنا.

الإيحاء  أجري  أو  القول  إضمار  تقتضي  حكاية   Oگ Pگ   

مجرى القول، والمراد بالأرض: أرض الظالمين وديارهم. وفي الحديث: ))من آذى 
جاره ورّثه الله داره(()1(. 

المؤمنين  للظالمين وإسكان  الهلاك  من  به  الله  ما قضى  إلى  إشارة   OڱP

ديارهم، أي: ذلك الأمر حقّ.

الله  موقف  لأنّه  الحساب،  موقف  وهو  موقفي  أي:   Oں ں   Pڱ     

الذي يقف فيه عباده، أو على إقحام المقام. 

PڻO واستنصـروا الله على أعدائهم، أو استحكموا الله وسألوه 

افْتَحْ  نَا  Pرَبَّ الفتاحة وهي الحكومة، ومنه:  بينهم ]وبين أعدائهم[)2(، من  القضاء 
.OچگP 3(، وهو عطف على(O قِّ بَيْنَنَا وَبَيَْ قَوْمِنَا باِلَْ

جبار  كل  وخاب  وظفروا  فنصروا  معناه:   Oہ ہ   ۀ   Pۀ  

))) تفسير القمي ج1: 368 باختصار، التذكرة الحمدونية ج1: 185باختلاف يسير.
))) ساقطة من أ، ب، ط.

))) الأعراف: 89.

137.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة إبراهيم/الآيات 18-13



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 138

وهم قومهم. 

Pہ  ھO من بين يدي هذا الجبار نار PھO يلقى فيها ما يلقى.

ماء،  من  ويسقى  قال:  كأنّه  بيان،  عطف  هو   Oے ے   ھ   Pھ   

فأبهمه إبهاماً ثمّ بيّنه بقوله: PےO وهو ما يسيل من جلود أهل النار من الدم 
والقيح. 

PۓO يتكلف جرعه Pڭ    ڭ  ڭO دخل كاد للمبالغة، 

أي: ولا يقارب أن يسيغه فكيف تكون الإساغة، كقوله: Pلَْ يَكَدْ يَرَاهَاO)1( أي: لم 
يقرب من رؤيتها فكيف يراها.

به من  Pڭ  ۇ  ۇ    ۆ  ۆO كأنّ أسباب الموت قد أحاطت 

كل الجهات Pۈ  ۈ  ۇٴO فيستريح.

قبله  مما  أشدّ  عذاب  يديه  بين  ومن  أي:   Oۉ ۅ   ۅ   Pۋ   

وأغلظ. 

سيبويه)2(،  عند  الخبر  محذوف  مبتدأ   Oې ې      ې   Pې  

والتقدير: فيما نقصّ عليكم مثل الذين كفروا.

يقول:  سائل  جواب  تقدير  على  مستأنفة  جملة   Oئا Pى   وقوله: 
كيف مثلهم؟ فقيل: أعمالهم كرماد، ]أو يكون PىO[)3( بدلًا من Pې  
 Oئا     ئا  ئە  ئەP الذين كفروا  والتقدير: مثل أعمال   ،Oې  ې
Pئو  ئو    ئۇO جعل العصف لليوم وهو لما فيه، كما تقول: يوم  فذرته وسفته 

))) النور: 40.
))) الكتاب ج1: 143.

))) ساقطة من أ.



ماطر.

وعتق  الأرحام،  صلة  من  لهم  كانت  التي  المكارم  هي:   OىPو
الرقاب، وإغاثة الملهوفين، وإكرام الأضياف، وغير ذلك من صنائعهم، شبّهت في 
حبوطها وذهابها هباءً منثوراً لبنائها على غير أساس من معرفة الله تعالى والإيمان 

به، برماد طيرته الريح العاصف.

Pئۆ     ئۆO يوم القيامة منها Pئې  ئېO كما لا يقدر من الرماد المطير على 
شيء، يعني: لا يرون لشيء منها ثواباً. 

ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پپ ڀ   ڀ   ڀ  
ٹ   ٹ   ٿ     ٿ   ٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ     ڀ  
ڦ   ڦ   ڦ   ڦ     ڤ    ڤ    ڤ   ڤ   ٹ   ٹ  
ڇ   چ    چ   چچ   ڃ   ڃ    ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ  
ڈ   ڈ   ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍ    ڍ   ڇڇ   ڇ  

ژ  ژ 
PپO بالحكمة والغرض الصحيح ولم يخلقهما عبثاً ولا شهوة، وقرئ: 

خالق السماوات والأرض.

Pڀ   ڀ   ڀO أي: يعدمكم ويخلق مكانكم خلقاً آخرين.

Pٺ  ٿ  ٿ  ٿO بممتنع متعذّر، بل هو عليه هيّ يسير، لأنّه قادر لذاته، 

لا اختصاص له بمقدور دون مقدور. 

Pٹ  ٹO ويبرزون يوم القيامة لله، أي: يظهرون من قبورهم ويخرجون 

منها لحكم الله وحسابه.

139.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة إبراهيم/الآيات 21-19



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 140

وPڤO الأتباع والعوام، والذين PڤO سادتهم وكبراؤهم 
كلامهم.  واستماع  الأنبياء  اتباع  عن  وصدوهم  واستغووهم  استتبعوهم  الذين 

والتبع: جمع التابع، مثل: خادم وخدم وغائب وغيب.

Pچ  چ   ڇ  ڇ  ڇO أي: لو هدانا الله إلى طريق الخلاص 

من العقاب لهديناكم إلى ذلك.

Pڍ  ڍ   ڌ  ڌ  ڎO مستويان علينا الجزع والصبر.

Pڎ  ڈ  ڈ  ژO أي: منجى ومهرب. 
ڑ  ڑ   ک  ک  ک  ک  گ  گ  گ  گ     
ڻ   ں     ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ          ڳ   ڳڳ   ڳ   
ھ   ہہ   ہ   ہ   ۀ   ڻۀ   ڻ   ڻ   
ڭ    ڭ   ۓ     ےۓ   ے   ھ   ھ   ھ   
ۋ   ۇٴ    ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇۇ   ڭ   ڭ  
ې   ې   ې    ۉ    ۉ   ۅ   ۅ    ۋ  

ې  ى        ى  ئا  ئا  ئەئە  ئو   ئو  ئۇ  ئۇ
يقول PڑO وهو إبليس، يقوم خطيباً في الأشقياء من الجن والإنس 

إذا Pک  کO أي: قطع وفرغ من الأمر وهو الحساب: Pک  گ  گ  
 OڳP بما وعدكم  البعث والجزاء على الأعمال فوفى لكم  گ  گO وهو 

خلاف ذلك PڳO ولم أوف لكم بما وعدتكم.

الكفر  على  فأقسركم  وقهر،  تسلّط  أي:   Oں ڱ   ڱ   ڱ   ڱ          Pڳ  

والمعاصي وأكرهكم عليها.

Pں    ڻ  ڻO إلا دعائي إيّاكم إلى الضلال بوسوستي وتزييني، وليس 



الدعاء من جنس السلطان، ولكنّه كقولهم: ما تحيتهم إلا الضرب.

إذ  وأطعتموني  بي  اغتررتم  حيث   Oہ ہ   ہ   Pۀ  

دعوتكم، ولم تطيعوا ربّكم إذ دعاكم.

من  بعضاً  بعضنا  ينجي  لا   Oے ے   ھ   ھ   ھ    Pھ  
عذاب الله ولا يغيثه، والإصراخ: الإغاثة.

اليوم   OڭP يعني:  مصدرية،   Oڭ Pڭ    في  و)ما( 
الْقِيَامَةِ  Pوَيَوْمَ  ونحوه:  الدنيا،  في  أي:  اليوم  هذا   Oۇ Pڭ   إيّاي  بإشراككم 
له.  واستنكاره  منه  تبرؤه  إيّاه:  بإشراكهم  كفره  ومعنى   ،)1(Oْكِكُم بشِِْ يَكْفُرُونَ 
قبل  من  كفرت  أي:  موصولة  و)ما(   ،OڭPبـ  Oۇ Pڭ   تعلّق  وقيل: 
حين أبيت السجود لآدم بالذي أشركتمونيه وهو الله جل جلاله، تقول: شركت 

زيداً، ثمّ تقول: أشركنيه فلان أي: جعلني له شريكاً، وهذا آخر قول إبليس.

أن يكون من جملة  Pۆ  ۆO قول الله عزّ وجل، ويحتمل  وقوله: 
قول إبليس. 

ئى   ئى   ئى    ئې       ئې   ئې   ئۈ   ئۈ    ئۆ   ئۆ  
ٻ   ٱ   ئح    ئج   ی   ی   ی   ی  
ڀ    ڀ   ڀ    پ   پ   پپ   ٻ   ٻ   ٻ  
ٿ   ٿ   ٺ    ٺ     ٺ   ٺ   ڀ  
ٿ  ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ   ڤ  ڤ  ڦ  ڦ  
ڃڃ   ڃ   ڄ   ڄ    ڄ   ڄ   ڦ   ڦ  

))) فاطر: 14.

141.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة إبراهيم/الآيات 26-24



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 142

ڌ   ڌ   ڍ   ڇ    ڇ   ڇ   ڇ   چ    چچ   چ   ڃ  
ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ      ژ  ڑ  ڑ  ک  ک  ک  
کگ  گ   گ  گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  

ڱڱ  ڱ   ں  ں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ
Pئۈ  ئې  ئېO أي: اعتمد مثلًا ووضعه.

 ،Oئى  ئىP منصوبة بفعل مضمر، أي: جعل كلمة طيبة OئېPو
وهو تفسير لقوله: Pئۈ  ئې  ئېO كما تقول: أكرم الأمير زيداً: كساه حلّة وحمله 
بـPئۈO أي: ضرب كلمة   OئېPو OئېP ينتصب  أن  على فرس. ويجوز 

طيبة مثلًا، بمعنى: جعلها مثلًا.

ثمّ قال: PئىO على أنّا خبر مبتدأ محذوف، أي: هي كشجرة طيبة.

 Oی  ی  ئجP Pی  یO في الأرض: ضارب بعروقه فيها 

أي: في جهة العلو والصعود، أي: وفروعها، على الاكتفاء بلفظ الجنس.

كالتسبيحة  حسنة  كلمة  كل  هي  وقيل:  التوحيد،  كلمة  الطيبة:  والكلمة 
الثمار  طيبة  مثمرة  شجرة  فكل  الشجرة:  وأما  والاستغفار،  والتوبة  والتحميدة 
كالنخلة والتين والرمان وغير ذلك، وعن ابن عباس: )شجرة في الجنّة()1(. وعن 
فاطمة،  الشجرة:  وعنصـر  علّي،  وفرعها:   ،tالله رسول  ))الشجرة:   :jالباقر

وثمرها: أولادها، وأغصانها وورقها: شيعتها(()2(.

لإثمارها،  الله  وقته  وقت  كل  ثمرها  تعطي   Oٻ ٻ   ٻ   Pٱ  

))) تفسير الطبري ج13: 137.
))) معاني الأخبار: 380 وفيه: وغصن الشجرة بدل وعنصر الشجرة.



والحسن  لقاحها،  وعلّي  فرعها،  وفاطمة  شجرة،  أنا   :tّالنبي ))وعن  الصادق: 
والحسين ثمرها، وشيعتنا أوراقها(()1(.

Pٻ  پO بتيسير خالقها وتكوينه. 

Pٿ  ٿO كمثل شجرة، أي: صفتها كصفتها. والكلمة الخبيثة: 

كلمة الشرك، وقيل: كل كلمة قبيحة، وأما الشجرة الخبيثة: فكل شجرة لا يطيب 
ثمرها كشجرة الحنظل والكشوث)2(. وقال الباقرj: ))بنو أمية(()3(.

.Oی  یP :أي: استوصلت، وهي في مقابلة قوله OٿP

ثباتاً، شبّه بها  Pٹ  ٹ  ڤ  ڤO أي: استقرار، يقال: قرّ قراراً مثل: ثبت 

القول الذي لم يعضد بحجّة فهو داحض غير ثابت يضمحل عن قريب، ونحوه: 
)الباطل لجلج()4(.

والقول PڄO الذي ثبت بالحجّة والبرهان في قلب صاحبه وتمكّن فيه 
واطمأنت إليه نفسه، وتثبيتهم به في الدنيا أنّم إذا فتنوا في دينهم لم يزلّوا Pڃ  
ڃO أنّم إذا سئلوا في القبر عن معتقدهم ودينهم ونبيّهم يقول كل منهم: الله 
ربّ وديني الإسلام ونبيّي محمّدt، فيقول له الملكان: نم قرير العين نوم الشاب 

الناعم.

Pڃ  چ  چO الذين لم يتمسّكوا بحجّة في دينهم، واقتصروا 

))) شواهد التنزيل ج1: 312، أمالي الشيخ الطوسي ج1: 18.
مادة  )الصحاح:  الارض.  في  بعرق  يضرب  أن  غير  من  الشجر  بأغصان  يتعلّق  نبت  الكشوث:   (((

كشث(.
))) تفسير القمي ج1: 369.
))) مجمع الأمثال ج1: 367.

143.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة إبراهيم/الآيات 30-27



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 144

عن  أقدامهم  وتزلّ  الفتن،  مواقف  في  يثبتون  فلا  الدنيا،  في  شيوخهم  تقليد  على 
الحقّ، وهم في الآخرة أضل وأذل.

Pچ   ڇ  ڇ  ڇO ولا يشاء إلا ما توجبه الحكمة من تثبيت المؤمنين 

وتأييدهم وخذلان الظالمين. 

بأن وضعوه مكانه،  الله كفراً[)1(  نعمة  Pڎ  ڈ  ڈ  ژO ]أي: شكر 

وقيل: هم الأفجران من قريش: بنو أمية وبنو المغيرة، فأما بنو أمية فمتّعوا إلى حين، 
وأما بنو المغيرة فكفيتموهم يوم بدر)2(.

Pژ  ڑO ممن تابعهم على الكفر Pڑ  کO أي: الهلاك. 

 .Oڑ  کPعطف بيان لـ OکP

وقرئ: PڳO بفتح الياء وضمها، ولما كان الضلال والإضلال نتيجة 
اتخاذ الأنداد أدخل اللام وإن لم يكن غرضاً على طريق التشبيه والتقريب.

لا  وأنّم  فيه،  لانغماسهم  بالتمتع  مأمورون  كأنّم  بأنّم  إيذان   OںP

يعرفون غيره ولا يريدونه. 

ھ   ھ   ھ   ہ   ہ   ہ   ہ    ۀ   ۀ  
ۆ   ۆ   ۇ    ۇ   ڭ   ڭ    ڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ے   ے    ھ  
ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ    ۈ   ۈ  
ئە   ئە   ئا   ىئا   ى   ې   ې   ې   ې   
ئې   ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ     ئۇئۆ   ئۇ      ئو   ئو   
ئح    ئج   ی   ی   ی   ئىی   ئى     ئى   ئې   

))) ساقطة من ب.
))) عن عليj وعمر وغيرهما. تفسير الطبري ج13: 146. 



ڀ   ڀ    پ   پ   پ   ٻپ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ڀڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ 

 Oۀ Pۀ   والتقدير:  عليه،  يدلّ   OۀP جواب  لأنّ  محذوف،  المقول 
ليقيموا  بمعنى:  هو  وقيل:   ،Oھ ہ   Pہ   وأنفقوا  الصلاة  أقيموا 
ولينفقوا وهو المقول. وجاز حذف اللام لأنّ الأمر الذي هو PۀO عوض منه، 

ولو قيل ابتداء: Pہ  ہ  ھO لم يجز.

على  أو  ومعلنين،  مسـرّين  بمعنى:  الحال،  على   Oے Pھ   وانتصب 
علانية.  وإنفاق  سّر  إنفاق  أي:  المصدر  على  أو  وعلانية،  سّر  وقتي  أي:  الظرف 

والخلال: المخالة. 

بيان للرزق، أي:   Oې  ې  Pخبره، و Oۈ  ۇٴPمبتدأ، و OۈP

،OَأَخْرَجP P  ې  ېO مفعول  به رزقاً هو ثمرات، ويجوز أن يكون   أخرج 
وPىO حالًا من المفعول، أو نصباً على المصدر لـ)أخرج( لأنّه في معنى: رزق.

Pئو ئو  ئۇ     ئۇO أي: بقوله: كن فيكون. 

ما  وإصلاح  الخلق  منافع  في  يفتران  لا  سيرهما،  في  يدأبان   OئىP

يصلحان من الأرض والأبدان والنبات.

Pی  ی ی ئجO يتعاقبان لمعاشكم وسباتكم. 

في  نظراً  سألتموه  ما  جميع  من   Oٻ ٻ   ٻ   ٻ   Pٱ  

ولم  سألتموه  شيء  كل  من  معناه:  وقيل:  للتبعيض،   OںPو مصالحكم، 
أبقي  ما  لأنّ  تسألوه،  ولم  وحذف  بالجملة  موصوفة   OٻP فتكون  تسألوه)1(، 

))) عن ركانة بن هاشم. تفسير الطبري ج13: 150.

145.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة إبراهيم/الآيات 34-31



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 146

وقرئ:  )والبرد(.  وحذف   )1(O رَّ الَْ تَقِيكُمُ  ابيِلَ  Pسََ ومثله:  ألقي،  ما  على  يدلّ 
 مِنْ كُلٍ ـ بالتنوين ـ وهو قراءة السيّدين: الباقر والصادقC، وعلى هذا فيكون
Pٻ  ٻO نفياً ومحلّه نصب على الحال، أي: آتاكم من جميع ذلك غير سائليه، 
أو تكون PٻO موصولة بمعنى: وآتاكم من كل ذلك ما احتجتم إليه، فكأنّكم 

سألتموه أو طلبتموه بلسان الحال.

Pڀ  ڀO أي: لا تعدّوها ولا تطيقوا حصرها.
الشدّة  في  ظلوم  أو  يكفرها،   OٺP يشكرها  لا  للنعمة   OٺP

يشكو ويجزع، كفار في النعمة يجمع ويمنع. 

ٿ   ٿ  ٿ   ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ   
ڃڃ    ڄ   ڄ          ڄ   ڄ    ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڤ  
ڍ   ڍ    ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چ   چچ   چ   ڃ   ڃ  
ک   ڑ    ڑ   ژ   ژ   ڈ   ڈ   ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   
ڳ     ڳ   گ    گ   گ   گ   ک   ک   ک  
ڻ   ں   ں   ڱ    ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ  
ے   ے   ھ   ھ   ھ     ھ   ہ   ہ   ہ   ہ   ۀۀ   ڻ   ڻ   ڻ  
ۆ   ۆ   ۇ   ۇ    ڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۓ   ۓ  
ۈۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ   ۉ  ۉ  ې  ې  
ې  ېى  ى  ئا   ئا  ئە  ئە  ئو ئو  ئۇ  

ئۇ  ئۆ  ئۆ   ئۈ  ئۈ
الخير  الشّر وجنّبه  جنّبه  ويقال:  أمن،  ذا   OڤP الحرام   OٹP يريد 

))) النحل: 81.



PڦO وأراد بنيه من  PڤO على اجتناب عبادة  وأجنبه، والمعنى: ثبّتني 
صلبه. 

ذلك،  من  وبنيّ  تعصمني  لأن  بك  فأعوذ   Oڃ ڄ   ڄ     ڄ   Pڄ   

غرّته  يقال:  كما  أضللنهم،  فكأنّن  بسببهن  ضلوا  إنّم  الناس:  إضلالهن  ومعنى 
الدنيا بمعنى: اغتر بها وبسببها.

بي  لاختصاصه  بعضي،  هو  أي:   Oچ Pچ   ملتي  على   Oڃ Pڃ  

وملابسته لي، ونحوه قولهj: ))من غشّنا فليس منا(()1( أي: ليس بعض المؤمنين، 
لأنّ الغش ليس من أفعالهم.

Pچ  ڇ  ڇ  ڇO تستر على العباد معاصيهم PڇO بهم. 

Pڎ  ڎO أي: بعض أولادي وهو إسماعيل وأولاده.

PڈO هو وادي مكة Pڈ  ژ ژO لا يكون فيه شيء من زرع قط.

Pڑ  ڑ   کO الذي لم يزل ممنّعاً عزيزاً يهابه كل جبار كالشيء المحرّم 

الذي حقّه أن يجتنب، أو جعل محرّماً ]على الطوفان ممنوعاً منه، كما سمّي عتيقاً لأنّه 
حرم  حوله  وما  انتهاكها،  يحلّ  لا  الحرمة  عظيم  محترم  محرّم[)2(  هو  أو  منه،  أعتق 

لحرمته.

بـPڌO أي: ما أسكنتهم بهذا  اللام  يتعلّق   Oک  ک  کP

الوادي إلا ليقيموا الصلاة عند بيتك المحرّم ويعمروه بذكرك وعبادتك.

Pگ  گ  گO أفئدة PگO، وPںO للتبعيض.

))) سنن الدارمي ج2: 248، الكافي ج5: 160 بالمعنى.
))) ساقطة من ج.

147.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة إبراهيم/الآيات 41-35



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 148

هوى  من  إليهم،  تهوى  وقرئ:  وتفزع،  إليهم  تسرع  أي:   Oڳ Pڳ  

.bيهوى: إذا أحبّ، ضمّن معنى تنزع فعدّي تعديته، وهي قراءة أهل البيت

Pڳ  ڳ  ڱO مع سكناهم وادياً ليس فيه شيء منها بأن تجلب 

إليهم من البلاد Pڱ  ڱO النعمة في أن يرزقوا أنواع الثمرات حاضرة 
في واد يباب)1(. 

Pں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀO أي: تعلم السّر كما تعلم العلن علمًا لا تفاوت 

فيه، فلا حاجة بنا إلى الدعاء والطلب، إنّما ندعوك إظهاراً للعبودية لك، وافتقاراً 
إلى ما عندك، واستعجالًا لنيل مواهبك.

Pہ  ہ  ہ  ہO الذي هو علام الغيوب Pھ  ھ    ھO كل مكان من 

الأرض والسماء. وPھO للاستغراق. 

Pۇ  ۆO أي: مع الكبر، كقول الشاعر:

ــؤْكَلُ الكَتِــفُ)2( ــثُ يُ ــمُ مِــنْ حَيْ ــنَ  مِــنْ  كِــرَِي        أَعْلَ إنِِّ  عَــى  مَــا  تَرَيْ

وهو في موضع الحال، أي: وهب لي وأنا كبير أو في حال الكبر.

Pۇٴ  ۋ  ۋ  ۅO أي: مجيبه وقابله، وهو إضافة الصفة إلى مفعولها، 

والأصل: لسميع الدعاء. 

في المنصوب  الضمير  على  عطفاً  ذريتي  وبعض  أي:   Oې  Pې  

.OۉP

الدعاء:  قبول  لأنّ  دعائي،  وأجب  أو  عبادتي،  أي:   Oئا Pئا 

))) يباب: خراب. )الصحاح: مادة يبب(.
))) جمهرة الامثال ج2: 422 دون نسبة، وفيه: من أين... .



الإجابة، وقبول الطاعة: الإثابة. 

كافرين،  يكونا  لم  أبويه  أنّ  على  دلالة  هذا  وفي   Oئۇ ئوئو   Pئە  

وإنّما كان آزر عمّه أو جدّه لأمه على الخلاف فيه، لأنّه سأل المغفرة لهما Pئۆ  ئۆ   
البيتb، وهما  ، وهو قراءة أهل  وَلوَِلَدَيَّ القيامة. وقرئ:  ئۈO وهو يوم 

إسماعيل وإسحاق.

وPئۆ   ئۈO معناه: يثبت، وهو مستعار من قيام القائم على الرجل، 
يدلّ عليه قولهم: قامت الحرب على ساق، ويجوز أن يسند إلى الحساب قيام أهله 

 .)1(Oَوَاسْأَلِ الْقَرْيَةP إسناداً مجازياً، أو أن يكون مثل

ی     یی   ئى  ئى   ئى   ئې   ئې   ئې  
ٻ   ٱ   ئي    ئى  ئم   ئح   ئج   ی  
ٻ  ٻ  ٻ  پ  پپ  پ   ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  
ٹ   ٹ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ    ٺ   ٺ   ٺ   ٺ  
ٹ  ٹ  ڤ  ڤ   ڤڤ  ڦ  ڦ  ڦ  
ڦ  ڄ  ڄ  ڄ   ڄ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  چ  
ڍ   ڇ   ڇ       ڇ   ڇ   چ   چ    چ  

ڍ   ڌ  ڌ  ڎ
هذا وعيد للظالم وتسلية للمظلوم.

Pئح  ئم  ئىO أي: أبصارهم لا تقرّ في أماكنها من هول ما ترى في 

ذلك اليوم. 

))) يوسف: 82.

149.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة إبراهيم/الآيات 45-42



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 150

PٱO مسرعين إلى الداعي، وقيل: الإهطاع: أن تقبل ببصـرك على 

ما ترى تديم النظر إليه لا تطرف)1(.

Pٻ  ٻO رافعي رؤوسهم.

Pٻ  ٻ  پ  پO لا ترجع إليهم أعينهم، فلا يغمضونها ولا يطبقونها 
لكنّها مفتوحة ممدودة من غير تحريك الأجفان.

Pپ   ڀO أي خلاء خالية عن العقول، وصفت الأفئدة بالهواء إذا 

كان صاحبها لا قوة في قلبه ولا جرأة، قال حسان: 
هَــوَاءُ)2( نَخْــبٌ  فٌ  ــوَّ مَُ فَأَنْــتَ 

وعن ابن جريج: )هواء: صفر من الخير خاوية منه()3(. 

Pٺ  ٺ  ٺO مفعول ثان لـPٺO وهو يوم القيامة.

Pٿ  ٹ  ٹ  ٹO ردّنا إلى الدنيا وأمهلنا إلى أمد من الزمان قريب 

نتدارك ما فرطنا فيه من إجابة دعوتك واتباع رسلك، ويجوز أن يكون المراد يوم 
إلى  تأخيرهم  يومئذ  فيسألون  معذّبين  موتهم  يوم  أو  العاجل،  بالعذاب  هلاكهم 

.)4(Oَق دَّ رْتَنيِ إلَِ أَجَلٍ قَرِيبٍ فَأَصَّ أجل كما في قوله: Pلَوْلَ أَخَّ

Pڦ  ڦ  ڦO على إرادة القول، أي: حلفتم Pڄ  ڄ   

ڄO انتقال إلى دار أخرى، أو قلتم ذلك بلسان الحال حيث بنيتم شديداً وأمّلتم 

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج13: 157.
))) ديوان حسان بن ثابت ج1: 18، وصدره: ألا أبلغ أبا سفيان عني.

))) الكشاف ج2: 564.
))) المنافقين: 10.



بعيداً. وPڄ  ڄO جواب القسم وإن جاء بلفظ الخطاب. 

يقال: سكن الدار وسكن فيها، من السكنى أو من السكون، أي: اطمأننتم 
 Oڇ Pڇ   الظلم.  في  قبلكم  من  سيرة  سائرين  النفوس  طيبي  فيها 
بالإخبار والمشاهدة PڇO أهلكناهم Pڍ   ڌ  ڌO فلم تعتبروا. 

ک      ڑ   ڑ   ژ    ژ   ڈ   ڈ   ڎ  
ڳ   ڳ   گ   گ   گ   گ    ک   ک   ک  
ڳ  ڳڱ  ڱ  ڱ  ڱ   ں  ں   ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  
ھ   ھ   ھ   ھ   ہ   ہ   ہہ    ۀ   ۀ   
ڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ے    ے  
ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ    ۇ  
ۅۉ   ۉ  ې  ې  ې  ې  ى  ى  ئا  ئا   

ئە  ئە  ئو  ئو  ئۇ    ئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ 
Pڎ  ڈ  ڈO العظيم.

Pژ  ژ   ڑO يمكن أن يكون مضافاً إلى الفاعل كالأوّل، والمعنى: 

وعند الله مكرهم يجازيهم عليه، وأن يكون مضافاً إلى المفعول، والمعنى: وعند الله 
مكرهم الذي يمكرهم به وهو عذابهم الذي يأتيهم من حيث لا يشعرون.

مكرهم  كان  وإن  أي:   Oگ ک   ک   ک   ک   Pڑ  

لعظمه وكبره يكاد يزيل الجبال عن أماكنها. وعلى هذا تكون )إن( هي المخففة من 
نافية واللام مؤكدة  الفارقة. وقد جعلت )إن(  PکO هي  الثقيلة، واللام في 
منه  لتزول  إيِمَنَكُمOْ)1(، أي: وما كان مكرهم  ليُِضِيعَ  الُله  كَانَ  Pوَمَا  لها، كقوله: 

))) البقرة: 143.

151.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة إبراهيم/الآيات 52-46



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 152

 jوشرائعه في الثبات والتمكّن. وقرأ علّي tّما هو مثل الجبال من دلائل النبي
وعمر وابن مسعود: وَإنِْ كَادَ مَكْرُهُمْ. 

 ،)1(Oا لَنَنْصُـرُ رُسُلَنَا Pگ  گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳO مثل قوله: Pإنَِّ

غْلِبَنَّ ]أَنَا وَرُسُلOِ)2(، وقدّم الوعد ليعلم أنّه لا يخلف الوعد أصلًا،  Pكَتَبَ الُله لََ
رسله  يخلفه  فكيف  وعده،  أحداً  يخلف  لم  إذا  أنّه  ليؤذن   OڳP قال[)3(:  ثمّ 

الذين هم خيرته من عباده؟!. 

Pڻ  ڻ  ڻO بدل من Pيَوْمَ يَأْتيِهِمOُ أو على الظرف للانتقام، 

والمعنى: يوم تبدّل هذه الأرض التي تعرفونها أرضاً أخرى غيرها، وكذلك 
PڤO. والتبديل: التغيير، وقد يكون في الذوات كقولك: بدّلت الدراهم 

 ،)5(O تَيِْ جَنَّ تَيْهِمْ  بجَِنَّ لْنَاهُمْ  Pوَبَدَّ  ،)4(Oهَا غَيَْ جُلُودًا  لْنَاهُمْ  Pبَدَّ ومنه:  دنانير، 
أذبتها وسويتها خاتماً  إذا  الحلقة خاتماً:  بدّلت  كقولك:  الأوصاف  في  يكون  وقد 
فنقلتها من شكل إلى شكل. واختلف في تبديل الأرض والسماوات، فقيل: تبدّل 
أوصافها فتسير على الأرض جبالها، وتفجّر بحارها، وتسوّى فلا يرى فيها عوج 

ولا أمت)6(، وقيل: تخلق أرض وسماوات أخر)7(. 

PۓO قرن بعضهم مع بعض ومع الشياطين، أو مغللين قرنت أيديهم 

))) غافر: 51.
))) المجادلة: 21.
))) ساقطة من ج.

))) النساء: 56.
))) سبأ: 16.

))) عن ابن عباس. الدر المنثور ج4: 91.
))) عن مجاهد. تفسير الطبري ج13: 164.



إلى أرجلهم Pۓ  ڭO أي: الأغلال. 

PڭO أي: قميصهم Pڭ  ۇO وهو ما يطلى به الإبل الجربى 

قِطْرَانٍ، والقطر: النحاس أو الصفر المذاب،  فيحرق الجرب والجلد. وقرئ: من 
والآني: المتناهي حرّه.

Pۇ   ۆ  ۆO خصّ الوجوه لأنّ الوجه أعزّ موضع في ظاهر 

 .)1(Oِفْئدَِة لِعُ عَلَ الَْ البدن وأشرفه كالقلب في باطنه، ولذلك قال: Pتَطَّ

Pۈ  ۇٴO هو من صلة قوله: Pھ  ےO أي: يفعل بهم ما 

 .Oۋ  ۋ  ۅ  ۅP يفعل ليجزي الله

Pى  ى  ئاO أي: كفاية للتذكير والموعظة، ويعني بها ما وصفه من 

.Oې  ېP :إلى قوله Oگ  گP :قوله

أي:  به  ولينذروا  لينصحوا  أي:  محذوف،  على  معطوف   Oئە Pئا   

بهذا البلاغ Pئە  ئو  ئو  ئۇ    ئۇO لأنّ الخوف يدعو إلى النظر الموصل إلى 
التوحيد، وقيل: معناه: هذا القرآن عظة بالغة كافية للناس، أنزل ليبلّغوا ]ولينذروا 
بما فيه من الوعيد، وليعلموا[)2( أنّما هو إله واحد بالنظر في الأدلة المؤدية إلى التوحيد 

المثبتة في القرآن، وليتذكر وليتعظ به Pئۆ  ئۈO ذوو العقول والنهى.

))) الهمزة: 7.
))) ساقطة من ج.

153.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة إبراهيم/الآيات 52-46



سورة الحجر

مكية، وهي تسع وتسعون آية بلا خلاف. 

في حديث أُبّي: ))من قرأها أُعطي من الأجر عشـر حسنات بعدد المهاجرين 
 .)1())tوالأنصار والمستهزئين بمحمّد

ٱ ٻ ٻ

ڀ   ڀ    پ   پ   پ   پ   ٻ   ٻٻ   ٱٻ  
ٿ   ٿ    ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ  
ڤ   ڤ   ڤ    ڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٿٹ   ٿ  
ڃ   ڃ   ڃ    ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ         ڦ   ڦ   
ڇ   ڇ   ڇ    ڇ   چ   چ   چ   چ   ڃ  
ژ   ژ   ڈ    ڈ   ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍ   ڍ  

ڑ  ڑ  ک  ک  ک    ک  گ  گ     گ  گ  ڳ 
وإن  المضارع  الفعل  على  ودخلت  وتخفيفها،  الباء  بتشديد  قرئ   OپP

كانت إنّما تدخل على الماضي، فإنّا إنّما تدلّ على أمر قد مضى، لأنّ المترقب في إخبار 
الله عزّوجل بمنزلة الماضي المقطوع به في التحقق، فكأنّه قال: ربّما ودّوا. والمعنى: 

))) الكشف والبيان ج5: 330.



ربّما يتمنى الكفار يوم القيامة إذا عاينوا حالهم وحال المسلمين، ]فقالوا: يا ليتنا كنا 
مسلمين[)1(. وروي: أنّ ذلك يكون إذا رأوا المسلمين يخرجون من النار)2(.

وPڀ  ٺ  کO حكاية ودادتهم. 

PٺO أي: اقطع طمعك منهم ودعهم عن النهي عما هم عليه وخلّهم 

Pٹ   Pٿ   ٿO بدنياهم، ويشغلهم أملهم الكاذب عن اتباعك 

فيهم  ينجع  ولا  الوعظ  ينفعهم  لا  بأنّم  إيذان  وهذا  صنيعهم.  سوء   Oٹ
النصح، ومبالغة في الإنذار وإلزام للحجّة. 

Pڦ   ڦ  ڦO صفة لـPڤO، والقياس أن لا يتوسط الواو بينهما كما في 

قوله: Pوَمَا أَهْلَكْنَا مِنْ قَرْيَةٍ إلَِّ لََا مُنْذِرُونOَ)3(، وإنّما توسطت لتأكيد لصوق الصفة 
بالموصوف، كما تقول في الحال: جاءني زيد عليه ثوب، وجاءني وعليه ثوب. ومعناه: 

مكتوب PڦO وهو أجلها الذي كتب في اللوح، ألا ترى إلى قوله: Pڄ  ڄ  
ڄ  ڃ   ڃO في موضع كتابها، وأنّث الأمة أوّلًا ثمّ ذكّرها ثانياً حملًا على اللفظ 

والمعنى، وأراد: Pڃ  ڃO عنه فحذف. 

Pچ  چ  ڇ  ڇ   ڇO كان هذا النداء منهم على وجه الاستهزاء، 

إنّك  والمعنى:   .)4(Oٌلَجَْنُون إلَِيْكُمْ  أُرْسِلَ  الَّذِي  رَسُولَكُمُ  Pإنَِّ  فرعون:  قال  كما 
لتقول قول المجانين حين تدّعي أنّ الله تعالى نزّل عليك الذكر.

لوجود  الشيء  امتناع  أحدهما:  لمعنيين:   OڌPو OڻP مع   OڀP وركبت 

))) ساقطة من أ، ط.
))) الدر المنثور ج4: 92.

))) الشعراء: 208.
))) الشعراء: 27.

تفسير سورة الحجر/الآيات 8-1 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..155



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 156

غيره، والآخر: التحضيض، وأما )هل( فلم تركب إلا مع )لا( وحدها للتحضيض، 
قال ابن مقبل:

يــنُ عِبْتُكُــاَ             ببَِعْضِ مَا فِيكُــاَ إذِْ عِبْتُمَ عَوَرِي)1( لَوْمَــا الَحيَــاءُ وَلَوْمَــا الدِّ

الملائكة  يأتوننا  هلا  أو  بصدقك،  يشهدون  بالملائكة  تأتينا  هلا  والمعنى: 
للعقاب على تكذيبنا إيّاك. 

 OکP بالنونين   OکP وقرئ:  الملائكة،  تتنزل  ما  أي:  تنزل،  ما 
بالنصب، وقرئ: تنزل الملائكة، على البناء للمفعول.

وقيل:  والمصلحة،  بالحكمة  أي:  بالحقّ  ملتبساً  تنزيلًا  إلا   Oک Pک    

بالوحي أو بالعذاب)2(.

 OگP كانوا  ما  الملائكة  نزّلنا  لو  والتقدير:  وPگO جواب وجزاء، 
أي: مؤخّرين ممهلين، والمعنى: لا نمهلهم ساعة. 

ڻ   ڻ   ں   ں    ڱ   ڱ    ڱ   ڱ       ڳ   ڳ   ڳ  
ھ   ھ       ھ   ھ   ہ    ہ    ہ   ہ   ۀ    ۀ   ڻ   ڻ  
ۇ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ    ۓ   ۓ   ے   ے  
ۇ  ۆۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ   ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې  
ئو    ئە   ئە   ئا     ئا   ى   ى    ې   ې   ې  
پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ئۆ    ئۇ   ئۇ       ئو  

))) ديوان ابن مقبل:76، وفيه: لولا الحياء... .
))) عن مجاهد. تفسير الطبري ج14: 6.



پپ   پ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀٺ  ٺ  ٺ  
ٺ  ٿ   ٿ  ٿ  ٿ  ٹ 

 ،Oُكْر لَ عَلَيْهِ الذِّ ا الَّذِي نُزِّ َ هذا ردّ لإنكارهم واستهزائهم في قولهم: Pيَا أَيُّ
ولذلك قال: Pڳ  ڳO فأكّد عليهم إنّه هو المنزّل للقرآن على القطع والثبات، 
وإنّه حافظه من كل زيادة ونقصان وتغيير وتحريف، بخلاف الكتب المتقدّمة فإنّه لم 
يتول حفظها وإنّما استحفظها الربّانيين ولم يكل القرآن إلى غير حفظه، وعن الفراء: 
)يجوز أن يكون الضمير في PڱO لرسول اللهt()1(، كقوله: Pوَالُله يَعْصِمُكَ مِنَ 

 .)2(Oِالنَّاس

Pڻ  ۀ  ۀO أي: في فرقهم وطوائفهم، والشيعة: الفرقة إذا اتفقوا في 

مذهب وطريقة، أي: نبأنا من قبلك رسلًا فيهم. 

Pہ  ہO حكاية حال ماضية، لأنّ )ما( لا يدخل على مضارع إلا وهو 

في معنى الحال، ولا على ماض إلا وهو قريب من الحال. 

وأسلكته:  الإبرة  في  الخيط  وسلكت  للذكر،   OۓP في  والضمير 
ڭ   Pڭ    الذكر  نسلك  ونحوه  السلك  ذلك  مثل  أي:  ونظمته،  فيها  أدخلته 
أنزلت  يلقيه في قلوبهم مكذباً به غير مقبول، كما لو  إنّه  ڭO، على معنى: 
بلئيم حاجة فلم يجبك إليها تقول: كذلك أنزلها باللئام، يعني: هذا الإنزال أنزلها 

بهم مردودة غير مقضية.

وPۇ  ۇ  ۆO في محلّ النصب على الحال أي: غير مؤمنين به، أو هو بيان 

))) معاني القرآن للفراء ج2: 85.
))) المائدة: 67.

157.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الحجر/الآيات 18-9



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 158

.Oۓ  ۓP :لقوله

حين  إهلاكهم  في  الله  سنّها  التي  طريقتهم  أي:   Oۋ ۇٴ   ۈ   Pۈ  

كذّبوا رسلهم، وهو وعيد.

وقرئ: PىO بضم الراء وكسرها. 

من  الإبصار،  عن  حبست  والمعنى:  والتخفيف،  بالتثقيل   OئەPو
السكر أو السكر، أي: كما يحبس النهر من الجري، يريد: إنّ هؤلاء المشركين بلغ من 
عنادهم أن لو فتح لهم باب من أبواب السماء، ويسّـر لهم معراج يصعدون فيه إليها 
لقالوا: هو شيء خيّل إلينا على غير حقيقة، بل قالوا: قد سحرنا محمّد بذلك، وقيل: 
 OئاP ًالضمير للملائكة)1(، أي: لو أريناهم الملائكة يصعدون في السماء عيانا
يرونه،  لما  مستوضحين  ليكونوا  بالنهار  عروجهم  ليجعل   Oوا Pظَلُّ وذكر  ذلك. 

وقال: PئاO ليدلّ على أنّم يقطعون بأنّ ذلك ليس إلا تسكيراً لأبصارهم. 

Pٺ  ٺO في محلّ النصب على الاستثناء. عن ابن عباس: )إنّم كانوا 

فلما ولد  فلما ولد عيسى منعوا من ثلاث سماوات،  السماوات،  لا يحجبون عن 
محمّدt منعوا من السماوات كلها()2(.

Pٿ  ٿO أي: ظاهر للمبصرين. 

ٹ  ٹ  ٹ  ڤ      ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦ   ڦ  
چ   چ      ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ    ڄ   ڄ   ڄ   ڦ  
 چ  چ   ڇ  ڇ   ڇ   ڇ  ڍ  ڍ  ڌ      ڌ       ڎ  ڎ  

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج14: 8.
))) الكشف والبيان ج5: 333.



ڈ  ڈ    ژ  ژ  ڑ  ڑ  ک  ک  ک  
ڱ   ڳ    ڳ   ڳ   ڳ   گ   گ   گ   گ     ک  
ڻ    ڻ   ڻ   ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ   

ۀ  ۀ  ہ  ہہ  ہ    ھ  ھ  ھ 
ثابتة.  جبالًا   OڤP وعرضاً  طولًا  لها  وجعلنا  بسطناها   OٹP

والموزون: المقدر المعلوم، وزن بميزان الحكمة، أو الذي له وزن وقدر في أبواب 
المنفعة، وقيل: هو ما يوزن نحو الذهب والفضة وغيرهما)1(. 

PڃO بياء صريحة بخلاف الشمائل ونحوها فإنّا تهمز وتصريح الياء 

فيها خطأ، أو يخرج الياء بين بين.

Pڃ  ڃ  ڃ  چO عطف على PڃO أو على محلّ PڄO، كأنّه 

قيل: وجعلنا لكم فيها معايش وجعلنا لكم من لستم له برازقين، وأراد بهم العيال 
أن  يجوز  ولا  وإياهم.  رازقهم  الله  وإنّما  يرزقونهم  أنّم  يحسبون  الذين  والمماليك 

 .OڄP يكون مجروراً عطفاً على الضمير المجرور في

وما Pچ   ڇO ينتفع به العباد PڇO ونحن قادرون على إيجاده وتكوينه، 
وضرب الخزائن مثلًا لاقتداره على كل مقدور.

Pڍ  ڍO أي: وما نعطيه PڌO بمقدار PڎO نعلم أنّه مصلحة 

لهم.

قال  كما  ملقحة،  جمع  الملاقح،  معناها  أنّ  أحدهما:  قولان:  فيه   OژP

الشاعر: 

))) عن ابن زيد. تفسير الطبري ج14: 12.

تفسير سورة الحجر/الآيات 25-19.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..159



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 160

وَائـِـحُ)1( الطَّ تُطِيــحُ  ــا  مَِّ تَبـِـطٌ  وَمُْ

أراد المطاوح جمع مطيحة. 

ونحوه:  العقيم،  وضدّها  بخير،  جاءت  إذا  لاقح:  ريح  يقال:  أنّه  والثاني: 
سحاب ماطر.

PکO فجعلناه لكم سقياً.

چ    Pچ   قوله:  في  لنفسه  أثبته  ما  عنهم  نفى   Oگ گ     ک   Pک  

ڇ  ڇ   ڇ   ڇO أي: نحن الخازنون للماء، القادرون على خلقه في السماء 
وإنزاله منها، ولا تقدرون على ذلك.

وارث  من  استعارة  وهو  كله،  الخلق  هلاك  بعد  الباقون   Oڳ   ڱP

الميت، لأنّه يبقى بعد فناء الموروث منه. وفي حديثه صلوات الله عليه وآله: ))اللهم 
متّعنا بأبصارنا وأسماعنا واجعله الوارث منا(()2(.

Pڱ  ڱO من استقدم ولادة وموتاً ومن استأخر، أي: تأخّر من الأوّلين 

تقدّم في  الرجال ومن لم يخرج بعد، أو من  والآخرين، أو من خرج من أصلاب 
الإسلام، أو في صف الجماعة ومن تأخّر. 

القادر على حشرهم، والعالم بحصرهم مع  Pہ  ہO أي: هو وحده 

كثرتهم ووفور عدتهم.

Pہ   ھO باهر الحكمة PھO واسع العلم، أحاط بكل شيء علمًا. 

))) البيت لنهشل بن حري. خزانة الأدب ج1: 297، وصدره: ليبك يزيد ضارع لخصومه.
))) كتاب الزهد والرقائق: 145، وينظر: الكافي ج2: 578.



ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ے     ے   ھ  
ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈ    ۈ   ۆ  
ې    ې  ى  ى  ئا  ئا  ئە  ئە  ئو  ئو  ئۇ   ئۇ  
ئى   ئى   ئې    ئې   ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ  
ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ئم    ئح   ئج   ی   ی   ی   ی   ئى  
ٺ   ٺ   ٺ     ڀ   ڀ      ڀ   ڀ   پ   پ   پ   پ   ٻ  
ٺ  ٿ   ٿ  ٿ  ٿ  ٹ   ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  
ڤ  ڦ  ڦ    ڦ ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ     ڃ    ڃ  
ڌ   ڍ   ڍ    ڇڇ   ڇ   ڇ   چ   چ   چ    چ   ڃ  
ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ  ژ  ڑ  ڑ  ک   ک    

ک  ک  گ  گ 
الصلصال: الطين اليابس الذي يصلصل وهو غير مطبوخ، فإذا طبخ فهو 
الوجه: صورته،  المصور، وسنة  المتغير، والمسنون:  الطين الأسود  فخار. والحمأ: 
ـ   OڭP وحقّ  صورة)1(،  صار  حتى  أفرغ  كأنّه  المفرغ  المصبوب  هو  وقيل: 
ـ أن يكون صفة لـPۓO، كأنّه أفرغ الحمأ فصوّر منها تمثال  بمعنى: مصوّر 

إنسان أجوف فيبس حتى إذا نقر صلصل، ثمّ غيّر بعد ذلك فصير إنساناً. 

PۇO للجن كآدم للناس.

Pۈ  ۈ   ۇٴO من نار الحر الشديد النافذ في المسام. 

خلقته  عدّلت  أي:   Oئە Pئە   قوله:  وقت   Oۅۅ Pجم  واذكر 

))) مجاز القرآن ج1: 351.

تفسير سورة الحجر/الآيات 40-26.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..161



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 162

وأكملتها وهيأتها لنفخ الروح فيها.

Pئو  ئو  ئۇ   ئۇO معناه: أحييته، وليس ثمّ نفخ ولا منفوخ فيها، وإنّما 

هو تمثيل لتحصيل ما يحيى به فيه. 

أن لا  والتقدير: مالك في  )أن(  الجر مع  Pٻ  ٻ  ٻ  پO حذف حرف 
تكون Pپ  پO، والمعنى: أي غرض لك في إبائك السجود، وأي داع لك 

إليه؟.

أسجد  أن  مني  يصحّ  لا  أي:  النفي،  لتأكيد  ]اللام   Oڀ ڀ    Pڀ 
ويستحيل مني ذلك[)1(. 

PڤO مرجوم، ملعون، مطرود من الرحمة، مبعد منها، والضمير في 

PٹO يعود إلى الجنّة، أو إلى السماء، أو إلى الملائكة.

واحد،  معنى  في   Oڍ وPڇڇ    Oڃ وPڃ      Oڦ وPڦ 
اليوم  إلى  الإنظار  سأل  إنّما  وقيل:  البلاغة،  لطريق  سلوكاً  العبارات  بين  خولف 
الذي فيه يبعثون لئلا يموت، لأنّه لا يموت يوم البعث أحد، فلم يجب إلى ذلك 

وأُنظر إلى آخر أيّام التكليف. 

 ،OڈP الباء للقسم و)ما( مصدرية، وجواب القسم Oڎ      ڎP
والمعنى: أقسم بإغوائك إيّاي Pڈ  ڈO، ومعنى إغوائه إيّاه: تسبيبه لغيّه بأن 
أمره بالسجود لآدم فأفضى ذلك إلى غيّه، وما الأمر بالسجود إلا حسن وتعريض 
فهلك  الاستكبار  اختار  الملعون  ولكن  الله،  لأمر  والخضوع  بالتواضع  للثواب 

وغوى باختياره.

))) ساقطة من ج.



ويكون  محذوف،  قسم  ويقدّر  قسمًا   Oڎ Pڎ       يكون  لا  أن  ويجوز 
المعنى: بسبب تسبيبك لإغوائي أقسم لأفعلن بهم نحو ما فعلت بي من التسبيب 

لإغوائهم، بأن أزيّن لهم المعاصي وأوسوس إليهم ما يكون سبب هلاكهم.

Pأَخْلَدَ  تعالى:  كقوله  الغرور،  دار  هي  التي  الدنيا  في  أي:   Oژ Pژ  

الأرض[)2(  عندهم  التزيين  مكان  لأجعلن  أراد:  أو   ،)1(Oُهَوَاه بَعَ  ]وَاتَّ رْضِ  الَْ إلَِ 
ولأوقعن تزييني فيها، أي: لأزيننها في أعينهم حتى يستحبّوها على الآخرة ويطمئنوا 

إليها. ثمّ استثنى PگO لأنّه علم أنّم لا يقبلون قوله. 

ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳ    ڳ   گ   گ  
ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ    ڻ   ں   ں  
ۓ   ۓ   ے   ے   ھ   ھ   ھ   ھ    ہ   ہ  
ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ    ڭ   ڭ  
ۈۇٴ  ۋ   ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې  ې  
ئۇ   ئو   ئو   ئە   ئە   ئا   ئا   ى   ى    ې   
ئى   ئى   ئې   ئې   ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ    ئۇ  

ئى  ی   ی   ی  ی  ئج 
لك يكون  لا  أن  وهو  أراعيه،  أن   OڳP حقّ  طريق   OگP  أي: 

 ، اطٌ عَلٌِّ PںO على عبادي إلا من اختار منهم متابعتك لغوايته. وقرئ: صَِ

وهو من علو الشرف والفضل.

.OۀPالضمير لـ OہP

))) الأعراف: 176.
))) ساقطة من ج.

تفسير سورة الحجر/الآيات 50-41.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..163



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 164

وأبواب جهنم: أطباقها، بعضها فوق بعض.

Pۓ  ڭO أي: نصيب مفروض.

والمتقون: الذين يتقون ما يجب عليهم اتقاؤه مما نهوا عنه، يقال لهم: Pۈ  
ۈO أي: سالمين مسلّمين من الآفات PۇٴO من الإخراج منها. 

والغل: الحقد الكامن في القلب، معناه: وأزلنا ما كان في قلوبهم من أسباب 
العداوة في الدنيا، وقيل: معناه: طهّرنا قلوبهم من أن يتحاسدوا على الدرجات في 

الجنّة.

وPېO نصب على الحال، وPې  ې   ىO كذلك: أي: كائنين 
على مجالس السـرور متواجهين ينظر بعضهم إلى وجه بعض. 

Pئا  ئا  ئەO تعب وعناء.

 Oئې ئې   ئۈ   Pئۈ   بقوله:  نفوسهم  في  ومكّنه  الوعد  من  ذكره  ما  قرر  ثمّ 
هو   Oی Pئى  الرحمة  الكثير   OئىP للذنوب   OئېP وحدي 

المستأهل لأن يسمّى أليمًا، فارجوا رحمتي وخافوا عذابي. 

ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   بج    ئي   ئى   ئم   ئح  
ٺ      ٺ   ٺ    ڀ   ڀ   ڀ    ڀ   پ   پ   پ     پ  
ٹ   ٹ   ٹ   ٹ    ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٺ  
ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ   ڦ  ڦ  ڦ  ڄ  
ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃ  ڃ   ڃ  چ  چ  چ  
چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ   ڍ  ڍ  ڌ       ڌ  ڎ    ڎ  
ک   ک   ک   ڑ   ڑ    ژ   ژ   ڈ   ڈ  

ک  گ  گگ  گ  ڳ   ڳ  ڳ 



Pنَبِّئْ عِبَادِيO، أي: وأخبرهم عنهم ليتخذوا ما  PئحO عطف على 

المجرمين،  يعتبرون بها سخط الله وانتقامه من  العذاب عبرة  بقوم لوط من  أحلّ 
ويتحقّقوا عنده أنّ عذابه هو العذاب الأليم. 

Pٻ  ٻO أي: نسلّم عليك سلاماً، أو سلّمت سلاماً.

لأنّم  خوفه  وكان  خائفون،  أي:   Oپ پ   Pپ     إبراهيم   OپP

دخلوا بغير إذن وبغير وقت، أو لامتناعهم من الأكل. 

إنّك  المعنى:  الوجل،  عن  للنهي  التعليل  معنى  في  استئناف   Oٺ Pٺ   

آمن مبشّ فلا توجل.

Pٿ  ٿO مع مس PٹO بأن يولد لي؟ أي: أنّ الولادة أمر 

عجيب مع الكبر.

Pٹ  ڤO وهي )ما( الاستفهامية دخلها معنى التعجب، كأنّه قال: 

الجمع،  نون  النون وكسرها، على حذف  بفتح  تبشّـرون؟!. وقرئ  أعجوبة  فبأي 
والأصل تبشّـرونن، وقرئ بإثبات الياء تبشّـروني، وتبشرونّ ـ بإدغام نون الجمع 

في نون العماد ـ.

ڦ   ڦ   Pڦ   فيه  لبس  لا  الذي  باليقين  أي:   Oڦ ڤ   Pڤ  

ڄO أي: الآيسين. وقرئ: PڃO بكسر النون وفتحها.
Pچ  چO أي: المخطئون سبيل الصواب، يعني: لم أستنكره قنوطاً 

من رحمته ولكن استبعاداً له في العادة الجارية بين الخلق. 

Pڇ  ڇO أي: فما شأنكم الذي بعثتم له؟.

لأنّ  منقطعاً،  كان   OڎP من  استثناء  كان  إن   Oڑ ژ   Pژ   وقوله: 

تفسير سورة الحجر/الآيات 60-51.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..165



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 166

القوم موصوفون بالإجرام فاختلف لذلك الجنسان، وإن كان استثناء من الضمير 
في PڈO كان متصلًا، كأنّه قال: Pڎ    ڎO قد أجرموا كلهم إلا آل لوط. 

وقوله: Pک  گO استثناء من الضمير المجرور في PکO وليس 
استثناء من الاستثناء.

ولذلك  العلم،  معنى  يتضمّن  التقدير  لأنّ  تعليق،   Oٹ ڳ    Pگ  

فسّـر العلماء تقدير الله تعالى أعمال العباد بالعلم، وإنّما أسند الملائكة فعل التقدير إلى 
أنفسهم وهو لله تعالى لما لهم من القرب والاختصاص بالله، كما يقول خاصة الملك: 
فعلنا كذا وأمرنا بكذا، والمدبر والآمر هو الملك لا هم. وقرئ: قَدَرْنَا بالتخفيف، 

وكذلك في النمل)1(. 

ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں   ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  
ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ       ہ      ھ  ھ  ھ  ھ  ے  
ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۓ    ۓ   ے  
ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈ    ۈ   ۆ  
ې  ې   ې  ې  ى  ى  ئا  ئا  ئە  ئە   
ئى   ئې   ئې    ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ      ئۇ   ئو   ئو  
ٻ   ٻ   ٱ   ئح    ئج   ی   ی     ی   ی   ئى   ئى  
ٺ   ڀ   ڀ   ڀ    ڀ   پ   پ   پ   پ   ٻ               ٻ  
ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ   ٿ  ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  
ڄ    ڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڤ    ڤ   ڤ   ڤ   ٹ  

ڄ  ڄ  ڃ  ڃ   ڃ  ڃ  چ 

رْنَاهَا مِنَ الْغَابرِِينOَ الآية: 57. ))) وهي قوله تعالى: Pقَدَّ



PڻO أي: تنكركم نفسي وتنفر منكم فأخاف أن تطرقوني بشّر، 

يدلّ عليه قولهم: Pۀ  ہ  ہ  ہ       ہ      ھO أي: ما جئناك بما تنكرنا 
به  تخوفهم  كنت  الذي  العذاب  وهو  وسرورك  فرحك  فيه  بما  جئناك  بل  لأجله، 

وتتوعدهم بنزوله فيمترون أي: يشكون فيه.

الإخبار  في   Oے Pے   عذابهم  عن  باليقين   Oھ Pھ  

بنزوله بهم. 

Pۓ   ڭO قرئ بقطع الهمزة ووصلها، من سرى وأسرى.

Pڭ  ڭ  ڭO وهو من آخره بعدما يمضي أكثر الليل.

Pۇ  ۇO أي: اقتف آثارهم وكن وراءهم لتكون عيناً عليهم فلا 

يتخلف أحد منهم.

عن  كناية  هو  أو  المدينة،  في  ورائه  خلف  ما  إلى   Oۈ ۈ   ۆ   Pۆ  

مواصلة السير وترك التوقف، لأنّ من يلتفت لابد له في ذلك من أدنى وقفة.

PۇٴO أي: اذهبوا إلى Pۋ  ۋO أي: إلى الموضع الذي أمرتم 

بالذهاب إليه وهو الشام. وعدّي PامْضُواO إلى PۋO كما يعدّى إلى الظرف 
المبهم، لأنّ )حيث( مبهم في الأمكنة، وكذلك الضمير في تؤمرونه. 

 Oې ۉ   Pۉ   وأوحينا  المعنى:  لأنّ  بـ)إلى(   OۅP وعدّي 
مقضياً، وفسّـر PېO بقوله: Pې   ې  ې  ىO وفي إبهامه وتفسيره 
ـ بالكسـر ـ على الاستئناف، كأنّ قائلًا قال: أخبرنا عن  إنّ  تعظيم للأمر. وقرئ: 
ذلك الأمر؟ فقيل: إنّ دابر هؤلاء مقطوع. ودابرهم: آخرهم، يعني: يستأصلون 

عن آخرهم حتى لا يبقى منهم أحد.

تفسير سورة الحجر/الآيات 77-61.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..167



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 168

P ڱ Oأي: داخلين في وقت الصبح. 
في  المثل  بقاضيها  يضرب  التي  سدوم  وهي   Oئە ئە   Pئا  

الجور)1(، مستبشرين بالملائكة. 

Pئۈ  ئۈO بفضيحة ضيفي، لأنّ من أسيء إلى ضيفه أو جاره فقد أسيء 

إليه.

Pئى  ئىO ولا تذلوني بإذلال ضيفي، من الخزي، أو لا تشوروا بي، من 

الخزاية وهي الحياء. 

تمنع  أو  عنهم  تدفع  أو  أحداً  منهم  تجير  أن  عن  أي:   Oئج Pی  

مِنَ  لَتَكُونَنَّ  لُوطُ  يَا  تَنْتَهِ  لَْ  لَئنِْ  Pقَالُوا  قولهم:  من  أوعدوه  ما  وهو  وبينهم،  بيننا 
الُْخْرَجِيَنO)2(، وقيل: عن ضيافة الناس وإنزالهم)3(. 

Pٻ  ٻO إشارة إلى النساء، لأنّ كل أمّة أولاد نبيّها، أي: هؤلاء بناتي 

فانكحوهن وخلّوا بنيّ فلا تتعرضوا لهم.

Pٻ  ٻ    پO شك في قبولهم لقوله، فكأنّه قال: إن فعلتم ما أقوله لكم 

وما أظنكم تفعلون، وقيل: معناه: إن كنتم متزوجين)4(. 

PپO أي: وحياتك يا محمّد ومدة بقائك، وعن المبرد: )هو دعاء معناه: 

أسأل الله عمرك()5(. وتقديره: لعمرك مما أقسم به، والعَمر والعُمر واحد إلا أنّم 

))) يقال: أجور من قاضي سدوم. مجمع الأمثال ج1: 339.
))) الشعراء: 167.

))) عن قتادة. تفسير الطبري ج14: 30.
))) معاني القرآن وإعرابه ج3: 183.

))) الكامل في اللغة والأدب ج4: 165بالمعنى.



خصّوا القسم بالمفتوح لخفة الفتحة.

Pپ  ڀ  ڀO أي: في غوايتهم التي أذهبت عقولهم يتحيّون.

Pٺ  ٺO وهي صيحة جبرئيل PٺO داخلين في الشروق 

وهو طلوع الشمس. 

Pٹ  ٹO من طين عليه كتاب.

والمتوسّم: المتفرّس المتأمّل المتثبّت في نظره حتى يعرف حقيقة سمة الشـيء. 
الصادقj: ))نحن المتوسّمون(()1(، وفي الحديث: ))إنّ لله عباداً يعرفون الناس 

بالتوسّم(()2(. 

الناس لم يندرس بعد  Pڄ  ڄO ثابت يسلكه  آثارها  PڦO وإن 

عَلَيْهِمْ  ونَ  لَتَمُرُّ Pوَإنَِّكُمْ  لقريش، كقوله:  تنبيه  الآثار، وهي  تلك  يبصـرون  وهم 
 .)3(Oمُصْبحِِيَن

ڍ   ڍ   ڇ   ڇ    ڇ   ڇ   چ   چ   چ  
ڑ   ژ   ژ   ڈ    ڈ  ڎ   ڎ   ڌ   ڌ  
ڑ  ک  ک  ک  ک   گ  گ  گ  گ   ڳ  
ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ    ڱ    ڳ   ڳ   ڳ  
ہ   ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ    ڻ   ڻ              ڻ   ڻ  
ڭ   ڭ   ڭ   ۓۓ   ے   ے    ھھ   ھ     ھ  

ڭ  ۇ  ۇ  ۆ   ۆ  ۈ  ۈ

))) الاختصاص: 303.
))) معجم الطبراني الاوسط ج3: 207.

))) الصافات: 137.

تفسير سورة الحجر/الآيات 86-78.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..169



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 170

Pچ  ڇO قوم شعيب، وتقديره: وإنّه كان أصحاب الأيكة ظالمين.

Pڌ  ڌO لبطريق واضح  PڍO يعني: قرى قوم لوط والأيكة 

يؤم ويتبع ويهتدى به.

وPڈ   ژO: ثمود، والحجر: واديهم، وهو بين المدينة والشام.

لوثاقتها  اللصوص  نقب  ومن  بيوتهم  تنهدم  أن  من   OڳP

واستحكامها، أو آمنين من عذاب الله، يحسبون أن الجبال تحميهم منه.

Pں  ں  ڻO فما دفع عنهم العذاب Pڻ  ڻO يكسبونه من البناء الوثيق 

والمال والعدد. 

باطلًا  لا  والثواب  والحكمة  بالحقّ  ملتبساً  خلقاً  إلا  أي:   Oھ Pھ    

وعبثاً، أو بسبب العدل والإنصاف يوم الجزاء على الأعمال.

Pے   ے  ۓO فينتقم الله لك فيها من أعدائك، ويجازيك وإياهم 

وجميع الخلائق على أعمالهم.

PڭO أي: فأعرض عنهم واحتمل ما تلقى منهم إعراضاً جميلًا بحلم 

وإغضاء.

Pۇ ۇۆ  ۆO الذي خلقك وخلقهم PۈO بحالك وحالهم. 

ې   ې   ې   ۉ    ۉ    ۅ   ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ  
ئۇ   ئۇ   ئو   ئو   ئە    ئە   ئا   ئا   ى   ى   ې  
ئى   ئى   ئى   ئې   ئې   ئې      ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ  
ٻ   ٻٻ   ٻ   ٱ   ی    ی   ی   ی  
پ  پ   پ  پ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  



ٺ  ٺ  ٺ   ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ   ٹ  ٹ  
ٹ   ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦڦ  ڦ  ڦ   ڄ 

PۋO أي: سبع آيات وهي الفاتحة، أو سبع سور وهي السبع الطوال، 

بينهما  يفصل  لم  ولذلك  واحدة،  سورة  حكم  في  لأنّما  وبراءة  الأنفال  والسابعة 
بـ)بسم الله الرحمن الرحيم(. والأوّل أصحّ.

وPۅO من التثنية وهو التكرير، لأنّ الفاتحة تكرر قراءتها في الصلاة، 
أو من الثناء لاشتمالها على الثناء على الله، والواحدة مثناة: مفعلة، أي: موضع ثناء 

أو تثنية، وPڀO إما للبيان أو للتبعيض. 

 Oئە ئا   ئا   ى   Pى   ببصـرك  تطمح  لا  أي:   Oې ې   Pې  

واستغن  له،  متمن  فيه  راغب  طموح  النعم  أنواع  من  المشـركين  من  أصنافاً  أي: 
بما أوتيت من النعمة التي كل نعمة ـ وإن عظمت ـ فهي بالإضافة إليها نزرة يسيرة 

وهي القرآن العظيم.

Pئو  ئو  ئۇO إن لم يؤمنوا فيتقوى بهم الإسلام وأهله، وتواضع لمن 

معك من المؤمنين، وطب نفساً عن إيمان الأغنياء والأقوياء.

PئۈO لهم P  ہ   ئېئېئىO أنذركم ببيان وبرهان أنّ عذاب الله 

نازل بكم، وأبيّ لكم ما تحتاجون إليه وما أرسلت به إليكم. 

Pئى  ی  ی  یO فيه وجهان:

أنزلنا  Pۇٴ  ۋO أي: أنزلنا عليك مثل ما  أحدهما: أن يتعلّق بقوله: 
قالوا  إذ   Oٻٻ Pٱٻ   المقتسمون  وهم  والنصارى  اليهود  على 
بعنادهم: بعضه حقّ موافق للتوراة والإنجيل وبعضه باطل مخالف لهما، فاقتسموه 

تفسير سورة الحجر/الآيات 96-87.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..171



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 172

إلى حقّ وباطل وعضوه. 

عذاباً  أنذركم   Oئى ئې   ئې   ئې      Pئۈ   بقوله:  يتعلّق  أن  والثاني: 
الموسم، وهم ستة  أيّام  مكة  مداخل  اقتسموا  الذين  المقتسمين  أنزلنا على  ما  مثل 
عن  الناس  ينفّرون  مدخل  كل  في  فقعدوا  المغيرة  بن  الوليد  بعثهم  رجلًا  عشـر 
فإنّه  النبوّة  والمدّعي  منا  بالخارج  تغتّروا  لا  بعضهم:  يقول  الله،  برسول  الإيمان 
ساحر، ويقول الآخر: كذّاب، والآخر: شاعر، فأهلكهم الله يوم بدر وقبله بآفات.

إذا  الشاة  عضا  من  فعلة  عضوة،  وأصله  عضة،  جمع  أجزاء،   OٻP

جعلها أعضاء. 

وتقريع:لم  توبيخ  سؤال  نسألهم  وقيل:  الوعيد،  عن  عبارة   OپP

عضيتم؟!)1(. 

Pٺ  ٺ  ٺO أي: فاجهر به وأظهره، يقال: صدع بالحجّة: إذا تكلّم 

بها جهاراً، من الصديع وهو الصبح، والأصل: بما تؤمر به من الشرائع، فحذف 
الجار، كما في قول الشاعر: 

أَمَرْتُــكَ الَخيَْ فَافْعَــلْ مَا أُمِرْتَ بهِِ)2(

ثمّ حذف ضمير المفعول، ويجوز أن تكون )ما( مصدرية، أي: بأمرك، وهو 
مصدر من المبني للمفعول. 

والمستهزئون: خمسة نفر ذوو أسنان وشرف: الوليد بن المغيرة، والعاص بن 
وائل، والأسود بن عبد يغوث، والأسود بن المطلب بن عبد مناف، والحارث بن 

))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج14: 46.
))) ديوان العباس بن مرداس السلمي: 31، وبقيته: فقد تركتك ذا مال وذا نشب.



الطلاطلة، ماتوا كلهم قبل بدر. قال جبرئيل للنبيtّ: )أمرت أن أكفيكهم، فأومأ 
الكبر أن يخفض  بثوبه شوكة فمنعه  فتعلّقت  ثوبه،  الوليد فمرّ وهو يجرّ  إلى ساق 
رأسه فينزعها، فخدشت ساقه فمات من ذلك؛ وأومأ إلى أخمص العاص بن وائل 
فوطأ شبرمة)1( فدخلت فيها وقال: لدغت، ولم يزل يحكّها حتى مات؛ وأشار إلى 
عيني الأسود فعمي، وجعل يضـرب رأسه على الجدار حتى مات؛ وأشار إلى أنف 

الحارث فامتخط قيحاً فمات؛ وأشار إلى بطن الأسود فاستسقى فمات()2(.

Pڦ  ڦO وعيد. 

چ   چ   چ   چ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ   ڄ    ڄ  
ڇ   ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ

أي: Pڃ  ڃO من تكذيبك، والطعن فيك وفي القرآن. 

الغم  عنك  يكشف  يأتيك،  فيما  اسمه  عزّ  الله  إلى  فافزع  أي:   OچP

ويكفيك المهم.

Pڇ   ڇO الذين يسجدون لله. كان صلوات الله عليه وآله وسلم إذا حزنه 

أمر فزع إلى الصلاة)3(. 

ودم على عبادة Pڍ  ڌ  ڌ  ڎO أي: الموت، يعني: مادمت حياً.

))) الشبرمة واحدة الشبرم وهي شجرة شاكة لها زهرة حمراء. )اللسان: مادة شبرم( 
))) ينظر: سيرة ابن هشام ج2: 50 ـ 52.

)))  سنن أبي داود ج2: 36ح1319، ينظر: الكافي ج3: 480.

تفسير سورة الحجر/الآيات 99-97.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..173



سورة النحل

بلا  آية  وعشرون  وثمان  مائة  مكي،  أكثرها  النعم،  سورة  أيضاً  وتسمّى 
خلاف. 

في حديث أُبّي: ))من قرأها لم يحاسبه الله تعالى على النعم التي أنعمها عليه 
في دار الدنيا، وإن مات في يوم تلاها أو ليلة أُعطي من الأجر كالذي مات فأحسن 
الوصية(()1(، وعن الباقرj: ))من قرأها في كل شهر كفي المغرم في الدنيا وسبعين 
نوعاً من أنواع البلاء أهونه الجنون والجذام والبرص، وكان مسكنه في جنّة عدن 

وهي وسط الجنان(()2(. 

ٱ ٻ ٻ

ڈ  ڈ  ژ  ژ  ڑڑ  ک  ک  ک  ک   گ  گ  
ڻ    ں   ں   ڱ   ڱ    ڱ   ڱ     ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   گ   گ   
ھ   ہھ   ہ   ہ    ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ        ڻ   
ھ  ھ  ے  ے   ۓ  ۓ  ڭ  ڭ  ڭ   ڭ  
ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈ   ۆۈ   ۆ    ۇ   ۇ  

))) الكشف والبيان ج6: 5 باختصار.
))) ثواب الأعمال: 107.



ۅ   ۉ  ۉ  ې  ې  ې  ې  ى  ى  ئا   
ڀڀ   پ      پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  

ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ 
قرب P ڈ  ژO بعذاب هؤلاء الكفار، أو أتى أمر القيامة، أي: هو بمنزلة 

الآتي الواقع وإن كان منتظراً لقرب وقوعه.

P ژ  ڑO كانوا يستعجلون ذلك كما حكى الله عنهم قولهم: Pفَأَمْطِرْ 
.)1(Oِمَء عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنَ السَّ

Pک  ک  ک  کO تبرأ عزّ وجل عن أن يكون له شريك وأن 

تكون آلهتهم له شركاء فتكون )ما( موصولة، أو عن إشراكهم فتكون مصدرية، 
وقرئ: يشركون بالياء والتاء. 

وقرئ:  بالنصب،   Oگ  Pو والتشديد،  بالتخفيف   Oگ  P وقرئ: 
بالجهل من  الميتة  القلوب  بما يحيي   Oگ  ڳ  ڳ P تتنزل  أي:  الملائكة،  تنزل 

وحيه، أو بما يقوم في الدين مقام الروح في الجسد.

بأنّه،  والتقدير:  أنذروا،  بأن  ينزلهم  أي:  الروح  من  بدل   Oں وPڱ  
والضمير للشأن أي: بأنّ الشأن أقول لكم: أنذروا، أو تكون PڱO مفسّـرة، لأنّ 

تنزيل الملائكة بالوحي فيه معنى القول، ومعنى أنذروا: أعلموا بأنّه Pڻ   ڻ   ڻ       
ڻO من نذرت بكذا: إذا علمته، أي: يقول لهم: أعلموا الناس قولي: Pڻ   ڻ   ڻ       

.Oڻ  ۀ

ثمّ دلّ على وحدانيته وأنّه لا إله إلا هو بذكر ما لا يقدر عليه غيره من خلق 

))) الأنفال: 32.

تفسير سورة النحل/الآيات 7-1 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..175



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 176

من  منه  له  لابد  وما  يصلحه  وما   OۓP وخلق   Oہ Pہ   

خلق البهائم لأكله وركوبه وحمل أثقاله وسائر حاجاته، وخلق ما لا يعلمون من 
أصناف خلقه تعالى وجلّ من أن يشرك به غيره.

Pڭ  ڭ ڭ  ۇO معناه: فإذا هو مجادل للخصوم، منطيق، مبين عن 

نفسه بعدما كان نطفة جماداً، وقيل: فإذا هو خصيم لربّه، منكر لخالقه. 

بفعل  وانتصب  الإبل،  على  يقع  ما  وأكثر  الثمانية،  الأزواج   OۆPو
وهو  به،  يملأ  ما  اسم  كالملء  به،  يدفأ  ما  اسم  والدفء:  الظاهر.  يفسّه  مضمر 

اللباس المعمول من صوف أو وبر أو شعر.

وإثارة  والركوب  الحمل  من  ذلك  وغير  ودرّها  نسلها  هي   OۋP

الأرض. 

ومنّ سبحانه بالتجمّل بها كما منّ بالانتفاع بها، لأنّا من أغراض أصحاب 
المواشي، لأنّم إذا أراحوها بالعشي وسرحوها بالغداة فزيّنت الأفنية وتجاوب فيها 
الجاه والحرمة  إليها، فكسبتهم  الناظرون  أربابها وأجلّهم  والرغاء، فرحت  الثغاء 
أقبلت  إذا  أظهر  الإراحة  في  الجمال  لأنّ  السرح  على  الإراحة  وقدّم  الناس،  عند 

ملأى البطون حافلة الضروع. 

وقرئ: Pپ     ڀO بفتح الشين وكسرها، وهما لغتان في معنى المشقة، 
والفرق بينهما: أنّ المفتوح مصدر شقّ الأمر عليه، وحقيقته راجعة إلى الشق الذي 

ق: فالنصف، كأنّه يذهب نصف قوته لما يناله من الجهد. هو الصدع، وأما الشِّ

في   Oپ پ   Pٻ   بعيد   Oٻ ٻ   ٻ   Pٱ   والمعنى: 
التقدير: لو لم يخلق الإبل، إلا بجهد أنفسكم ومشقتها. ويجوز أن يكون المعنى: لم 



تكونوا بالغيه بها إلا بشق الأنفس، وقيل: إنّ البلد مكة)1(.

وتيسير  الحوامل  هذه  بخلق  رحمكم  حيث   Oٺ ٺ   ڀ   Pڀ  

هذه المصالح. 

ٹ   ٹ   ٹ   ٿٹ   ٿ   ٿ   ٿ    ٺ  
ڄ   ڄ   ڦڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڤ   ڤ   ڤ    ڤ  
چڇ   چ   چ   چ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ   
ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍ   ڍ   ڇ   ڇ    ڇ    
ک    ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ   ڈ   ڈ   
کک  گ   گ  گ  گ  ڳ  ڳ  ڳ   ڳ  
ڻ   ڻ    ںں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ  
ھ   ھ   ھ   ہ    ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻڻ  
ھ  ے  ے  ۓ  ۓڭ  ڭ      ڭ  ڭ  ۇ  ۇ     

ۆ  ۆ 
وللزينة،  للركوب  هؤلاء  خلق  أي:   ،Oَنْعَام Pالَْ على   Oَيْل Pالَْ عطف 
عليه  والمعطوف  المعطوف  يرد  ولم   OٿP محلّ  على   OئوP وعطف 
الخالق  وهو  الزائن  فعل  والزينة  المخاطبين،  فعل  الركوب  لأنّ  واحد،  سنن  على 

عزّ اسمه.

Pٹ  ٹ  ٹ  ڤO من أنواع الحيوان والنبات والجماد لمنافعكم. 

Pڦ   وقال:  القصد  إليها  أضاف  ولذلك  الجنس،  بالسبيل:  والمراد 
ڦO، والقصد مصدر بمعنى الفاعل، سبيل قصد وقاصد أي: مستقيم، كأنّه 

))) عن عكرمة. معالم التنزيل ج2: 202.

177.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النحل/الآيات 13-8



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 178

Pڤ  ڤ  ڦ   يقصد الوجه الذي يؤمه السالك لا يعدل عنه، ومعنى قوله: 
ڦO: إنّ هداية الطريق الموصل إلى الحقّ واجبة عليه، ونحوه: Pإنَِّ عَلَيْنَا 

.)1(Oلَلْهُدَى

بأنّ  سبحانه  فأعلم  القصد،  عن   OڦP السبيل  ومن  أي:   OڦP

الأمر  كان  Pڦ  ڦO، ولو  بقوله:  إليه  الحقّ لا يضاف  العادل عن  السبيل 
على ما ظنه المجبّة لقال: وعليه جائرها أو وعليه الجائر.

Pڄ  ڄ  ڄ   ڻO قسراً وإلجاءً إلى السبيل القصد. 

هو  لكم  أي:   Oڇ ڇ    Pڇ     مطراً  أي:   Oچ چ   چ   Pچ  

شراب كقوله: 
وْفَــلُ الزّفُرُ)2( لَمَــةَ مِنْــهُ النَّ يَأْبَــى الظُّ

والشراب: ما يشرب.

وقوله: PڍO يعني: الشجر الذي ترعاه المواشي، وقيل: معناه لكم من 
ذلك الماء شراب PڍO شرب PڍO أو سقي شجر فحذف المضاف، أو 
لكم من إنباته شجر أو من سقيه شجر فحذف المضاف إلى الهاء في PڍO كما 

قال زهير: 
ــمِ)3( تُكَلَّ لَْ  دِمْنَــةٌ  أَوْفَ  أُمِّ  أَمِــنْ 

أي: من ناحية أم أوفى.

))) الليل: 12.
))) البيت لأعشى باهلة. ملحق ديوان الأعشى: 267، وصدره: أخو رغائب يعطيها ويسألها.

))) شعر زهير بن أبي سلمى: 42. وبقيته: بحومانة الدراج فالمتثلم.



PڌO من سامت الماشية: إذا رعت فهي سائمة وأسمتها أنا. 

وقرئ: PڎO بالياء والنون.

الثمرات لا تكون إلا في  Pک  ک   کO )من( للتبعيض، لأنّ كل 

الجنّة، وأنبت في الأرض بعض من كلها.

P ئا Oينظرون فيستدلّون بها عليه وعلى كمال حكمته وقدرته. 
]Pڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں  ڻO[)1( قرئ جميعها 
بالنصب، فيكون المعنى: وجعل النجوم مسخرات، إذ لا يصلح أن يقال: وسخّر 
النجوم مسخّرات، ويجوز أن يكون المعنى: أنّه سخّرها أنواعاً من التسخير، جمع 
مسخّر، بمعنى تسخير، من قولك: سخّره الله مسخّراً، فكأنّه قال: وسخّرها لكم 
بعدهما على  ما  Pڱ  ڱO وحدهما ورفع  بنصب  بأمره. وقرئ  تسخيرات 

الابتداء والخبر، وقرئ: Pڻ   ڻO بالرفع وما قبله بالنصب.

Pۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ  ہO جمع الآية هنا، لأنّ الآثار العلوية 

أظهر دلالة للعقلاء على عظمة الله وباهر قدرته. 

Pھ  ھ  ھO معطوف على Pڱ  ڱO، يعني: ما خلق فيها 

من حيوان ونبات وغير ذلك من أنواع النعم مختلف الهيئات والأشكال لا يشبه 
بعضها بعضاً. 

ۉ   ۅ  ۅ  ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ 
ى   ى  ې   ې   ې   ې   ۉ   
ئوئۇ    ئو  ئە  ئائە  ئا 

))) زيادة يقتضيها السياق.

تفسير سورة النحل/الآية 14.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..179



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 180

پ    پ   پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ 
ٿ   ٺ    ٺ   ٺ   ڀٺ   ڀ   ڀ   ڀ  
ڤ   ڤ    ڤ   ڤ   ٹ   ٹٹ   ٹ   ٿ    ٿ   ٿ  

ڦ  ڦ  ڦ  ڦڄ  ڄ     ڄ  ڄ   ڃ  ڃ
ّـله لكم وسهل لكم الطريق إلى ركوبه، واستخراج  Pۇٴ  ۋO أي: ذل

ما فيه من المنافع.

إليه  يسرع  الفساد  لأنّ  بالطراوة  وصفه  السمك،  الطري:  باللحم  وأراد 
فيسارع إلى أكله لئلا يفسد، والحلية: هي اللؤلؤ والمرجان.

PېO أي: تتزينون بها وتلبسونها نساءكم.

PىO أي: شواق لماء البحر بحيازيمها، وعن الفراء: )المخر: صوت 

جري الفلك بالرياح()1(. وابتغاء الفضل: التجارة. 

Pٻ  پ  پO كراهة أن تميل بكم وتضطرب.

قال  كما  )جعل(،  معنى   OۓP في  لأنّ  أنهاراً،  فيها  وجعل   OپP

.)2(Oرْضَ مِهَادًا وَالِْبَالَ أَوْتَادًا سبحانه: Pأَلَْ نَجْعَلِ الَْ

PپO أي: طرقاً PڀO بها إلى حيث شئتم من البلاد. 

المارة من جبل وسهل  به  PڀO وهي معالم الطرق وكل ما يستدلّ 

الناس،  أيدي  في  الدرهم  كثر  يقال:  كما  الجنس،  بالنجم:  والمراد  ذلك.  وغير 

))) معاني القرآن للفراء ج2: 98.
))) النبأ: 6، 7.



سبحانه  وكأنّه  والجدي()1(،  نعش  وبنات  والفرقدان  الثريا  )هو  السدي:  وعن 
 بتقديم النجم وإقحام PٺO فيه والخروج من الخطاب إلى الغيبة أراد أنّ قريشاً
بالنجوم خصوصاً في أسفارهم، وكان لهم بذلك علم لم  ـ لهم اهتداء  ـ خصوصاً 
 :jالصادق خصصوا.  فلذلك  عليهم  أوجب  الشكر  فكان  لغيرهم،  مثله  يكن 

 .)2())tنحن العلامات، والنجم رسول الله((

P ٿ   ٹ  ٹO أريد به الأصنام، وجعل )من( فيما لا يعقل لما اتصل بذكر 

الخالق أفلا تتذكرون فتعتبرون. 

Pڦ  ڦO أي: لا تضبطوا عددها فضلًا عن أن تطيقوا القيام بشكرها.
نعمه ولا  أداء شكر  يتجاوز عن تقصيركم في   Oڄ     ڄ  ڄ   ڃP

يقطعها عنكم. 

ڇ   ڇ    ڇ   ڇ   چ   چ   چ   چ   ڃ   ڃ  
ک   ڑڑ   ژ    ژ   ڈ   ڈ   ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍ   ڍ  
ڳ   ڳ   ڳ   گڳ    گ         گ   گ   ک    ک   ک  
ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں   ں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  

ہ  ہ  ہہ  ھ      ھ    ھ  ھ  ے 
كونهم  بنفي  الإلهية  خصائص  عنهم  نفى  والتاء،  بالياء  قرئ   OڇP

الخلق  صفات  لهم  وأثبت  البعث،  بوقت  وعالمين  يموتون،  لا  وأحياء  خالقين، 
بأنّم مخلوقون وأنّم أموات وأنّم جاهلون بالغيب، أي: لو كانوا آلهة على الحقيقة 

لكانوا أحياء غير أموات وأمرهم على العكس من ذلك.

))) معالم التنزيل ج2: 203.
))) الكافي ج1: 207.

تفسير سورة النحل/الآيات 23-19.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..181



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 182

والضمير في PکO للداعين، أي: لا يشعرون متى يبعث عابدوهم، 
وفيه تهكّم بالمشـركين، وأنّ آلهتهم لا يعلمون وقت بعثهم فكيف يكون لهم وقت 

جزاء منهم على عبادتهم؟!. 

P بحڻO حقّاً P گ  ڻ  ۀO سّرهم وعلانيتهم فيجازيهم، وهو وعيد. 
ۆ   ۇ   ۇ   ڭڭ    ڭ   ڭ   ۓ   ۓ     ے  
ۉ   ۅ   ۋۅ   ۋ   ۇٴ    ۈ   ۈ   ۆ 
ئە   ئا   ئا   ى   ى     ېې   ې   ې   ۉ  
ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ    ئۇ   ئو   ئو   ئە  
ی   ی   ئى   ئى   ئى    ئې   ئې   ئې  
پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ئم    ئح   ئج   ی   ی  
ٺ   ڀ   ڀڀ   ڀ   پ   پ    پ  
ٹ   ٹ   ٹ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ    ٺ   ٺ   ٺ  
ٹ  ڤ   ڤ  ڤڤ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڄ  
ڄ  ڄڄ  ڃ   ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ چ  چ        ڇ  ڇ  

ڇ   ڇ  ڍڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ 
مرفوع  أو  ربّكم؟،  أنزل  شيء  أيّ  بمعنى:   OڭPبـ منصوب   OڭP

 :Oۇ  ۆP بالابتداء بمعنى: أيّ شيء أنزله ربّكم؟. فإذا نصبت فمعنى
ما يدّعون نزوله أساطير الأوّلين، وإذا رفعت فالمعنى: المنزل أساطير الأوّلين، أي: 

أحاديث الأوّلين وأباطيلهم.

للناس وصدّاً عن رسول  قالوا ذلك إضلالًا  Pۈ  ۈO أي: 

PۉO من أضلوهم، لأنّ  PۇٴO وبعض  أوزار ضلالهم  اللهt، فحملوا 



المضل والضال شريكان، هذا يضله وهذا يطاوعه على إضلاله. وجاء باللام من 
غير أن يكون غرضاً، نحو قولك: خرجت من البلد مخافة الشّر.

Pې  ېO حال من المفعول، أي: يضلون من لا يعلم أنّم ضلال، وإنّما 

وصف بالضلال من لا يعلم، لأنّه كان عليه أن يبحث وينظر بعقله حتى يميز بين 
المحقّ والمبطل. 

وPئېO أساطين البناء، وقيل: الأساس)1(، وهذا تمثيل لاستئصالهم. 
تلك  في  هلاكهم  الله  فجعل  بها  الله  ليمكروا  منصوبات  سووا  إنّم  والمعنى: 
المنصوبات، كحال قوم بنوا بنياناً وعمدوه بالأساطين فأتى البنيان من الأساطين 
لأخيه  حفر  )من  أمثالهم:  ومن  وهلكوا،  السقف  عليهم  فسقط  ضعضعت  بأن 
جباً وقع فيه منكباً()2(. والمراد بإتيان الله: إتيان أمره. Pئۈ  ئېO من جهة 

القواعد. وقرأ الصادقj: فَأَتَى الُله بَيْتَهُمْ. 

PٻO أي: يذلهم بعذاب الخزي، يعني: هذا لهم في الدنيا ثمّ العذاب 

في الآخرة.

Pپ  ڃ O أضافهم إلى نفسه على طريق الاستهزاء بهم ليوبخهم بذلك.

ومعناهم.  شأنهم  في  وتخاصمونهم  المؤمنين  تعادون  أي:   OڀP

وقرئ بكسـر النون بمعنى: تشاقونني، لأنّ مشاقة المؤمنين كأنّا مشاقة الله.

هم  وقيل:  أممهم،  من  والعلماء  الأنبياء  هم:   Oٺ ٺ   وPٺ  
الملائكة)3(. 

))) تفسير الطبري ج14: 67.
))) المستقصى في أمثال العرب ج2: 354.

))) تفسير ابن عباس ج3: 87.

تفسير سورة النحل/الآيات 29-24.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..183



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 184

PٹO قرئ بالتاء والياء، وبإدغام التاء في التاء.

في  عليه  كانوا  ما  بخلاف  وجاؤوا  وأخبتوا  تسالموا  أي:   Oڦ Pڦ  

الدنيا من الشقاق والكبر، وقالوا: Pڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄO جحدوا ما وجد 
منهم من الكفر والعدوان في الدنيا، فردّ عليهم أولو العلم: Pڃ  ڃ  ڃ  چ  چ 
Pڇ  ڇ   چO فهو يجازيكم عليه، وهذا أيضا من الشماتة، وكذلك 

 .Oڇ
گ   گ   کگ   ک   کک   ڑ   ڑ   ژ   ژ   ڈ      
ڻ    ں   ں   ڱڱ   ڱ   ڱ   ڳڳ   ڳ   ڳ   گ   
ھ    ھ   ہہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ  
ڭ    ڭ   ڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ے            ھے   ھ  
ۋ      ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۇۆ   ۇ  
ى    ى    ې   ې   ې       ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ  
ئې   ئۈ    ئۈ   ئۆئۆ   ئۇ   ئۇ   ئوئو   ئەئە   ئا   ئا  
ئېئې  ئى  ئى  ئى  ی   ی  ی  

ی  ئج  ئح  ئم  ئى    ئي  بج   بح
PکO أي: أنزل خيراً، ونصب هذا ورفع الأوّل فصلًا بين جواب المقرّ 

وبين جواب الجاحد، فهؤلاء أطبقوا الجواب على السؤال مفعولًا للإنزال فقالوا: 
خيراً، وأولئك عدلوا بالجواب عن السؤال فقالوا: هو أساطير الأوّلين وليس من 

الإنزال في شيء.

Pگ  گO وما بعده بدل من PکO حكاية لقول الذين اتقوا، 

أي: قالوا هذا القول، ويجوز أن يكون كلاماً مبتدأ عدة للقائلين.



PڳO أي: مكافأة في الدنيا بإحسانهم، ولهم في الآخرة ما هو خير منها.

Pں  ں  ڻO دار الآخرة، فحذف المخصوص بالمدح لتقدّم ذكره. 

Pڻ  ڻO خبر مبتدأ محذوف، ويجوز أن يكون المخصوص بالمدح.

مقابلة في  لأنّه  والمعاصي،  بالكفر  أنفسهم  ظلم  من  طاهرين   OۇP 

.Oْظَالِيِ أَنْفُسِهِمP

Pۆ  ۈ  ۈO سلامة لكم من كل سوء. 

بالعذاب   Oئائە ئا   Pى    الأرواح  لقبض   Oى Pې  

المستأصل أو القيامة.

ئۇ   ئۇ   Pئو   والتكذيب  الشـرك  من  الفعل  ذلك  مثل  أي:   OئوP

ئۆ  ئۈ  ئۈ   ئېO بتدميرهم Pئې ئۆ  ئى  ئۈO لأنّم فعلوا ما 
استوجبوا به التدمير. 

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ   ٻ  پ  پ  پ  پ  ڀ  ڀ   ڀ  ڀ  
ٹ   ٹ   ٹ     ٿٹ   ٿ   ٿ   ٿ    ٺ   ٺ   ٺ   ٺ     
ڄ   ڄ   ڄ   ڄ    ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڤ   ڤڤ   ڤ  
ڇڇ   چ   چ    چ   چ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ  
ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌ  ڌ   ڎ  ڎ  ڈڈ  ژ  
گ   گ   ک   ک   کک   ڑ   ڑ   ژ  
ڻ   ں    ں   ڱڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ    گ   گ  

ڻ  ڻ
Pٹ    ٹ  ٹ  ڤ  ڤO من الكفار والضلال: أشركوا بالله وحرّموا 

تفسير سورة النحل/الآيات 37-35.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..185



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 186

ما أحلّ الله وارتكبوا ما حرّمه، فلما نبهوا على قبح أفعالهم نسبوها إلى الله وقالوا: 
Pٻ   ٻ  پO لم نفعلها Pڤ  ڦ  ڦ  ڦO أن يبلّغوا الحقّ، وأنّ الله لا يشاء 

الشرك والمعاصي بالبيان والبرهان. 

Pڃ  ڃ  ڃO أي: ما من أمّة إلا وقد PڄO فيهم PڃO يأمرهم 
.OڇP )1(بالخير الذي هو عبادة الله، وينهاهم عن الشّر الذي هو اختيار

Pڇ  ڇ  ڍ  ڍO أي: لطف به لعلمه أنّه من أهل اللطف Pڌ  

ڌ   ڎ  ڎ  ڈO أي: ثبت عليه الخذلان والترك من اللطف لتصميمه 
على الكفر.

يبقى  بـPکO حتى لا  Pژ  ژ  ڑ  ڑO ما فعلت 

لكم شبهة في أنّ لا أريد الشـر حيث أفعل ما أفعل بالأشرار. 

أنّم  وعرّفه  إيمانهم،  على   tّالنبي وحرص  قريش،  عناد  سبحانه  ذكر  ثمّ 
ممن حقّت عليهم الضلالة، وأنّه Pڳ  ڱ  ڱ  ڱO أي: لا يلطف بمن يخذله، 
البناء  على  يهدى  لا  وقرئ:  فهدي،  الله  هداه  يقال:  يهتدي)2(،  لا  معناه:  وقيل: 

للمفعول، والعائد إلى PڱO الموصولة الهاء المحذوفة، أي: من يضله. 

ے   ے     ھھ   ھ   ھ   ہ   ہ   ہہ   ۀ   ۀ   ڻ  
ۆ   ۆ   ۇ    ۇ   ڭ   ڭ   ڭ    ڭ   ۓ   ۓ  
ۉ   ۉ   ۅ    ۅ       ۋ   ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ  

ې  ې   ې  ې  ى      ى  ئا  ئا   ئە  ئەئو  ئو
لما  مؤكد  مصدر   OےPو يبعثهم،  بلى  أي:  النفي،  بعد  لما  إثبات   OےP

))) في أ، ب، ج: اجتناب.
))) ينظر: معاني القرآن للفراء ج2: 99.



دلّ عليه PےO، لأن PہO موعد من الله. ثمّ بيّ أنّ الوفاء بذلك الوعد حقّ 
واجب عليه في الحكمة Pڭ  ڭ   ڭ  ڭ  ۇO أنّم يبعثون، أو أنّه 

وعد واجب على الله لأنّم يقولون: لا يجب على الله شيء من مواجب الحكمة. 

Pۆ  ۆO الضمير لـPھ  ھO وهو عام للمؤمنين والكافرين.

وPۈO اختلفوا PۇٴO هو الحقّ Pۋ  ۋ  ۅۅO كذبوا في 
قولهم: لا يبعث الله من يموت. 

PېO مبتدأ، وPئا  ئا O خبره، وPئە ئوO من )كان( التامة، أي: 

لا  ذلك  عقيب  محدث  فهو  أحدث  له:  نقول  أن  إلا  فليس  شيء  وجود  أردنا  إذا 
يتوقف، وهذا مثل في أنّ مراداً لا يمتنع عليه، وأنّ وجوده عند إرادته مثل وجود 
المأمور به عند أمر الآمر المطاع إذا ورد على المأمور المطيع الممتثل، ولا قول هناك. 

 .OئاP وقرئ: فَيَكُونَ ـ بالنصب ـ عطفاً على

ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې  ئې   ئې  ئى  ئى  ئىی  
بخ   بح   بج   ئي   ئى   ئم      ئح   یئج   ی   ی  
ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ    پ  پ   بم  بى  بي   
ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ    ڀ    ڀ   پپ  
ٿٿ  ٿ   ٹ     ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ   ڤ  

ڦ   ڦ
Pئۇ  ئۇO هم رسول اللهt وأصحابه، ظلمهم أهل مكة ففرّوا 

بدينهم إلى الله، فهاجر بعضهم إلى الحبشة ثمّ بعد هاجروا إلى المدينة، وقيل: )هم 
تبعوهم  خرجوا  وكلما   ،tالله رسول  هجرة  بعد  بمكة  محبوسين  كانوا  الذين 

تفسير سورة النحل/الآيات 44-41.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..187



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 188

وردّوهم، منهم بلال وصهيب)1( وعمار وخباب)2(()3(.

Pئۆ  ئۆO في حقّه ولوجهه.
وعن  حسنة،  تبوئة   OئېP أي:  محذوف،  لمصدر  صفة   OئىP

منزلة  الدنيا  في  لننزلنهم  أي:  حسنة،  إثواءة  ومعناه:  هُمْ.  لَنُثْوِيَنَّ  :jالمؤمنين أمير 
حسنة، وهي الغلبة على أهل مكة الذين ظلموهم، وعلى العرب قاطبة، وعلى أهل 
المشرق والمغرب، وقيل: لنبوئنهم مباءة حسنة وهي المدينة حيث آواهم الأنصار 

ونصروهم)4(.

Pئح  ئم     ئىO الضمير للكفار، أي: لو علموا أنّ الله يجمع للمهاجرين 

لو  أي:  للمهاجرين،  الضمير  يكون  أن  ويجوز  دينهم،  في  لرغبوا  والآخرة  الدنيا 
كانوا يعلمون ذلك لزادوا في اجتهادهم وصبرهم. 

Pبج  بحO أي: هم الذين صبروا، أو أعني الذين صبروا، وكلاهما 

مدح، صبروا على العذاب وعلى مفارقة الوطن وعلى الجهاد. 

قالت قريش: الله لا يرسل إلينا بشراً مثلنا، فقال: Pٱ  ٻ  ٻ  ٻ  
ٻ    پ  پ  پO على ألسنة الملائكة Pڀ  ڀ   ڀO وهم أهل الكتاب 
إنّ أهل  البشر، وقيل:  تقدّم من الأمم إلا  يبعث إلى من  أنّه سبحانه لم  ليعلموكم 

))) صهيب بن سنان الرومي، الصحابي المشهور،كان من السابقين إلى الإسلام، مات بالمدينة سنة 38 
هـ، وقيل سنة 39 هـ. ينظر: الاستيعاب ج2: 174، معجم رجال الحديث ج9: 147. 

))) خباب بن الأرت التميمي، الصحابي الجليل، كان من السابقين إلى الإسلام، شهد المشاهد كلها 
مع النبيtّ مات بالكوفة سنة 37 هـ. ينظر: الاستيعاب ج1: 423، معجم رجال الحديث ج7: 47.

))) أسباب النزول: 196.
))) عن قتادة وغيره. تفسير الطبري ج14: 73.



 :jالباقر وعن  العلم)2(.  أهل  وقيل:  القرآن)1(،  والذكر:  القرآن،  أهل  الذكر: 
))نحن أهل الذكر(()3(. 

وما  أي:  الاستثناء،  تحت  ويدخل   Oٻ بـPڤ  يتعلّق   OٿP

أرسلنا إلا رجالًا بالبيّنات، كما تقول: ما ضربت إلا زيداً بالسوط، وأصله: ضربت 
زيداً بالسوط، أو يتعلّق بـPپO صفة له، أي: رجالًا ملتبسين بالبيّنات، أو بـ

PپO أي: نوحي إليهم بالبيّنات، وقوله: Pڀ  ڀ   ڀO ]اعتراض.

وتنبيه  موعظة  لأنّه  ذكراً  سمّي  إنّما  القرآن،  أي:   Oٹ ٹ      Pٿ   

للغافلين.

عنه  به ونهوا  أمروا  مما  الذكر[)4(  PڤO في  الله  نزل   Oٹ  ٹ  ڤP

إرادة أن يتفكروا فينتبهوا. 

ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃ    ڃ   ڃ  چ  
ڌ   ڍ   ڍ    ڇ   ڇ   ڇ   ڇ    چ   چ   چ  
ک   ک   ڑ    ڑ   ژ   ژ    ڈ   ڈ   ڎ   ڎ   ڌ  
ک  ک  گ  گ  گ  گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ   ڱ  ڱ  ڱ  
ڱ  ں  ں  ڻ  ڻ  ڻ   ڻ  ۀ  ۀ     ہ  ہ  
ہ  ہ  ھ  ھ  ھ  ھ   ے  ے  ۓ  ۓ  

ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۇ   ۇ  ۆ  ۆ    ۈ 

))) عن ابن زيد. تفسير الطبري ج14: 75.
))) تفسير الماوردي ج3: 189.

))) الكافي ج1: 211، تفسير الطبري ج14: 75.
))) ساقطة من ج.

تفسير سورة النحل/الآيات 50-45.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..189



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 190

به  مكروا  وما  مكة  أهل  يريد:   ،OڄP المكرات   OڄP أي: 
.tرسول الله

Pڍ  ڌO حال، أي: متقلبين في أسفارهم ومتاجرهم.

أي: فيتخوّفوا،  قبلهم  قوماً  يهلك  أن  وهو  متخوّفين،  أي:   Oڑ  Pژ  

Pچ  چ  ڇ    العذاب وهم متخوّفون متوقعون، وهو خلاف قوله:   OژP

ڇO، وقيل: معناه: على تنقّص)1(، أي: يأخذهم على أن يتنقّصهم شيئاً بعد 
شيء في أنفسهم وأموالهم حتى يهلكوا.

Pڑ   ک  ک  کO حيث يحلم عنكم ولا يعذّبكم عاجلًا. 

وقرئ: Pگ  گO، وPڱO بالتاء والياء.

.Oڳ  ڳ   ڱ  ڱP :موصولة، وهو مبهم بيانه OگP O  گ  ڳ  ڳP
 Oڻ Pڻ   الظلال  من  حال   OںP الأيمان  بمعنى   OڱPو
حال من الضمير في PڱO لأنّه في معنى الجمع، وهو ما خلق الله من كل شيء 
له ظل، وجمع بالواو والنون لأنّ الدخور من أوصاف العقلاء، أو لأنّ في جملة ذلك 
من يعقل فغلّب العقلاء. والمعنى: أوَ لم يروا إلى ما خلق الله من الأجرام التي لها 
ظلال متفيّئة عن أيمانها وشمائلها، أي: عن جانبي كل واحد منها، مستعار من يمين 
ممتنعة  منقادة لله، غير  إلى جانب  الظلال من جانب  يرجع  أي:  الإنسان وشماله، 
عليه فيما سخرها له من التفيّؤ، والأجرام في أنفسها ـ أيضاً ـ داخرة صاغرة منقادة 

لأفعال الله فيها. 

في  أنّ  على  جميعاً،   Oھ ھ   ہ   ہ   ہ   لـPہ   بيان   Oھ Pھ  

))) عن مجاهد وغيره. تفسير الطبري ج14: 78.



بـPہ   ھ  ھO وحده، ويراد  لـPہ  بيان  أو  فيها،  يدبّون  السماوات خلقاً لله 
ہ  ہO الملائكة، وكرر ذكرهم على معنى: PےO خصوصاً من بين 
الساجدين لأنّم أعبد الخلق، أو يراد ملائكة الأرض من الحفظة وغيرهم، ]والمراد 
الله  لإرادة  انقيادها  غيرهم[)1(:  وبسجود  وعبادتهم،  طاعتهم  المكلفين:  بسجود 

وأنّا غير ممتنعة عليه. 

نفي  لبيان  استئناف  أو   ،Oۓ Pۓ   في  الضمير  من  حال   OڭP

الاستكبار وتأكيده، لأنّ من خاف الله لم يستكبر عن عبادته.

Pڭ  ۇO إن تعلّق بـPڭO فالمعنى: يخافونه أن يرسل عليهم عذاباً 

من فوقهم، وإن تعلّق بـPڭO فهو حال منه، أي: يخافون ربّم غالباً لهم قاهراً، 
 .)2(Oَا فَوْقَهُمْ قَاهِرُون كقوله: Pوَإنَِّ

ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ     ۉې  ې    ې  ې     ىى  ئا  ئا  
ئې   ئې   ئې   ئۈئۈ   ئۆ   ئۆ    ئۇ   ئۇ    ئو   ئو   ئە   ئە  
بج   ئي   ئى   ئم   ئح   یئج   ی   ی     ی    ئى   ئى   ئى  
تي   تى   تم   تخ   تح   بيتج     بى   بم    بخ   بح  

ثج  ثم   ٱ  ٻ  ٻٻ  ٻپ  پ  پ  پ
لو  أنّك  ترى  ألا  به،  العناية  للعدد ودلالة على  تأكيد  Pۉ     ۉO هو 

قلت: إنّما هو إله، ولم تؤكده بواحد لم يحسن، وخيل أنّك أثبت الإلهية لا الوحدانية.

الالتفات،  طريقة  على  التكلّم  إلى  الغيبة  من  الكلام  نقل   Oئا Pئا  

لأنّ الغائب هو المتكلّم، ولأنّه أبلغ في الترهيب من قوله: وإياه فارهبوه، ومن أن 

))) ساقطة من ج.
))) الأعراف: 127.

تفسير سورة النحل/الآيات 55-51.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..191



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 192

يجيء ما قبله على لفظ التكلّم. 

والواصب:  الظرف،  فيها  عمل  حال   OئۈP الطاعة،   :OئۆPو
الواجب الثابت، لأنّ كل نعمة منه فالطاعة واجبة له على كل منعم عليه، ويجوز 
أن يكون من الوصب، أي: وله الدين ذا كلفة ومشقة ولذلك سمّي تكليفاً، أو وله 

الجزاء دائمًا ثابتاً سرمداً لا يزال يعني: الثواب والعقاب. 

Pئى  ئى  ی   یO أي: ما اتصل بكم من نعمة في النفس أو المال فهو 

من الله.

الصوت  رفع  والجؤار:  إليه،  إلا  تتضّرعون  فما  أي:   Oبح وPڀ   
بالدعاء. وقرئ: تجرون، بطرح الهمزة وإلقاء حركتها على الجيم. 

عاماً   Oئى  ئى  ی   یP الضمير في  يكون  أن  Pتخ  تم  تىO يجوز 

لا  للبيان   OتىPو للكفار،  الخطاب  يكون  وأن  الكفرة،  فريق  بالفريق  ويريد 
اعتبر،  من  فيهم  يكون  أن  أنتم، ويجوز  كافر وهم  فريق  إذا  قال:  كأنّه  للتبعيض، 

 .)1(Oٌاهُمْ إلَِ الْبَِّ فَمِنْهُمْ مُقْتَصِد كقوله: Pفَلَمَّ نَجَّ

Pٱ  ٻ  ٻO من نعمة الكشف عنهم، كأنّم جعلوا غرضهم في 

الشرك كفران النعمة.

OٱP يكون  أن  ويجوز  ووعيد،  تخلية   Oپ پ    Pٻ  

وPٻO من الأمر الوارد بمعنى الخذلان والتخلية، واللام لام الأمر.

ٿ   ٿ   ٿ   ٺٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   
ٿ ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤڤ  ڤ  ڦ  ڦ   

))) لقمان: 32.



ڦ  ڦ  ڄڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ   چ  
چ  چ  چ      ڇ  ڇ  ڇ  ڇڍڍ  ڌ   ڌ  ڎ   ڎ  ڈ  
ڈ  ژژ  ڑ  ڑ  ک  ک  ک  ک  گ  گ   گ  گ  

ڳڳ  ڳ  ڳ  ڱڱ  ڱ  ڱ  ں   ں
وتنفع  تضـرّ  أنّا  فيها  اعتقدوا  لأنّم  آلهتهم،  يريد:  يعلمونها،  لا  لما  أي: 
وتشفع وهي جماد، فهم إذاً جاهلون بها، وقيل: الضمير في Pڀ  ڀO للآلهة، 
 OٺP لها OڤPأي: لأشياء غير موصوفة بالعلم، أي: يتقرّبون إليها، فـ

في أنعامهم وزروعهم وهي لا تشعر بذلك.

آلهة،  أنّا  زعمكم  في  الإفك  من   Oٹ ٿ  Pٿ   وعيد   OٿP

وأنّا أهل للتقرّب إليها. 

زعموا أنّ الملائكة بنات الله PڤO تنزيه لذاته من نسبة الولد إليه، أو 
تعجّب من قولهم.

Pڤ  ڦ  ڦO يعني: البنين، ومحلّه نصب عطف على PڤO أي: 

وجعلوا لأنفسهم ما يشتهونه من الذكور، أو رفع على الابتداء. 

وPڄO بمعنى: صار، كما يستعمل أصبح وأمسى وبات بمعنى الصيرورة، 
أي: صار Pڃ  ڃO مربداً من الكآبة، فهو PڃO مملوء حنقاً على المرأة. 

 OڍP المبشّـر   OڇP أجل   Oڇ چ       Pچ   يستخفي   OچP

ويحدّث نفسه وينظر Pڌ   ڌO هوان وذل Pڎ  ڈ  ڈ  ژO أي: يئده.

Pڑ  ڑ  ک  کO حيث يجعلون الولد الذي هو عندهم بهذا المحلّ لله 

تعالى، ويجعلون لأنفسهم من هو على العكس من هذه الصفة. 

تفسير سورة النحل/الآيات 60-56.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..193



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 194

النقص  Pگ  ڳO أي: صفة السوء، وهي الحاجة إلى الولد، أو صفة 

من الجهل والعجز.

والولد،  الصاحبة  عن  والغنى  الإلهية  صفات  وهو   Oڱ ڳ   Pڳ  

والنزاهة عن صفات المخلوقين. 

ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ    ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ  ھ   ھ  
ۇ   ڭۇ  ڭ  ڭ  ۓڭ  ۓ  ےے  ھ  ھ 
ۆ  ۆ  ۈ ۈ ۇٴ ۋ ۋ  ۅ  
ۅ  ۉ  ۉ  ېې  ې  ې  ى   ى  ئا   ئا  ئە  
ئې   ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ    ئۆ   ئۇ   ئۇ   ئو   ئو   ئە  
ئح   ئج   ی   ی   ی   ی    ئى   ئى   ئى   ئې  
تج   بىبي   بم   بخ   بح    بج   ئي   ئى   ئم  
ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ   تح  تخ  تم تى   

پ  پ  ڀڀ  ڀ    ڀ  ٺ   ٺ  ٺ    ٺ  ٿ
PۀO أي: بكفرهم ومعاصيهم.

PہO أي: على الأرض، أي: لأهلك الدواب كلها بشؤم ظلم الظالمين، 

وقيل: ما ترك من دابة ظالمة تدبّ عليها)1(، وعن ابن عباس: )من مشرك()2(. 

في  شركاء  ومن  البنات  من  لأنفسهم   Oۋ ۇٴ   ۈ   Pۈ  

ولأصنامهم  أموالهم  أرذل  له  ويجعلون  برسولهم،  الاستخفاف  ومن  رئاستهم 
.OۅP مع ذلك Oۋ  ۅP أكرمها

))) تفسير الماوردي ج3: 196.
))) الكشاف ج2: 613.



وPۉ  ۉ  ېO بدل من PۅO، وهو قول قريش: لنا البنون، 
أو هو قولهم: إن كان ما يقوله محمّد حقّاً فإنّ لنا الجنّة.

PئەO قرئ مفتوح الراء ومكسورها، وبالتخفيف والتشديد، فالمفتوح 

بمعنى: مقدّمون إلى النار معجّلون إليها، من أفرطت فلاناً وفرّطته في طلب الماء، 
خلّفته  إذا  خلفي:  فلاناً  أفرطت  من  متروكون)1(،  منسيون  وقيل:  قدّمته،  أي: 
في  التفريط  من  وبالتشديد  المعاصي،  في  الإفراط  من  المخفف  والمكسور  ونسيته. 

الطاعات. 

Pئىئى  ئىO أي: فهو قرينهم في الدنيا، جعل PئىO عبارة عن 

 OئېP زمان الدنيا، ويجوز أن يرجع الضمير إلى مشركي قريش، أي: زين
للكفار قبلهم PئېO فهو ولي هؤلاء لأنّم منهم. 

.OبجP ّعطف على محل Oتج  تحP

به وأشياء من  البعث، لأنّ بعضهم كان يؤمن  وPبخ  بم  بىO هو 
التحريم والتحليل.

Pٺ    ٺO سماع إنصاف وتدبر، لأنّ من لم يسمع بقلبه فكأنّه أصم. 

ڦ   ڦ   ڦ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ    ٹ   ٹٹ   ٹ    ٿ   ٿ   ٿ  
ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ    ڄ   ڄ   ڄ   ڦ  
چ  چ  چ  چ   ڇڇ  ڇ       ڇ  ڍ  ڍ  ڌ      ڌ  
ک     ک   ک   ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ    ڈ       ڈ   ڎ   ڎ  
گ  گ  گ  گ  ڳ ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱں  

))) عن سعيد بن جبير وغيره. تفسير الطبري ج14: 86.

تفسير سورة النحل/الآيات 68-66.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..195



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 196

ھ   ہ   ہہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ    ڻ   ں  
ھ  ھ  ھ    ے  ے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭڭ  ڭ  ۇ  
ۇ   ۆ     ۆ   ۈ    ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ      ۅۉ  ۉ  ې  ې  ې  ې

النون وضمها، هاهنا وفي )المؤمنون()1( وهو  بفتح   OٹP وقرئ: 
استئناف، كأنّه قيل: كيف العبرة؟ فقيل: نسقيكم Pڤ   ڤ  ڤO. وإذا ذكّر 

PٹO فعلى أن يكون اسمًا مفرداً بمعنى الجمع، مثل نعم في قوله:

وَتَنْتجُِونَـــهُ)2( قَـــوْمٌ  يُلْقِحُـــهُ  وُونَـــهُ    تَْ نَعَـــمٌ  عَـــامٍ  كُلِّ  فِ 

وإذا أنث فلأنّه تكسير )نعم(، والمعنى: أنّه سبحانه يخلق اللبن وسيطاً بين 
الفرث والدم يكتنفانه، وبينه وبينهما برزخ من قدرة الله عزّ اسمه لا يشوبانه ولا 

يبغي أحدهما عليه بلون ولا طعم ولا رائحة، بل هو خالص من ذلك كله.

PڄO أي: سهل المرور في الحلق. 

لابتداء  والثانية  بطونه،  في  ما  بعض  اللبن  لأنّ  للتبعيض،  الأولى   OہPو
الغاية، لأنّ بين الفرث والدم مكان الاستقاء الذي منه يبتدئ. 

P   ڃ  ڃ  ڃO يتعلّق بمحذوف، والتقدير: ونسقيكم من ثمرات 
لكيفية  بيان   Oچ  چ  چPأي: من عصيرها، و OڃP النخيل 
للتوكيد،  للظرف  تكريراً   OچP وتكون   OچPبـ يتعلّق  أو  الإسقاء، 
PچO يعود إلى الثمرات، لأنّ الثمر بمعنى الثمرات، ويجوز أن يعود  والهاء في 
سكراً،  منه  تتخذون  ما  والتقدير:  له،  صفة   OچPو محذوف  موصوف  إلى 

))) الآية: 21.
))) البيت لقيس بن حصين الحارثي. خزانة الادب ج1: 412.



وتكون )ما( نكرة موصوفة، أو ثمر تتخذون منه سكراً Pچ   ڇO لأنّم كانوا 
يأكلون بعضها ويتخذون بعضها سكراً. والسكر: الخمر وكل ما يسكر، سمّيت 

بالمصدر من سكر سُكراً وسكراً، قال:
ــكْرَانُ صَاحِــي)1( ــمْ  سَــكَرٌ  عَلَيْنَــا        فَأَجْــىَ اليَــوْمُ وَالسَّ   فَجَاؤُونَــا  بِِ

والرزق الحسن: ما هو حلال منها كالخل والدبس والتمر والزبيب. 

وجه  على  وعلّمها  قلوبها  في  وقذف  ألهمها  أي:   Oژ ڈ     ڈ   Pڎ  

أمرها  تدبير  في  ولطفها  الأنيقة  صنعتها  فأنّ  عليه،  الوقوف  إلى  لأحد  سبيل  لا 
والعجائب المركبة في طباعها شواهد بيّنة على أنّ الله سبحانه أودعها علمًا بذلك.

Pژ  ڑO هي )أن( المفسّة، لأنّ الإيحاء فيه معنى القول، وقرئ: بيوتاً 
أي:  وكسرها،  الراء  بضم   OگPو القرآن،  جميع  في  الياء  لأجل  الباء  بكسـر 
 OگP ومن الكرم الذي يعرشونه، أي: يتخذون منه العريش، والضمير في 
للناس. وPہO في جميعها للتبعيض، لأنّا لا تبني بيوتها في كل جبل وكل شجر 

وكل ما يعرش ولا في كل مكان منها. 

أكلتها  فإذا  واشتهيت،  شئت  ثمرة  أي  من  أي:   Oڳ ڳ   ڳ   ڳ  Pگ  

Pڱ  ڱ  ڱO أي: الطرق التي ألهمك وأفهمك في عمل العسل، أو إذا 

أكلت الثمار فاسلكي إلى بيوتك راجعة سبل ربّك لا تتوعر عليك ولا تضلين فيها.

وPڱO جمع ذلول حال من P  ڱ  ڱO، لأنّ الله ذللها لها وسهلها، أو 
من الضمير في PڱO أي: وأنت ذلل منقادة لما أمرت به.

ألوانه:  اختلفت  العسل  يعني:   Oۀ ڻ   ڻ   ڻ    ڻ   Pں  

))) أساس البلاغة: 450 دون نسبة، وكذا في المصادر المتوفرة.

تفسير سورة النحل/الآيات 70-69.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..197



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 198

أبيض وأصفر وأحمر Pۀ  ہ  ہO لأنّه من جملة الأشفية والأدوية المشهورة، 
وتنكيره: إما لتعظيم الشفاء الذي فيه، أو لأنّ فيه بعض الشفاء، وقال: Pں  ڻ  

ڻO وإن كانت تلقيه من أفواهها كالريق، لئلا يظن أنّه ليس من بطنها. 
عن  سنة  وسبعون  خمس  وهو  وأحقره،  أخسّه  أي:   Oۈ ۆ   Pۆ 

علّيj)1(، وتسعون سنة عن قتادة)2(، لأنّه لا عمر أسوء حالًا من عمر الهرم.

Pۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ      ۅO ليصير إلى حال شبيهة بحال الطفولة في النسيان، 

وأن يعلم شيئاً ثمّ ينسى فلا يعلمه إن سئل عنه، وقيل: لئلا يعلم زيادة علم على 
علمه. 

ئۆ   ئۇ   ئۇ   ئوئو   ئە   ئە   ئا   ئا   ى   ى   
ئىی   ئى   ئى   ئې   ئې   ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ   
ی   ی  ی  ئج  ئح  ئم  ئى  ئي  بج  
بح   بخ  بم  بى  بي  تج  تح  تخ  
تم   تىتي  ثج  ثم  ثى  ثي  جح  جم  حج   
ڀ    ڀ   پ   پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ٹ     ٿٿ    ٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ  

ٹ  ٹ   ٹ  ڤ   ڤ  ڤ
أي: جعلكم متفاوتين Pئە  ئوO فرزقكم أفضل مما رزق مماليككم وهم 
بشـر مثلكم، فأنتم لا تسوون بينكم وبينهم فيما أنعم الله به عليكم، ولا تجعلونهم 
فيه شركاء، ولا ترضون ذلك لأنفسكم، فكيف رضيتم أن تجعلوا عبيده له شركاء، 

))) التبيان ج6: 405، تفسير الطبري ج14: 95.
))) معالم التنزيل ج2: 209.



وتوجّهوا العبادة والقرب إليهم كما توجّهون ذلك إليه؟!. وقيل: معناه: إنّ الموالي 
والمماليك الله رازقهم جميعاً Pئى    ئىO في رزقه PئىO فلا يحسب الموالي أنّم 
يرزقونهم من عندهم، وإنّما هو رزق الله أجراه إليهم على أيديهم، وقيل: معناه: فلم 
يرد الموالي فضل ما رزقوه على مماليكهم حتى يتساووا في المطعم والملبس. ويحكى 
تلبسون  مما  فاكسوهم  إخوانكم  ))إنّما هم  يقول:   tّالنبي أنّه سمع  ذر:  أبي  عن 
وإزاره  رداؤه  ورداؤه  إلا  ذلك  بعد  عبده  رئي  فما  تطعمون(()1(،  مما  وأطعموهم 

إزاره من غير تفاوت.

النعمة. وقرئ:  Pی   ی  یO فجعل ذلك من جملة جحود 

PیO بالياء والتاء.

Pئي  بجO أي: من جنسكم.

على  الرجل  أختان  ))هم   :jالصادق وأعواناً.  خدماً  أي:   OتحP

بناته(()2(. وقيل: هم أولاد الأولاد)3(، وهو جمع حافد، وحفد الرجل: أسرع في 
الطاعة والخدمة. وفي الدعاء: ))إليك نسعى ونحفد(()4(.

Pتم   تىO يعني: بعضها.

وشفاعتها  الأصنام  منفعة  من  يعتقدون  ما  وهو   O ثم   Pثج  

ويكفرون Pڻ ثيO المشاهدة التي لا شبهة فيها، وقيل: يريد بنعمة الله: رسول 
اللهt والقرآن والإسلام، أي: هم كافرون بها منكرون لها. 

))) سنن أبي داود ج4: 342 ح 5158 ، أمالي الشيخ الطوسي ج2: 18.
))) تفسير القمي ج1: 387.

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج14: 98.
))) المزار: 121، مصنف عبد الرزاق 3: 119.

تفسير سورة النحل/الآيات 74-71.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..199



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 200

أَوْ  يَتيِمً...  إطِْعَامٌ...  Pأَوْ  كقوله:  به،  منتصب   OڀPو مصدر   OپP

مِسْكِينًاO)1(، أي: Pٻ  پ  پO أن يرزق شيئاً، ويجوز أن يكون بمعنى ما يرزق، 
فيكون PڀO بدلًا منه بمعنى قليلًا.

وPڀ  ڀ   ڀO صلة للرزق إن كان مصدراً، بمعنى: لا يرزق 
من السماوات مطراً ومن الأرض نباتاً، أو صفة إن كان اسمًا لما يرزق.

قيل: بعدما  الآلهة  معنى  في  لأنّه   OٻPلـ  Oٺ Pٺ   في   والضمير 
أنّم  مع  يستطيعون  ولا  أي:  للكفار،  يكون  أن  ويجوز  اللفظ،  على   Oپ Pپ  

أحياء شيئاً من ذلك فكيف بالجماد؟!. 

Pٺ  ٿ  ٿ  ٿO ]تمثيل للإشراك بالله والتشبيه به، لأنّ من يضـرب 

الأمثال[)2( يشبه حالًا بحال وقصّة بقصّة.

Pٹ    ٹ  ٹ O ما تفعلونه ويعاقبكم عليها Pٹ  ڤ   ڤO ذلك. 

ڦ  ڦ  ڦ  ڦ   ڄ  ڄ    ڄ ڄ  ڃ  ڃ  ڃ     
ڍڌ   ڍ   ڇڇ   ڇ   ڇ   چ   چ   چ    چ   ڃ  
ک   ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ     ڈ   ڈ   ڎڎ    ڌ  
ک   ک  گ  گ  گ     گ  ڳ  ڳ   ڳ  ڳ   
ۀ   ۀ    ڻ    ڻ   ڻ   ںڻ   ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ  
ے   ے    ھ   ھ   ھ   ھ   ہ   ہ    ہہ  
ۈۈ   ۆ   ۆ    ۇ    ۇ       ڭ   ڭ   ڭ     ڭ   ۓۓ  

ۇٴ     ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ

))) البلد: 14ـ 16.
))) ساقطة من أ.



ذكر PڄO ليميز العبد من الحر لأنّما من عباد الله.

ليطابق رزقناه  وحراً  أي:  موصوفة،   Oڃ Pڃ   قوله:  في   OھPو 
PڦO، ويجوز أن تكون موصولة.

وPڍ  ڍO معناه: هل يستوي الأحرار والعبيد؟ وإذا كان القادر 
يشاء  ما  على  القادر  الله  وبين  الحجارة  بين  يسوّى  فكيف  يستويان،  لا  والعاجز 

الرازق جميع خلقه؟!. 

الأبكم: الذي ولد أخرس فلا يُفهِم ولا يَفهَم.

Pڳ   ڳ  ڳ   ڱO أي: ثقل وعيال على من يلي أمره ويعوله.

Pڱ  ڱO حيثما يرسله في حاجة أو يصرفه في كفاية مهم لم ينفع ولم 

PںO بنجح ولا يهتدي إلى منفعة.

Pڻ  ڻ  ڻ   ۀO كان سليم الحواس نفاعاً كافياً ذا رشد وديانة فهو 

 Oہ  ھ  ھ   P PہO في نفسه  PہO والخير  الناس   OۀP

أي: دين قويم وسيرة صالحة. 

الدينية  النعم  من  عباده  على  يفيضه  ولما  لنفسه  الله  ضربهما  مثلان  وهذان 
والدنيوية، وللأصنام التي هي جماد وموات لا تنفع ولا تضّر، وقيل: ضربهما الله 

مثلين للكافر والمؤمن)1(. 

Pھ  ے   ے  ۓO أي: يختص به علم ما غاب منهما عن العباد 

وخفي عليهم علمه.

Pڭ  ۇ      ۇO أي: هو عند الله وإن تراخى، كما يقولونه في الشـيء 

))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج14: 100.

تفسير سورة النحل/الآيات 77-75.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..201



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 202

استقرابه،  في  بالغتم  إذا   Oۈ ۆ   Pۆ    البصر  كلمح  هو  يستقربونه:  الذي 
إنّه عنده قريب  ونOَ)1(، يعني:  تَعُدُّ مَِّا  سَنَةٍ  كَأَلْفِ  رَبِّكَ  عِنْدَ  يَوْمًا  Pوَإنَِّ  ونحوه: 
دان وهو عندكم بعيد، وقيل: معناه: إنّ إقامة الساعة وإحياء جميع الأموات تكون 

في أقرب وقت وأوحاه.

Pۇٴ     ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉO فهو يقدر على أن يقيم الساعة. 

ئە    ئا   ئا   ى   ى   ې   ې   ې   ې   
ئۈ   ئۆ    ئۆ   ئۇئۇ   ئو   ئو   ئە  
ئۈ  ئې  ئې   ئې    ئى  ئى  ئى  ی    ی  ی  
ٻ   ٱ   بم    بخ   بح      بج   ئي   ئى   ئم   ئجئح   ی  
ڀ   ڀ   ڀ    پ   پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ  
ٿ   ٿ   ٺٿ    ٺ   ٺ   ٺ   ڀ  

ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ    ڤ   ڤ
قرئ: PىO بضم الهمزة وكسرها في جميع القرآن.

حقّ  من  شيئاً  عالمين  غير  المعنى:  الحال،  موضع  في   Oئا ئا   Pى  
والمعنى: لا  PئاO مصدراً،  يكون  أن  البطون، ويجوز  الذي خلقكم في  المنعم 

تعلمون علمًا.

الذي ولدتم  Pئە   ئەO أي: وركّب فيكم هذه الأشياء لإزالة الجهل 

عليه، واكتساب العلم والعمل به من شكر المنعم وطاعته وعبادته. 

وقرئ: Pئۈ  ئېO بالياء والتاء.

))) الحج: 47.



PئىO مذللات للطيران بما خلق لها من الأجنحة والأسباب المؤاتية 

لذلك، والجو: الهواء المتباعد من الأرض في سمت العلو، والسكاك واللوح أبعد 
منه.

Pی  یO في قبضهن وبسطهن ووقوفهن Pی  ئجO جل جلاله. 
Pٻ  ٻO التي تسكنونها من الحجر والمدر والخيام والأخبية.

PپO هو فعل بمعنى مفعول، وهو ما يسكن إليه من بيت أو إلف)1(.

PڀO هي القباب من الأدم والأنطاع.

PڀO ترونها خفيفة المحمل Pٺ  ٺO أي: ارتحالكم من 

بلد إلى بلد. وقرئ بفتح العين وسكونها.

Pٺ  ٺO أي: تخف عليكم في أوقات السفر والحضر جميعاً.

PٹO أي: شيئاً ينتفع به Pٹ    ڤO إلى أن تبلى، أو إلى أن تموتوا. 

ڤ  ڤ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڄ  ڄ   ڄ  ڄ  
چ   چ    چ    ڃ   ڃ   ڃ   ڃ  
ڌ   ڍ   ڍ    ڇ   ڇ  ڇڇ   چ  
ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ   ژ  ڑ  ڑ  ک  
گ   گ   گ   گ    ک   ک   ک  
ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ    ڳ     ڳ    ڳ   ڳ  
ڻ  ڻ  ڻ   ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ  ھ  ھ  

ھ  ھ      ے   ے  ۓ 

))) الإلف: الأليف. )الصحاح: مادة ألف(.

تفسير سورة النحل/الآيات 85-81.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..203



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 204

والبرد الحر  في  بها  تستظلون  أشياء  والأبنية  الأشجار  من   Oڦ  Pڦ  

في  المنحوتة  والبيوت  الغيران  من  به  يستكن  ما  وهو  )كن(  جمع   OڃP

الجبال.

PڃO أي: قمصاً من القطن والكتان والصوف وغيرها Pچ   

چO، ولم يذكر البرد لأنّ الوقاية من الحر عندهم أهم، ودلّ ذكر الحر على البرد.
عام  والسربال  والجواشن.  الدروع  يريد   Oڇ چ   Pچ  

يقع على كل ما كان من حديد أو غيره.

Pڌ  ڌO تنظرون في نعمه الفاشية فتؤمنون به وتنقادون له. 

من  عليك  وجب  ما  وأديت  أعذرت  فقد  منك  يقبلوا  فلم   Oڈ Pڎ  

التبليغ. 

Pک  ک  کO التي عددناها حيث يعترفون بها وأنّا من الله Pک  

الله:  نعمة  وقيل:  الجاحدون،   OگP الله  غير  بعبادتهم   Oگ
نبوّة محمّدt)1( كانوا يعرفونها ثمّ ينكرونها عناداً، وأكثرهم المنكرون بقلوبهم. 

بالإيمان  يشهد لهم وعليهم  مقامه  القائم  إمامها  أو  نبيّها  PڱO وهو 

والتصديق والكفر والتكذيب.

Pڱ  ڱ  ں  ں  ڻO في الاعتذار، والمعنى: لا حجّة لهم، فدلّ 

بترك الإذن على أن لا حجّة لهم ولا عذر.

لأنّ  ربّكم،  أرضوا  لهم:  يقال  لا  أي:  يسترضون،   Oڻ ڻ   Pڻ  

الآخرة ليست بدار تكليف.

))) عن السدي. تفسير الطبري ج14: 105.



يوم  أو:  نبعث،  يوم  واذكر  والتقدير:  بمحذوف،   OٻڳP وانتصب 
نبعث وقعوا فيما وقعوا فيه.

Pھ   عليهم  ثقل  رأوه  إذا  أي:   OہP رأوا   OۀP قوله:  وكذا 
 .O  ھ  ھ

ۆ   ۇ   ۇ   ڭ    ڭ   ڭ   ڭ   ۓ  
ۉ   ۉ    ۅ   ۋۅ    ۋ   ۇٴ   ۈ  ۈ   ۆ  
ئائە   ئا   ى   ى    ې    ېې   ې  
ئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ   ٱ  ٻ       ٻ  ٻ  
ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   پ    پ   پ   پ   ٻ  
ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ   ٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹٹ  ٹ  
ڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڤڦ   ڤ    ڤ   ڤ  
چ   چ   چ   ڃ     ڃ  ڃ   ڃ   ڄ    ڄ  
ڌ  ڌ    ڇ   ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  

ڎ  ڎڈ  ڈ  ژ  ژ   ڑ
PۆO أي: آلهتنا التي دعوناها شركاء.

إيّاهم: الله  بإنطاق  لهم  عبدوهم  الذين  قال  أي:   Oۉ ۉ     Pۅ  

Pې  ېO في إنّا أمرناكم بعبادتنا أو في قولكم: إنّا آلهة. 

الله  لأمر  الاستسلام  أي:   OئاP أشركوا  الذين  يعني:   OېP

وحكمه بعد الإباء والاستكبار في الدنيا.

Pئە  ئوO أي: بطل عنهم Pئو  ئۇ  ڭO من أنّ لله شركاء وأنّم 

يشفعون لهم. 

تفسير سورة النحل/الآيات 90-86.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..205



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 206

كما  عقابهم  الله  يضاعف  الكفر  على  غيرهم  وحملوا   Oٻ Pٱ  

ضاعفوا كفرهم Pڀ  ڀ  ےO بكونهم مفسدين للناس بصدهم Pٻ  
 .O  ٻ  پ

الحجّة  أو  إليهم،  أرسل  الذي  نبيّهم  يعني:   Oٹ ٹ  ٿ  Pٿ 

الذي هو إمام عصرهم.

Pٹ  ڤO يا محمّد Pڤ  ڤ   ڤO أي: أمّتك.

PڄO أي: بياناً بليغاً Pڄ  ڄO من أمور الدين، فما من شيء منها 

إلا وقد بيّ في القرآن: إما بالنص عليه، أو الإحالة على ما يوجب العلم من بيان 
النبيtّ، أو الحجج القائمين مقامه، أو إجماع الأمة، فيكون على هذا حكم جميعها 

مستفاداً من القرآن. 

PڇO بالواجب من الإنصاف بين الخلق وغير ذلك.

PڇO وهو التفضل والندب، ولفظ الإحسان جامع لكل خير.

Pڇ  ڇ  ڍO وإعطاء الأقارب جميعاً حقّهم وصلتهم، وقيل: 

.)1(tّهم قرابة النبي

الله حدود  جاوز  ما  وهي  الفاحشة  أي:   Oڌ ڌ    Pڍ  

PڎO ما تنكره العقول PڎO طلب التطاول بالظلم. 

گ   گ    گ   گ   ک   ک   ک   ک   ڑ  
ں    ں   ڱ       ڱڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ  
ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ     ہ   ہ  ہ  ہ  

))) عن الباقرj. تفسير العياشي ج2: 267.



ۓ   ۓ   ے   ے    ھ   ھ   ھ   ھ  
ۅ   ۋ   ۋ   ۈۇٴ   ۈ   ۆ     ۆ    ۇۇ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ  
ئا   ى   ى   ې   ې    ې   ې   ۉ       ۉ   ۅ  
ئۈ    ئۆئۈ   ئۆ   ئۇ   ئۇ   ئو    ئو   ئە   ئە   ئا  
ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ئى    ئې   ئې  ئې  
پ  پ  پ  پ   ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺٺ  

ٿ  ٿ   ٿ  ٿ
عهد الله: هو البيعة لرسول اللهt على الإسلام والإيمان لقوله تعالى: Pإنَِّ 

.)1(Oمَ يُبَايعُِونَ الَله ذِينَ يُبَايعُِونَكَ إنَِّ الَّ

باسم  توثيقها  بعد  Pگ  ڳO أي:  البيعة   Oگ  گ  گP

الله، وأكّد ووكّد لغتان، والأصل: الواو والهمزة بدل منه.

يراقب  الكفيل  لأنّ  وشاهداً،  رقيباً   Oڱ ڱ   ڳ   ڳ   Pڳ  

حال المكفول به ويراعيه. 

Pہ    ثمّ  غزلت   OڇP كالمرأة  الأيمان  نقض  في   Oۀ Pڻ  

ينكث  ما  وهو  نكث،  جمع   OھP فجعلته  وإحكامه  إبرامه  بعد   Oہ
فتله، وهي ريطة بنت سعد بن تيم بن مرة من قريش، كانت تغزل مع جواريها إلى 

انتصاف النهار ثمّ تأمرهنّ فينقضن ما غزلن.

Pۓ  ۓ  ڭO بسبب أن تكون أمة، يعني: جماعة قريش Pڭ  ڭ  ڭ  

ۇO أي: أزيد عدداً وأوفر مالًا من أمّة من جماعة المؤمنين.

))) الفتح: 10.

تفسير سورة النحل/الآيات 94-91.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..207



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 208

لأنّه   Oڭ ۓ  Pۓ   لقوله:  الضمير   Oۈ ۈ   ۆ     Pۆ   

وبيعة  الله  بعهد  أتوفون  لينظر  أربى  بكونهم  يختبركم  إنّما  أي:  المصدر،  معنى  في 
رسول اللهt أم تغتّرون بكثرة قريش وقوّتهم وثروتهم وقلة غيرهم من المؤمنين 

وضعفهم وفقرهم.

 .tوعيد وتحذير من مخالفة الرسول Oۋ  ۋ  ۅ  ۅP

Pې  ى  ى  ئا  ئا  ئەO مسلمة مؤمنة Pئە  ئو  ئو   

أنّه  أنّه يختار الضلال والكفر، ويلطف بمن علم  ئۇO وهو أن يخذل من علم 
يختار الإيمان، يعني: إنّه بنى الأمر على الاختيار لا على الإجبار، وحقّق ذلك بقوله: 

 .O ئۈ   ئې  ئې ۅP

ثمّ كرر النهي عن اتخاذ الأيمان PٻO بينهم، تأكيداً عليهم، والدخل: أن 
يكون الباطن خلاف الظاهر، فيكون داخل القلب على الكفر والظاهر على الوفاء.

Pپ  پO عليها،  أقدامكم عن محجّة الإسلام  فتزل  Pپ  پO أي: 

وإنّما وحّدت القدم ونكّرت لاستعظام أن تزلّ قدم واحدة عن طريق الحقّ بعد أن 
ثبتت عليه فكيف بأقدام كثيرة.

بصدّكم  أو   Oٺ ٺ   Pٺ   بصدودكم  الدنيا  في   Oڀ Pڀ  

لغيرهم  سنة  نقضها  لاتخذوا  وارتدّوا  البيعة  أيمان  نقضوا  لو  لأنّم  عنها،  غيركم 
يستنون بها Pٿ  ٿ   ٿO في الآخرة. الصادقj: ))نزلت هذه الآية في 

ولاية علّيj والبيعة له حين قال النبيtّ: سلّموا على علّي بإمرة المؤمنين(()1(. 

))) تفسير العياشي ج2: 268.



ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤڤ  ڤ     ڦ  ڦ   ڦ   ڦ   ڄ  
چ   چ   چ   ڃچ    ڃ   ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ  
ڎ   ڌ   ڌ    ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇڇ  
ک   ڑ   ک  ک   ڎ  ڈ  ڈ  ژ  ژ  ڑ  
ک  گ  گ  گگ  ڳ   ڳ  ڳ  
ڻ   ڻ   ڻ   ں    ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ  
ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ   ھ  ھ  ھ  
ھ  ے  ے  ۓ  ۓ   ڭ  ڭ  ڭ  

ڭ  ۇ  ۇ  ۆ  ۆ   ۈ 
عرضاً   Oڤ Pڤ   الله  رسول  وبيعة   Oٹ Pٹ   تستبدلوا   OٹP

 Oڄ Pڦ    بالعهود  الوفاء  على  الثواب  من   Oڦ ڦ   Pڤ      الدنيا  من  يسيراً 
وأشرف Pڄ  ڄ  ڄO الفرق بين الخير والشّر. 

بالياء  لنجزين  وقرئ:  يفنى.  أي:   OڃP الدنيا  متاع  من   Oڃ Pڃ  

والنون. 

Pگ  گO يعني: في الدنيا، وهو الظاهر لقوله: PڳO، وعده 

الله ثواب الدنيا والآخرة، وعن ابن عباس: )الحياة الطيبة: الرزق الحلال()1(، وعن 
الحسن: )القناعة()2(، وقيل: يعني في الجنّة)3(، ولا يطيب لمؤمن حياة إلا في الجنّة. 

Pڱ  ں  ں   ڻ   به قوله:  الصالح وثوابه وصل  العمل  ولما ذكر 

))) تفسير الطبري ج14: 114.

))) تفسير الطبري ج14: 115.
))) عن قتادة وغيره. تفسير الطبري ج14: 115.

تفسير سورة النحل/الآيات 100-95 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..209



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 210

ڻO ليعلم أنّ الاستعاذة من جملة العمل الصالح، يعني: فإذا أردت قراءة القرآن 
إذا  تقول:  وكما   )1(Oْوُجُوهَكُم فَاغْسِلُوا  لَةِ  الصَّ إلَِ  قُمْتُمْ  Pإذَِا  كقوله:  فاستعذ، 
عند  يوجد  الفعل  لأنّ  الفعل،  بلفظ  الفعل  إرادة  عن  عبّ  وإنّما  الله،  فسمّ  أكلت 

القصد والإرادة بغير فاصل. 

ما  منه  يقبلون  أنّم لا  يعني:  أولياء الله،  Pہ  ہ  ہO أي: تسلط على 

يريده منهم Pۓ   ڭ  ڭO من يتولاه ويطيعه.

P  ۆ  ۆO الضمير في PۆO يرجع إلى PےO، ويجوز أن يرجع 
إلى PڻO أي: بسببه مشركون. 

ۈ  ۇٴ   ۋ  ۋ  ۅۅ  ۉ  ۉ   ې  ې  
ې  ې  ى  ىئا  ئا  ئە    ئە  ئو   ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ  
ئى   ئى   ئې   ئې      ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ  
ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ی    ی   ئى  
پ  پپ  پ     ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  
ٺ  ٺ   ٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ   
ڤ   ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڄ  ڄ   

ڄ  ڄ  ڃ  ڃڃ  ڃ  چ  چ   چ
تبديل الآية P ی Oالآية هو النسخ.

Pۉ  ۉ   ې  ڃO فينزل في كل وقت ما توجبه المصلحة، وما كان 

عالم  سبحانه  وهو  مصلحة،  وخلافه  اليوم  مفسدة  يصير  أن  جاز  أمس  مصلحة 
بالمصالح كلها.

))) المائدة: 6.



Pې  ې  ى  ىO أي: كاذب تأمر أمس بأمر واليوم بخلافه.

Pئا  ئە    ئە  ئوO جواز النسخ، وأنّه من عند الله لجهلهم. 

PئۆO وهو  Pئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆO يعني: جبرئيل، أضيف إلى 

الطهر كقولهم: حاتم الجود، وزيد الخير، والمراد: الروح المقدس، وحاتم الجواد، 
وزيد الخير. والمقدس: المطهر من المآثم. وفي P ڃ OوPئۇO من المعنى أنّه 
نزّله شيئاً بعد شيء على حسب المصالح، وفيه إشارة إلى أنّ التبديل أيضاً من باب 

المصالح.

بالحكمة،  ملتبساً  أي:   OئۇP في  الهاء  من  الحال  موضع  في   OئېP

يعني: أنّ النسخ من جملة الحقّ.

Pئې     ئېئىO بما فيه من الحجج والبيّنات فيزدادوا تصديقاً 

ويقولوا: هو الحقّ من ربّنا.

Pئى  ئىO معطوفان على محلّ PئېO والتقدير: تثبيتاً لهم 

وهداية وتبشيراً. 

Pٻ  پ  پO قالوا: يعلّمه غلام رومي كان لحويطب بن عبد العزّى 

أو يعيش، أسلم وحسن إسلامه وكان صاحب كتاب، وقيل: هو  اسمه: عايش 
سلمان الفارسي)1( قالوا: إنّه يتعلم القصص منه.

إليه  يضيفون  الذي  لغة  أي:   Oپ     ڀ  ڀ  ڀ  ڀP

التعليم ويميلون إليه القول أعجمية، من ألحد القبر ولحده فهو ملحد وملحود: إذا 
أمال حفره عن الاستقامة، ثمّ استعير ذلك لكل إمالة عن استقامة، فقالوا: ألحد 

))) عن الضحاك. تفسير الطبري ج14: 120.

211.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النحل/الآيات 105-101



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 212

فلان في قوله، وألحد في دينه.

وفصاحة.  بيان  ذو   Oٺ ٺ    ٺ     P القرآن  يعني:   OٺP

وقرئ: يلحدون بفتح الياء والحاء. 

Pٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹ  ٹO أي: يعلم الله منهم أنّم لا يؤمنون Pٹ   

ڤ   ڤO لا يلطف بهم ويخذلهم.
يليق  إنّما  أي:   ،Oى ى   Pې   لقولهم:  رد   Oڄ ڦ   Pڦ  

افتراء الكذب بمن لا يؤمن بالله، لأنّ الإيمان يمنع من الكذب. 

چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ    ڍ  ڌ  ڌ   ڎ  ڎ  
ک   ک   ک   ڑ       ڑ   ژ   ژ   ڈ   ڈ  
ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   گ    گ   گ   گ   ک  
ڱ  ڱ  ڱ   ڱ  ں  ں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  
ھھ    ھ   ہ   ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ   
ڭ   ڭ    ڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ے   ے   ھ  
ۋ   ۇٴ   ۈ    ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ  
ى   ې   ې   ې   ې    ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ  

ى  ئا  ئا  ئە
إنّما  والمعنى:   ،Oڃ ڃ   ڄ   ڄ   Pڄ    من  بدل   Oڇ Pچ  

يفتري الكذب Pچ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍO واستثنى منهم المكره. ويجوز أن 
 Oژ  ژP ينتصب على الذم، أو يكون شرطاً مبتدأ محذوف الجواب، لأنّ جواب 
يدلّ عليه، كأنّه قيل: من كفر بالله فعليهم غضب من الله، إلا من أكره. وروي: 
كلمة  فأجرى  أكره  من  فيهم  وكان  الإسلام،  عن  ارتدّوا  مكة  أهل  من  أناساً  أنّ 



وصهيب  وسمية،  ياسر  وأبواه  عمار  منهم  للإيمان،  معتقد  وهو  لسانه  على  الكفر 
وبلال وخباب، وقتل أبو عمار وأمه فأعطاهم عمار بلسانه ما أرادوا، فقال قوم من 
المسلمين: كفر عمار، فقال رسول اللهt: ))كلا، إنّ عماراً ملئ إيماناً من قرنه إلى 
قدمه، واختلط الإيمان بلحمه ودمه. وجاء عمار إلى رسول اللهt وهو يبكي، فقال 
له: ما وراءك؟ قال: شّر يا رسول الله، ما تركت حتى نلت منك وذكرت آلهتهم 
بخير، فجعل رسول اللهt يمسح عينيه ويقول: مالك، إن عادوا لك فعد لهم بما 

قلت(()1(. 

 Oڱ ڱ   Pڱ  استحبابهم  بسبب  الوعيد  إلى  إشارة   OڳP

واستحقاقهم خذلان الله بكفرهم.

غفلوا عن  إذ  منهم،  أغفل  أحد  فلا  الغفلة  الكاملون في   Oۀ ےP

تدبر عاقبة حالهم في الآخرة وذلك غاية الغفلة. 

أولئك  حال  من  هؤلاء  حال  تباعد  على  دلالة   Oۈ ۈ   Pۆ  

إنّه وليهم  بمعنى:  إنّه لهم لا عليهم،  إنّ ربّك لهم:  وهم عمار وأصحابه، ومعنى 
 ،Oہ Pہ  PٻO قوله:  وناصرهم لا عدوهم وخاذلهم. وقيل: إنّ خبر 

وهذا من باب ما جاء في القرآن تكرير PٻO، وكذلك الآية التي فيما بعد: Pٱ  
.O...      ٻ  ٻ  ٻ      ٻ  پ  پ

فأعطوهم  الكفر  على  وأكرهوا  الله  في  عذّبوا  أي:   Oۉ ۅ   ۅ   Pۋ  

بعض ما أرادوا ليسلموا من شّرهم. 

))) أسباب النزول: 198.

213.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النحل/الآيات 110-106



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 214

ڀ   ڀ    پ   پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ  
ٿ   ٿ    ٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺ    ٺ   ڀ   ڀ  
ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ   ڤ  ڤ       ڦ  
ڃ   ڄ   ڄ       ڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ  
ڇ   چ   چ   چ    چ   ڃ   ڃ   ڃ  
ڎ    ڌ   ڌ   ڍ   ڍ    ڇ   ڇ   ڇ  
ک   ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ    ڈ   ڈ   ڎ  
ک   ک  گ   گ    گ  گ  ڳ  ڳ  ڳ  
ڳ    ڱ   ڱ  ڱ       ڱ  ںں  ڻ  ڻ    ڻ  ڻ  ۀ   ۀ  

ہ   ہ  ہ  ہ  ھ 
 OٻP أو بـ)اذكر(، والمعنى: يوم يأتي OٌرَحِيمPبـ Oٻ  ٻP انتصب
إنسان يجادل PپO ذاته لا يهمّه غيرها، كلٌ يقول: نفسي نفسي. ومعنى المجادلة: 

ونَاO)1( ونحو ذلك.  الاحتجاج عنها والاعتذار لها، كقولهم: Pهَؤُلَءِ أَضَلُّ

Pٿ  ٿ  ٿ   ٿO أي: جعل القرية التي هذه صفتها مثلًا لكل قوم 

أنعم الله عليهم فبطروا وكفروا النعمة وتولوا، فأنزل الله بهم العذاب والنقمة.

PٹO أي: قارة ساكنة لا يزعجها خوف أو ضيق.

أثرهما  لأنّ  لباساً   Oڃ Pڄ   أثر  وسمّي  واسعاً،  أي:   OڤP

يظهر على الإنسان كما يظهر اللباس، وقيل: لأنّه شملهم الجوع والخوف كما يشمل 
والخوف)2(،  الجوع  من  وشملهم  غشيهم  ما  فأذاقهم  قال:  فكأنّه  البدن،  اللباس 

))) الأعراف: 38.
))) الكشاف ج2: 639.



وقيل: هذه القرية هي مكة)1( عذّبهم الله بالجوع سبع سنين حتى أكلوا القد والعلهز 
 tّالنبي من  خائفين  ذلك  مع  وكانوا  ـ  ويؤكل  والقراد  بالدم  يخلط  الوبر  وهو  ـ 
اشدد  ))اللهم  ]فقال:  عليهم  دعا  حين  وذلك  قوافلهم،  على  يغيرون  وأصحابه 

وطأتك على مضـر واجعل عليهم[)2( سنين كسني يوسف(()3(.

Pڍ   ڍO في موضع الحال. 

 OڈP أعطاكم OڎP أي: كلوا OڌP :ثمّ خاطب المؤمنين بقوله
من الغنائم وأحلّها لكم، وما بعده مفسّ في سورة البقرة)4(. 

ڭ   ۓ   ۓ   ے    ے   ھ     ھ   ھ  
ڭ  ڭ  ڭ  ۇ  ۇ  ۆۆ   ۈ    ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  
ۅ   ۅ    ۉ  ۉ  ې  ې   ې  ې  ى   ى  ئا  
ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆئۆ   ئۇ   ئۇ    ئو   ئو   ئە   ئە   ئا  
ٱ  ٻ  ٻ  ٻ      ٻ   ئې  ئې  ئى  ئى   
ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ    پ   پ   پ       پ  

ٺ  ٺ  ٿ  ٿ  ٿ
 ،Oھ بـPٺ   OۓP وينتصب  موصولة،  )ما(  تكون  أن  يجوز 
بالحلّ  البهائم  من   OےP تصفه   OھP الكذب  تقولوا  ولا  والمعنى: 
عَلَ  مٌ  رَّ وَمَُ لذُِكُورِنَا  خَالصَِةٌ  نْعَامِ  الَْ هَذِهِ  بُطُونِ  فِ  Pمَا  قولكم:  في  والحرمة 

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج14: 125.
))) ساقطة من ج.

))) صحيح البخاري ج1: 145، قرب الاسناد: 184.
))) الآية 172، 173.

215.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النحل/الآيات 119-116



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 216

أَزْوَاجِنَاO)1(. واللام مثلها في قولك: ولا تقولوا لما أحلّ الله: هو حرام، وقوله: 
Pۓ  ڭ  ڭ  ڭO بدل من PۓO. ويجوز أن تكون )ما( مصدرية، 

وينتصب PۓO بـPےO، والمعنى: ولا تقولوا: هذا حلال وهذا حرام 
لوصف ألسنتكم ]الكذب، أي: لا تحرّموا ولا تحلّلوا لأجل قول كذب نطقت به 
ألسنتكم[)2( لا لأجل حجّة، Pڭ ۇ  ۇO في إضافة التحريم والتحليل إليه، 

واللام في PڭO من التعليل الذي لا يتضمّن معنى الغرض. 

أفعال  من  عليه  هم  فيما  منفعتهم  أي:  محذوف،  مبتدأ  خبر   Oې Pې  

الجاهلية منفعة قليلة وعقابها عظيم. 

Pئو  ئو  ئۇO يعني في سورة الأنعام)3(. 
Pٻ  پO جاهلين غير متدبرين  PپO في موضع الحال، أي: 

للعاقبة.

Pٺ  ٺO أي: من بعد التوبة أو الجهالة. 

ڦ   ڦ    ڦ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ     ٿ  
چ   ڃ   ڃ    ڃ   ڃ      ڄ   ڄ   ڄڄ   ڦ  
چ  چ  چڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ   ڌ  ڌ  ڎ  ڎ     
گ   گ   ک   ک   ک  ک   ڑڑ   ژ    ژ   ڈ   ڈ  
ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڳڱ   ڳ   ڳ    ڳ   گ   گ  

ں  ڻ  ڻ       ڻ  ڻ  ۀ  ۀ

))) الأنعام: 139.
))) ساقطة من أ.
))) الآية: 146.



Pٹ  ٹO أي: كان وحده أمّة من الأمم لكماله في صفات الخير، وعن 

مجاهد: )كان مؤمناً وحده منفرداً في دهره بالتوحيد والناس كفار()1(، وعن قتادة: 
)كان إمام هدى وقدوة يؤتم به()2(.

PٹO مطيعاً PڤO دائمًا على عبادته PڤO مستقيمًا في الطاعة، مائلًا 

إلى الإسلام غير زائل عنه.

ملة  على  أنّم  زعمهم  في  قريش  لكفار  تكذيب   Oڦ ڦ   ڤ   Pڤ  

إبراهيم. 

Pڦ  ڄO يعني: لأنعم الله تعالى معترفاً بها. روي: أنّه كان لا 

يتغدى إلا مع ضيف)3(.

Pڄ  ڃ     ڃ  ڃO إلى ملة  للنبوّة  ]PڄO اختصه واصطفاه 
الإسلام[)4(.

أنّه ليس من أهل  PچO عن قتادة: )هي تنويه الله باسمه وذكره حتى 

كما  منا:  المصلي  قول  هي  وقيل:  النبوّة)6(،  هي  وقيل:  يتولونه()5(،  وهم  إلا  دين 
صليت على إبراهيم وآل إبراهيم)7(.

))) الدر المنثور ج4: 134.

))) الدر المنثور ج4: 134.
))) العرائس: 61.

))) ساقطة من أ، ب، ج.
))) تفسير الطبري ج14: 130.

))) الكشف والبيان ج6: 50.
))) عن مقاتل بن حيان. معالم التنزيل ج2: 216.

217.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النحل/الآيات 124-120



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 218

Pڍ  ڍO أي: من أهل الجنّة، وناهيك بهذا ترغيباً في الصلاح. 

Pڌ  ڎ  ڎO وفي PڌO هذه تعظيم لمنزلة رسول اللهt، وإعلام 

بأنّ أفضل ما أوتي خليل الله من الكرامة اتباع نبيّناj ملته من قبل أنّا دلّت على 
تباعد هذا النعت في المرتبة من بين سائر النعوت التي أثنى الله عليه بها. 

 OگP وبال   Oگ Pگ   المعنى:   )1(]Oگ گ   ]Pگ  
أخرى،  وحرّموا  تارة  فيه  الصيد  فأحلّوا   Oڳ ڳ  ڳ    Pڳ   المسخ  وهو 

وكان الواجب عليهم أن يحرّموه على كلمة واحدة ويتفقوا فيه. 

ے   ھھ   ھ   ھ    ہ   ہ   ہ    ہ  
ۈۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ڭۇ   ڭ  ڭ   ۓڭ   ۓ   ے  
ې   ې   ۉ  ۉ   ۅ   ۅ    ۋ   ۋ   ۇٴ  
ئو   ئو   ئە   ئە   ئا     ئا    ى   ېى   ې  
ئى   ئى   ئى   ئې   ئې   ئې   ئۈ   ئۆئۈ    ئۆ      ئۇ   ئۇ  
بج   ئي  ئى   ئم   ئح   ئج   ی   ی   ی    ی  

بح  بخ
 OھP مرضاته  إلى  ]طريق  هو  الذي   OہP دين   Oہ Pہ  

بالمقالة المحكمة الصحيحة وهي[)2( الدليل الموضح للحقّ، وقيل: بالقرآن)3(.

بها  تناصحهم  أنّك  عليهم  تخفى  لا  التي  وهي   Oھ Pھ  

وتنفعهم فيها.

))) زيادة يقتضيها السياق.
))) ساقطة من أ.

))) تفسير الطبري ج14: 131.



Pے  ے  ۓ  ۓO أي: بالطريقة التي هي أحسن طرق المجادلة 

من الرفق واللين من غير فظاظة وعنف ليكونوا أقرب إلى الإجابة. 

Pۅ  ۉO وإن أردتم معاقبة غيركم على وجه المجازاة فعاقبوه بقدر 

Pې  ې  ېO ولا تزيدوا عليه، وسمّى الفعل الأوّل باسم الثاني للمزاوجة. 

وكان المشـركون قد مثّلوا بقتلى أُحد وبحمزة بن عبد المطلب، أخذت هند كبده 
فجعلت تلوكه، وجدعوا أنفه وأذنه، فقال المسلمون: لئن أمكننا الله منهم لنمثّلن 

بالأحياء فضلًا عن الأموات، فنزلت)1(. 

ويراد  ،OئاP مصدر  وهو  الصبر  إلى  يرجع  الضمير   Oئە  Pئا 

فوضع  لكم،  خير  لصبركم  صبرتم  ولئن  والمعنى:  المخاطبون،   OڀPبـ
الصابرين موضع الضمير ثناء من الله عليهم بأنّم صابرون، ويجوز أن يراد جنس 

الصابرين، أي: الصبر خير للصابرين. 

بتوفيق   Oئۇ  ئۇ  ئۆP يا محمّد فيما تلقاه من الأذى  PئوO أنت 

الله وتثبيته.

Pئۈ  ئې  ئېO أي: على المشركين في إعراضهم عنك، أو على قتلى 

أُحد فإنّ الله تعالى نقلهم إلى كرامته.

وقرئ: في ضيق بفتح الضاد وكسرها، أي: لا يضيقن صدرك من مكرهم. 

Pئح  ئم  ئىO أي: هو ولي الذين اتقوا الشرك والكبائر وولي Pئم 

بج  بحO في أعمالهم. 

))) أسباب النزول: 199 ـ 200.

219.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة النحل/الآيات 128-125



سورة الإسراء

الكوفي عدّ  غيرهم،  في  عشر  كوفي،  آية  عشرة  وإحدى  مائة  وهي   مكية، 
 .Oدًا ذْقَانِ سُجَّ Pللَِْ

في حديث أُبّي: ))من قرأ )سورة بني إسرائيل( فرقّ قلبه عند ذكر الوالدين 
أُعطي في الجنّة قنطارين من الأجر(()1(، الصادقj: ))من قرأها في كل ليلة جمعة 

لم يمت حتى يدرك القائم، ويكون من أصحابه(()2(.

ٱ ٻ ٻ

پ      پ      پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ٿ   ٿ       ٺٿ   ٺ   ٺ      ٺ   ڀ   ڀ    ڀ   ڀ  
ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ   ڤ  ڤ     
ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ   ڄ  ڃ  ڃ  

ڃ  ڃچ  چ  چ     چ  ڇ  ڇ

PٱO علم للتسبيح ]كعثمان للرجل[)3(، وانتصابه بفعل مضمر ترك 

))) الكشف والبيان ج6: 54.
))) تفسير العياشي ج2: 276.

))) ساقطة من أ، ط.



إظهاره، والتقدير: أسبّح الله سبحاناً، ثمّ نزل PٱO منزلة الفعل فسدّ مسدّه، 
ودلّ على التنزيه البليغ من جميع القبائح.

وPٻO وسرى بمعنى، ونكّر قوله: PٻO لتقليل مدة الإسراء، وأنّه 
أسري به ]بعض[)1( ليلة من جملة الليالي من مكة إلى الشام مسيرة أربعين ليلة، وقد 
عرج به إلى السماء من بيت المقدس في تلك الليلة، وبلغ البيت المعمور وبلغ سدرة 

المنتهى، وقيل: إنّه كان قبل الهجرة بسنة)2(.

وPڀ  ڀO بيت المقدس، لأنّه لم يكن حينئذ وراءه مسجد.

ومهبط  الأنبياء  متعبد  لأنّه  والدنيا،  الدين  بركات  يريد   Oٺ Pڀ  

الوحي، وهو محفوف بالأنهار الجارية والأشجار المثمرة.

إلى  مكة  واحدة من  ليلة  منها إسراؤه في  التي  العجيبة   Oٺ     ٺ  ٺP

هناك، والعروج به إلى السماء، ورؤية الأنبياء، والبلوغ إلى البيت المعمور وسدرة 
المنتهى. وروي: أنّه لما رجع وحدّث بذلك قريشاً كذّبوه، وفيهم من سافر إلى بيت 
المقدس فاستنعتوه مسجد بيت المقدس، فجلي له فطفق ينظر إليه وينعته لهم حتى 
وصف جملته، ثمّ قالوا له: أخبرنا عن عيرنا، فأخبرهم بعدد جمالها وأحمالها، وقال: 
يقدمها جمل أورق)3(، ويطلع عليكم عند طلوع الشمس، فخرجوا يشتدون نحو 
الثنية فقال قائل منهم: هذه والله الشمس قد طلعت، وقال آخر: هذه والله الإبل قد 

أقبلت يقدمها جمل أورق كما قال محمّد، ثمّ لم يؤمنوا وقالوا: هذا سحر)4(. 

))) ساقطة من أ، ط.
))) طبقات ابن سعد ج1 ق1: 143.

)))  الأورق من الإبل: الذي في لونه بياض إلى سواد. )الصحاح: مادة ورق(.
))) الكشف والبيان ج6: 68.

تفسير سورة الإسراء/الآيات 3-1. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..221



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 222

وقرئ: ألا يتخذوا ـ بالياء ـ على: لئلا يتخذوا، وبالتاء على: أن لا تتخذوا، 
كقولك: كتبت إليه أن افعل كذا.

PڄO أي: معتمداً تكلون إليه أموركم. 

النداء  وقيل: على  الاختصاص،  ڃ  ڃO نصب على  ڃ   Pڄ  ڃ  

في قراءة من قرأ: لا تتخذوا ـ بالتاء ـ على النهي، والمعنى: قلنا لهم: لا تتخذوا من 
دوني وكيلًا يا ذرية من حملنا مع نوح، أو لا تتخذوا ذرية من حملنا مع نوح وكيلًا، 
فيكون PڄO موحّد اللفظ مجموع المعنى، كرفيق في قوله: Pوَحَسُنَ أُولَئكَِ 

رَفِيقًاO)1(، أي: لا تجعلوهم أرباباً.

ومن ذرية من حمل مع نوح عزير وعيسى، ذكّرهم سبحانه نعمته في إنجاء 
آبائهم من الغرق بحملهم في السفينة.

PچO أي: إنّ نوحاً P  چ چ  ڇO كثير الشكر. روي عن الباقر 

والصادقC: ))أنّه كان إذا أصبح وأمسى قال: اللهم إنّ أُشهدك أنّ ما أصبح 
أو أمسى بي من نعمة في دين أو دنيا فمنك وحدك لا شريك لك، لك الحمد ولك 

الشكر بها علّي حتى ترضى وبعد الرضا، فهذا كان شكره(()2(. 

ڇ  ڇ    ڍ  ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈ    ڈ  
گ   گ    ک   ک   ک   ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ  
ں   ڱ   ڱڱ    ڱ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   گ    گ  
ہ   ہ   ۀ    ۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ں  
ے   ے   ھ   ھ    ھ   ھ      ہ   ہ  

))) النساء: 69.
))) علل الشرائع ج1: 29.



ۈ   ۆ   ۆ   ۇ    ۇ   ڭڭ   ڭ   ڭ   ۓۓ  
ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ    ۇٴ   ۈ  
پ   پ   ٻٻ   ٻ   ٻ    ٱ   ېې    ې   ې   ۉ  

پپ  ڀ  ڀ  ڀ   ڀ  ٺ
أي: أوحينا Pڇ    ڍ  ڍO وحياً مقضياً مقطوعاً بأنّم يفسدون Pڎ  

ڈO لا محالة، ويعلون أي: يتعظمون ويبغون، والمراد بـPڌO التوراة.

به  المقطوع  القضاء  يكون  أو  محذوف،  قسم  جواب   OڎP وقوله: 
لتفسدن  أقسمنا  قال:  فكأنّه  له،  جواباً   OڎP فيكون  القسم  مجرى  جارياً 
PڈO: أولاهما: قتل زكريا وحبس إرميا حين أنذرهم سخط الله، والأخرى: 

قتل يحيى بن زكريا وقصد قتل عيسى. 

وقيل:  وجنوده،  سنحاريب  وهم  لنا،  عبيداً   :jعلّي وعن   Oگ Pگ  

بختنصـر)1(، فقتلوا علماءهم وأحرقوا التوراة وخرّبوا المسجد وقتلوا سبعين ألفاً 
منهم وسبوا سبعين ألفاً.

نمنعهم،  ولم  فعلوا  ما  وبين  بينهم  خلينا   :Oگ   گP قوله:  ومعنى 
وأسند   ،)2(Oَيَكْسِبُون كَانُوا  بمَِ  بَعْضًا  الِيَِن  الظَّ بَعْضَ  نُوَلِّ  Pوَكَذَلكَِ  فهو كقوله: 
وإحراق  المسجد  وتخريب  بالفساد،   Oڱ Pڱ   التردد  وهو  إليهم  الجوس 

التوراة من جملة الجوس.

وقوله: Pک  کO معناه: وعد عقاب أولاهما PڱO وعد العقاب 

))) عن ابن اسحاق. معالم التنزيل ج2: 225.
))) الأنعام: 129.

تفسير سورة الإسراء/الآيات 8-4. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..223



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 224

PںO لابد أن يفعل. 

بعثوا  الذين  على  والغلبة  الدولة  أي:   O ۀ    ۀ   ڻ   ڻ   Pڻ  

عليكم، وأظهرناكم عليهم وأكثرنا أموالكم وأولادكم.

نفر كالمعيز  أعدائكم، وهو جمع  أكثر عدداً من   Oہ  ھ     ھP

والعبيد، وقيل: النفير: من ينفر مع الرجل من قومه. 

فالإساءة   Oڭ بـPڃڭ   مختص  فالإحسان   Oے Pھ  

النفع والضرر إلى غيركم. وعن علّيj: ))ما أحسنت إلى  يتعدّى  مختصة بها، لا 
أحد ولا أسأت إليه وتلا هذه الآية(()1(.

حذف   Oۓ Pۈ   بعثناهم   OۆP المرة   Oۆ ۇ    Pۇ  

لدلالة ذكره أوّلًا عليه، والمعنى: ليجعلوا وجوهكم تبدو آثار المساءة والكآبة فيها. 
وقرئ: ليَِسُوءَ، والضمير لله أو للوعد أو للبعث، ولنسوء ـ بالنون ـ.

وقوله: Pې  ېO محلّه نصب بأنّه مفعول PۉO أي: ليهلكوا كل 
شيء غلبوه واستولوا عليه، ويجوز أن يكون بمعنى: مدة علوهم. 

أخرى  مرة   Oپ  پP تبتم  إن  الثانية  المرة  بعد   Oٻ ٻ   ٻ    Pٱ  

ثالثة PپO إلى عقوبتكم، وقد عادوا فأعاد الله عليهم النقمة بتسليط الأكاسرة 
عليهم، وقيل: ببعث محمّدt، فالمؤمنون يأخذون منهم الجزية إلى يوم القيامة)2(. 

والحصير: السجن. 

))) تنبيه الغافلين: 136. 
))) عن قتادة. تفسير الطبري ج15: 35.



ٹ   ٹ   ٹ     ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺ  
ڄ   ڦ   ڦ   ڦ    ڦ  ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ٹ  
چ   چ   ڃڃ    ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ  
ڌ   ڌ   ڍ    ڍ   ڇ     ڇ   ڇڇ   چ   چ 
ک   ک   ڑ    ڑ    ژ   ژ   ڈ      ڎڈ   ڎ  
ڳڳ   ڳ   گ    گ   گ    گ   ک   ک  

ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ
التي هي  أو للحالة  للطريقة  أو  الملل،   Oٿ  ٿ Pڳ  للملة   OٿP

أشدّ استقامة.

وعطف قوله: Pڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄO على Pڤ  ڤ  ڤ  ڦO على 
معنى: أنّه Pٻ ٹO ببشارتين: بثوابهم وبعقاب أعدائهم. 

Pچ  چO ربّه عند غضبه PچO على نفسه وأهله وماله كما يدعوه 

لهم Pڇ  ڇ  ڇ    ڍ  O يتسّرع إلى طلب كل ما يقع في قلبه ويخطر بباله لا 
يتأنّى فيه. 

PڎO أي: دلالتين تدلان على وحدانية خالقهما، لما في كل واحد منهما من 

 OژP آية في نفسه، وعلى هذا فيكون إضافة Oژ  ئۈP الفوائد، فكل واحد من
إلى PڌO وPکO للتبيين كإضافة العدد إلى المعدود، أي: PڈO الآية التي 
هي الليل PڌO الآية التي هي النهار PکO. وقيل: إنّ المراد: وجعلنا 
نيري الليل والنهار آيتين، يعني: الشمس والقمر فمحونا آية الليل، أي: فجعلنا 
الليل ممحو الضوء مظلمًا، وجعلنا النهار مبصراً يبصر فيه الأشياء، أو فمحونا آية 
الشمس  الشمس، وجعلنا  له شعاعاً كشعاع  القمر حيث لم يخلق  التي هي  الليل 

225.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة الإسراء/الآيات 12-9



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 226

ذات شعاع يبصر في ضوئها كل شيء.

Pک  ک  گ  گO لتتوصلوا ببياض النهار إلى التصّرف في معايشكم 

وطلب أرزاقكم.

PگO باختلاف الليل والنهار Pگ   ڳO والشهور وجنس 

PۇO وآجال الديون وغير ذلك، ولولاهما لم يعلم شيء من ذلك، ولتعطلت 

الأمور.

غير  بيّناً  تمييزاً  وميّزناه  ملتبس،  غير  بياناً  بيّناه   Oڱ ڱ   ڱ   Pڳ  

خاف. 

ہ   ہ    ہ   ۀ   ڻۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ں    ں   
ہ   ھ  ھ  ھ  ھ  ے      ے   ۓ  ۓ  ڭ  
ۋ   ۇٴ   ۈ   ۆۈ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ   
ئا   ئا   ى  ى   ېې   ې   ې   ۉ   ۉ   ۅۅ   ۋ   

ئە     ئە  ئو
يعني:  خرج،  إذا  سهم:  له  طار  قولك:  من  هو  وقيل:  عمله،   OڻP

ألزمناه ما طار من عمله، يريد: أنّ عمله له لازم لزوم القلادة أو الغل العنق لا 
ينفك عنه، كما قيل في المثل: )تقلدها طوق الحمامة()1(. وقرئ: ونخرج له ـ بالنون 
ـ، ويخرج له ـ بالياء ـ والضمير لله عزّوجل، ويخرج على البناء للمفعول، ويخرج من 

.OہP خرج، والضمير للطائر أي: يخرج الطائر

وانتصب PہO على الحال.

))) مجمع الأمثال ج1: 256.



صفتان   O ھ   وPھ   للمفعول.  البناء  على  ـ  بالتشديد  ـ  اهُ  يُلَقَّ وقرئ: 
 .OھP حال من OھPصفة، و OھPلكتاب، أو

PھO على إرادة القول، وعن قتادة: )يقرأ ذلك اليوم من لم يكن في الدنيا 

قارئاً()1(.

بمعنى  وهو  تمييز،   OڭPو  ،OےP فاعل  الرفع  محلّ  في   OۓPو
حاسب، كضـريب القداح بمعنى ضاربها.

بمعنى  أن يكون  به من قولهم: حسب عليه كذا، ويجوز  يتعلّق   OڭPو
الكافي ووضع موضع الشهيد فعدّي بـ)على(، لأنّ الشاهد يكفي المدعي ما أهّمه، 
وذكّر PڭO لأنّه بمنزلة الشهيد والقاضي، والأغلب أنّ ذلك يتولاه الرجال، 
فكأنّه قال: كفى بنفسك رجلًا حسيباً، أو تأوّل النفس بالشخص، كما يقال: ثلاثة 

أنفس. 

وزر  تحمل  ولا  وزرها  حاملة  نفس  كل  أي:   Oې ې   ې   ۉ   Pۉ  

نفس أخرى.

أن بعد  إلا  قوماً  نعذّب  أن  الحكمة  في  منا  صحّ  وما   Oئا ى   Pى  

Pئە O إليهم PئەO فنلزمهم الحجّة. 

ئى   ئې   ئې       ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ   ئۇ   ئو  
ئم   ئح   ئج     ی   ی   ی   ی   ئى   ئى  
ٻ        ٱ   تح    تج   بي   بى   بم   بخ   بح   ئيبج   ئى  
ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ  پ  ڀ  ڀ  ڀ   ڀ  ٺ  

))) تفسير الطبري ج15: 41.

227.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الإسراء/الآيات 17-16



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 228

ٹ   ٿ    ٿ   ٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺ  
ڦ   ڤ    ڤ   ڤ   ڤ   ٹ   ٹ   ٹ  
ڃ   ڃڃ   ڃ    ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ  
چ  چ  چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ   ڇ   ڍ  ڍ  
ڌڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ   ژ  ڑ  ڑ  

ک  ک  ک  ک  گ  گ  گ  گ
المعنى: Pئو  ئۇ  ئۇ  ئۆO أهل PئۆO بعد قيام الحجّة عليهم وإرسال 
الرسل إليهم Pئۈ  ئۈO المتنعّمين فيها بالإيمان والطاعة توكيداً للحجّة عليهم 

Pئې  ئېO بالمعاصي.

Pئې  ئى  ئىO أي: فوجب حينئذ على أهلها الوعيد فأهلكناها إهلاكاً، 

وإنّما خصّ المترفين ـ وهم الرؤساء ـ بالذكر لأنّ غيرهم تبع لهم، وقيل: معناه: كثّرنا 
مترفيها)1(، فيكون من باب أمّرته فأمر، أي: كثّرته فكثر، مثل: بشّته فبشر. وفي 
النتاج. وقرئ:  الحديث: ))خير المال سكة مأبورة ومهرة مأمورة(()2( أي: كثيرة 
آمرنا، أي: أفعلنا، من أمر وآمره غيره، وأمرنا بمعناه، أو من أمر إمارة وأمّره الله، 

أي: جعلناهم أمراء وسلطناهم. 

وPڇO مفعول P  یO، وPئج    ئحO تبيين لـPڇO وتمييز له، 
يعني: عاداً وثموداً وقروناً بين ذلك كثيراً. 

تفضّلنا  يرد غيرها  الدنيوية همته ولم  النعم  PٻO وهي  كانت   OڀP

المعجل  تقييد  أحدهما:  بقيدين:  الأمر  فقيّد   Oڀ Pڀ   منها   Oپ بـPپ   عليه 

))) عن قتادة وغيره. تفسير الطبري ج15: 43.
))) معاني الأخبار: 278، معجم الطبراني الكبير ج7: 91.



بالمشيئة، والثاني: تقييد المعجل له بإرادته. وقوله: Pڀ  ڀO بدل من PپO بدل 
البعض من الكل، لأنّ الضمير في PپOيرجع إلى PڀO وهو للكثرة، وقيل: هو 

من يريد الدنيا بعمل الآخرة كالمرائي والمنافق.

PٿO مطروداً من رحمة الله تعالى. 

Pٹ  ٹ  ٹO أي: حقّها من السعي، اشترط ثلاث شرائط في كون 

السعي PڦO: إرادة الآخرة، والسعي فيما كلّف من الفعل والترك، والإيمان 
الصحيح؛ وشكر الله سعيه هو ثوابه على الطاعة. 

PڦO أي: كل واحد من الفريقين، والتنوين عوض من المضاف إليه.

من عطائنا، ونجعل الآنف منه مدداً للسالف لا نقطعه،  نمدّهم: نزيدهم 
فنرزق المطيع والعاصي جميعاً على وجه التفضل، Pڃ  چ  چ  چO وفضله 

ممنوعاً لا يمنع من عاص لعصيانه. 

PڇO بعين الاعتبار PڇO جعلناهم متفاوتين في التفضل، ودرجات 

الآخرة ومراتبها PڎO والتفاوت فيها أكثر. 

Pگ  گO يعني: أنّك إذا فعلت ذلك بقيت ما عشت مذموماً على 

ألسنة العقلاء PگO لا ناصر لك، وقيل: معنى القعود: الذل والخزي والعجز 
لا الجلوس، كما يقال: قعد به الضعف. 

  ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ    ڱ  ںں  ڻ      ڻ  
ھ   ھ   ہ    ہ   ہ   ہ   ۀ    ۀ   ڻ   ڻ  
ڭ   ڭ    ۓ   ۓ   ے    ے   ھ   ھ  
ڭ  ڭ  ۇ  ۇ  ۆ  ۆ  ۈ  ۈ          ۇٴ   ۋ  

229.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الإسراء/الآيات 23-18



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 230

ى   ى    ې   ې   ېې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ  
ئا  ئا      ئە  ئە

معناه: أمر P ڳ O أمراً مقطوعاً به.

لا  بأن  يريد:  أو  نهي،   Oچ وPچ      أي،  بمعنى  )أن(   :Oڱ Pڳ  

تعبدوا.

تحسنوا  بأن  أو   ،OںP بالوالدين  وأحسنوا  أي:   OڱP

بالوالدين إحساناً.

PڻO هي )إن( الشـرطية زيدت عليها )ما( توكيداً، ولذلك دخلت النون 

المؤكدة في الفعل، وPۀO فاعل PڻO. وقرئ: يَبْلُغَانِ، وعلى هذا فيكون 
.OۀP عطف على OہPبدلًا من ألف الضمير، و OۀP

PھO صوت يدلّ على تضجر. وقرئ: أف، ـ بالتنوين والكسـر ـ، وأف 

ـ بالفتح ـ وكذلك في الأنبياء)1( والأحقاف)2(، وقرأ أبو السمال)3(: أف ـ بالضم ـ. 
فأما الكسر فعلى أصل البناء، وأما الفتح فتخفيف للضمة والتشديد كـ)ثم(، وأما 

الضم فللإتباع كـ)منذ(.

يكبرا  أن   :Oہ ۀ    ۀ   ڻ   ڻ   Pڻ   قوله:  ومعنى 
أشق  وذلك  وكنفه  بيته  في  عنده  فهما  غيره،  لهما  كافل  لا  ولدهما  على  كَلّ  ويكونا 
عليه، وربّما تولى منهما ما كانا يتوليان منه في حال صغره، فأمر بأن يستعمل معهما 

))) الآية: 67.

))) الآية: 17.
))) أبو السمال قعنب بن أبي قعنب العدوي البصري، له اختيار في القراءة شاذ عن العامة. ينظر: غاية 

النهاية في طبقات القراء ج2: 27.



لين الجانب وخفض الجناح والاحتمال حتى لا يقول لهما ـ عند الضجر بما يستقذر 
منهما أو يستثقل من مؤونتهما ـ: أف، فضلًا عما يزيد عليه.

ولقد بالغ عزّ وعلا في التوصية بهما حيث شفع الإحسان إليهما بتوحيده، ثمّ 
ضيّق الأمر في البر بهما حتى لم يرخّص في أدنى كلمة تدلّ على التضجر مع موجبات 
الضجر. وعن الصادقj: ))أدنى العقوق: أف، ولو علم الله شيئاً أهون من أف 

لنهى عنه(()1(.

أراداه  شيء  من  تمتنع  ولا  يفعلانه،  عما  تزجرهما  لا  أي:   Oھ Pھ  

منك.

يقتضيه  كما  جميلًا   Oۓ Pے    والنهر  التأفيف  بدل   Oے Pھ  

إبراهيمj لأبيه مع  أماه كما قال  أبتاه ويا  يا  حسن الأدب، وقيل: هو أن يقول: 
كفره: Pيَا أَبَتOِ)2(، ولا تدعوهما بأسمائهما فإنّه من الجفاء وسوء الأدب)3(.

الجود  إلى  حاتم  كإضافة  يكون  أن  أحدهما:  وجهان:   Oڭ Pڭ   وفي 
إذا قلت: حاتم الجود، أي: فاخفض لهما جناحك الذليل. والآخر: أن تجعل لذلّه 

جناحاً منخفضاً، كما جعل لبيد للشمال يداً وللقرّة زماماً في قوله:
ــاَلِ زِمَامُهَــا)4( ةٍ          قَــدْ أَصْبَحَــتْ بيَِــدِ الشِّ وَغَــدَاةَ رِيــحٍ قَــدْ كَشَــفْتُ وَقَــرَّ

أراد المبالغة في التواضع والتذلل لهما.

برحمتك عليهما  تكتف  فرط رحمتك لهما لكبرهما، ولا  Pۇ  ۇO من 

))) الكافي ج2: 348.
))) مريم: 42.

))) عن الحسن الدر المنثور ج4: 171.
))) ديوان لبيد بن ربيعة العامري: 176، وفيه: قد وزعت... إذ... . 

231.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الإسراء/الآيات 25-24



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 232

التي لا بقاء لها، بل ادع الله سبحانه بأن يرحمهما رحمته الباقية، واجعل ذلك جزاء 
قال:   tّالنبي أنّ  الصحيح:  وفي  لك.  وتربيتهما  حال صغرك  عليك في  لرحمتهما 
))رغم أنفه ـ ثلاث مرات ـ قالوا: من يا رسول الله؟ قال: من أدرك أبويه عند الكبر 
أحدهما أو كلاهما ولم يدخل الجنّة(()1(. وعن حذيفة: أنّه استأذن رسول اللهt في 

قتل أبيه وهو في صف المشركين، فقال له رسول اللهt: ))دعه يليه غيرك(()2(. 

Pۉ  ۉ  ېO بما في ضمائركم من البر والعقوق.

أي:   Oئا  ئا Pى   والبر  الصلاح  إلى  قاصدين   O ې   Pې  

 .OئەP التوابين الراجعين إلى الله فيما يتوبهم

ئې   ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ    ئۇ   ئو   ئو  
ئې  ئى  ئى    ئى  ی    یی  ی  ئج  ئح  
ئم  ئى   ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ  پ  ڀ   
ڀ   ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ    ٿ  ٿ    ٿ   
ڦ   ڦ     ڦ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ  

ڦ  ڄڄ  ڄ     ڄ     ڃ   ڃ  ڃ  ڃ
وصى سبحانه بغير الوالدين من القرابات، وبأن يؤتى حقّهم بعد أن وصى 
بهما، وقيل: إنّ المراد بذي القربى: قرابة النبيّ)3(. وعن أبي سعيد الخدري)4(: )أنّه لما 

))) صحيح مسلم ج8: 5.
))) الكشاف ج2: 660.

))) عن الأئمّة b. تفسير الطبري ج15: 53، تفسير العياشي ج2: 287.
))) أبو سعيد سعد بن مالك بن سنان الخدري الخزرجي، الصحابي المشهور، أول مشاهده الخندق 

توفي سنة 74 هـ. ينظر: الاستيعاب ج2: 47، معجم رجال الحديث ج8: 48.



نزلت أعطى رسول اللهt فاطمة فدكاً()1(.

PئۆO أي: وآت المسكين PئۇO الذي جعله الله له من الزكاة، 

وآت P  ۓ  ئۈO حقّه وهو المنقطع به من المجتازين.

Pئۈ  ئېO والتبذير: تفريق المال فيما لا ينبغي، وإنفاقه على وجه الإسراف. 

لم  الحقّ  في  ماله  جميع  أنفق  ولو  تبذيراً،  كان  باطل  في  مدّاً  أنفق  )لو  مجاهد:  وعن 
يكن مبذّراً()2(. ومرّ رسول اللهt بسعد)3( وهو يتوضأ فقال: ))ما هذا السرف يا 

سعد؟! قال: أوَ في الوضوء سرف؟ قال: نعم وإن كنت على نهر جار(()4(. 

Pی   الذم  غاية  وهذا  طريقتهم،  السالكون  أمثالهم   Oی Pی    

ئج  ئح  ئمO فلا ينبغي أن يطاع فإنّه لا يدعو إلا إلى مثل فعله من الشّر. 
وإن تعرض عن هؤلاء الذين أمرتك بإيتاء حقوقهم حياء من الرد، لتبتغي 
 Oڀ ڀ    ڀ    Pپ   البذل  معها  يمكنك  التي  والسعة   Oپ Pپ   الفضل 
أي: عدهم عدة جميلة، فوضع الابتغاء موضع فقد الرزق، لأنّ فاقد الرزق مبتغ 
له. ويجوز أن يتعلّق Pٻ  ٻ  پ  پO بجواب الشـرط مقدّماً عليه، أي: فقل 
لهم قولًا سهلًا تطييباً لقلوبهم ابتغاء رحمة الله التي ترجوها برحمتك عليهم. ويجوز 

أن يكون الإعراض عنهم كناية عن عدم الاستطاعة، أي: وإن لم تنفعهم. 

ثمّ أمر سبحانه بالاقتصاد الذي هو بين الإسراف والتقتير، وهو تمثيل لمنع 

))) شواهد التنزيل ج1: 339.
))) تفسير الطبري ج15: 54.

فيهم  جعل  الذين  الستة  أحد  المشاهد،  وسائر  بدراً  شهد  الزهري،  القرشي  وقاص  أبي  بن  سعد   (((
الشورى، توفي في زمن معاوية. ينظر: الاستيعاب ج2: 18، معجم رجال الحديث ج8: 54.

))) سنن ابن ماجة ج1: 147 ح425.

233.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الإسراء/الآيات 30-26



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 234

الشحيح وإعطاء المسرف.

Pٹ  ٹO أي: فتصير ملوماً عند الله، لأنّ المسـرف غير مرضي عنده 

وعند الناس PڤO منقطعاً بك لا شيء عندك، وقيل: محسوراً: عرياناً)1(. 

Pڤ  ڤO يوسع PڦO ويضيقه بحسب المصلحة مع سعة خزائنه. 

ڌ   ڌ   ڍڍ   ڇ   ڇ   ڇڇ   چ   چ   چ    چ  
ک   ک       ک      ڑڑ   ژ   ژ   ڈ   ڈ      ڎ   ڎ   
ڱڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳ     ڳ   گ   گ   گ   گ   ک   
ہ    ۀ   ۀ   ڻ   ڻ    ڻ   ڻ   ں   ں   ڱ   
ہہ  ہ   ھ     ھ  ھ  ھ  ے  ے  ۓ  ۓ    ڭ   ڭ  
ۅ   ۋ       ۋ   ۇٴ   ۈۈ   ۆ   ۇۆ   ۇ   ڭ   ڭ  
ئا     ئا   ىى    ې     ې   ې       ې   ۉ   ۉ   ۅ  

ئە  ئە  ئو  
كانوا يئدون بناتهم PچO الفقر وهو الإملاق، فذلك قتلهم أولادهم، 
فنهاهم الله سبحانه عن ذلك وضمن لهم أرزاقهم. وقرئ: خَطْأ، يقال: خَطَأَ خَطْأً، 

أي: أثم إثمًا، والَخطأ والِخطأ كالحذر والحذر، وقرئ: خِطاء ـ بالكسر والمد ـ. 

PکO قبيحة زائدة على حد القبح.

Pک   گO أي: وبئس طريقاً طريقه وهو أن يغصب على الغير امرأته 

أو أخته أو بنته من غير سبب، والسبب ممكن وهو النكاح المشروع. 

Pڱ  ڱO وهو أن يكفر بعد إيمان، أو يزني بعد إحصان، أو يقتل مؤمناً 

))) عن الصادقj. تفسير القمي ج1: 381.



عمداً.

ڻ   Pڻ   الثلاث  هذه  من  واحدة  راكب  غير   Oں ں   Pڱ   

PڻO أي: تسلّطاً على  ڻO الذي بينه وبينه قرابة توجب المطالبة بدمه 
القاتل في الاقتصاص منه.

للولي، أي:  الضمير  أنّ  فالياء على  والتاء،  بالياء   Oۀ  ۀP وقرئ: 
يمثل  أو لا  الجاهلية،  اثنين والقاتل واحد كعادة  القاتل، ولا  الولي غير  يقتل  فلا 
قاتل  أو  للولي  الخطاب  أنّ  والتاء على  الأوّل،  للقاتل  الضمير  إنّ  وقيل:  بالقاتل، 

المظلوم.

له  أوجب  بأن  الله  نصره  أي:  للولي  إما  والضمير:   Oھ ھ  Pہ   

في  ويثيبه  بقتله  القصاص  أوجب  بأن  ناصره  الله  لأنّ  للمظلوم،  وإما  القصاص، 
الآخرة. 

Pڭ   ڭ  ڭ  O وهي حفظه عليه.

Pۇٴ  ۋ  ۋ      ۅO أي: مطلوباً يطلب من المعاهد أن يفي به، ويجوز 

أن يكون تخييلًا، كأنّه يقال للعهد: لم نكثت؟ توبيخاً للناكث كما تسأل الموؤودة Pبأَِيِّ 
 .)1(Oْذَنْبٍ قُتلَِت

أو  كان  صغيراً  الميزان  وهو  وكسرها،  القاف  بضم   OېP وقرئ: 
كبيراً.

ما  وهو  رجع،  إذا  آل:  من  تفعيل  وهو  عاقبة،  وأحسن   Oئە Pئە  

يؤول إليه.

))) التكوير: 9.

235.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الإسراء/الآيات 35-31



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 236

ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈئې   ئې  ئې  ئى   ئى  ئى     ئو  ئۇ  ئۇ  
ی  ی   ی  ی  ئج   ئح    ئم  ئى  ئي  بجبح  بخ  
بم  بى  بي  تج  تح     تخ    تم  تى  تي  ثج  ثم      
پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ    ٱ   حج    جم   جح   ثي   ثى  
پپ  پ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ     ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ  
ڤ       ڤڤ   ڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ    ٿ   ٿ  

ڦ  ڦ  ڦ  ڦ
يقال: قفا أثره وقافه واقتفاه واقتافه بمعنى: اتبعه، ومنه القافة. أي: لا تكن 
Pئۆ  ئۈO من قول أو فعل كمن يتبع مسلكاً لا يعلم  PئۇO لا علم  في اتباعك 
أنّه يوصله إلى مقصده، والمراد: النهي عن أن يقول الرجل ما لا يعلم أو يعمل بما 
لا يعلم، ويدخل فيه النهي عن اتباع الظن وعن التقليد، وعن الحسن: )لا تقف 
أخاك المسلم إذا مرّ بك فتقول: هذا يفعل كذا، ورأيته يفعل كذا ولم تر، وسمعته 

ولم تسمع()1(.

.Oئې  ئى   ئىP إشارة إلى OیP

وPیO في موضع الفاعل، أي: PئىO واحد منها كان PیO عنه، 
فمسؤول مسند إلى الجار والمجرور، يقال للإنسان: لم سمعت ما لا يحلّ لك سماعه؟ 
ولم نظرت إلى ما لا يحلّ لك النظر إليه؟ ولم عزمت على ما لا يحلّ لك العزم عليه؟. 

PبجO حال، أي: ذا مرح.

Pبم  بى  بيO لن تجعل فيها خرقاً بشدّة وطئك لها Pتج  تح     تخ    

))) الكشف والبيان ج6: 98.



تمO بتطاولك، وهذا تهكّم بالمختال.
في  والسيئة   ،OتيP ضمير  إلى  سيء  إضافة  على   OثىPو سيئة  قرئ: 
 OجمP :مع قوله OثىP :حكم الأسماء بمنزلة الإثم والذنب، فلذلك قال
إذ لا اعتبار بتأنيثه، أي: كل ما نهى عنه من هذه الخصال المعدودة كان إثمًا مكروهاً. 

PٱO إشارة إلى ما تقدّم من قوله: Pچڀ  ڀ  ڀ  ڀ     ٺO إلى هذه 

الغاية، وسمّه حكمة، لأنّه كلام محكم لا مجال فيه للفساد بوجه. وعن ابن عباس: 
)إنّ هذه الثماني عشـرة آية كانت في ألواح موسى أوّلها: )لا تجعل مع الله إلهاً آخر(، 
جعل الله سبحانه فاتحتها وخاتمتها النهي عن الشـرك()1(، لأنّ التوحيد رأس كل 

حكمة. 

لم  الأولاد  أفضل  وهم   Oٹ Pٹ    أفخصّكم  أي:   OٿP

الحكمة. وهو  البنات وهذا خلاف  الأدون وهي  واتخذ  لنفسه  نصيباً  فيهم  يجعل 
خطاب للذين قالوا: الملائكة بنات الله.

أنفسكم  بتفضيلكم  ثمّ  إليه الأولاد  بإضافتكم   Oڤ      ڦ  ڦ  ڦP

عليه. 

چ   چ    چ   چ      ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ  
ژ   ڈ    ڈ    ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍ   ڍ       ڇ   ڇ   ڇ   ڇ     
گ   گ     گ    گ   ک   ک      ک   ک   ڑ   ڑ   ژ  
ڻ   ڻ   ڻ    ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳڳ   ڳ   ڳ  

ڻۀ  ۀ   ہ       ہ  ہ  ہ

))) الكشاف ج2: 668.

237.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الإسراء/الآيات 44-41



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 238

فيه  التصـريف  أوقعنا  أو  فيه،  العبر  وفصّلنا  الدلائل  كررنا  أي:   OڄP

وجعلناه مكانا للتكرير PڃO ليتعظوا ويعتبروا. وقرئ: ليذكروا.

زاد  ما  خضوعاً  )زادني  سفيان:  وعن  الحقّ،  عن   Oچ چ    ڃ   Pڃ  

أعداءك نفوراً()1(.

المشـركين وجزاء مقالة  PڌO جواب عن  قوله:  أنّ  يدلّ على   OڌP 

لـPڇO، والمعنى: لطلبوا PڎO من له الملك والإلهية PڈO بالمغالبة، كما يفعل 
ةٌ  الملوك بعضهم ببعض. وفيه إشارة إلى دليل التمانع كما في قوله: Pلَوْ كَانَ فِيهِمَ آلَِ

 .)2(Oإلَِّ الُله لَفَسَدَتَا

PکO في معنى: تعالياً، والمراد: البراءة من ذلك والنزاهة، ووصف العلو 

بالكبر مبالغة في معنى البراءة عما وصفوه به. 

Pگ  گ   گO بلسان الحال، حيث تدلّ على صانعها وعلى صفاته العلى، 

فكأنّا تنطق بذلك، وكأنّا تنزّه الله عما لا يجوز عليه من الشركاء، وليس شيء من 
الموجودات PڱO وP  ں  O بحمد الله على هذا الوجه، إذ كلها حادث مصنوع 
قديم غنيّ عن كل شيء  إثبات  يدلّ على  فهو  إلى صانع غير مصنوع[)3(،  ]يحتاج 

سواه، لا يجوز عليه ما يجوز على المحدثات.

لم  إذ  الأشياء،  هذه  تسبيح  تعلمون  لا  أي:   Oڻ ڻ   ڻ   Pڻ   

تنظروا فيها فتعلموا دلالتها على التوحيد.

Pۀ   ہ       ہ  ہO لا يعاجلكم بالعقاب على سوء نظركم وشرككم. 

))) الكشاف ج2: 669.
))) الأنبياء: 22.
))) ساقطة من أ.



ڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ے   ے   ھ   ھ   ھ    ھ  
ڭ   ڭ  ۇ  ۇ  ۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ    
ۅۅ  ۉ  ۉ  ې  ې  ې  ې  ى  ى  ئا  ئا   ئە  
ئى   ئې    ئې    ئې   ئۈ   ئۈ    ئۆ   ئۆ   ئۇ       ئۇ   ئو   ئو     ئە  
ئى   ئحئم   ئج   ی   ی   ی    ی   ئى     ئى  
تخ      تح   تج   بي    بى   بم   بخ   بح   بج   ئي  

تم  تى  تي  ثج  ثم  ثى  ثي
إفعام، وقيل:  ذا ستر كقولك: سيل مفعم أي: ذو  Pڭ   ڭO أي: 

عن  سبحانه  الله  حجبه  يبصر.  لا  تعالى  الله  قدرة  من  العيون  عن  مستوراً  حجاباً 
أبصار أعدائه من المشركين فكانوا يمرّون به ولا يرونه. 

يسدّ مسدّ  أنّه مصدر  بدئه، في  نوع قولهم: رجع عوده على  PېO من 

الحال، يقال: وحد يحد وحداً وحدة، والأصل يحد وحده. والنفور: مصدر بمعنى 
لأنّم  آلهتهم  معه  تذكر  أن  أحبّوا  أي:  شاهد،  جمع  كشهود  نافر  جمع  أو  التولية، 

مشركون، فإذا لم تذكرهم نفروا. 

موضع  في   OئۇPو بالقرآن،  والاستهزاء  اللغو  من   Oئۇ ئۇ   Pئو  

الحال، أي: يستمعون هازئين.

به  بما  استماعهم  وقت  أعلم  أي:   OئوPبـ نصب   Oئۈ ئۆ   وPئۆ  
يستمعوا.

 Pئۈ  ئې  ئېO وبما يتناجون به إذ هم ذوو نجوى، أي: متناجون.

Pی  ی   یO قد سحر فجنّ  ئېO أي: ما  Pئې  Pئې   ئىO بدل من 

239.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الإسراء/الآيات 49-45



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 240

واختلط عليه عقله، وإنّما قالوا ذلك لينفّروا عنه. 

ذلك  في   OبحP والمجنون  بالساحر  مثّلوك   Oبج ئي   Pئم  ئى  

ضلال المتحيّ في أمره لا يدري كيف يتوجه.

.Oثم  ثىP أي: تراباً وغباراً وانتثر لحومنا، أنبعث بعد ذلك OتىP

  ٻ  ٻ    ٻ  ٻ  پ  پ  پ  پ  ڀ  ڀ  ڀ   ڀٺ  
ٺ  ٺ  ٺٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹٹ   ٹ  ڤ   
ڤ  ڤ  ڤ  ڦڦ  ڦ  ڦ  ڄ    ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  
ڃ  ڃ  ڃ     چ  چ    چ  چ  ڇ  ڇ  
ڑ   ژژ   ڈ   ڈ   ڎ   ڌڎ   ڌ    ڍ   ڍ   ڇ   ڇ  
ڑ  ک    ک   ک  ک  گ  گ  گ  گڳ  ڳ  ڳ   
ڳ  ڱ  ڱ  ڱ   ڱں  ں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  
ۀ  ۀ   ہ  ہ  ہ  ہھ  ھ  ھ  ھ  ے  ے  

ۓۓ   ڭ  ڭ  ڭ  ڭ
كونوا  قال:  فكأنّه   ،Oعِظَامًا ا  Pكُنَّ قولهم:  على   Oٻ Pٻ     قوله:  ردّ 
حجارة Pٻ  پO ولا تكونوا عظاماً فإنّه يقدر على إعادتكم أحياء، وردّكم إلى 

رطوبة الحي وغضاضته. 

أن  عندكم  ويعظم  الحياة،  قبول  عن   Oڀ ڀ    ڀ   ڀ   پ   Pپ  

يحييه الله.

Pٿ  ٿ  ٿO أي: خلقكم Pٹ  ٹO فإن من قدر على الإنشاء كان 

 OٹP الأولى  بالنشأة  مقرّين  لكونهم  ذلك  قال  وإنّما  أقدر،  الإعادة  على 
أي: فسيحرّكون نحوك PڤO تعجباً واستهزاءً. 



والدعاء  ممتنعين،  غير  منقادين  فتنبعثون  يبعثكم  أي:   Oڃ Pڃ  

والاستجابة كلاهما مجاز هنا.

PڃO حال منهم أي: حامدين لله، موحّدين، وعن سعيد بن جبير: 

)يخرجون من قبورهم قائلين: سبحانك اللهم وبحمدك()1(.

PچO أنّكم ما PچO في الدنيا Pچ  ڇO لسرعة انقلاب الدنيا 

إلى الآخرة، أو لعلمكم بطول اللبث في الآخرة. ونزل النفي منزلة الاستفهام في 
التعليق. 

PڇO للمؤمنين: PڍO للمشركين الكلمة Pڍ  ڌ   ڌO، وفسّـر 

Pڍ  ڌ   ڌO بقوله: Pگ  گ  گ  ڳ  ڳ   ڳ  ڱ  ڱ  ڱ   ڱO ولا 

تقولوا لهم ما يغيظهم ويغضبهم، وقيل: معناه: مرهم يقولوا الكلمة الحسنى وهي 
كلمة الشهادتين والأقوال المندوب إليها.

بعض  على  بعضهم  ويغري  بينهم  يفسد  أي:   Oژ ڈ   ڈ   Pڎ  

ليوقع بينهم العداوة والبغضاء. 

Pگ  گO بأحوالكم وتدبير أموركم Pڳ  ڳ   ڳO بفضله وإن 

Pڱ   ڱO بعدله.

وإنّما  الإسلام،  على  تجبرهم  أمرهم  إليك  موكولًا  ربّاً  أي:   OڻP

أرسلناك بشيراً ونذيراً فدارهم واحتمل منهم. 

أي:   ،tمحمّد نبيّنا  نبوّة  إنكارهم  في  قريش  كفار  على  ردّ   Oۀ Pۀ  

من يختاره  يختار  فلا  ومقاديرهم،   Oڀ ہ  ہ  ہP بأحوال  أعلم  ربّك 

))) الدر المنثور ج4: 188.

241.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الإسراء/الآيات 55-50



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 242

من الملائكة والأنبياء لميله إليهم، وإنّما يختارهم لعلمه ببواطنهم وبما يستأهل كل 
واحد منهم.

Pھ  ھO إشارة إلى تفضيل رسول الله Pڭ  ڭ  ڭO دلالة على 

يَرِثُهَا  رْضَ  الَْ Pأَنَّ  فإنّه خاتم الأنبياء، ومكتوب في زبور داود:  ـ  ـ أيضاً  تفضيله 
.b1( وهم محمّد وأهل بيته(Oَون الُِ عِبَادِيَ الصَّ

ۅ     ۋ      ۋ   ۇٴ    ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ  
ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې  ې     ې  ى  ى  ئا  
ئا  ئە  ئە  ئو   ئو  ئۇ  ئۇئۆ  ئۆ   ئۈ  
ئۈ  ئې          ئې  ئې   ئى  ئى  ئى  ی  ی  ی  ی  
بي   بى   بم   بخ            بجبح   ئي   ئى   ئم   ئح      ئج  
پ   پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   تح    تج  
ڀڀ   ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺٿ  ٿ  ٿ  ٿ    
ٹ   ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦڦ  ڦ   ڄ  
چچ   چ   چ    ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ  

ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌ 
Pۆ  ۆ  ۈ  ۈO هم الملائكة، وقيل: عيسى وعزير)2(، وقيل: نفر 

لا  فإنّم  ادعوهم  والمعنى:  الجن)3(.  أسلم  ثمّ  العرب  من  قوم  عبدهم  الجن  من 
يقدرون على أن يكشفوا PۅO الضّر PۉO أن يحوّلوه عنكم إلى غيركم. 

))) الأنبياء: 105.
))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج15: 73.

))) عن ابن مسعود. تفسير الطبري ج15: 72.



 OئاP يعني: إنّ آلهتهم يبتغون OىP مبتدأ، وخبره OېP

وهي القربة PىO الله عزّ وجل، وPئەO بدل من واو PىO، و)أي( اسم 
موصول، أي: يبتغي من هو PئەO منهم الوسيلة إلى الله فكيف غير الأقرب!، أو 
ضمّن PىO معنى يحرصون، ]أي: يحرصون[)1( أيّم يكون أقرب إلى الله، 
PئوO ويخافون كغيرهم فكيف تدعونهم  الطاعة والخير  يزيدوا في  بأن  وذلك 

آلهة!. 

Pی  ی  یO بالموت Pئم  ئىO بالقتل وأنواع العذاب، 

وقيل: الهلاك للصالحة والعذاب للطالحة)2(، والكتاب: اللوح المحفوظ. 

 OٻPاستعار سبحانه المنع لترك إرسال الآيات من أجل صارف الحكمة. و
 OئىٹP الأولى منصوبة الموضع والثانية مرفوعته. والمعنى: ولم يمنعنا إرسال
تكذيب الأوّلين، يريد الآيات التي اقترحوها من إحياء الموتى، وأن يحوّل الصفا ذهباً 
وغير ذلك. وقد حكم الله تعالى في الأمم أنّ من كذّب بالآية المقترحة عوجل بعذاب 
واستوجبوا  بها  لكذّبوا  الآيات  هذه  أرسل  لو  أنّه  سبحانه  علم  وقد  الاستئصال، 
العذاب العاجل المستأصل، ومن حكمه سبحانه في هذه الأمة أن لا يعذّبهم بعذاب 

الاستئصال تشـريفاً لنبيّهj، وأن يؤخر أمرهم إلى يوم القيامة.

ناقة  فأُهلكوا:   Oڀ پ   Pپ   التي  الآيات  من  سبحانه  ذكر  ثمّ 
صالح، لأنّ آثارهم في بلاد العرب قريبة منهم.

التي   Oٿ ٿ   ٿ   Pٺ    فكفروا  أي:   OٺP بيّنة   OٺP

نظهرها على الأنبياء Pٹ   ٹO وإنذاراً بعذاب الآخرة. 

))) ساقطة من أ.
))) تفسير مقاتل بن سليمان ج2: 262.

243.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الإسراء/الآيات 60-56



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 244

واذكر Pجم ڤ  ڤO أي: أوحينا إليك: Pڤ  ڤ  ڦ  ڦO بقريش، 
ونَ  وَيُوَلُّ مْعُ  الَْ Pسَيُهْزَمُ  قوله:  وهو  عليهم  ونصرتك  بدر  بوقعة  بشّـرناك  يعني: 
كان،  قد  كأن  سبحانه  فجعله   ،)2(Oَم جَهَنَّ إلَِ  شَـرُونَ  وَتُْ Pسَتُغْلَبُونَ   ،)1(Oَبُر الدُّ
علمًا  أحاط  معناه:  وقيل:  إخباره،  في  سبحانه  عادته  على  بالناس،  أحاط  فقال: 
بأحوال الناس وأفعالهم، وما يستحقّونه عليها من الثواب والعقاب وهو قادر على 

فعل ذلك بهم، عالم بما يصلحهم)3(، وهذا وعد له بالعصمة من أذى قومه. 

واختلف في Pڄ ڄO أريها النبيtّ، فقيل: هي رؤية العين المذكورة 
في أوّل السورة من الإسراء إلى بيت المقدس والمعراج)4(، وأراد بالفتنة: الامتحان 
العقاب،  الثواب والمكذّب لأليم  بذلك لجزيل  المصدّق  ليعرض  التكليف  وشدّة 
O)5( رأى أنّه  قِّ ؤْيَا باِلَْ وقيل: هي الرؤيا التي في قوله: Pلَقَدْ صَدَقَ الُله رَسُولَهُ الرُّ
سيدخل مكة وهو بالمدينة فصدّه المشركون عن دخولها يوم الحديبية، وإنّما كانت 
فتنة لما دخل على بعض المسلمين من الشبهة والشك فقال: أليس قد أخبرتنا بأن 
ندخل المسجد الحرام آمنين؟ فقالj: ))لم أقل: إنّكم تدخلونها العام، لتدخلنها 
إن شاء الله((، ورجع ثمّ دخلها في العام القابل)6(. وقيل: هي رؤيا رآها في منامه 

أنّ قروداً تصعد منبره وتنزل)7(، وقيل ـ على هذا التأويل ـ: إنّ Pۉچ   چ  

))) القمر: 45.
))) آل عمران: 12.

))) التبيان ج6: 494.
))) عن سعيد بن جبير وغيره. تفسير الطبري ج15: 76.

))) الفتح: 27.
))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج15: 77، وينظر: القصة في مغازي الواقدي ج2: 609.

))) الكشف والبيان ج6: 111.



ذريته)1(،  وقتلهم  مقامه  على  بتغلّبهم  سبحانه  الله  أخبره  أمية،  بنو  هي   Oچ
لعن  حيث  القرآن)2(  في  لعنت  الزقوم  شجرة  هي  الملعونة  الشجرة  إنّ  وقيل: 

طاعموها من الكفار، فوصفت بلعن أصحابها على المجاز.

Pڇ   التخويف   Oڇ Pڇ   والآخرة  الدنيا  بمخاوف   OڇP

ڍ  ڈ Oأي: عتواً في الكفر لا يرجعون عنه. 
ڑ   ڑ        ژ     ژ   ڈ   ڈ   ڎ   ڎ   ڌ  
ک  ک     ک  ک  گ  گ  گ  گ  ڳ    ڳ  
ڳ  ڳ  ڱ  ڱ   ڱ  ڱ  ں   ں  ڻ     ڻ  
ھ   ھ    ہ   ہ    ہ    ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ  
ڭ  ڭ   ھ  ھ  ے  ے  ۓ     ۓ  ڭ  
ۋ   ۈۇٴ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ    ۇ   ڭ  
ۋ  ۅ  ۅ       ۉ  ۉ  ې  ې  ې  ې  ى  

ىئا  ئا   ئە  ئە  ئو
 OکP :على معنى OڀکP حال من الموصول الذي هو OکP

 OکP :له وهو طين أي: أصله طين، أو من الضمير المحذوف من الصلة على معنى
كان في وقت خلقه طيناً. 

والمعنى: أخبرني  به،  للخطاب، وPگO مفعول   OگP والكاف في 

))) الدر المنثور ج4: 191، التبيان ج6: 494.
))) الصافات: 62، الدخان: 43،الواقعة: 52، والقول عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج15: 

.78

245.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الإسراء/الآيات 65-61



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 246

عن Pگ  ڳO كرّمته PڳO أي: فضّلته علّي ]لَِ اخترته علّي[)1( وأنا خير منه؟ 
فحذف للاختصار.

 Oں   ںP واللام لتوطئة القسم Oڳ  ڱP :ثمّ ابتدأ فقال
لأستأصلنّهم بالإغواء ولأستوليّن عليهم، من احتنك الجراد الأرض: إذا أكل ما 
عليها، وأصله من الحنك. وإنّما طمع الملعون في ذلك لأنّه سبحانه أخبر الملائكة أنّه 

سيجعل في الأرض من يفسد فيها ويسفك الدماء. 

PۀO معناه: امض لشأنك الذي اخترته، وليس هو من الذهاب الذي 

هو ضد المجيء، ثمّ قال: Pۀ  ہ  ہ   ہ   ہ  ھO كما قال موسى 
فإنّ  والتقدير:   .)2(Oَمِسَاس لَ  تَقُولَ  أَنْ  يَاةِ  الَْ فِ  لَكَ  فَإنَِّ  Pفَاذْهَبْ  للسامري: 

.OھP :جهنم جزاؤهم وجزاؤك، فغلّب المخاطب على الغائب فقال

 Oہ   ہ  ھP ّمصدر على إضمار )تجازون(، أو لأن Oھ  ھP

بمعنى: تجازون، والموفور: الموفر الكامل. 

بوسوستك،  واستزلهم   Oۓ ۓ      Pے   واستخفّ   OےP

والفز: الخفيف.

 Oۇ Pڭ   صحّ  أي:  الصياح،  وهي  الجلبة  من   OڭPو
واحشرهم عليهم، والرَجْل: اسم جمع للراجل، ونظيره الركب والصحب، وقرئ: 
PۇO على أنّ فَعِلًا بمعنى فاعل ]وبضم جيمها فيكون مثل ندس وندس 

وحدث وحدث[)3(، يقال: رَجِل ورَجُل، أي: راجل، ومعناه: وجمعك الرجل.

))) ساقطة من أ.
))) طه: 97.

))) ساقطة من أ، ط.



Pۇ   ۆ  ۆ  ۈO يريد كل معصية تحملهم عليها: في باب 

الأموال كالربا والإنفاق في الفسق ومنع الزكاة، وفي باب الأولاد بالزنا ودعوى 
الولد بغير سبب.

PۈO بالمواعيد الكاذبة من: شفاعة الآلهة وتمني البقاء وطول الأمل. 

أن  تقدر  لا  أي:   Oى ى   ې   Pې   الصالحين   Oې Pې  

في  عليه  يتوكلون  لهم،   Oئە ئە   Pئا    بك  يغترون  لا  لأنّم  تغويهم 
الاستعاذة منك فيحفظهم من شّرك. 

ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ     ئۈ  ئۈ       ئې  ئې  ئېئى  
ئى    ئى         ی  ی  ی   ٱ  ٻ  ٻ    ٻ  ٻ    پ  پ  
پ  پ   ڀڀ  ڀ  ڀ   ٺ   ٺ  ٺٺ  ٿ  ٿ  ٿ           ٿ  
ڤ  ڦ  ڦ   ٹ  ٹ  ٹ   ٹ   ڤ  ڤ   ڤ    
چ   چ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ    ڄ   ڦ   ڦ  
چ  چ   ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌڌ  ڎ  ڎ  

ڈ   ڈ  ژ  ژ   ڑ  ڑ
 .Oئۈ  ئۈP أي: يسيّ ويجري لكم السفن Oئۇ  ئۆ  ئۆP

Pپ  پ  پO أي: ذهب عن  Pٱ  ٻ  ٻO أي: خوف الغرق 

أوهامكم وخواطركم كل من تدعونه Pپ   ڀO وحده، فلا ترجون هناك النجاة 
إلا من عنده، ولا يخطر ببالكم أنّ غيره يقدر على إنقاذكم.

Pڀ  ڀO من البحر Pٺ   ٺO فأمنتم حملكم ذلك على الإعراض. 

وPڤ  ڤO منصوب بـPٹO مفعول به، كالأرض في قوله: Pفَخَسَفْنَا 

247.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الإسراء/الآيات 69-66



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 248

رْضOَ)1(، وPٹO حال، والمعنى: أن يقلب جانب البر وأنتم عليه. بهِِ وَبدَِارِهِ الَْ

ترمي  أي:  تحصب،  التي  الريح  وهي   Oڦ ڦ   ڤ   Pڤ  
من  به  أصابكم  بالخسف  تحتكم  من  بالهلاك  يصبكم  لم  وإن  والمعنى:  بالحصباء. 
 O  ڦ  ڦ  ڄ  ڄ   ڄP فوقكم بريح يرسلها عليكم فيها الحصباء يرجمكم بها

حافظاً يصرف عنكم ذلك. 

Pڃ  ڃ  ڃO يقوي دواعيكم إلى أن ترجعوا فتركبوا البحر الذي نجّاكم 

التي لها   OڇP Pڤڇ  ڇO وهي  بأن  فينتقم منكم  منه فأعرضتم 
تمر  التي لا  وقيل: هي  تتكسّـر،  أي:  تتقصف  كأنّا  أي: صوت شديد،  قصيف، 

بشيء إلا قصفته)2(.

OٹP وكذلك  وبالنون،  الريح،  يعني:  بالتاء  وقرئ   OڍP 

وPڤO، وPڃO قرئ بالياء والنون.

Pڍ  ڌO أي: بكفرانكم النعمة في الإنجاء.

بَاعٌ باِلْعَْرُوفOِ)3( أي: مطالبة، قال الشماخ:  والتبيع: المطالب من قوله: Pفَاتِّ
بيِــعِ)4( التَّ مِــنَ  الغَرِيــمُ  لَذَ  كَــاَ 

فعلنا،  بما  يطالبنا  أحداً   Oڈ ڎ   Pڎ   بهم  نفعل  ما  نفعل  إنّا  والمعنى: 
انتصاراً منا. 

))) القصص: 81.
))) مجاز القرآن ج1: 385.

))) البقرة: 178.
))) ديوان الشماخ بن ضرار الذبياني: 227، وصدره: تلوذ ثعالب الشرفين منها.



ڳ   ڳ   ڳ   گ   گ   گ    گ   ک   ک  ک  
ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ    ڱ   ڳ  
ھ     ہ   ہ   ہ   ۀہ   ۀ    ڻ   ڻ   ڻ  
ڭ   ۓ   ۓ   ے   ے   ھ   ھ    ھ  

ڭ      ڭ  ڭ   ۇ  ۇ  ۆ  ۆ  ۈ  ۈ    ۇٴ  ۋ
يعني: كرّمناهم بالنطق والعقل والتمييز والصورة الحسنة والقامة المعتدلة، 
وتدبير أمر المعاش والمعاد، وبتسليطهم على ما في الأرض، وتسخير سائر الحيوانات 

Pڱ  ڱ    السفن  PڀO على  الدواب وفي  Pگ   گ  گO على  لهم 
الملائكة  جنس  في  عام  الفضل  لأنّ  الملائكة،  سوى  ما  هو   Oں ڱ   ڱ  

وخاص في بني آدم. 

))ألا   :jالصادق كتاب.  أو  إمام  أو  نبيّ  من  به  ائتموا  بمن   OۀP

إلى  وفزعنا  يتولّونه،  من  إلى  قوم  كل  فدعي  القيامة  يوم  كان  إذا  الله؟!  تحمدون 
رسول اللهt وفزعتم إلينا، فإلى أين ترون يذهب بكم؟! إلى الجنّة وربّ الكعبة ـ 

قالها ثلاثاً ـ(()1(.

 OڀP إلى  إشارة   Oھ ھ    ڱ    P هؤلاء  من   Oہ Pہ  

لأنّه في معنى الجمع Pھ   ھO لا يجتنبون عن قراءته لما يرون فيه من 
النواة، أي: لا  Pے  ے  ۓO هو المفتول الذي في شق  مواجب السرور 

ينقصون من ثوابهم أدنى شيء. 

ۆ   Pۇ   النجاة  طريق  إلى  يهتدي  لا   OۇP الدنيا   Oڭ ڭ    Pڭ  

))) بشارة المصطفى: 144 باختلاف يسير.

249.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الإسراء/الآيات 72-70



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 250

ۆ  ۈO لا يهتدي إلى طريق الجنّة، ويجوز أن يكون الثاني بمعنى التفضيل، 
ولذلك قرأ أبو عمرو الأوّل ممالًا والثاني بالتفخيم، لأنّ أفعل التفضيل تمامه بـ)من( 

فكانت ألفه كأنّا في وسط الكلمة، كقولك: أعمالكم. 

ۋ  ۅ   ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې  ې  ې  
ىى   ئا  ئا  ئە  ئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ     
ئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې  ئى  ئى   ئى  
ی  ی  ی  ی  ئج  ئح  ئم  ئى  ئي   ٱ  ٻ  
ڀ   ڀ   پ   پپ    پ   ٻ   ٻ   ٻ  
ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ   ٿ  ٿ  ٿ  ٹٹ  

ٹ  ٹ  ڤ   ڤ  ڤ 
PےO هذه مخففة من الثقيلة، واللام هي الفارقة بينها وبين النافية، ومعناه: 
 Oۉ  ې  ېP القرآن OۉP إنّ الحديث أو الأمر قاربوا أن يصرفوك

أي: عن حكمه، لتضيف إلينا ما لم ننزله عليك.

Pئا  ئاڻ Oأي: ولو اتبعت مرادهم لأظهروا خلتك. روي: 

أنّ قريشاً قالوا للنبيtّ: لا ندعك تستلم الحجر الأسود حتى تلمّ بآلهتنا، فقال في 
نفسه: ما علّي في أن ألّم بها والله يعلم أنّ لها كاره ويدعوني أستلم الحجر، فأنزلت)1(. 

وروي غير ذلك وهو مذكور في موضعه)2(. 

 OئۇP والألطاف  بالعصمة  لك  تثبيتنا  لولا  أي:   Oئۇ ئو   Pئو  

قاربت أن تميل PئۈO أدنى ميل فتعطيهم بعض ما سألوك. 

))) لباب النقول: 177.
))) ينظر: الدر المنثور ج4: 194.



 OیP Pئى  یO عذاب  Pئې  ئى  ئىO عذاب 

يعني: عذاب الدنيا والآخرة مضاعفين، أي: لضاعفنا لك العذاب المعجّل للعصاة 
في الحياة الدنيا وما نؤخّره لما بعد الموت، وفي هذا دليل على أنّ القبيح يكون عظم 
قبحه على مقدار عظم شأن فاعله. وعن ابن عباس: )إنّ رسول اللهt معصوم، 

وإنّما هو تخويف لئلا يركن مؤمن إلى مشرك في شيء من أحكام الله تعالى()1(. 

 Oٻ  ٻP ليزعجونك OٻP ًيعني: قريشاO ٿ چ P
أرض مكة بالإخراج.

 OٺP ًزمانا OڀP أي: لا يبقون بعد إخراجك Oپ  ڀ  ڀP

فأنّ الله يهلكهم، وقد أهلكوا ببدر بعد إخراجه بقليل، أو إلا ناساً قليلًا منهم يريد 
من انفلت منهم يوم بدر ومن آمن، وقيل: من أرض المدينة، لأنّ اليهود قالوا له: 
إنّ الأنبياء بعثوا بالشام وهي مهاجر إبراهيم، فلو خرجت إلى الشام لآمنّا بك، فهمّ 

بالخروج إلى الشام فنزلت)2(.

وقرئ: خلفك وخلافك ومعناهما واحد، قال:
ــرَا)3( ــنَّ حَصِ ــوَاطِبُ بَيْنَهُ ــطَ الشَّ ــاَ       بَسَ ــمْ فَكَأَنَّ ــارُ خِلَفَهُ يَ ــتِ الدِّ  عَفَ

أي: بعدهم.

أخرجوا  قوم  كل  إنّ  يعني:   Oٹ ٿ   ٿ   ٿ   ٿ    ٺ   Pٺ  

رسولهم من بينهم فسنّة أن يهلكهم. وانتصابه بأنّه مصدر مؤكد، أي: سنّ الله ذلك 
سنة. 

))) مجمع البيان ج6-5: 432.
))) أسباب النزول: 204.

))) شعر الحارث بن خالد المخزومي: 63، وفيه: عقب الرذاذ خلافهم...

251.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الإسراء/الآيات 77-73



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 252

ڃ    ڄڃ   ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڤ   
ڃ  ڃ    چ   چ  چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ   ڇ  
ڑ   ژ    ژ   ڈ   ڈ   ڎ   ڎ   ڌ    ڌ   ڍ   ڍ  
ڑ  ک  ک  ک  ک  گ  گ  گ   گ  ڳ  
ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱں   ں  ڻ  ڻ   ڻ  
ے   ھ   ھھ   ھ   ہ    ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ  

ے  ۓ    ۓ  ڭ
لتكون الآية جامعة  الغروب)1(، والأوّل أصحّ،  الزوال، وقيل: هو  الدلوك: 
 :Oڄ  ڄP للصلوات الخمس، فصلاتا دلوك الشمس: الظهر والعصر، وصلاتا

المغرب والعشاء الآخرة، والمراد بـPڄ  ڄO: صلاة الفجر.

وPڄ  ڄO: أوّل بدو الليل وظلمته، PچO يشهده ملائكة الليل 
والنهار، يصعد هؤلاء وينزل هؤلاء، فهو في آخر ديوان الليل وأوّل ديوان النهار. 
ويجوز أن يكون Pڄ  ڄO حثاً على طول القراءة في صلاة الفجر لكونها 

مشهودة بالجماعة الكثيرة ليسمع الناس القرآن فيكثر الثواب.

Pچ  ڇO وعليك بعض الليل Pڇ  ڇO والتهجّد: ترك الهجود 

للصلاة، ونحوه: التأثّم والتحرّج، ويقال للنوم: التهجّد أيضاً.

 OڇP أي: عبادة زائدة لك على الصلوات الخمس، وضع Oڇ  ڍP

موضع تهجّداً، لأنّ التهجّد عبادة زائدة فجمعهما معنى واحد، فالمعنى: إنّ التهجّد 
زيد لك على الصلوات المكتوبة فريضة عليك خاصة وتطوعاً لغيرك، وقيل: معناه: 

))) عن ابن مسعود. تاريخ الطبري ج15: 91.



نافلة لك ولغيرك)1(. وخصّ بالخطاب لما في ذلك من دعاء الغير إلى الاستنان بسنّته.

Pڎ  ڈO نصب على الظرف، أي: Pڍ  ڌ  ڌ   ڎO فيقيمك 

مقاماً محموداً، أو ضمّن PڌO معنى: يقيمك، ويجوز أن يكون حالًا بمعنى: 
ذا مقام محمود، ومعنى المقام المحمود: المقام الذي يحمده فيه الأوّلون والآخرون، 
وهو مقام الشفاعة، يسأل فيه فيعطى، ويشفع فيه فيشفع، ويشـرف فيه على جميع 

الخلائق فيوضع في كفه لواء الحمد يجتمع تحته الأنبياء والملائكة. 

وPڑO وPکO بمعنى المصدر، أي: PڑO في جميع ما أرسلتني 
به إدخالًا مرضياً PکO منه إخراجاً مرضياً يحمد عاقبته، وقيل: يريد إدخاله 

مكة ظاهراً عليها بالفتح وإخراجه منها سالماً)2(، وقيل: هو عام.

PڳO حجّة تنصرني على من خالفني، أو ملكاً وعزّاً ناصراً للإسلام 

ينِ  الدِّ عَلَ  Pليُِظْهِرَهُ  بقوله:  وآله  عليه  الله  صلوات  دعوته  فأجيبت  الكفر،  على 
 .)4(Oَفَإنَِّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغَالبُِونP ،)3(Oِه كُلِّ

وكان حول البيت ثلاثمائة وستون صنمًا لقبائل العرب يحجّون إليها، فلما نزلت 
هذه الآية يوم الفتح قال جبرئيل لرسول اللهt: )خذ مخصرتك ثمّ ألقها(، فجعل يأتي 
Pڱ  ڱ  ڱ  ڱO، فينكب  صنمًا صنمًا وينكت بالمخصـرة في عينه ويقول: 
قوارير  من  وكان  الكعبة  فوق  خزاعة  صنم  وبقي  جميعاً،  فألقاها  لوجهه،  الصنم 
صفر، فقال: ))يا علّي ارم به((، فحمله رسول اللهt حتى صعد فرمى به فكسـره، 

))) عن مجاهد وغيره. معالم التنزيل ج2: 241.
))) عن الضحاك. معالم التنزيل ج2: 243.

))) الفتح: 28.

))) المائدة: 56.

253.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الإسراء/الآيات 82-78



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 254

فجعل أهل مكة يتعجبون ويقولون: ما رأينا رجلًا أسحر من محمّد)1(.

خرجت. إذا  نفسه:  زهقت  قولهم:  من  وذهب،  هلك   Oڱ  Pڱ  

وPڱO الإسلام، وPڱO الشرك Pڻ   ڻO أي: مضمحلًا غير ثابت. 

Pۀ  ہO: )من( للتبيين أو للتبعيض، أي: كل شيء نزل من القرآن 

فهو شفاء للمؤمنين يزدادون به إيماناً، فيقع منهم موقع الشفاء من المرضى. وعن 
النبيtّ: ))من لم يستشف بالقرآن فلا شفاه الله(()2(.

ولا يزداد به الكافرون Pۓ    ۓO أي: نقصاناً، لتكذيبهم به وكفرهم. 

ڭ   ڭ  ڭ  ۇ  ۇ  ۆ  ۆۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ       ۅ       
ۅ  ۉ  ۉ  ې   ې  ې  ې  ى    ى  ئا  ئا   ئە  
ئې   ئې   ئې    ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇئۇ   ئو   ئو   ئە  
ئم   ئح   ئج    ی   ی   ی   ی   ئى   ئى   ئى  
ٱ    ٻ  ٻ  ٻٻ   ئى  ئي  بج  بح  بخ  بم  بى  بي  تج   

پ    پ  پ      پ  ڀ  ڀ
Pڭ   ڭ  ڭ  ۇO بالصحّة والغناء PۇO عن ذكر الله تعالى كأنّه 

الشيء:  عن  الإعراض  معنى  لأنّ  للإعراض،  تأكيد   Oۆ Pۆ   عنه  مستغن 
التجبر  يريد  أو  ظهره،  يوليه  أن  بالجانب:  النأي  ومعنى  وجهه،  عرض  يوليه  أن 

والاستكبار، لأنّ ذلك من عادة المتكبر المعجب بنفسه.

Pۈ  ۇٴ  ۋO أي: المحنة والشدّة، أو الفقر Pۋ       ۅO شديد القنوط 

واليأس من رجاء الفرج. وقرئ: وناء بجانبه، قدّم اللام على العين كما قالوا: راء 

))) الكشف والبيان ج6: 128 باختصار.
))) الكشف والبيان ج6: 129.



في رأى، أو يكون من ناء: إذا نهض. 

تشاكل  التي  وطريقته  مذهبه  أي:   Oې ې   Pې    أحد  كل   OۉP

أي:   Oئە ئا    ئا   ى   ى     Pې   قوله:  بدلالة  والضلال،  الهدى  في  حاله 
أسدّ طريقة وأصوب مذهباً. 

وPئۆO المسؤول عنه هو الروح الذي في الحيوان، سئلj عن حقيقته 
فأخبر أنّه Pئۈ  ئۈO الله، أي: مما استأثر الله به، وقيل: إنّ اليهود قالت: إن أجاب 
محمّد عن الروح فليس بنبيّ، وإن لم يجب فهو نبيّ فإنّا نجد في كتبنا ذلك)1(، وقيل: 
يقوم صفاً والملائكة صفاً)3(، وقيل: هو  الملائكة  أو ملك من   ،)2( jهو جبرئيل

القرآن)4(.

وPئۈ  ئۈ  ئېO أي: من وحيه وكلامه، ليس من كلام البشر.

Pئې  ئېO الخطاب عام Pئى  یO أي: شيئاً يسيراً، لأنّ معلومات 

الله سبحانه لا نهاية لها. 

PئجO جواب قسم محذوف وسدّ مسدّ جواب الشرط، والمعنى: إن 

 Oئي  بج  بح  بخP أثراً  له  بالقرآن ومحوناه عن الصدور فلم نترك  PیO ذهبنا 

بعد الذهاب PبمO من يتوكل PبىO باسترداده وإعادته محفوظاً مسطوراً.

رحمته  كأنّ  عليك،  فيردّه  ربّك  يرحمك  أن  إلا   Oٻ ٻ   ٻ   Pٱ    

تركته  بمعنى: ولكن رحمة من ربّك  منقطعاً  استثناء  يكون  أو  بالرد،  تتوكل عليه 

))) أسباب النزول: 205.
))) عن قتادة. تفسير الطبري ج15: 105.

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج15: 105.
))) عن الحسن. تفسير الماوردي ج3: 269.

255.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الإسراء/الآيات 87-83



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 256

غير مذهوب به. وهذا امتنان منه سبحانه ببقاء القرآن محفوظاً بعد المنة في تنزيله 
وتحفيظه. 

ٹ    ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   
ڦ   ڦ    ڦڦ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ٹ   ٹ   ٹ  
ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃ      ڃ  ڃ  چ  چ   چ     چ  
ڈ   ڈ   ڎ   ڎ    ڌ   ڌ   ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ  
گ   گ   ک   ک    ک   ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ  
ں   ڱ   ڱ  ڱ   ڱ   ڳ    ڳ   ڳ   ڳ   گ   گ  
ں  ڻ  ڻ  ڻ   ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ  ھ  
ۇ   ڭڭ   ڭ         ڭ   ۓ   ۓ   ے   ے    ھ   ھ   ھ  

ۇ  ۆ  ۆ   ۈ  ۈ      ۇٴ  ۋ  ۋ 
أي: لو تظاهر الثقلان Pٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹO في فصاحته وبلاغته 

 .OٹP وحسن تأليفه ونظمه لعجزوا عن الإتيان

Pڃ  ڃO معنى هو كالمثل في  بيّنا لهم وكررنا  Pڦ   ڦ  ڄO أي: 

حسنه وغرابته، وقد احتاجوا إليه في دينهم ودنياهم فلم يرضوا.

Pچ     چO أي: جحوداً. 

ولما تبيّ إعجاز القرآن، وانضاف إليه غيره من المعجزات ولزمتهم الحجّة 
 OڈP مكة  أرض   Oڎ Pڌ   تفتح  أي:   Oڌ ڍ   ڍ   ڇ   Pئاڇ  

تفجر وقرئ:  عبّ.  من  كيعبوب  يفعول  وهو  ينقطع،  لا  الماء  منه  ينبع  عيناً   أي: 
ـ بالتخفيف ـ. 

رْضَ  وقولهم: Pڳ   ڱO عنوا به قوله تعالى: Pإنِْ نَشَأْ نَخْسِفْ بِمُِ الَْ



مَءOِ)1(. وقرئ: كسفاً ـ بفتح السين وسكونه ـ جمع  أَوْ نُسْقِطْ عَلَيْهِمْ كِسَفًا مِنَ السَّ
كسفة.

PڻO أي: كفيلًا بما تقول، شاهداً بصحّته، والمعنى: أو تأتي بالله قبيلًا 

وبالملائكة قبيلًا، كقوله:
ــوِيِّ رَمَــانِ)2( رَمَــانِ بأَِمْــرٍ كُنْــتُ مِنْــهُ وَوَالـِـدِي         بَرِيّــاً وَمِــنْ جَــوْلِ الطَّ

أو يريد: مقابلًا لنا حتى نشاهده ونعاينه، أو جمع قبيلة أي: جماعة، حالًا من 
 .OڤP

والزخرف: الذهب.

لأجل   Oے Pھ   المضاف  فحذف   OھP معارج   Oھ Pہھ  

PڭO فيه تصديقك، وإنّما قصدوا بهذه  Pۓ  ۓ  ڭO من السماء  رقيك 
الاقتراحات اللجاج والعناد.

Pۇ  ۇۆO ]وقرئ: قال سبحان ربّ[)3(، تعجّب من اقتراحاتهم 

بما  إلا  أممهم  يأتون  كانوا لا  الرسل، وقد  مثل سائر   Oۆ   ۈ  ۈ      ۇٴP عليه 
العالم  وهو  الله  إلى  هو  إنّما  إلّي،  الآيات  أمر  وليس  الآيات،  من  عليهم  الله  يظهره 

بالمصالح، فلا وجه لطلبكم إيّاها مني. 

ۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې  ې   ې  ى    ى  ئا  ئا  ئە  
ئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ          ئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې  

))) سبأ: 9.
))) شعر عمرو بن احمر الباهلي: 187، وفيه: ومن أجل....

))) ساقطة من ب، ج.

257.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الإسراء/الآيات 94-88



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 258

ئې  ئې  ئى   ئى  ئى  ی  ی  ی  ی  
ئج  ئح   ئم  ئى  ئيبج  بح  بخ  بم  بى  
ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻپ  پ  پ  پ  ڀ  ڀ   بي  تج   
ٹ    ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺٺ   ڀ   ڀ   
ڦ   ڦ    ڦ   ڦ   ڤ   ڤ   ڤڤ   ٹ   ٹٹ  
ڄ  ڄ  ڄ        ڄ  ڃ  ڃ  ڃ    ڃ   چ  چ  
ڇ  ڇ    ڇ  ڍ  ڍ  ڌ   ڌ  ڎ  ڎ   چ   چ  
ڈ  ڈ  ژ  ژ  ڑ  ڑ   ک  ک   ک  ک  گ  گ  
گ  گ  ڳ  ڳ            ڳ   ڳ  ڱ   ڱ  ڱ  ڱ  ں  

ں  ڻ  ڻ  ڻ   ڻۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ
إنكارهم   OىP  tبالقرآن وبنبوّة محمّد Pۅ  ۅ  ۉO الإيمان  أي: 
أن يرسل الله البشـر، فـPۉO الأولى مفعول ثان لـPۅO، وPۉO الثانية فاعل، 
وإنّما  منكر،  غير  أنكروه  ما  أنّ  سبحانه  فبيّ  للإنكار،   Oئە Pئا   في  والهمزة 
المنكر خلافه عند الله، لأنّ حكمته البالغة تقتضي أن لا يرسل الملك بالوحي إلا إلى 

الأنبياء أو إلى أمثاله من الملائكة.

أرجلهم على   Oئې ې  ئۈ  ئۆ  Pئۇئۆ     بأنّه  سبحانه  قرر   ثمّ 
 Oئى   ئى  ئى  ی یP ساكنين في الأرض لنزّل الله OئېP

يهديهم إلى الرشد ويعلّمهم الدين، فأما الإنس فإنّما يرسل الملك إلى من يختاره منهم 
للنبوّة فيقوم بدعوتهم وإرشادهم.

Pئم ئىئيO على أنّ قضيت ما علّي من التبليغ وأنّكم كذّبتم، 

.tّللنبي وتسلية  للكفار  وعيد  وهذا  بأحوالهم،  عالماً   Oبخبمبى  Pبح  



وPئمO تمييز أو حال. 

Pپ   يخذل  ومن   Oپپ Pٻٻ  يوفّقه  أي:   Oٻ ٻ  Pٱ 

ڀڀ  ڀO أي: أنصاراً.
النار كما يفعل في الدنيا بمن يبالغ في  Pٿ  ٿO يسحبون عليها إلى 

إهانته وتعذيبه.

PٿO عما يسّرهم PٹO عن التكلّم بما ينفعهم PٹO عما يمتعهم، 

استماعه،  عن  ويتصامون  بالحقّ  ينطقون  ولا  يستبصـرون  لا  الدنيا  في  كانوا  كما 
ويجوز أن يحشـروا وقد إيفت)1( حواسهم من الموقف إلى النار بعد الحساب، فقد 

أخبر عنهم بأنّم يتكلّمون.

Pڤ  ڤO أي: كلما احترقت جلودهم ولحومهم فسكن لهبها بدلوا 

غيرها فرجعت ملتهبة مستعرة.

Pڦ  ڄO وهو تسليط النار على أجزائهم تأكلها وتفنيها ثمّ إعادتها، 

ليزيد بذلك تحسّـرهم على التكذيب بالبعث. 

PڇO يعلموا PڍO من قدر على خلق Pڎ  ڈO فهو Pڈ  

ژO خلق أمثالهم من الإنس، لأنّم ليسوا بأشدّ خلقاً منهن كما قال: Pأَأَنْتُمْ أَشَدُّ 
.)2(Oمَءُ بَنَاهَا خَلْقًا أَمِ السَّ

وضوح  مع  فأبوا  القيامة،  أو  الموت  وهو   Oگ گ   ک   ک   ک    Pک  

الدليل PڳO الجحود. 

))) إيفت حواسهم: أصابتها آفة. )الصحاح: مادة اوف(.
))) النازعات: 27.

تفسير سورة الإسراء/الآيات 100-95. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..259



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 260

Pڳ  ڱ   ڱ  ڱO تقديره: لو تملكون أنتم تملكون، لأنّ PڃO لا تدخل 

المتصل  الضمير  وأبدل من  التفسير،  فأضمر تملكون على شريطة  الفعل،  إلا على 
و المضمر  الفعل  فاعل   OڱPفـ  ،OڱP وهو  منفصل  ضمير  الواو  هو  الذي 
خلقه على  ونعمه  الله  أرزاق   OڱP ملكتم  لو  أي:  تفسيره،   OڱP 

PڻO شحاً وبخلًا. والقتور: البخيل، وقيل: هو جواب قولهم: Pلَنْ نُؤْمِنَ 

ملكوا  لو  أنّم  ويريد:  وغيره،  الزخرف  من  اقترحوه  وما   Oلَنَا تَفْجُرَ  حَتَّى  لَكَ 
خزائن الله لبخلوا بها. 

ڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ےے   ھ   ھ     ھ   ھ   ہ  
ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ    ۇ    ڭ   ڭ  
ى   ې   ې   ې   ې    ۉ   ۉ    ۅ   ۅ   ۋ  
ئۇ   ئۇ   ئو   ئو   ئە   ئە   ئا   ئا     ى  
ئۆ     ئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې  ئى  ئى  ئى     ی    
ی  ی  ی  ئج  ئح  ئم  ئى  ئي    بج  بح   ٱ  

ٻ  ٻ  ٻٻ  پ  پ  پ  پ  ڀ  ڀ 
والدم،  والضفادع،  والقمل،  والجراد،  واليد،  العصا،  هي  التسع:  الآيات 
والحجر، والبحر، والطور الذي رفع فوق بني إسرائيل، هذا قول ابن عباس)1(، 
وقد ذكر أيضاً: الطوفان، والسنون، ونقص من الثمرات، مكان الحجر، والبحر، 
والطور)2(، وقيل: إنّا تسع آيات في الأحكام، فروي: أنّ بعض اليهود سأل رسول 
اللهt عن ذلك فقال: ))أوحى الله إلى موسى أن: قل لبني إسرائيل: لا تشـركوا 

))) تفسير الماوردي ج3: 277 باختلاف.
))) عن الحسن وغيره. تفسير الطبري ج15: 115.



بالله شيئاً، ولا تسـرقوا، ولا تزنوا، ولا تقتلوا النفس التي حرّم الله إلا بالحقّ، ولا 
تقذفوا  ولا  ليقتله،  سلطان  ذي  إلى  ببريء  تمشوا  ولا  الربا،  تأكلوا  ولا  تسحروا، 
محصنة، ولا تفرّوا من الزحف، وأنتم يا يهود خاصة لا تعدوا في السبت((، فقبل 

اليهودي يده وقال: أشهد أنّك نبيّ)1(. 

بني  معي  أرسل  له:  وقل  فرعون  من  سلهم  أي:   Oڭ ۓ   Pۓ  

إسرائيل، أو سلهم عن حال دينهم، أو سلهم أن يعاضدوك، وقيل: معناه: فاسأل 
يا رسول الله المؤمنين من بني إسرائيل وهم عبد الله بن سلام وأصحابه لتزداد يقيناً 
وطمأنينة قلب. وعلى القول الأوّل تعلّق Pڭ  ڭO بالقول المحذوف، أي فقلنا 
له: سلهم، وأما على القول الثاني فتعلّق بـPھO أو بإضمار )اذكر(، والمعنى: إذ 

جاء آباءهم PۈO سحرت فخولط عقلك. 

Pۋ  ۋ  ۅO يا فرعون Pۅ  ۉ   ۉO الآيات Pې   ې  ې  

علمتُ،  وقرئ:  معاند،  ولكنك  مكشوفات  وبيّنات  حججاً   Oى ې  
ثمّ قابل ظنه بظنه، فكأنّه قال:  أنا عالم بصحّة الأمر،  بمعنى: لست بمسحور بل 
إن ظننتني مسحوراً فإنّ أظنك PئەO هالكاً، وظني أصحّ من ظنك، فإنّ له 

أمارة ظاهرة وهي إنكارك ما تعرف صحّته وعنادك.

مصـر  أرض   OڀP وقومه  موسى  يستخف   OئوP فرعون   OئوP

أغرقناه  بأن  فاستفززناه  بالقتل،   OئۆP ظهر  عن  ينفيهم  أو  منها،  ويخرجهم 
وقومه بأجمعهم.

 Oئم ئح   ئج  Pی   مصر  أرض   OیP إسرائيل  لبني   OئېP

واللفيف:  بينكم،  يحكم  ثمّ  مختلطين  جميعاً   Oئى  ئي    بجP الساعة  قيام  وهو 

))) معجم الطبراني الكبير ج8: 70.

261.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة الإسراء/الآيات 105-101



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 262

الجماعات من قبائل شتى. 

PٻO إلا  Pٱ  ٻO أي: ما أنزلنا القرآن إلا بالحقّ والحكمة وما 

بالحكمة، لاشتماله على الهداية إلى الخيرات Pپ  پ  پO لتبشرهم وتنذرهم. 

ٹ   ٿ    ٿ   ٿ   ٿ   ٺ   ٺ     ٺ   ٺ     ڀ   ڀ  
ڄڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڤ   ڤڤ   ڤ       ٹ   ٹ   ٹ  
ڃ      ڃ      ڃ    ڃ  چ  چ  چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ  
ڈ   ڎ     ڎ    ڌ   ڌ   ڍ   ڍ   ڇ  
ژ  ژ   ڑ  ڑ    ک  کک  ک  گ  گ  گ   گ  ڳڳ  ڳ  
ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ں   ڱں    ڱ   ڱ   ڳڱ 
ۀ  ۀ  ہ  ہ     ہ   ہ  ھ   ھ   ھ  ھ  ے  ے  ۓ  ۓ  ڭ  

ڭ  ڭ  ڭۇ  ۇ  ۆ  ۆ
بالتخفيف،  وقرئ   ،OڀP يفسّـره:  مضمر  بفعل  منصوب   OڀP

المشدد:  ومعنى  وغيرهم،  وأُبّي  عباس  ابن  وعن  بالتشديد   jعلّي عن  وروي 
وجعلناه مفرّقاً منجّمًا في النزول.

 OٿP أي: على تثبّت وتؤدة وترتيل ليكون أمكن في قلوبهم Oٺ  ٿP

على حسب الحاجة والحوادث. وعن ابن عباس: )لأن أقرأ سورة البقرة وأرتّلها أحبّ 
إلّي من أن أقرأ القرآن هذّاً()1(.

بهم  الاكتراث  وقلة  عنهم  بالإعراض  أمر   Oڤ ڤ       ٹ   ٹ   ٹ   Pٹ  

وبإيمانهم، وأنّم إن لم يدخلوا في الإيمان، فإنّ من هم أفضل منهم من الذين قرأوا 
النبيّ الموعود في كتبهم،  أنّه  الشـرائع قد آمنوا به، وصحّ عندهم  الكتب وعلموا 

))) سنن البيهقي الكبرى ج 2: 396 بالمعنى.



فإذا تلي PڄO خروا PڃO تعظيمًا لأمر الله، ولإنجازه ما وعده في الكتب 
المنزلة من بعثة محمّدt وإنزال القرآن عليه، وهو المراد بالوعد في قوله: Pچ  ڇ  

ڇ  ڇ  ڇO أي: إنّه كان وعد الله حقّاً كائناً. 
وإنّما ذكر الذقن لأنّ الساجد أقرب شيء منه إلى الأرض ذقنه، ومعنى اللام: 

الاختصاص، لأنّم جعلوا أذقانهم ووجوههم للسجود والخرور.

وكرر قوله: Pڃ  ڌO لاختلاف الحالين، وهما: خرورهم في حال 
 OڎP القرآن OڎP كونهم ساجدين، وخرورهم في حال كونهم باكين

أي: لين قلب وتواضعاً لله. 

والدعاء بمعنى التسمية لا بمعنى النداء، وهو يتعدّى إلى مفعولين، تقول: 
دعوته زيداً، ثمّ تترك أحد المفعولين استغناء عنه فتقول: دعوت زيداً.

أي:  للتخيير،   OڑPو المسمّى،  لا  الاسم  بهما  يريد   OکPو  OڑPو
إليه، المضاف  من  عوض   OئىP في  والتنوين  بهذا.  أو  الاسم  بهذا  الله   سمّوا 

 OئىP مجزوم بالشـرط الذي يتضمّنه OگPمزيدة مؤكدة للشـرط، و OگPو
والمعنى: أيّ هذين الاسمين سمّيتم أو ذكرتم P  گ   گ  ڳO، والضمير 
ذاته عزّ اسمه، لأنّ  PۇO لا يرجع إلى أحد الاسمين لكن إلى مسمّهما وهو  في 
PکO ما تدعوه فهو حسن، فوضع موضعه  التسمية للذات لا للاسم، والمراد: 
إذا حسنت أسماؤه كلها حسن هذان الاسمان لأنّما  Pگ   گ  ڳO لأنّه 

منها، والمعنى في كون أسمائه أحسن الأسماء: أنّا تستقل بمعاني التمجيد والتعظيم 
والتقديس. 

الجهر  لأنّ  الالتباس،  لفقد  المضاف  حذف  صلاتك  بقراءة   Oڳ Pڳ  

والمخافتة معلوم أنّما صفتان للصوت لا غير، والصلاة عبارة عن أفعال مخصوصة 

263.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة الإسراء/الآيات 111-106



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 264

وأذكار.

بصلاة  تجهر  بأن  وقيل:  وسطاً،   OڻP والمخافتة  الجهر   Oں Pں   

الليل وتخافت بصلاة النهار)1(، وقيل: بصلاتك: بدعائك)2(. 

Pڭ  ڭ  ڭO ناصر من الذل ومانع له منه يتعزّز به، أو لا يوالي أحداً من 

أجل مذلة به ليدفعها بموالاته.

))) من لايحضره الفقيه ج1: 202.
))) عن مجاهد وغيره. تفسير الطبري ج15: 122.



سورة الكهف

Pعِنْدَهَا  البصري  عدّ  كوفي،  عشر  بصري،  آية  عشرة  وإحدى  مائة  مكية، 
 .Oقَوْمًا

فتنة، ومن قرأ  أيّام من كل  أُبّي: ))من قرأها فهو معصوم ثمانية  في حديث 
الآية التي في آخرها حين يأخذ مضجعه كان له في مضجعه نوراً يتلألأ إلى الكعبة، 
حشو ذلك النور ملائكة يصلّون عليه حتى يقوم(()1(، الصادقj: ))من قرأها 

في كل ليلة جمعة لم يمت إلا شهيداً، وبعثه الله مع الشهداء(()2(.

ٱ ٻ ٻ

ۈ  ۈ  ۇٴ   ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې  ېې  ې   ى  
ى    ئا  ئا  ئە  ئە  ئو   ئو  ئۇ   ئۇ  
ئى   ئى   ئى   ئې    ئې   ئې   ئۈ    ئۈ   ئۆ   ئۆ  
ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ئم    ئح   ئج   ی   ی   ی   ی  
ٺ   ٺ   ڀٺ   ڀ    ڀ   ڀ   پ  پپ   پ  

ٺ  ٿ  ٿ

))) تفسير السمرقندي ج2: 366.
))) ثواب الأعمال: 107.



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 266

علّم سبحانه عباده كيف يحمدونه على أجلّ نعمه عليهم، وهي ما أنزله 
Pۋ  ۅO محمّدt من القرآن الذي هو سبب نجاتهم.

في  كالعوج  المعاني  في  والعوج  العوج،  من  شيئاً  أي:   Oۉ  ۉ  ې  ېP

الأعيان، والمراد به: نفي التناقض عن معانيه.

وانتصب PىO بمضمر وليس بحال من PۅO، لأنّ قوله: Pۉ  
ۉ  ې  ېO معطوف على PۋO فهو داخل في حيّز الصلة، فمن جعله حالًا 
من )الكتاب( يكون فاصلًا بين الحال وذي الحال ببعض الصلة وذلك غير جائز، 
والتقدير: ولم يجعل له عوجاً بل جعله PىO لأنّه إذا نفي عنه العوج فقد أثبت 
له الاستقامة، وجمع بينهما للتأكيد، وقيل: معناه: قيمًا بمصالح العباد، أو قيمًا على 

سائر الكتب شاهداً بصحّتها)1(.

PىO الذين كفروا Pئا  ئاO فاقتصر على أحد المفعولين.

Pئە  ئەO أي: صادراً من عنده. والأجر الحسن: الجنّة.

PئېO أي: لابثين P ئىO مؤبدين.

Pٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻO لأنّه ليس مما يعلم لاستحالته.

PڀO نصب على التمييز، وفيه معنى التعجب، كأنّه قال: ما أكبرها 

 ،OپP لفاعل  تفسير   OڀPو نعمت،  مثل   OپP وقيل:  كلمة، 
خارجة كلمة  الكلمة  كبرت  والتقدير:  محذوف،  لموصوف  صفة   OڀPو 
Pٺ  ٺO. والكلمة هي قولهم: Pی  ئج  ئحO سمّيت كلمة كما سمّوا 

القصيدة كلمة.

))) معاني القرآن للفراء ج2: 133.



ٿ  ٿ  ٹ   ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  
ڃ   ڃ     ڃ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ    ڦ   ڦ  

ڃ  چ   چ  چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ
بالقرآن،   Oڤ ڤ   Pٹ   وأسفاً  وجداً   OٹP قاتل  أي:   OٿP

على  تلهّفاً  نفسه  ويبخع   Oٹ Pٹ   يتحسّ  فهو  أعزّته  فارقه  برجل  شبّهه 
فراقهم.

والغضب،  الحزن  في  المبالغة  والأسف:  له،  مفعول  أو  حال   OڦPو
ورجل أسف وأسيف.

للأرض  وحلية   OڄP يكون  أن  يصلح  ما  يعني:   Oڄ ڄ   Pڄ  
ولأهلها من زخارف الدنيا وما يستحسن منها.

PڃO أي: لنختبرهم P    ڃ  ڃ  چO وهو من كان أزهد فيها.

الزينة هذه  من   Oڇ ڇ   چ   Pچ   بقوله:  فيها  سبحانه  زهد   ثمّ 
Pڇ  ڇO أي: مثل أرض بيضاء لا نبات فيها بعد أن كانت خضراء مؤنقة 

في زوال بهجته وذهاب رونقه وحسنه.

ڍ  ڌ   ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ    ژ  ژ  ڑ  
ڳ   ڳ   گ   گ    گ   گ   ک   ک   ک   ک   ڑ   
ڳ     ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں  ڻ  ڻ  ڻ   
ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ  ھ  ھ   ھ  

ھ  ے  ے  ۓ
هو  فقيل:   Oِقِيم Pالرَّ في  واختلف  الجبل،  في  الواسع  الغار   OڎP

267.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة الكهف/الآيات 12-6



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 268

لوح من رصاص رقمت فيه أسماؤهم جعل على باب الكهف)1(، وقيل: هو اسم 
غار  في  دخلوا  الذين  الثلاثة  النفر  هم  وقيل:  الكهف)2(،  فيها  كان  الذي  الوادي 

فانسدّ عليهم، فدعا كل واحد منهم بما عمله لله خالصاً ففرّج عنهم)3(.

PڈO آية عجباً Pژ  ژO وصفاً بالمصدر، أو ذات عجب.

P   گ  ڳ  ڳ  ڳO أي: رحمة من خزائن رحمتك، وهي المغفرة والرزق 
والأمن من الأعداء.

Pڳ  ڱ  ڱ  ڱO الذي نحن فيه PڱO حتى نكون بسببه راشدين، 

أو اجعل أمرنا رشداً كله كقولك: رأيت منك رشداً.

Pں  ڻ  ڻO حجاباً من أن تسمع، يعني: أنمناهم إنامة ثقيلة 

لا تنبههم منها الأصوات، فحذف المفعول الذي هو الحجاب، كما قالوا: بنى على 
امرأته، يعنون: بنى عليها القبة.

Pۀ  ۀO أي: ذوات عدد أي: سنين كثيرة.

Pہ  ہO أي: أيقظناهم من نومهم.

PہO فلم يعمل  P  ھ  ھO فيه معنى الاستفهام، ولذلك علّق عنه 
من  والكافرين  المؤمنين  من  الحزبين  أي  ومعناه:  ماض،  فعل   OھPو فيه، 
قوم أصحاب الكهف ضبط أمداً لأوقات لبثهم، ولا يكون PھO من أفعل 

التفضيل في شيء، لأنّه لا يبنى من غير الثلاثي المجرد.

ولم يزل سبحانه عالماً بذلك، وإنّما أراد ما تعلّق به العلم من ظهور الأمر لهم 

))) الكشف والبيان ج6: 147.
))) عن قتادة وغيره. تفسير الطبري ج15: 131.

))) مسند أحمد ج4: 274.



ليزدادوا إيماناً، وقيل: يعني بالحزبين: أصحاب الكهف وأنّم لما استيقظوا اختلفوا 
في مقدار لبثهم.

ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ڭۇ    ڭ   ڭ   ڭ   ۓ  
ۇٴۋۋ   ۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې  ې  ې  
ئۈ    ئۆ   ئۆ   ئۇ   ئۇ   ئو   ئەئو   ئە   ئا   ئا   ى   ى   
ی   ی    ی   ئى   ئىئى   ئې   ئې   ئې   ئۈ  
ٻ   ٱ   بم    بخ         بح   بج   ئي   ئى   ئم   ئح   یئج  
ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ   پ   ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  

ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ   ٿ

Pۈ  ۇٴO بالتوفيق والألطاف المقوية لدواعيهم.

Pۋ   ۅ  ۅO أي: قوّيناها وشددنا عليها حتى صبروا على هجر 

Pۉ  ۉO بين يدي ملكهم الجبار  الغيران  بالدين إلى بعض  الأوطان والفرار 
.Oې  ې  ىP الذي نعبده Oې ېP دقيانوس من غير مبالاة به

PئۆO أي: قولًا ذا شطط، وهو الإفراط في الظلم، من شطّ: إذا بعد.

PئۈO مبتدأ وPئۈO عطف بيان، وخبره PئېO وهو إخبار 

في معنى الإنكار.

Pئى ئا پO أي: هلا يأتون على عبادتهم Pی  یO بحجّة 

فساد  على  دلالة  وفيه  محال،  ذلك  على  بالحجّة  الإتيان  لأنّ  تبكيت  وهو  ظاهرة، 
التقليد.

Pئي  بج  بح  بخO بنسبة الشريك إليه.

269.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الكهف/الآيات 16-13



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 270

ـ  الكهف  أصحاب  رئيس  وهو  ـ  تمليخا  من  خطاب   Oٻ Pٱ  

وإذ  يعني:  الضمير،  على  للعطف  النصب  محلّ  في   Oٻ Pٻ   لأصحابه 
اعتزلتموهم واعتزلتم معبوديهم.

بالله  يعترفون  كانوا  أنّم  على  متصلًا  استثناء  يكون  أن  يجوز   Oپ Pٻ  

ويشـركون معه، وأن يكون منقطعاً. وقيل: هو اعتراض ومعناه: الإخبار من الله 
تعالى أنّم لم يعبدوا غير الله.

PٿO قرئ بفتح الميم وكسرها، وهو ما يرتفق به أي: ينتفع.

ڦ   ڦ   ڤ    ڤ    ڤ   ڤ      ٹ   ٹ   ٹ   ٹ       
چ   ڃ   ڃڃ   ڃ    ڄ   ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ  
ڎ   ڎ   ڌ   ڌ    ڍڍ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چچ   چ  
ک   کک   ک   ڑ    ڑ   ژ   ژ   ڈ   ڈ       
گ  گ  گ  گڳ  ڳ   ڳ  ڳ  ڱڱ  ڱ  
ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ     ں   ں   ڱ  
ے   ھ   ھ   ھ   ہھ   ہ   ہ     ہ  
ےۓ  ۓ  ڭ   ڭ  ڭ  ڭ  ۇۇ  ۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  
ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ    
ئە    ئە   ئا   ئا   ى   ى   ې   ې   
ئې   ئۈ    ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ   ئۇ   ئو   ئو  

ئې  ئې  ئى  ئى  ئى  ی  ی  ی 
والتشديد  التاء،  لحذف  فالتخفيف  والتشديد،  بالتخفيف   OڤP قرئ: 

للإدغام، وقرئ: تزورّ، على وزن تحمرّ وكلها من الزور وهو الميل.



 OڦP جهة اليمين، وحقيقتها الجهة المسماة باليمين Oڤ   ڦPو
تقطعهم لاتقربهم، من معنى القطيعة والصرم Pڄ  ڄ  ڃ   ڃO أي: في متسع 
من الكهف. ومعناه: إنّم لا تصيبهم الشمس في طلوع نهارهم ولا في غروبها مع 

أنّم في مكان واسع منفتح من غارهم، ينالهم فيه برد النسيم وروح الهواء.

وقرضها  الشمس  ازورار  من  بهم  صنعه  ما  وهو   Oچ چ   چ   Pڃ  

Pڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍO ثناء عليهم بأنّم جاهدوا في  طالعة وغاربة، وقوله: 
الله فلطف بهم، وأرشدهم إلى نيل تلك الكرامة.

نيام   OکP أي:  يقظ،  أحد، والأيقاظ جمع  لكل  PڑO خطاب 

وعيونهم مفتحة، فيحسبهم من ينظر إليهم PڑO وقيل: لكثرة تقلبهم)1(.

وقرأ الصادقj: وكالبهم أي: صاحب كلبهم.

إذا  إلا  يعمل  الفاعل لا  اسم  ماضية، لأنّ  Pڳ  ڳO حكاية حال 

كان بمعنى المضارع، ولا يعمل إذا كان في معنى الماضي. والوصيد: الفناء، وقيل: 
العتبة)2(. والرعب: الخوف الذي يرعب الصدر، أي: يملؤه، وذلك لما ألبسهم الله 

من الهيبة، وقيل: لطول أظفارهم وشعورهم)3(، وقيل: لوحشة مكانهم)4(. 

وكما أنمناهم تلك النومة PہO منها Pہ  ہO أي: ليسأل 
بعضهم بعضاً، ويتعرّفوا حالهم وما صنع الله بهم، فيعتبروا ويستدلوا على معرفة 

صانعهم، ويزدادوا يقيناً إلى يقينهم.

))) معاني القرآن وإعرابه ج3: 274.
))) عن عطاء. معالم التنزيل ج2: 258.

))) معاني القرآن وإعرابه ج3: 275.
))) الكشف والبيان ج6: 161.

271.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الكهف/الآيات 20-17



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 272

بعد  وانتبهوا  غدوة  الكهف  دخلوا  لأنّم   Oۇ ڭ   ڭ   ڭ   ڭ    Pۓ  

Pۆ   وشعورهم  أظفارهم  طول  إلى  نظروا  فلما  يومهم،  في  أنّم  فظنوا  الزوال 
ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴO أي: ربّكم أعلم بذلك، لا طريق لكم إلى علمه، فخذوا 

في شيء آخر مما يهمكم.

وقرئ: PۅO بكسر الراء وسكونها وهو الفضة.

.)1(Oَوَاسْأَلِ الْقَرْيَةP :أي: أي أهلها، فحذف، مثل OېP

P  ې   ېO أي: أطيب وأحلّ وأكثر وأرخص.

PئاO أي: وليتكلف اللطف في أمر البيع أو في أمر التخفي حتى 

لا يعرف.

P  ئە  ئە   ی  ئوO أي: لا يخبرن بمكانكم أحداً من أهل المدينة. 

وهي  بالرجم  يقتلوكم   OئۈP ويطّلعوا  بمكانكم  يعلموا   Oئۆ Pئۇ  

Pئى   إليها  ويصيروكم  بالعنف   Oئى Pئې   يدخلوكم   OئېP القتلة  أخبث 
.OیP إن دخلتم في دينهم Oئى

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ  پ   ڀ  
ٿ   ٿ   ٿ    ٺٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀ  
ٹٹ  ٹ  ٹ  ڤڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦ   ڦ  ڦ  
ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ     ڃ  ڃ  ڃ  
چ  چ  چ     چ   ڇڇ  ڇ  ڇ  ڍ  
ڍڌ  ڌ  ڎ  ڎ   ڈ  ڈ  ژ  ژ  ڑڑ  ک  ک   ک  

))) يوسف: 82.



ک   گ      گ   گ  گ  ڳ    ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  
ڱ   ڱ   ں  ں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀہ  ہ  ہ   

ہ  ھ  ھ  ھ  ھ  ے  ے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭ   ڭ
وكما أنمناهم وبعثناهم لما في ذلك من الحكمة أطلعنا PٻO ليعلم الذين 
PپO لأنّ حالهم في  البعث  Pٻ  پ  پO الذي هو  أطلعناهم على حالهم 

نومهم وانتباههم كحال من يموت ثمّ يبعث.

وPٺ  ٺO يتعلّق بـPٻO أي: أعثرناهم عليهم حين Pٺ  
ٺO أمر دينهم، ويختلفون في البعث، فكان يقول بعضهم: يبعث الأرواح دون 
الخلاف  يرتفع  حتى  الأرواح؛  مع  الأجساد  يبعث  بعضهم:  ويقول  الأجساد، 

ويتبين أنّ الأجساد تبعث حية حساسة فيها أرواحها كما كانت قبل الموت.

كهفهم باب  على   OٿP الكهف:  أصحاب  الله  توفى  حين   OٿP 

PٹO كما تبنى المقابر.

Pڤ  ڤ  ڦ  ڦ   ڦO من المسلمين وملكهم: PڦO على 

باب الكهف PڄO يصلّ فيه المسلمون ويتبركون بمكانهم.

Pٹ  ٹ  ڤO أأحياء نيام هم أم أموات؟ فقد قيل: إنّم ماتوا، وقيل: 

إنّم لا يموتون إلى يوم القيامة.

من   tالله رسول  زمان  في  قصّتهم  في  خاض  لمن  الضمير   OڄP

أهل الكتاب والمسلمين.

.OڇPو OچP خبر مبتدأ محذوف، أي: هم ثلاثة، وكذلك OڃPو 
وكذلك  ،OڃPلـ صفة  وقعت  وخبر  مبتدأ  من  جملة   Oڃ  وPڃ  

273.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الكهف/الآيات 24-21



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 274

.Oڍ  ڍPو Oچ  چP

وأما الواو الداخلة على الجملة الثالثة فإنّا دخلت على الجملة الواقعة صفة 
للنكرة، كما تدخل على الجملة الواقعة حالًا عن المعرفة، تقول: جاءني رجل ومعه 
بالموصوف،  الصفة  لصوق  تأكيد  الواو  وفائدة  غلامه،  ومعه  زيد  وجاءني  آخر، 
الذين  قول  بأنّ  تؤذن  الواو  فهذه  مستقر،  ثابت  أمر  بها  اتصافه  أنّ  على  والدلالة 
قول صادر عن علم لا عن رجم ظن كقول   Oڇ  ڍ  ڍP قالوا: 

غيرهم.

قوله: نحو  به،  وإتياناً  الخفي  بالخبر  رمياً   :Oڇ Pچ    قوله:   ومعنى 
Pوَيَقْذِفُونَ باِلْغَيْبOِ)1( أي: يأتون به، أو وضع الرجم موضع الظن كأنّه قال: ظناً 

بالغيب، قال زهير:
ــمِ)2( وَمَــا هُــوَ عَنْهَــا باِلَحدِيــثِ الُمرَجَّ

أي: المظنون.

وعن ابن عباس: )حين وقعت الواو انقطعت العدّة()3(، يعني: لم يبق بعدها 
ويدلّ عليه  القطع،  كلبهم على  وثامنهم  أنّم سبعة  إليها، وثبت  يلتفت  عادّ  عدّة 

Pڈ   قوله:  الثالث  القول  وأتبع   Oڇ Pچ    قوله:  القولين  أتبع  سبحانه  أنّه 
ژ  ژ  ڑO، وقال ابن عباس: )أنا من أولئك القليل()4(.

الكهف  أصحاب  أمر  في  الكتاب  أهل  تجادل  فلا  أي:   Oک ک    Pک  

))) سبأ: 53.
))) شعر زهير بن أبي سلمى: 18، وصدره: وما الحرب إلا ما علمتم وذقتم.

))) تفسير الماوردي ج3: 297.
))) تفسير الطبري ج15: 150. 



وهو  إليك،  الله  أوحى  ما  عليهم  تقصّ  ودلالة،  بحجّة   OگP جدالًا   OکP

.)1(Oُتيِ هِيَ أَحْسَن مْ باِلَّ كقوله: Pوَجَادِلُْ

Pگ  گO ولا تسأل PڳO منهم عن قصّتهم.

الشيء  Oں ں   Pڱ    عليه:  تعزم   OڳP لأجل   Oڱ  Pڱ  

PڻO أي: فيما يستقبل من الأوقات.

Pڻ  ڻ  ۀ  ۀO متعلّق بالنهي لا بقوله: Pڱ   ںO لأنّه لو قال: إنّ 

فاعل كذا إلا أن يشاء الله كان معناه: إلا أن تعترض مشيئة الله دون فعله، وذلك ما 
لا مدخل فيه للنهي. وتعلّقه بالنهي على وجهين:

أحدهما: لا تقولن ذلك القول إلا أن يشاء الله أن تقوله بأن يأذن لك فيه. 

الله، وهو في موضع  بمشيئة  الله أي:  يشاء  بأن  إلا  تقولن ذلك  والثاني: لا 
الحال يعني: إلا ملتبساً بمشيئة الله، قائلًا: إن شاء الله. 

اعتراك   OہP الله  شاء  إن  وقل:  ربّك[)2(  مشيئة  ]أي:   Oہ Pہ  

نسيان لذلك، يعني: Pہ  ھO كلمة الاستثناء ثمّ ذكرت فتداركها، وعن ابن 
ينقطع الكلام(()4(، وقيل:  عباس: )ولو بعد سنة()3(، وعن الصادقj: ))ما لم 

معناه: واذكر ربّك إذا اعتراك النسيان ليذكّرك المنسي.

 OڭP بشيء آخر بدل هذا المنسي أقرب منه Oھ  ھ  ھ  ے  ےP

وأدنى خيراً ومنفعة. وقيل: معناه: لعل ربّ يؤتيني من البيّنات على أنّ نبيّ ما هو 

))) النحل: 125.
))) ساقطة من ب.

))) تفسير الطبري ج15: 151.
))) لم أعثر عليه في المصادر المتوفرة.

275.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الكهف/الآيات 24-21



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 276

أعظم في الدلالة من نبأ أصحاب الكهف، وقد فعل سبحانه ذلك حيث قصّ عليه 
أخبار الأنبياء وأنبأه من الغيوب بما هو أعظم من ذلك.

ۋ   ۋ   ۇٴ    ۈ   ۈ   ۆ     ۆ   ۇ     ۇ   ڭ  
ئا   ئا     ىى    ې   ې   ې     ۉې   ۉ   ۅ   ۅ  
ئەئە  ئو  ئو   ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ   ئې  ئې  ئې  
ئى  ئى  ئى  ی  ی  ی  ی   ئجئح  ئم   ئى  ئي  
بج  بح  بخ  بم  بى  بي   ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  
ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀڀ   پ   پ    پ   پ  
ٺ  ٺ  ٿ    ٿٿ  ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  
ڤ  ڦ   ڦ  ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄڃ  ڃ  ڃ  ڃ  
چ   چ  چچ  ڇ     ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌڌ   
ک      ڑڑ   ژ   ژ         ڈ   ڈ   ڎ   ڎ  

ک  ک  ک  گ 
بْنَا عَلَ آذَانِمِْ...  Pڭ  ۇ  ۇ    ... الآيةO بيان لما أجمل في قوله: Pفَضََ

.)1(Oالآية

وPۈO عطف بيان لـPۆ  ۆO، وقرئ: ثلاثمائة سنين مضافاً، على 
.)2(Oًينَ أَعْمَل خْسَِ وضع الجمع موضع الواحد في التمييز، كما قال سبحانه: Pباِلَْ

Pۈ  ۇٴO أي: تسع سنين، لأنّ ما قبله دلّ عليه.

Pۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉO يريد أنّه أعلم من الذين اختلفوا فيهم بمدة لبثهم، 

))) الآية: 11.
))) الكهف: 103.



والحقّ ما أخبرك به. وروي: أنّ يهودياً سأل عليّاjً عن مدة لبثهم، فأخبر بما في 
وهذا  الشمس  بسنيّ  ))ذاك   :jفقال ثلاثمائة،  كتابنا  في  نجد  إنّا  فقال:  القرآن، 

بسنيّ القمر(()1(.

بذلك،  العالم  وأنّه   Oې  ىP بما غاب في  اختصاصه  ثمّ ذكر 
ثمّ جاء بما دلّ على التعجب من إدراكه المسموعات والمبصـرات، للدلالة على أنّ 
أمره في الإدراك خارج عن حدّ ما عليه إدراك كل سامع ومبصر، لأنّه يدرك ألطف 

الأشياء وأصغرها.

متول  أي:   Oئۆ Pئۆ   والأرض  السماوات  لأهل  الضمير   Oئو Pئو  
لأمورهم، وليس Pئۈ ئېO قضائه PئېO منهم. وقرئ: ولا تشرك ـ بالتاء 

والجزم على النهي ـ.

Pئم   ئى  ئيO لا يقدر أحد على تبديل أحكام كلماته وتغييرها ولا 
Pبح  بخ  بم  بىO وموئلًا، يقال: التحد إلى كذا: إذا مال إليه.

على  يداومون   OٻP المؤمنين   OٻP احبسها  أي:   Oٻ Pٱ  

الفجر  صلاة   :O وَالْعَشِـيِّ بـPالْغَدَاةِ  المراد  وقيل:  والمساء،  الصباح  عند  الدعاء 
والعصر)2( وقرئ: بالغدوة.

Pڀ  ڀ  ٺ  ٺO أي: لا تتجاوز عيناك عنهم بالنظر إلى غيرهم من 

أبناء الدنيا Pٺ  ٺ  ٿ    ٿO في مجالسة أهل الغنى، وهي جملة في موضع 
الحال. وكان النبيtّ حريصاً على إيمان عظماء المشـركين طمعاً في إيمان أتباعهم، 
يرفع  لا  وأن  وغيرهم،  ذر  وأبي  وعمار  كخباب  المؤمنين  فقراء  على  بالإقبال  فأمر 

))) معالم التنزيل ج2: 260.
))) عن قتادة. الكشف والبيان ج6: 166.

277.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الكهف/الآيات 29-25



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 278

بصره عنهم. 

Pٹ  ٹ  ٹO أي: جعلنا قلبه غافلًا بالخذلان، أو وجدناه غافلًا Pڤ  

ڤO، أولم نسمه بالذكر ولم نجعله من الذين كتبنا في قلوبهم الإيمان، من أغفل 
إبله: إذا تركها بغير وسم. Pڤ  ڤO في أفعاله ومشتهياته.

قولهم:  وراء ظهره، من  للحقّ  ونبذاً  للحد،  إفراطاً وتجاوزاً  أي:   OڦP

فرس فرط أي: متقدّم للخيل.

PڄO خبر مبتدأ محذوف، والمعنى: جاء الحقّ   Oڄ  ڄ  ڄ  ڄP

وزاحت العلل فلم يبق إلا اختياركم لنفوسكم ما شئتم من الأخذ في طريق النجاة 
أو في طريق الهلاك.

PڇO أي: أعددنا وهيّأنا للذين ظلموا أنفسهم بعبادة غير الله، وشبّه 

سبحانه ما يحيط PڍO من النار من جوانبهم بالسرادق.

Pڈ  ڈ  ژO وهو كل شيء أذيب كالنحاس والصفر، وقيل: هو 

دردي الزيت)1(، وروي: أنّه كعكر الزيت)2( فإذا قرب إليه سقطت فروة رأسه.

Pک      حرارته  من  الوجه  انشوى  ليشـرب  قدّم  إذا   O ڑ  Pژ  

کO ذلك PکO النار PکO متكأ، من المرفق، وهو يشاكل قوله: 
.Oوَحَسُنَتْ مُرْتَفَقًاP

ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ    گ   گ   گ  
 ڱ  ں  ں  ڻ   ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ     

))) عن ابن مسعود وغيره. الدر المنثور ج4: 221.
))) عن ابن عباس وروي مرفوعاً. الدر المنثور ج4: 220 ـ 221.



ڭ   ۓ   ۓ   ے   ے   ھ   ھ   ھ    ھ   ہ   ہ  
ڭ  ڭ   ڭ  ۇ  ۇۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ

،OگP اسم  إلى  العائد  الضمير  موقع   Oں ڱ   Pڱ   قوله:   وقع 
PگO وPڳ  ڳ   PڻO خبر  وPڻO استئناف كلام، ويجوز أن يكون 

ڱ  O اعتراضاً. 
للتبيين،   Oھ Pھ   وفي  الغاية،  لابتداء   Oھ Pھ   في   OھPو

والسندس: ما رقّ من الديباج، والإستبرق: ما غلظ منه.

في  السـرر  على  الجنات  تلك  في  متنعمين  أي:   Oۇ ۇ   ڭ   Pڭ   

الحجال، لأنّ الاتكاء هيئة أهل التنعم من الملوك وغيرهم.

ى    ى   ې   ې   ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   
ئۈ    ئۆ    ئۆ   ئۇ   ئۇ   ئو   ئو   ئە   ئە   ئا   ئا  
ئح     ئج   ی        ی   ی   ی   ئى   ئى   ئى   ئې   ئېئې   ئۈ  
ٻ   ٻ   ٱ   بى    بم  بخ   بح   بج   ئي    ئى   ئم  
ٻ  ٻ    پ  پ  پ  پ  ڀ  ڀ   ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  

ٺ  ٿ  ٿ  ٿ   ٿ   ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ

كان متجاورين   OۉP بحال  والكافرين  المؤمنين  حال  سبحانه   مثّل 
 OئاP محفوفتان  وهما   Oى Pې   الأشجار  أجنهما  بستانان   OېP

يطيف النخل بهما، وبين البستانين مزرعة، وعن ابن عباس: )كانا ابني ملك في بني 
إسرائيل ورثا مالًا جزيلًا، فأخذ المؤمن منهما حقّه وتقرّب به إلى الله، وأخذ الآخر 

279.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الكهف/الآيات 36-32



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 280

حقّه فتملك به الجنّتين والضياع والأموال()1(.

غلتها، أعطت  البستانين  من  واحدة  كل  أي:   Oئۆ ئۇ   ئۇ    Pئو  

وPئۇO محمولة على اللفظ، لأنّ لفظ PئوO مفرد.

Pئۆ   ئۈ   ئۈ  ئېO أي: لم تنقص PئېO أي: وشققنا وسط الجنّتين 

ماء جارياً. 

ثُمُر  إذا كثر. وقرئ:  ماله:  ثمر  المال، من  أنواع من  Pی  ی  یO أي: 

وثُمْر بضمتين وبسكون الميم أيضاً في الموضعين، ويجوز أن يكون ثمر جمع ثمرة أو 
جمع ثمار ثمّ يخفف ويقال: ثمر مثل كتب، وقرئ: بفتح الثاء والميم وهو جمع ثمرة: 

ما يجتنى من ذي الثمرة.

Pبخ  بمO يعني: أنصاراً وحشمًا، وقيل: أولاداً ذكوراً)2( لأنّم ينفرون 

معه.

وPئمO يراجعه الكلام، من حار يحور: إذا رجع.

Pٱ  ٻO آخذاً بيد صاحبه المسلم يطوف به ويريه أملاكه ويفاخره 

بأمواله Pٻ  ٻ  ٻO أي: معجب بما أوتي، مفتخر به، كافر لنعمة ربّه.

Pٿ  ٿ  ٿ   ٿO أقسم على أنّه إن ردّ إلى ربّه على سبيل التقدير كما 

الدنيا، وقرئ: خيراً منهما  PٹO من جنّته في  يزعم صاحبه ليجدن في الآخرة 
.OئۇP بعود الضمير إلى

PٹO مرجعاً وعاقبة، وانتصابه على التمييز.

))) الكشف والبيان ج6: 169.
))) تفسير مقاتل بن سليمان  ج2: 289.



ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ      ڦ    ڤ   ڤ     ڤ  
ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چ    چ   چ   چ    ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ  
ڍ   ڍ  ڌ  ڌ  ڎ      ڎ  ڈ  ڈ  ژ  ژ  ڑ  ڑ  ک  
ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   گ   گ    گ   گ   کک   ک  
ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ں    ں   ڱ  
ۓ   ے   ے   ھ   ھ   ھ   ھ   ہ   ہ   ہ    ہ  
ۓ  ڭ   ڭ  ڭ  ڭ  ۇ  ۇ ۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  
ۋ   ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ   ې  ې      ې  ې  ى  ى  
ئۈ     ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ        ئۇ   ئو   ئو   ئە   ئە   ئا   ئا   

ئې  ئېئې  ئى   ئى  ئى  ی  ی  ی
PڄO أي: خلق أصلك Pڄ  ڄO لأنّ خلق أصله سبب في خلقه، 

فكأنّ خلقه خلق له.

Pڃ  ڃO أي: عدّلك وأكملك إنساناً معتدل الخلق بالغاً مبلغ الرجال.

نون  على  حركتها  وألقيت  الهمزة  فحذفت  أنا(  )لكن  أصله:   OچP

 ،Oڇ  ڇ   P ضمير الشأن، أي: الشأن OچPلكن( فالتقت النونان فأدغم، و(
والجملة خبر P  گO والراجع منها إليه ياء الضمير. وقرئ بحذف ألف P  گO في 
الوصل، وقرئ أيضاً بإثباتها في الوصل والوقف جميعاً، وحسن ذلك وقوع الألف 

عوضاً من حذف الهمزة، يقول لصاحبه: أنت كافر بالله لكني مؤمن موحد.

Pژ  ژ  ڑP OژO موصولة مرفوعة المحل على خبر الابتداء، والتقدير: 
الأمر ما شاء الله، أو شرطية منصوبة المحل والجزاء محذوف، والتقدير: أي شيء 
الله،  شاء  ما  الأمر   :OڈP دخول  عند   OڈP هلا  والمعنى  كان.  الله  شاء 

281.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الكهف/الآيات 44-37



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 282

اعترافاً بأنّا حصلت لك بمشيئة الله وفضله، وأنّ أمرها بيده إن شاء حال بينك 
وبينها ونزع بركتها عنك.

Pڑ  ک  ک  کO إقراراً بأنّ قوته على عمارتها بمعونته، إذ لا يقوى أحد في 
بدنه وما يملكه إلا بالله.

OڳP قوله:  وفي   ،OگPلـ ثان  مفعول   OگPو فصل،   OگPو 
 OگP والمعنى:  الأولاد.  به  المراد   Oنَفَرًا Pوَأَعَزُّ  قوله:  في  النفر  أنّ  على  دلالة 
 Oں  ں   ڻP يرزقني OڱP فأنا أتوقع من صنع الله OڳP ترني أفقر

ويسلبك نعمه، ويخرب جنّتك لإيماني وكفرانك.

وهو  وحسبه  الله  قدّره  مقداراً  أي:  الحساب،  بمعنى  مصدر  والحسبان: 
الحكم بتخريبها، وقيل: PڻO: مرامي من عذابه: حجارة أو صاعقة)1( .

القدم لملاستها، يزلق عنها  نبات عليها،  Pہ   ہO أرضاً مستوية لا    

وPہO وPھO كلاهما وصف بالمصدر.

PڭO به عبارة عن الهلاك، وأصل الإحاطة: إدارة الحائط على الشيء، 

قال:  فكأنّه  ذلك،  يفعل  النادم  لأنّ  والتحسّ،  الندم  عن  عبارة  الكفين  وتقليب 
فأصبح يندم Pۆ  ۆ  ۈ  ۈO أي: في عمارتها.

الأرض  على  كرومها  عروش  سقطت  يعني:   Oۅ ۋ   ۋ    Pۇٴ  

وسقطت فوقها الكروم، قالوا: أرسل الله عليها ناراً فأهلكها وغار ماؤها)2(. ثمّ 
تمنى لو لم يكن مشـركاً حتى لا يهلك الله بستانه، ويجوز أن يكون توبة من الشرك 

ودخولًا في الإيمان.

))) مجاز القرآن ج1: 403.
))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج15: 165.



دون  المعنى  على  ]محمول   OئەPو والياء،  بالتاء   Oى Pۉ  وقرئ: 
 )2(]Oئو ئو   نصرتهP[ )1(]ئە   على  تقدر  جماعة   Oئا ى  Pۉ  والمعنى:  اللفظ، 
أي: هو سبحانه وحده القادر على نصـرته، لا يقدر أحد غيره أن ينصره، إلا أنّه لم 

ينصره لأنّه استوجب الخذلان.

Pئۇ  ئۇ ئۆO أي: ممتنعاً بقوته عن انتقام الله. 

والكسر  النصرة،  بمعنى  والفتح  وكسرها،  الواو  بفتح   OئۈP قرئ: 
بمعنى السلطان والملك.

لا  وحده   OئېP النصرة  الحال  وتلك  المقام  ذلك  في  أي:   OئۈPو
يستطيعها أحد سواه، أو السلطان لله لا يمتنع منه، أو في مثل تلك الحال الشديدة 
ألجأته  كلمة   Oې ۉ    Pۉ   قوله:  إنّ  يعني:  مضطر،  كل  به  ويؤمن  الله  يتولى 

الضرورة إليها.

وPئېO قرئ بالرفع صفة لـPئۈO، وبالجر صفة لله.

طاعته  عاقبة  يعني:  عاقبة،  أي:   Oی وPی   لأوليائه   Oئى ئى   Pئى   

خير من عاقبة طاعة غيره، وقرئ بضم القاف وسكونها. 

بم   بخ   بح   بج   ئي     ئى   ئم     ئح   ئج   ی  
جح   ثي    ثى   ثم   ثج   تىتي   تم   تخ   تح   تج    بي   بى  
ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻپ  پ  پ    جم  حج   
ٿ   ٿ    ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ    پ  
ڦ   ڦ   ڤ   ڤ    ڤ   ڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ٿ    

))) ساقطة من ج.
))) ساقطة من أ.

283.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الكهف/الآيات 47-45



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 284

چ   چ   چ   ڃ   ڃ    ڃ   ڄڃ   ڄ   ڄ   ڄ      ڦ   ڦ  
ڌ   ڌ   ڍ   ڍ   ڇ      ڇ   ڇ     ڇ   چ  
ڎ  ڎ  ڈ  ڈ   ژ  ژ  ڑ  ڑ  ک      ک  کک  

گ  گ  گ   گڳ  ڳ  ڳ   ڳ  ڱ  ڱ
Pبمبىبي  تجO أي: تكاثف بسببه حتى خالط بعضه بعضاً 

إلى موضع،  من موضع  فتنقله   Oتم  تىP متحطّمًا  متهشّمًا   Oتح  تخP

وقرئ: تذروه الريح. شبّه حال الدنيا في نضـرتها وبهجتها وما يتعقبها من الهلاك 
بحال النبات يكون أخضر ثمّ يهيج فتطيره الرياح.

Pپ  پO هي الطاعات والحسنات يبقى ثوابها أبداً، وقيل: 

هي الصلوات الخمس)1(.

خيٌر PڀO يعني: ما يتعلّق بها من الثواب، وما يتعلّق بها من الأمل، لأنّ 
صاحبها يأمل في الدنيا ثواب الله ونصيبه في الآخرة. 

من  قلعها  وتسييرها:  سيّنا.  من   OٺPو سيّت،  من  تسير،  وقرئ: 
أماكنها وجعلها هباءً منثوراً، أو تسييرها في الجو.

PٿO ليس عليها ما يسترها مما كان عليها.

PٹO جمعناهم إلى الموقف، ويقال: غادره وأغدره أي: تركه، ومنه 

الغدير: ما غادره السيل. 

مصطفّين   OڦP الملك  على  يعرضون  الجنود  بحال  حالهم  وشبّهت 
ظاهرين، ترى جماعتهم كما يرى كل واحد منهم.

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج15: 165.



 OڄP Pڦ  ڦO على إرادة القول، والمعنى: قلنا لهم: لقد بعثناكم 

أنشأناكم Pڄ  ڄO، وقيل: جئتمونا عراة لا شيء معكم.

PچO أي: وقتاً لإنجاز ما وعدتم على ألسنة الرسل من البعث. 

وPڇO للجنس، يعني: صحائف الأعمال.

PڎO ينادون هلكتهم الخاصة من بين الهلكات.

أي:   Oک Pک   بالجميع  الإحاطة  عن  عبارة   Oک ڑ   Pڑ  

عدّها وضبطها Pگ گ  گ   گO في الصحف، أو وجدوا جزاء ما عملوا.

عقاب  في  يزيد  ولا  محسن،  ثواب  ينقص  لا  أي:   Oڱ ڳ   ڳ    Pڳ  

مسيء.

ڱ  ڱ  ں    ں   ڻ   ڻ  ڻ    ڻ     ۀ  ۀ  ہ  
ہ  ہ  ہ     ھھ   ھ  ھ  ے  ے  ۓ  ۓ  
ۋ    ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ      ۇ   ۇ   ڭ   ڭڭ    ڭ  
ى   ې    ې   ې   ې    ۉ   ۉ   ۅ   ۅ    ۋ  
ى  ئا  ئا  ئە  ئە  ئو  ئو   ئۇ   ئۇ  
ئى   ئى   ئى   ئې    ئې   ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ  
ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ئح    ئج   ی   ی   ی   ی  
ٻ  پ  پ  پ  پڀ  ڀ   ڀ  ڀ   ٺ  ٺ  
ٹ   ٹ   ٹ   ٹ    ٿ     ٿ   ٿ    ٿ   ٺ   ٺ  

ڤ  ڤ   ڤ  ڤ  ڦ   ڦ  ڦ    ڦ  ڄ  ڄ  ڄ
Pۀ  ۀ  ہO كلام مستأنف، والفاء للتسبيب، جعل كونه من الجن سبباً 

285.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الكهف/الآيات 55-50



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 286

به ربّه من السجود، أو صار فاسقاً كافراً  في فسقه، ومعنى فسق: خرج عما أمره 
.OںP :الذي هو قوله Oہ     ھP بسبب

PھO الهمزة للإنكار والتعجب، أي: أبعد ما وجد منه تتخذونه 

Pھ  ے  ے  ۓO وتستبدلونهم بي؟! PڭO البدل من الله إبليس 

لمن استبدله. 

ۋ    Pۇٴ   وذريته  إبليس  أحضرت  ما  أي:  أشهدناهم،  ما  وقرئ: 
وهو  بعض،   OۅP بعضهم  أشهدت   O Pۅ    بهم  اعتضاداً  أي:   Oۋ

.)1(Oْوَلَ تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمP :كقوله

ذماً  الضمير  موضع   OېP وضع   Oې ې   ې   ې    Pۉ  

لهم بالإضلال، أي: فما لكم تتخذونهم شركاء لي في العبادة. 

وقرئ: PئاO بالياء والنون، وأضاف الشركاء إليه على زعمهم توبيخاً 
لهم يريد الجن.

أي: مصدراً  يكون  أن  ويجوز  هلك.  إذا  يبق:  وبق  من  المهلك،   والموبق: 
الشديد  والعذاب  الهلاك  مكان  هو  جهنم،  أودية  من  وادياً   Oئۈ Pئۆ  

مشتركاً يهلكون فيه جميعاً، وعن الفراء: )البين: الوصل، أي: جعلنا تواصلهم في 
الدنيا هلاكاً يوم القيامة()2(. ويجوز أن يريد بالشـركاء: الملائكة وعزيراً وعيسى، 

وبالموبق: البرزخ البعيد، أي: جعلنا بينهم أمداً بعيداً.

PئىO أي: فأيقنوا P  ئى  یO مخالطوها واقعون في عذابها.

PئجO أي: معدلًا.

))) النساء: 29.
))) معاني القرآن للفراء ج2: 147.



Pڀ   ٺ  ٺO أي: أكثر الأشياء التي يتأتى منها الجدل إن فصلتها، 

جدلًا: خصومة ومماراة في الباطل، وانتصابه على التمييز.

والتقدير: محذوف،  مضاف  وقبلها  رفع  والثانية  نصب،  الأولى   OٿP 

 Oڦ Pڤ  ڤ  ڦ    انتظار   OڤP والاستغفار  الإيمان   Oٿ Pٺ  ٿ  

وهي الإهلاك PڦO انتظار أن PڦO عذاب الآخرة PڄO عياناً. وقرئ: 
قبلًا أنواعاً. 

چ   چ   چچ   ڃ   ڃ    ڃ      ڃ   ڄ  
ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍڍ   ڇ    ڇ    ڇ       ڇ  
گ   گ   ک   ک   ک   ک   ڑ   ڑ   ژ    ژ    ڈ   ڈ  
گ  گڳ   ڳ    ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں  
ھ    ھ   ہ   ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻڻ   
ھ  ھ  ےے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ   ۇۇ  
ۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ   ۉ  ۉ  

ې  ې  ې  ې  ى      ى  ئا 
نْزَلَ  جدالهم: قولهم للأنبياء: Pمَا أَنْتُمْ إلَِّ بَشٌَ مِثْلُنَاP ،)1(Oوَلَوْ شَاءَ الُله لََ

مَلَئكَِةOً)2( ونحو ذلك.

PڇO أي: ليزيلوا ويبطلوا، من إدحاض القدم وهو إزلاقها.

وما  أي:  محذوف،  الصلة  من  إليها  والعائد  موصولة  )ما(   :Oڎ Pڎ  

موضع  أي:   OڈP وإنذارهم  بمعنى:  مصدرية  أو  والجزاء،  البعث  من  أنذروا 

))) يس: 15.
))) المؤمنون: 24.

287.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الكهف/الآيات 59-56



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 288

استهزاء.

Pڱ   قوله:  في  مذكّراً  إليه  الضمير  عاد  ولذلك  بالقرآن،   Oک Pک  

ڱO أي: لا أحد أظلم ممن ذكّر بالقرآن فلم يتذكر حين ذكّر، وأعرض عنه 
جانباً PگO عاقبة Pگ  گ  گO من الكفر والمعاصي غير مفكر فيها.

ثمّ علل إعراضهم ونسيانهم بأنّم مطبوع Pڳ  ڱO، وجمع بعد الإفراد 
للحمل على لفظ )مَن( ومعناه.

Pہ  ہO أي: فلا يكون منهم اهتداء البتة، وPہO جواب وجزاء 

يعني: أنّم جعلوا ما كان يجب أن يكون سبب الاهتداء سبباً في انتفائه. 

فلا بالرحمة  الموصوف   Oے Pھ   المغفرة  البليغ   :OھPو 
PۓO عاجلًا مع استحقاقهم العذاب.

Pۆ  ۆ  ۈO يعني: يوم القيامة، وقيل: يوم بدر)1(.

إليه،  إذا لجأ  إليه:  يقال: وأل  Pۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅO ملجأ ومنجا، 

ووأل: إذا نجى.

وغيرهم، لوط  وقوم  وثمود  عاد  قرى  إلى  إشارة   Oۉ  Pۉ  

وPۉO صفة لـPٻO وPٻO مبتدأ، وPېO خبره. ويجوز أن 
يكون PٻۉO نصباً بفعل مضمر يفسّـره أهلكنا، والمعنى: وتلك أصحاب 

القرى Pې  ې  ېO مثل ظلم قريش.

Pې  ى O أي: لإهلاكهم أو لوقت إهلاكهم، وقرئ: لمهلكهم، 

أو  وقت  والموعد:  معلوماً،   OىP هلاكهم  لوقت  أو  لهلاكهم،  ومعناه: 

))) تفسير الطبري ج15: 174.



مصدر.

ئۆ   ئۆ   ئۇ    ئۇ   ئو   ئو   ئە   ئە   ئا  
ی   ی    ئى   ئى    ئى   ئې   ئې   ئې   ئۈ     ئۈ  
ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ئي    ئى   ئم     ئح   ئج   ی   ی  
ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ    پ   پ   پ   پ   ٻ  
ٺ  ٺ  ٿ     ٿ  ٿ  ٿ   ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  
ڤ  ڤڤ  ڦ  ڦ   ڦ  ڦ         ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃ   ڃڃ  

چ  چ  چ   چ  ڇ 
فتاه: يوشع بن نون، وسمّه فتاه لأنّه كان يخدمه ويتبعه ليأخذ منه العلم. وفي 

الحديث: ))ليقل أحدكم: فتاي وفتاتي، ولا يقل: عبدي وأمتي(()1(.

أزال، وخبره محذوف لدلالة الحال عليه، لأنّا  بمعنى: لا   O وPئو  ئۇ  
يكون  أن  فلابد  الإقامة،  على  لدلّ  أزول  لا  بمعنى:  كان  فلو  سفر،  حال  كانت 
الذي  المكان  وهو   Oئۈ ئۆ   ئۆ   Pئۇ    أسير   O ئۇ   Pئو   المعنى: 
وعد فيه موسى لقاء الخضرj، وهو ملتقى بحري فارس والروم، فبحر الروم مما 

يلي المغرب وبحر فارس مما يلي المشرق.

Pئۈ  ئې ئېO أو أسير زماناً طويلًا، والحقب: ثمانون سنة، أو سبعون.

على  أمارة  جعل  مما  منه  يكون  وما  أمره  تفقّد  نسيا  أي:   Oی Pی  

وجدان البغية، وقيل: نسي يوشع أن يقدّمه ونسي موسى أن يأمره فيه بشيء، وكان 
سمكة مملوحة. وقيل: إنّ يوشع حمل الحوت والخبز في المكتل فنزلا ليلة على شاطئ 
عين تسمّى عين الحياة ونام موسى، فلما أصاب السمكة روح الماء وبرده عاشت 

))) مسند أحمد  ج2: 508.

289.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الكهف/الآيات 64-60



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 290

ووقعت في الماء، وقيل: توضأ يوشع من تلك العين فانتضح الماء على الحوت فعاش 
ووثب في الماء)1(.

PیO الحوت PئجO أي: طريقه P    ئح  ئم    ئى  O أي: مسلكاً يذهب 

فيه، صار الماء عليه مثل الطاق وحصل من الماء في مثل السرب.

الحوت،  أمر  تفقّد  موسى  لنسيان  الصخرة  وهو  الموعد   Oٻ Pٱ  

ونسيان يوشع أن يذكر لموسى ما رآه من حوته ووقوعه في الماء، ألقي على موسى 
النصب والجوع ولم يجع ولم يتعب قبل ذلك، فتذكر موسى الحوت وطلبه.

وقوله: Pپ  ڀ   ڀ  O إشارة إلى مسيرهما حين جاوزا الصخرة وسارا 
تلك الليلة والغد إلى الظهر. 

ولما طلب موسى الحوت ذكر يوشع ما رأى منه وما اعتراه من نسيانه إلى 
 Oٺ Pٺ   فكأنّه  ذلك،  سبب  عن  موسى  يسأل  فطفق  فدهش  الغاية،  تلك 
Pٺ  ٺ  ٿ     ٿ  ٿ  ٿ   ٹO ونسيت حديثه، وقيل: معناه:  ما دهاني 

تركت الحوت وفقدته.

Pٹ   ذكره  أنساني  وما  أي:   OٹP في  الهاء  من  بدل   Oڤ وPڤ  
ڤO وقرأ حمزة: )وما أنسانيهOُ وفي الفتح Pعَلَيْهُ الَلهO)2( بضم الهاء.

وPڄO مفعول ثان لـPیO مثل PئىO، أي: واتخذ سبيله سبيلًا 
 Oڤ ڤ   ڤ   ٹ   ٹ   Pٹ   وقوله:  السـرب،  مثل  كونه  وهو  عجباً 

اعتراض بين المعطوف والمعطوف عليه. 

PڄO إشارة إلى اتخاذه سبيلًا، أي: ذلك الذي PڃO نطلب من العلامة.

))) ينظر: الأقوال والقصة الدر المنثور ج4: 229 وما بعدها.
))) الآية: 10.



 ،OچP أي: رجعا في الطريق الذي جاءا منه يقصّان آثارهما OچP

وقرئ: PڃO بغير ياء في الوصل وإثباتها أحسن.

ڈ   ڎ   ڎ   ڌ    ڌ   ڍ   ڍ    ڇ   ڇ   ڇ  
ڈ  ژ  ژ  ڑ  ڑ  ک  ک  ک   ک  گ  گ  گ  گ  
ڳ  ڳ  ڳ  ڳ    ڱ  ڱ   ڱ  ڱ  ں  ں  ڻ        ڻ   
ے   ھ   ھ   ھ   ھ      ہ   ہ    ہ   ہ   ۀ         ۀ   ڻ   ڻ  
ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ    ڭ   ۓ   ۓ   ے  
ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ   ۅ  ۅ  ۉ  ۉ   ې  ې  ې  ېى  
ى  ئا   ئا  ئە  ئە  ئو  ئو  ئۇ   ئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ  
ئۈ    ئې  ئې  ئې  ئى  ئى  ئى  ی  ی  ی  ی  ئج     
تح   تج    بي   بى   بم   بخ   بح   بج   ئي   ئى   ئم   ئح  
ٻ   ٻ   جم    جح   ثي   ثى   ثم   ثج   تي         تى   تم   تخ  

ٻ  ٻ  پ  پ  پ  پ  ڀ  ڀ
Pڌ  ڌ   ڎ  O هي الوحي والنبوّة Pڈ  ڈO مما يختص بنا من العلم 

وهو الإخبار عن الغيوب. 

وقرئ: رَشَداً ومعناه: علمًا ذا رشد أرشد به في ديني.

التأكيد كأنّا مما لا  الصبر معه على وجه  استطاعة  نفي   O Pڱ  ڱ   ڱ  

يصحّ ثبوته، وعلل ذلك بأنّه يأتي بما لا يعرف هو باطنه ولا يعلم حقيقته فظاهره 
عنده منكر. والخبر: العلم، وPہO تمييز، أي: PڻO يحط PۀO خبرك.

 OہP أي:   OھP على  عطف  نصب  محلّ  في   Oے Pے  

صابراً وغير عاص، وعلّق صبره بمشيئة الله علمًا منه بشدّة الأمر. 

291.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الكهف/الآيات 75-65



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 292

وقرئ: Pۇ  ۇO بالنون الثقيلة، والمعنى: إنّ من شرط اتباعك لي أن لا 
تسألني Pۆ  ۆO أفعله مما تنكره علّي إذ يخفى عليك وجه حسنه PۈO أكون 

أنا مفسّـره PۇٴO. وهذا من أدب المتعلم على العالم والمتبوع على التابع.

Oۉ  ۉ   ې  ې  ې  P على ساحل البحر يطلبان السفينة OۅP 

أخذ الخضـر الفأس فخرق السفينة بأن قلع لوحين مما يلي الماء منها، فحشاها موسى 
بثوبه وجعل يقول: Pئا   ئا  ئەO، وقرئ: ليغرق أهلها.

Pئە  ئو  ئو  ئۇO أي: عظيمًا، من قولهم: أمِر الأمر: إذا عظم.

Pی  یO أي: بشيء نسيته، أو بالذي نسيته، أو بنسياني، ]أراد: أنّه 

نسي وصيته ولا مؤاخذة على الناسي، وعن أُبّي: )إنّه لم ينس ولكنّه من معاريض 
بالنسيان  المؤاخذة  عن  النهي  معرض  في  الكلام  أخرج  إنّه  أراد:  الكلام()1([)2(، 
يوهمه أنّه قد نسي، ويجوز أن يريد بالنسيان: الترك، أي: Pی  ی  یO تركت 

من وصيتك أوّل مرة.

Pئج     ئحO أي: لا تكلّفني Pئم  ئىO مشقة، وعاملني باليسـر، ورهقه: 

غشيه، وأرهقه إيّاه، فكأنّه قال: ولا تغشني PئيO من أمري وهو اتباعه إيّاه، 
وقرئ: عُسُاً بضمتين.

فخرجا من البحر وانطلقا يمشيان، فلقيا Pبي  تجO الخضر.

PتىO أي: طاهرة من الذنوب، وقرئ: زاكية.

Pتي        ثجO أي: لم يقتل نفساً فيقتص منها.

))) تفسير الطبري ج15: 184.
))) ساقطة من أ.



PجحO أي: فظيعاً منكراً. وقرئ بضمتين.

]Pٻ  ٻ  ٻO[)1( وفي زيادة PٻO هنا زيادة العتاب على ترك الوصية.

ٹ   ٹ   ٹ   ٿ   ٿٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ  
ڄ     ڄ   ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڤ      ڤ   ڤ   ڤ   ٹ    
ڇ   چچ    چ    چ   ڃ   ڃ   ڃ       ڃ   ڄ   ڄ  
ڈژ   ڈ     ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ    
ژ  ڑ     ڑ  ک       ک  ک  ک  گ  گ   گ  گ  
ڳ  ڳ  ڳ  ڳ            ڱ  ڱ  ڱ     ڱ  ں  ں  ڻ  
ھ   ہ   ہ   ہ   ہ       ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ       
ڭ   ڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ے   ے    ھ   ھ   ھ  
ڭ  ۇ  ۇ  ۆ   ۆ  ۈ  ۈ       ۇٴ  ۋ  ۋ   ۅ  
ۅ  ۉ    ۉ  ې                ې  ې  ې  ى  ى  ئا  
ئا  ئە          ئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆئۆ  ئۈ  ئۈ   

ئې  ئېئې  ئى  ئى  ئى  ی     ی  ی  ی  ئج 
فلا  أي:   Oٿ Pٿ   المسألة  بعد  أو  المرة،  هذه  بعد  أي:   OٺP

تتابعني على صحبتك وإن طلبتها، وقرئ: فلا تَصْحَبْنيِ، أي: فلا تكن صاحبي.

Pٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹO أي: قد أعذرت فيما بيني وبينك إذ أخبرتني أن لا 

أستطيع معك صبراً. وعن النبيtّ: ))استحيا نبيّ الله موسى، فلو صبر لرأى ألفاً 
من العجائب(()2(. وقرئ: من لدني بتخفيف النون.

))) زيادة يقتضيها السياق.
))) تفسير الطبري ج15: 186 بالمعنى.

293.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الكهف/الآيات 82-76



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 294

البحر  ساحل  على  قرية  وقيل:  أيلة)1(،  وقيل:  أنطاكية،  هي   Oڦ Pڦ  

تسمّى ناصرة)2(.

]والتضييف والإضافة[)3(  أهلها،  من  أحد  يضفهما  لم  أي:   Oڄ  ڄP

بمعنى، وعن النبيtّ: ))كانوا أهل قرية لئاماً(()4(، وقيل: شّر القرى التي لا يضاف 
الضيف فيها، ولا يعرف لابن السبيل حقّه)5(.

Pڃ  چ  چO أي: أشرف على أن ينهدم، استعيرت الإرادة للمشارفة 

والقرب كما استعير الهمّ والعزم لذلك، قال:
ــلِ)6( ــي عَقِي ــاءِ بَنِ ــنْ دِمَ ــبُ عَ ــرَاءٍ          وَيَرْغَ ــدْرَ أَبي بَ ــحُ صَ مْ ــدُ الرُّ   يُرِي

وقال حسان:
باِلِإحْسَــانِ)7(    ــمُّ  يَُ لَزَمَــانٌ  بجُِمْــلٍ    شَــمْلِ  يَلِــفُّ  دَهْــراً  إنَِّ 

وانقض: أسرع سقوطه، وهو انفعل مطاوع قضضته، وقيل: هو افعلّ من 
النقض كأحمرّ من الحمرة.

الجدار  أقام  ولما  واستوى)8(.  فقام  بيده  مسحه  وقيل:  بيده،   OچP

))) عن ابن سيرين. تفسير الطبري ج15: 186.
))) عن الصادقj. تفسير العياشي ج2: 333.

))) في ب: التضيّف والضيافة.

))) صحيح مسلم ج7: 106.
))) عن قتادة. تفسير الطبري ج15: 186.

))) البيت للحارثي. مجاز القرآن ج1: 410، وفيه: صدر بني براء....
))) ديوان حسان بن ثابت ج1: 517، والبيت ساقط في ج.

))) عن سعيد بن جبير. معالم التنزيل ج2: 270.



وكانت الحال حال افتقار إلى المطعم ولم يجدا مواسياً، لم يملك موسىj نفسه أن 
لتخذت،  وقرئ:  جوعتنا.  به  نسدّ  حتى   Oڍ Pڍ   اتخذت   Oڇ ڇ     Pڇ  

والتاء من تخذت أصل، اتخذ افتعل منه كاتبع من تبع، وليس من الأخذ في شيء.

Pڌ  ڎO أي: هذا الاعتراض سبب الفراق، والأصل: هذا فراق بيني 

وبينك، فأضاف المصدر إلى الظرف كما يضاف إلى المفعول به. 

PڳO لفقراء PڳO بها Pڳ  ڳO ويتعيشون بها.

خلفهم)2(،  وقيل:   ،)1(Oٌبَرْزَخ وَرَائهِِمْ  Pوَمِنْ  كقوله:  أمامهم   OںP

وكان طريقهم في رجوعهم عليه، وما كان عندهم خبره فأعلم الله به الخضر وهو 
ةٍ غَصْباً.  جلندي، وقرأ أُبّي وعبد الله: كُلَّ سَفِينَةٍ صَالَِ

وقرأ أُبّي وابن عباس: وأما الغلام فكان كافراً وأبواه مؤمنين. وكلاهما قراءة 
.bأهل البيت

PھO أي: فخفنا PھO يغشى الوالدين المؤمنين PھO عليهما 

برأيه  يعذّبهما  أو  بلاءً،  بهما  ويلحق  صنيعه،  وسوء  بعقوقه  لنعمتهما   OےP

فيحملهما على الطغيان والكفران. 

من  والنقاء  الطهارة  والزكاة:  والتخفيف.  بالتشديد   OڭP وقرئ: 
المقتول  بالغلام  أبدلا  ))إنّما   :jالصادق والعطف.  الرحمة  والرحم:  الذنوب، 

جارية فولدت سبعين نبيّاً(()3(. 

))) المؤمنون: 100.
))) معاني القرآن وإعرابه ج3: 305.

))) تفسير العياشي ج2: 336.

295.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الكهف/الآيات 82-76



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 296

واختلف في الكنز، فقيل: مال مدفون من الذهب والفضة)1(، وقيل: كتب 
علم مدفونة)2(، وقيل: لوح من ذهب مكتوب فيه: عجباً لمن يؤمن بالقدر كيف 
يحزن، عجباً لمن أيقن بالرزق كيف يتعب، عجباً لمن أيقن بالموت كيف يفرح، عجباً 
لمن يؤمن بالحساب كيف يغفل، عجباً لمن رأى الدنيا وتقلبها بأهلها كيف يطمئن 
بينهما وبين ذلك  إله إلا الله محمّد رسول الله)3(. الصادقj: ))إنّه كان  إليها، لا 

الأب الصالح سبعة آباء(()4(. 

معنى  في  لأنّه   Oئا بـPٿ  منصوب  مصدر  أو  له،  مفعول   OئۇP

فعلته  وإنّما  اجتهادي ورأيي،  أي: عن   Oئې  ئېP رأيت  ما  فعلت  رحمهما، وما 
بأمر الله، وفي قراءة علّيj: وَمَا فَعَلْتُهُ يَا مُوسَى عَنْ أَمْرِي.

ٱ      ئح   ئم  ئى  ئيبج  بح  بخ  بم  بى  بي  تج   
ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ        پ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ   ٺ  ٺ  ٺ  
ٺ  ٿ  ٿ    ٿ  ٿ  ٹ  ٹ  ٹ   ٹ  ڤ  ڤڤ  ڤ  ڦ  
ڦ  ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ   ڃ    ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ  چ  چ  
ژ   ڈ   ڈ   ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍ   ڍ     ڇ   ڇ   ڇ   ڇ  
ژ  ڑ  ڑ   کک  ک  ک   گ  گ  گ   گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  
ڱ   ڱ    ڱ  ڱ  ں  ں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ   ہ  

ہ  ہ  ھ      ھ  ھ  ھ  ے  ے  ۓ  ۓ  ڭ   ڭ  ڭ

))) عن عكرمة. تفسير الطبري ج16: 6.
))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج16: 5.

))) عن الصادقj. الكشف والبيان ج6: 188.
))) تفسير الطبري ج16: 5.



ذو القرنين هو الإسكندر الذي ملك الدنيا، وقيل: ملك الدنيا مؤمنان: ذو 
القرنين وسليمان، وكافران: نمرود وبخت نصر)1(. واختلف فيه فقيل: كان عبداً 
صالحاً أعطاه الله العلم والحكمة وملكه الأرض، وقيل: كان نبيّاً فتح الله على يديه 
الأرض)2(. وعن علّيj: ))كان عبداً صالحاً ضرب على قرنه الأيمن في طاعة الله 
القرنين،  ذا  فسمّي  الله،  فبعثه  فمات  الأيسـر  قرنه  الله فضرب على  بعثه  ثمّ  فمات، 
وفيكم مثله(()3(. وقيل: سمّي ذا القرنين لأنّه قد بلغ قطري الأرض من المشـرق 

والمغرب)4(، وقيل: كان لتاجه قرنان.

والسائلون: هم اليهود، سألوه على وجه الامتحان، وقيل: سأله أبو جهل 
وأشياعه)5(.

ملكه في  ومقاصده  أغراضه  من  أراده   Oپ Pپ    أسباب   Oپ  Pپ  

PڀO طريقاً موصلًا إليه، فأراد بلوغ المغرب فاتبع سبباً يوصله إليه حتى بلغ، 

 OڀP :وكذلك أراد المشـرق فاتبع سبباً وأراد بلوغ السدّين فاتبع سبباً، وقرئ
بقطع الهمزة، أي: فأتبع أمره سبباً، أو أتبع ما هو عليه سبباً. 

أي:  وحامية،  الحمأة،  فيها  صارت  إذا  البئر:  حمئت  من   OٹP وقرئ: 
حارة.

PٹO عند العين ناساً كانوا كفرة، فخيّه الله بين أن يعذّبهم بالقتل وأن 

))) الخصال: 232.
))) عن عكرمة. تفسير السمرقندي ج2: 359.

))) تفسير الطبري ج16: 8، تفسير العياشي ج2: 339.
))) عن الزهري. الدر المنثور ج4: 242.

))) تفسير الطبري ج15: 127.

297.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الكهف/الآيات 92-83



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 298

يدعوهم إلى الإسلام، فاختار دعوتهم واستمالتهم، فقال: أما من دعوته فأبى إلا 
البقاء على أعظم الظلم وهو الكفر فذاك هو المعذّب في الدارين. 

الحسنى.  الفعلة  جزاء  أي:  الحسنى،  جزاء  فله  وأصلح   Oڈ ڈ   Pڎ  

وقرئ: PڑO بالنصب والتنوين، ومعناه: فله المثوبة الحسنى جزاء أي: مجزية، 
فهو مصدر وضع موضع الحال.

المتيسّـر من  بالسهل  الشاق ولكن  بالصعب  نأمره  Pگ  گ  گO أي: لا 

الخراج وغير ذلك، وتقديره: ذا يسر. 

مكان  بلغ  والمعنى:  مصدر،  وهو  وكسرها  اللام  بفتح   OڱP وقرئ: 
مطلع الشمس.

Pڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ   ہ  ہO لم يكن بها جبل ولا شجر ولا بناء، 

الشمس  طلعت  فإذا  أسراب،  وبها  الأبنية  تمسك  لا  أرضهم  )كان  كعب:  وعن 
دخلوها، فإذا غربت تصّرفوا في أمورهم ومعايشهم()1(، وقيل: الستر: اللباس)2(، 
وعن مجاهد: )من لا يلبس الثياب من السودان عند مطلع الشمس أكثر من جميع 

أهل الأرض()3(.

PھO أي: أمر ذي القرنين كذلك، أي: كما وصفناه تعظيمًا لأمره.

Pھ  ھ  ھ  ےO من الجنود والآلات وأسباب الملك.

PےO أي: علمًا تكثيراً لذلك. وقيل: يريد Pڱ  ڱ  ںO مثل ذلك 

أي: كما بلغ مغربها، وقيل: تطلع على قوم مثل ذلك القبيل الذي تغرب عليهم، 

))) عن قتادة. الكشف والبيان ج6: 192.
))) تفسير ابن عباس ج3: 192.

))) الكشاف ج2: 745.



منهم على  بقي  لمن  تعذيبه  مثل حكمهم في  مثلهم، وحكمهم  كفرة  أنّم  ومعناه: 
الكفر وإحسانه إلى من آمن منهم.

ڭ  ۇ  ۇ  ۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ   ۋ   ۅ  ۅ  
ۉ  ۉ  ې  ې  ې  ې  ى   ى   ئا  ئا  ئە   ئە  
ئو  ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ   ئې  ئې  ئې  ئى  ئى  ئى  ی  
بخبم   بح      بج   ئي   ئى   ئم   ئح    ئج   ی    ی   ی   
بى  بي  تج  تح  تخ    تم  تىتي  ثج  ثم  ثى  ثي  جح  جم  
صح   سم   سخ   سح   سج   خم   خح   خج    حم   حج  
ٺ   ڀڀ   ڀ   ڀ   پ   پ   پ   ٻپ   ٻ   ٻ    ٻ   ٱ   ضح    ضج   صم  

ٺ  ٺ   ٺ  ٿ
وقيل:  والفتح،  بالضم  وقرئ:  بينهما،  ما  القرنين  ذو  سدّ  جبلان  السدّان: 
ما كان من عمل العباد فهو مفتوح، وما كان من خلق الله فهو مضموم، لأنّه فعل 

بمعنى مفعول فعله الله وخلقه، والمفتوح مصدر فهو حدث يحدثه الناس.

وPۆO انتصب على أنّه مفعول به، كما انجر بالإضافة في قوله: Pهَذَا فِرَاقُ 
بَيْنيِ وَبَيْنكOَِ)1(. وهذا المكان في منقطع أرض الترك مما يلي المشرق.

Pۈ  ۇٴ  ۋO قيل: هم الترك)2(.

من  ومشقة  بجهد  إلا  يفهمونه  يكادون  لا  أي:   Oۉ ۅ   ۅ   Pۋ   
إشارة ونحوها، وقرئ: يُفْقِهُون، أي: لا يفهمون السامع كلامهم ولا يبيّنونه، لأنّ 

لغتهم غريبة مجهولة.

))) الكهف: 78.
))) عن ابن جريج. الدر المنثور ج4: 249.

299.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة الكهف/الآيات 98-93



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 300

Pى   ىO اسمان أعجميان، وقرئا: بالهمزة.

Pئا  ئا  ئەO قيل: كانوا يأكلون الناس)1(. وقيل: كانوا يخرجون أيّام 

 tّالربيع فلا يتركون شيئاً أخضر إلا أكلوه ولا يابساً إلا احتملوه)2(. وعن النبي
كلهم  صلبه  من  ذكر  ألف  إلى  ينظر  حتى  منهم  أحد  يموت  لا  ))أنّه  صفتهم:  في 
مفرطو  الطول وقصار  مفرطو  إنّم صنفان: طوال  وقيل:  السلاح(()3(.  قد حمل 

القصر)4(.

وقرئ: PئۇO وخراجاً، أي: جعلًا نخرجه من أموالنا، ونظيرهما النول 
والنوال.

Pئى  ئىO أي: ما جعلني ربّ فيه مكيناً من كثرة المال واليسار PیO مما 
تبذلونه لي من الخراج فلا حاجة بي إليه، وقرئ: بالإدغام وفكه.

Pی  یO أي: برجال وصناع يحسنون البناء وبالآلات.

PئىO أي: حاجزاً حصيناً، والردم: أكبر من السد، قيل: حفر للأساس 

زبر  من  والبنيان  المذاب،  والنحاس  الصخر  من  الأساس  وجعل  الماء،  بلغ  حتى 
وضع  ثمّ  أعلاهما،  إلى  الجبلين  بين  ما  سدّ  حتى  والفحم  الحطب  بينهما  الحديد 
المنافيخ حتى إذا صارت كالنار صب النحاس المذاب على الحديد المحمى فالتصق 

بعضه ببعض وصار جبلًا صلداً)5(.

))) عن سعيد بن عبد العزيز. تفسير الطبري ج16: 14.
))) عن الكلبي. معالم التنزيل ج2: 273.

))) تفسير الطبري ج16: 19.
))) عن علّيj. الكشف والبيان ج6: 196.

))) الكشف والبيان ج6: 196.



والصدفان بفتحتين: جانبا الجبلين، لأنّما يتصادفان أي: يتقابلان، وقرئ: 
الصدفين بضمتين وبضمة وسكون.

والقطر: النحاس المذاب، وP    خجO منصوب بـPحجO وتقديره: آتوني 
قطراً أفرغ عليه قطراً، فحذف الأوّل لدلالة الثاني عليه. وقرئ: قال ائتوني، أي: 

جيئوني.

السين  بقلب  اصطاعوا  فما  وقرئ:  للخفة،  التاء  بحذف   Oسج Pخم  

Pسح  سخO أن يعلوه، أي: لا حيلة لهم في صعوده لارتفاعه وملاسته،  صاداً 
ولا في نقبه لصلابته وثخانته.

PٻO إشارة إلى السد، أي: هذا السد نعمة من الله ورحمة على عباده.

Pپ  پ  پ  ڀO أي: دنا مجيء يوم القيامة جعل السد دكاً، أي: مدكوكاً 

 OڀP :مبسوطاً مسوّى بالأرض، وكل ما انبسط بعد ارتفاع فقد اندك. وقرئ
بالمد، أي: أرضاً مستوية.

P ٺ  ٺ  ٺ   ٺ  O هذا آخر حكاية قول ذي القرنين.
  ٿ  ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹڤ  ڤ  ڤ  ڤ      ڦ   ڦ  ڦ  
ڦ  ڄ  ڄ   ڄ  ڄ  ڃ   ڃ  ڃ ڃ  چ  چ  
چ  چ  ڇ  ڇ    ڇ   ڇ  ڍ  ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  
گ   ک        ک   ک   ک   ڑ       ژڑ   ژ     ڈ   ڈ   ڎ    
ں    ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ    گ   گ   گ  
ں  ڻ  ڻ    ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ  
ھ   ھ  ھ  ھ  ے  ے  ۓ  ۓ   ڭ  ڭ  ڭ  ڭ    

ۇ  ۇ  ۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ

301.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة الكهف/الآيات 106-99



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 302

ومأجوج يأجوج  خروج  يوم  الخلق  بعض  وجعلنا  أي:   Oٿ  Pٿ  

يكون  أو  حيارى،  وجنّهم  إنسهم  ويختلطون  يضطربون  أي:   Oٹ ٹ   Pٹ  

الضمير ليأجوج ومأجوج وأنّم يموجون حين يخرجون مما وراء السد مزدحمين 
في البلاد. وقد روي: أنّم يأتون البحر فيشـربون ماءه ويأكلون دوابه، ثمّ يأكلون 
في  نغفاً)1(  الله  يبعث  ثمّ  الناس،  من  منهم  يتحصن  لم  ممن  به  ظفروا  ومن  الشجر 

أقفائهم فتدخل آذانهم فيهلكون بها.

Pڦ  ڄO وأبرزناها لهم فرأوها وشاهدوها.

.)2(Oٌصُمٌّ بُكْمٌ عُمْيP :عن آياتي والتفكر فيها، ونحوه Oچ  چP

Pڇ  ڇ    ڇ   ڇO أي: وكانوا صمًا عنه. 

ومحسبهم أفكافيهم  أي:  كفروا،  الذين  أفحسب   :jالمؤمنين أمير   وقراءة 
Pڎ  ڎ    ڈ  ڈ  ژ    ژO وهم الملائكة، فهو مبتدأ وخبر، وبمنزلة الفعل 

والفاعل، لأنّ اسم الفاعل إذا اعتمد على الهمزة ساوى الفعل في العمل، كقولك: 
أقائم الزيدان، والمعنى: إنّ ذلك لا يكفيهم ولا ينفعهم عند الله كما حسبوا. وأما 
القراءة المشهورة فمعناها: أفحسبوا أن يتخذوهم من دوني أرباباً ينصـرونهم، أي: 
ونحوه: الضيف،  وهو  للنزيل  يقام  ما  والنزل:  ناصرين،  أولياء  لهم  يكونون   لا 

.)3(Oٍهُمْ بعَِذَابٍ أَليِم ْ Pفَبَشِّ

Pڳ  ڱ  ڱO أي: ضاع وبطل عملهم، وهم الرهبان PںO يظنون 

Pعَامِلَةٌ  كقوله:  هو   :jعلّي وعن  وقربة.  طاعة  أفعالهم  وأنّ  محسنون،   OڻP

))) النغف ـ محرّكة ـ: الدود الذي يكون في أنوف الإبل والغنم. )الصحاح: مادة نغف( 
))) البقرة: 171.

))) آل عمران: 21.



نَاصِبَةOٌ)1( وقال: ))منهم أهل حروراء(()2(.

Pھ  ے  ے  ۓ  ۓ   ڭO أي: لا يكون لهم عندنا وزن ومقدار، ونزدري 

بهم.

ى   ى   ې    ې   ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ    ۅ    ۋ  
ئا   ئا  ئە  ئە   ئو  ئو   ئۇ  ئۇ  ئۆ        ئۆ   ئۈ     ئۈ  ئې   
ئې    ئې  ئى        ئى  ئى  ی  ی  ی  ی        ئج  ئح   ئم  ئى  ئي   
بج  بح  بخ      بم  بى  بي  تج  تح    تخ      تمتى  تي  ثج ثم    ثى   

ثي  جح    جم  حج  حم  خج  خح    خم  سج  سح
الِحوَل: التحول، يقال: حال عن مكانه حولًا، كما قالوا: عادني حبّها عوداً، 

أي: لا يطلبون تحولًا PئوO إلى موضع آخر لكمال طيبها. 

المداد: اسم ما تمدّ به الدواة، والمعنى: PڃO كتبت كلمات علم الله وحكمته 
وPئۆ   ئۈ     ئۈO لها، والمراد بالبحر: الجنس Pئې  ئى        ئى  ئى  یO الكلمات 
تمييز،   OئمPو تنفد.  لا  والكلمات  أيضاً  لنفد  مداداً  البحر  بمثل   O ئج   Pی        

كقولك: لي مثله رجلًا، والمدد مثل المداد: وهو ما يمد به، وقرئ: ينفد بالياء.

Pتي  ثج ثمO أي: يأمل حسن Pثى   ثيO وأن يلقاه لقاء رضا وقبول، أو 

فمن كان يخاف سوء لقائه. والمراد بالنهي عن الإشراك بالعبادة: أن لا يرائي بعمله، 
وأن لا يبتغي به إلا وجه ربّه خالصاً لا يريد به غيره. وعن النبيtّ قال: ))قال الله 
عزّوجل: أنا أغنى الشركاء عن الشرك، فمن عمل عملًا أشرك فيه غيري فأنا منه 

))) الغاشية: 3.
))) تفسير الطبري ج16: 27، تفسير العياشي ج2: 352.

303.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة الكهف/الآيات 110-107



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 304

بريء، فهو للذي أشرك(()1(. وعن الصادقj: ))ما من أحد يقرأ آخر الكهف 
عند النوم إلا تيقظ في الساعة التي يريدها(()2(. 

))) سنن ابن ماجة ج2: 1405، ح4202، وينظر: الكافي ج2: 295.
))) الكافي ج2: 540.



سورة مريم

مكية، ثمان وتسعون آية، عدّ الكوفي PكهيعصO آية ولم يعدّها غيرهم، ولم 
اO وعدّها غيرهم.  نُ مَدًّ حَْ يعدّوا Pالرَّ

وفي حديث أُبّي: ))من قرأها أُعطي من الأجر بعدد كل من صدّق بزكريا 
ويحيى ومريم وعيسى وموسى وهارون وإبراهيم وإسحاق ويعقوب وإسماعيل 
عشـر حسنات… الخبر بتمامه(()1(، وعن الصادقj: ))من أدمن قراءة )سورة 
وولده،  وماله  نفسه  في  يغنيه  ما  منها  يصيب  حتى  الدنيا  في  يمت  لم   )Bمريم

وأُعطي في الآخرة مثل ملك سليمان بن داود في الدنيا(()2(. 

ٱ ٻ ٻ

ڀ    پ   پ    پ    پ   ٻ   ٻ   ٻ    ٻ   ٱ  

ٹ   ٿ   ٿ   ٿ    ٿ   ٺ     ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀ  

ڦ   ڦ   ڦ   ڤ   ڤ   ڤ    ڤ   ٹ   ٹ   ٹ  

چ   چ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ    ڄ   ڦ  

ڎ    ڌ   ڌ   ڍ   ڍ   ڇڇ   ڇ   ڇ   چ    چ  

))) الكشف والبيان ج6: 205، وتمامه: وبعدد من دعا لله ولداً، وبعدد من لم يدع له ولداً.
))) ثواب الأعمال: 108. 



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 306

گ   گ   ک    ک   ک    ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ   ڈ      ڈ   ڎ   

ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ    ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   گ   گ  

ہ   ہ   ہ   ہ     ۀ   ۀ   ڻ      ڻ   ڻ   ڻ   ں   

ھ  ھ  ھ  ھ  ے   ے  ۓ  

وقرئ  عكسه،  على  وقرئ  )ياء(،  وتفخيم  )هاء(  بإمالة  عمرو  أبو  قرأ 
بإمالتهما. 

أي: هذا Pٻ   ٻ  ٻO زكريا PپO، فـPٻO مضاف إلى المفعول، 
 ،O  ٻ  ٻP لأنّه مفعول OپP مضاف إلى الفاعل، وانتصب OٻPو

والرحمة: إجابته إيّاه حين دعاه وسأله الولد.

نفسه. وفي  PڀO يخفيه في  دعاء  ربّه  دعا  أي:   Oپ  ڀ   ڀ  ڀP

الحديث: ))خير الدعاء الخفي(()1(. وعن الحسن: )دعاء لا رياء فيه()2(. أو أخفاه 
لئلا يلام في طلب الولد وقت الشيخوخة.

وأضاف الوهن إلى )العظم( لأنّ به قوام البدن، فإذا وهن تساقطت قوته، 
واللام للجنس، يعني: إنّ هذا الجنس الذي هو العمود والقوام قد أصابه الوهن، 
وأسند  النار،  باشتعال  شعره  في  وانتشاره  بياضه،  في  النار  بشواظ  الشيب  وشبّه 
يقل:  ولم  مميزاً،  الشيب  وجعل  الرأس  وهو  ومنبته  الشعر  مكان  إلى  الاشتعال 
رأسي اكتفاء بعلم المخاطب أنّه رأسه، ثمّ توسل إليه سبحانه بما سلف له معه من 

الاستجابة. 

موتي.  بعد  من  أي:   Oڄ Pڦ   العم  وبنو  العمومة  هم   :OڦPو

))) إرشاد القلوب ج2: 154، مسند أحمد ج1: 172، وفيه: خير الذكر الخفي.
))) الكشاف ج3: 3.



وقرأ علّي بن الحسين ومحمّد بن علّيb: خفّت الموالي من ورائي، ومعناه: قل بنو 
عمي وأهلي ومن أخلفه من بعدي.

ولداً  أي:   Oچ ڃ   ڃ   ڃ   Pڃ   تلد  لا  عقيمًا   Oڄ Pڄ   

PچO مرضياً  Pڃ  ڃO تأكيد لكونه  يليني ويكون أولى بميراثي. وقوله: 
بكونه مضافاً إلى الله وصادراً من عنده.

Pچ  چO بالجزم على الجواب للدعاء، وبالرفع على الصفة، كقوله: 

والحسن   jمحمّد بن  وجعفر  عباس  وابن   jعلّي وقرأ   .)1(Oِقُني يُصَدِّ Pرِدْءًا 
يَرِثُنيِ وَارِثٌ مِنْ آلِ يَعْقُوب. ويسمّى التجريد في علم البيان، وتقديره:  وجماعة: 
فهب لي ولياً يرثني به وارث من آل يعقوب وهو نفسه الوارث، وهذا ضرب غريب 

لْدOِ)2(  وهي نفسها دار الخلد. مْ فِيهَا دَارُ الُْ كأنّه جرد منه وارثاً، ومثله قوله: Pلَُ

Pڍ  ڍ  ڌO أي: واجعل يا ربّ هذا الولي مرضياً عندك ممتثلًا 

لأمرك.

 :jقبله. وعن الصادق OژPلم يسمّ أحد بـ Oڑ  ڑ  ک  ک   ک  کP

أربعين  إلا عليهما  السماء  تبك  قبل سميّ، ولم  له من  يكن  لم   jوكذلك الحسين((
وكان  حمراء،  وتغيب  حمراء  تطلع  كانت  قال:  بكاؤها؟  كان  وما  له:  قيل  صباحاً، 
قاتل يحيى ولد زنا، وقاتل الحسينj ولد زنا(()3(. وعن مجاهد: )PکO أي: 

))) القصص: 34.
))) فصلت: 28. 

))) كامل الزيارات: 77 باختصار.

307.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . تفسير سورة مريم/الآيات 9-7



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 308

اO)2(، وإنّما قيل للمثل: سميّ، لأنّ  سَمِيًّ لَهُ  تَعْلَمُ  Pهَلْ  مثلًا وشبيهاً()1(، كقوله: 
كل متشابهين يسمّى كل واحد منهما باسم شبيهه، فكل واحد منهما سميّ لصاحبه.

Pڄ   ڄ  ڄO أي: كانت على صفة العقر حين أنا شاب وكهل، 

فما رزقت الولد لاختلال أحد السببين، أفحين اختل السببان جميعاً أرزقه؟!.

وقرئ: الكبر.  أجل  من  والمفاصل  العظام  في  والجساوة  اليبس   والعتي: 
.)5(Oا اO)4(، وPبُكِيًّ اO)3(، وPجِثيًِّ PڻO بكسـر العين، وكذلك Pصِلِيًّ

،Oۀ  ۀ   P الكاف رفع، أي: الأمر كذلك تصديق له، ثمّ ابتدأ OڻP 

أو هو نصب بـPگO، و)ذلك( إشارة إلى مبهم يفسّه Pہ    ہ  ہO، ونحوه: 
.)6(Oمْرَ أَنَّ دَابرَِ هَؤُلَءِ مَقْطُوعٌ مُصْبحِِيَن Pوَقَضَيْنَا إلَِيْهِ ذَلكَِ الَْ

Pھ  ے   ےO يعتدّ به. وقرئ: وقد خلقناك.

ۓ  ڭ  ڭ   ڭ  ڭۇ  ۇ  ۆ  ۆ   ۈ  ۈ  

ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ   ې  ې  ې  

ې  ى  ى  ئا  ئا  ئە   ٱ  ٻ  ٻ  ٻٻ  

 پ  پ  پ  پ   ڀ  ڀ  ڀ  ڀٺ  ٺ  ٺ  

))) تفسير الطبري ج16: 38.
))) مريم: 65.
))) الآية: 70.
))) الآية: 68. 
))) الآية: 58.

))) الحجر: 66.



ڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ٿ   ٿ    ٿ    ٿ   ٺ  

ڤ  ڤ  ڤ  ڦ   ڦ  ڦ  ڦ  ڄ

 :OۇP به  بشرت  ما  وقوع  بها  أعلم  علامة   Oڭ ڭ    Pڭ   يعني: 
ذكر  ودلّ  خرس.  بك  ما  الخلق  سوي  وأنت  تطيقه  فلا  الكلام  تمنع  أن  علامتك 

الليالي هنا والأيّام في آل عمران)1( على أنّ ذلك كان ثلاثة أيّام بلياليها.

PېO أي: أشار إليهم بيده، وقيل: كتب لهم على الأرض)2(.

PىO أي: صلّوا، أو هو على الظاهر وPىO هي المفسّة.

Pٻ  ٻO أي: التوراة PٻO بجدّ وصحّة عزيمة على القيام به.

Pپ  پO أي: الحكمة والنبوّة في حال صباه وهو ابن ثلاث سنين.

PڀO وآتيناه رحمة PڀO عندنا وتعطفاً وتحنناً على العباد، وقيل لله عزّ 

اسمه: حنّان، كما قيل: رحيم على سبيل الاستعارة.

PڀO لمن قبل دينه فيكون زكياً طاهراً، وباراً.

متكبراً   Oٿ Pٿ    رضاهما  طالباً  لهما،  مطيعاً  إليهما،  محسناً   OٿP

متطاولًا على الناس.

PٹO عاصياً لربّه.

Pٹ  ڤO منا في هذه الأحوال. وخصّه سبحانه بالكرامة والسلامة 

في هذه المواطن الثلاثة التي هي أوحش المواطن: Pڤ  ڤO فيرى نفسه خارجاً 
مما كان فيه Pڤ  ڦO فيرى أشياء ليس له بها عهد Pڦ  ڦO فيرى نفسه 

))) الآية: 41. 
))) عن مجاهد. تفسير الطبري ج16: 42.

309.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة مريم/الآيات 15-10



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 310

في المحشر العظيم.

چ   چ   چ   چ   ڃ   ڃ      ڃ   ڃ   ڄ    ڄ   ڄ  

ڎ   ڌ   ڌ   ڍ       ڍ    ڇ    ڇ   ڇ   ڇ  

ڎ   ڈ  ڈ  ژ  ژ       ڑ  ڑ  ک  ک  ک           ک  گ  

ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ    گ   گ    گ  

ہ   ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ     ڻ   ڻ   ڻ   ڻ    ں   ں  

ھ  ھ  ھ  ھ    ے  ےۓ  ۓ  ڭ  ڭ  ڭ    

ۅ   ۋ   ۋ    ۇٴ   ۈ     ۆ   ۆ   ۇ   ڭۇ  

ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې      ې  ې    ى  ى   ئا  

ئا  ئە  ئە  ئو  ئو  ئۇ   ئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ  

ئې  ئې  ئې  ئى  ئى  ئى

المقصود  أنّ  PڃO وهو بدل الاشتمال، وفيه دلالة على  O بدل من  Pڃ  

بذكر مريم ذكر هذا الوقت لوقوع قصّتها العجيبة فيه، وPڃO أي: اعتزلت 
في مكان مما يلي شرقي بيت المقدس قد تخلّت للعبادة فيه، وإنّما اتخذت النصارى 

.Oچ  چP الشرق قبلة لأنّ مريم انتبذت

Pڇ  ڇO دون أهلها PڇO أي: ستراً وحاجزاً بينها وبينهم.

له،  تشـريفاً  نفسه  إلى  أضافه   ،jجبرئيل يعني:   Oڌ ڍ       Pڍ   

فأتاها فانتصب بين يديها في صورة آدمي شاب سوي الخلق، لم ينتقص من صورة 
الآدمي شيئاً.

Pژ  ژ       ڑ  ڑ  ک  ک  ک      کO أرادت: إن كان يرجى منك أن 

تتقي الله وتخشاه فإنّ عائذة به منك.



Pڳ  ڳO لأكون سبباً في هبة  Pگ  گ   گ  ڳO من استعذت به 

Pڱ  ڱO طاهراً من الأدناس، أو تام في أفعال الخير، أو هو حكاية لقول 

الله عزّ وجل. وقرئ: ليهب، والضمير للربّ وهو الواهب.

Pڻ  ڻ  ۀO جعل المس عبارة عن النكاح الحلال، كقوله: Pمِنْ 

O)1(، ويقال في الزنا: فجر بها وما أشبه ذلك. وهُنَّ قَبْلِ أَنْ تََسُّ

والبغيّ: الفاجرة التي تبغي الرجال، وهي فعول عند المبّرد ـ بَغُوي ـ فأدغمت 
الواو في الياء)2(، وقيل: هي فعيل، ولو كانت فعولًا لكان يقال: بغو كما قيل: فلان 

نهو عن المنكر.

Pۓ  ڭ  ڭO فعلنا ذلك فحذف، أو هو معطوف على تعليل 

مضمر، أي: لنبيّ به قدرتنا ولنجعله آية.

اللوح لابد من جريه عليك،  Pۇ  ۆ  ۆO مقدّراً، مسطوراً في 

أو كان أمراً حقيقاً بأن يقضى لكونه آية ورحمة، والمراد بالآية: العبرة والبرهان على 
قدرة الله تعالى، وبالرحمة: الشرائع والألطاف، وما كان كذلك فهو جدير بالتكوين.

]PۇٴO[)3( وعن ابن عباس: )فاطمأنت إلى قوله فدنا منها فنفخ في 
الباقرj: ))فكمل الولد في الرحم  جيب درعها فحملت من ساعتها()4(. وعن 
من ساعته كما يكمل الولد في أرحام النساء بتسعة أشهر(()5(. وقيل: حملته وهي 

))) البقرة: 237.
))) ينظر الكامل في اللغة والأدب ج2: 189.

))) زيادة يقتضيها السياق.
))) الدر المنثور ج4: 265.

.jالكافي ج8: 332 عن الصادق (((

311.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة مريم/الآيات 24-16



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 312

بنت ثلاث عشرة سنة)1(، وقيل: بنت عشر)2(. 

Pتَنْبُتُ  تعالى:  كقوله  بطنها،  في  وهو  اعتزلت  أي:   Oۋ Pۋ   

هْنOِ)3( أي: تنبت ودهنها فيها. والجار والمجرور في موضع الحال. باِلدُّ

PۅO بعيداً من أهلها.

معنى  إلى  النقل  بعد  تغير  قد  استعماله  أن  إلا  )جاء(،  من  منقول  و)أجاء( 
الإلجاء، ونظيره: آتى حيث لم يستعمل إلا في الإعطاء.

Pې       الولادة  وجع  ألجأها  أي:  بطنها،  في  الولد  تمخّض   :OېPو
ې      O نخلة في الصحراء يابسة، ليس لها ثمرة ولا خضرة، وكان الوقت شتاء، 

والتعريف للعهد، أي: PېO المعروفة في تلك الصحراء.

وقرئ: PئاO بالضم والكسر، يقال: مات يموت، ومات يمات.

Pئە  ئو  ئوO أي: شيئاً حقيراً متروكاً، وهو ما من حقّه أن 

 يطرح وينسى كخرقة الحائض، كما أنّ الذبيح اسم ما من شأنه أن يذبح. وقرئ:
PئوO بالفتح وهما لغتان كالوتر والوتر. 

.OېPلـ Oئۆ  ئۆP عيسى أو جبرئيل، والضمير في Oئۇ  ئۆ  ئۆP 

 .Oئۈ  ئۈP وقرئ: مَن تحتها. وقيل: كان أسفل منها تحت الأكمة فصاح بها: 
وسئل النبيtّ عن السريّ، فقال: ))هو الجدول(()4(، قال لبيد:

))) تاريخ الطبري ج2: 13.
))) تفسير مقاتل بن سليمان ج2: 310.

))) المؤمنون: 20.
))) المستدرك على الصحيحين ج2: 373.



عَــا        مَسْــجُورَةً مُتَجَــاوِراً قُلّمُهَــا)1( يِّ فَصَدَّ ِ ــطَا عُــرْضَ الــرَّ فَتَوَسَّ

وقيل:  وتتطهرين،  منه  تشربين  نهراً  قدميك  تحت   Oئې ئې   Pئې   أي: 
الرفيع، من السرو يعني: عيسىj، وعن الحسن: )كان والله  الشـريف  السريّ: 

عبداً سريّاً()2(.

ٱ   ئي    ئى   ئم   ئح   ئج   ی   ی   ی   ی  

ڀ   ڀ   ڀ    ڀ      پ   پ   پ   پ   ٻٻ   ٻ   ٻ  
ٹ   ٹ    ٿ   ٿ    ٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ     
ٹٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ   ڦ  ڦ  ڦ  ڄ  
ڄ  ڄ            ڄ  ڃ   ڃ  ڃ  ڃ           چ  چ  چ  چ  ڇڇ  
ڇ  ڇ         ڍ  ڍ  ڌ     ڌ   ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ     ژ  ڑ  
ڳ   گ   گ   گ   گ   ک   ک   ک    ک   ڑ  
ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ     ڳ  
ڻ   ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ  ھ   

ھ  ھ  ھ  ے 
والياء  بالتاء   OئجP وقرئ:   .Oی ی   Pی   واجذبي  أي: 
ـ  الثانية  التاء  بطرح  ـ  وتساقط  فأدغم،  ويتساقط  تتساقط  والأصل:  والتشديد، 
 OئمPوالياء للجذع. و OیPوتساقط ـ بضم التاء وكسر القاف ـ والتاء لـ
تمييز أو مفعول على حسب القراءة، والباء في Pی  یO مزيدة للتأكيد كما في 

))) ديوان لبيد بن ربيعة العامري: 170.
))) الدر المنثور ج4: 269.

313.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة مريم/الآيات 33-25



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 314

قوله: Pوَلَ تُلْقُوا بأَِيْدِيكُمOْ)1(، أو على معنى: افعلي الهزّ به. والجني: المجني، من 
جنيت الثمرة.

PٱO يا مريم من هذا الرطب PٻO من ماء السـريّ، وقد جعلنا 

لك في السـريّ والرطب فائدتين: إحداهما: الأكل والشرب، والأخرى: قرة العين 
بمثل  النفساء  تستشف  ))لم   :jالباقر وعن  معجزتين.  لكونهما  الصدر  وسلوة 

الرطب، لأنّ الله أطعمه مريم في نفاسها(()2(.

ضمير  فيه  والياء  همز،  بغير  الاستعمال  أنّ  إلا  ترأين  أصله:   Oپ Pپ  

Oڀ   ڀP من البشر يسألك عن ولدك OڃP المخاطب المؤنث، أي: إن تري 
لا  كانوا  لأنّم  الكلام،  عن  إمساكاً  يريد  صمتاً،  أي:  صوماً  نفسي  على  أوجبت 
يتكلّمون في صيامهم، وقد نهى النبيtّ عن صوم الصمت لأنّه نسخ في شريعته)3(. 

الهاء المجرور في PٿO أو من  المرفوع في   PٹO حال من الضمير 

PٹO أو منهما جميعاً.

Pڦ   ڦO أي: عظيمًا بديعاً أو أمراً قبيحاً.

وPڄO كان أخاها من أبيها، وكان معروفاً بحسن الطريقة، وقيل: هو 
أخو موسىj، وكانت من ولده)4( كما يقال: يا أخا تميم أي: يا واحداً منهم، وقيل: 
رجل صالح أو طالح في زمانها شبّهوها به)5(، أي: كنت عندنا مثله في الصلاح، أو 

))) البقرة: 195.
.jالمحاسن ج2: 535 عن الصادق (((

))) من لا يحضره الفقيه ج4: 266، الاستذكار ج6: 190.
))) عن السدي. تفسير الطبري ج16: 59.

))) ينظر: الدر المنثور ج4: 270.



شبّهوها به في الفساد. 

Pچ  ڇO فأومأت إلى عيسى بأن كلّموه.

Pڍ  ڌ     ڌ   ڎ  ڎO أي: من وجد صبياً في المهد.

أنطقه الله أوّلًا بأنّه Pژ  ڑO رداً لقول النصارى Pڑ  کO يعني: 
الإنجيل Pک   کO أكمل الله عقله واستنبأه طفلًا.

ڳ   ڳ   Pگ   حيث  للخير  معلمًا  نفاعاً،  أي:   Oگ Pگ  

ڳ    ڳO كلفنيهما PگO بقيت PڱO مكلفاً.
Pں  ںO أي: باراً بوالدتي مؤدياً شكرها Pڻ  ڻO من الجبابرة 

الأشقياء.

جاءنا  كقولك:  قبله،  بالذكر  لتعرفه  التعريف  لام  أدخل   Oہ Pۀ  

رجل فكان من فعل الرجل كذا، والمعنى: ذلك السلام الموجّه إلى يحيى في المواطن 
الثلاثة موجّه إلّي.

ے  ۓ  ۓ  ڭڭ  ڭ  ڭ      ۇ  ۇ  ۆ    ۆ  ۈ  ۈ    
ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅۉ  ۉې   ې      ې  ې  ى  ى  ئا    ئا        ئە  
ئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ   ئۆئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې  
ئي   ئى   ئم         ئح   ئج   ی     ی   ی   ئىی   ئى    ئى  
بج  بح   بخ      بم  بىبي  تج  تح   تخ  تم  تى  تي  ثج   
ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ      پ  پ  پ  ڀ  ڀ  ڀ   ڀ  

ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ
يقوله  ما  لا   ،Oڭ ۓ   Pۓ   الله  عبد  إنّ  قال:  الذي   OےP أي: 

315.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة مريم/الآيات 40-34



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 316

النصارى من: أنّه ابن الله، وأنّه إله.

Pڭ  ڭO قرئ بالنصب والرفع، فالرفع على أنّه خبر مبتدأ محذوف، 

أو على أنّه خبر بعد خبر، أو بدل؛ والنصب على المدح إن فسّـر بـ)كلمة الله(، وعلى 
أنّه مصدر مؤكد لمضمون الجملة إن أريد قول الصدق كقولك: هو عبد الله الحقّ 
إلا  يولد  لم  الله( وPڭ  ڭO، لأنّه  )كلمة   :jلعيسى قيل  وإنّما  الباطل،  لا 
للمسبب  تسمية  أب،  واسطة  غير  من   OئاP قوله:  وهي  وحدها،  الله  بكلمة 
 Oۇ  ۆP باسم السبب، كما سمّي الغيث بالسماء. أي: أمره حقّ يقين وهم 
يشكّون، أو يتمارون يتلاحون. قالت اليهود: ساحر كذاب، وقالت النصارى: ابن 

الله وثالث ثلاثة. 

Pۈ  ۈ    ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅO تكذيب للنصارى وتبكيت لهم بالدلالة على 

انتفاء الولد عنه، وأنّه مما لا يتصور في العقول، وأنّ من المحال أن يكون ذاته كذات 
من ينشأ منه الولد.

أوجده كلها  الأجناس  من  شيئاً  أراد  من  بأنّ  إحالته   OۉP بيّ   ثمّ 
بـPئاO فهو منزّه من شبه الحيوان الوالد.

Pئۇ   ولأنّه  معنى:  فالفتح على  وكسرها،  الهمزة  بفتح   Oئو  ئوP وقرئ: 
ئۇ   ئۆO، أو بأنّه أي: بسبب ذلك فاعبدوه، والكسر على استئناف الكلام. 
ثلاث  تفرّقوا  لأنّم  النصارى،  وقيل:  والنصارى،  اليهود   :OئىPو

فرق: نسطورية، ويعقوبية، وملكائية)1(.

وقال: Pئى   ئىO لأنّ منهم من ثبت على الحقّ.

))) عن قتادة. تفسير الطبري ج16: 65.



Pئج  ئح  ئم      ئى  O: من شهودهم هول الحساب والجزاء في يوم القيامة، 

أو من مكان الشهود فيه وهو الموقف، أو من وقت الشهود، أو من شهادة ذلك 
وأرجلهم  وأيديهم  وألسنتهم  والأنبياء  الملائكة  عليهم  تشهد  وأن  عليهم،  اليوم 

بسوء أعمالهم، أو من مكان الشهادة أو وقتها.

Pبج  بح   بخO أي: ما أسمعهم وأبصـرهم، ولا يوصف الله بالتعجب، 

إنّ إسماعهم وإبصارهم يومئذ جدير بأن يتعجب منهما بعدما كانوا صمًا  والمراد: 
عمياً في الدنيا.

أعظم من  بأن لا ظلم  إيذاناً  المضمر  الظاهر موقع  Pتج  تحO وقع 

ظلمهم حيث أغفلوا النظر والاستماع.

بالعدل، وتصادر  Pٻ  ٻ  پO فرغ من الحساب، وحكم بين الخلائق 
،OٻPأو منصوب بـ Oٻ  ٻP بدل من OٻPالفريقان إلى الجنّة والنار. و 

Pپ  پ  پO يتعلّق بقوله: Pتم  تى  تيO، وPأَنْذِرْهُمOْ اعتراض، أو يتعلّق 

بـPأَنْذِرْهُمOْ والمعنى: وأنذرهم على هذه الحال غافلين غير مؤمنين.

Pٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿO أي: نميت سكانها، فلا يبقى فيها مالك ولا 

متصّرف.

ٹ   ٹ  ٹ  ڤڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ    
ڄ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ      چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ   ڍ  
ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ  ژ  ڑ   ڑ  ک  
ڳ   ڳ   ڳ      ڳ          گ   گ   گگ   ک   ک   ک  
ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں  ڻ  ڻ     ڻ  ڻ  

317.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة مريم/الآيات 44-41



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 318

ے   ے   ھ   ھھ   ھ    ہ   ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ  
ۇۆ  ۆ  ۈ   ۓۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ   ۇ  
ې   ې   ې   ۉ   ۉ    ۅ   ۅ   ۋ    ۋ   ۈۇٴ  
ئۇ   ئۇ   ئو   ئو   ئە   ئە   ئا    ئا   ى   ى   ې  
ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ     ئې  ئې  ئې  ئى  ئى  ئى  یی  
بم   بخ   بح   بج   ئي   ئى   ئم   ئح    ئج   ی   ی     

بى  بي  تج 
Pٹ  ٹO في القرآن، والصدّيق: من أبنية المبالغة، أي: المبالغ في الصدق 

وكثير التصديق لكتب الله وأنبيائه، وكان PڦO في نفسه. 

 Oڤ  Pبـ يتعلّق  أو  اعتراض،  بينهما  وما   OڤP من  بدل   Oڄ وPڦ  
أي: كان جامعاً لخصائص الصدّيقين والأنبياء حين خاطب أباه تلك المخاطبات 
في أحسن ترتيب، فطلب منه العلة أوّلًا في عبادته Pڃ  ڃ  ڃ  چ  چO مع أن 
العبادة لا يستحقّها إلا المنعم الذي له غاية الإنعام، وهو الله الخالق الرازق الذي 

منه أصول النعم.

ثمّ دعاه إلى اتباعه بأن قال: Pڍ  ڌ  ڌ  ڎO بالله والمعرفة به Pڎ  
ڈ  ڈO، ثمّ نهاه عن عبادة PگO وطاعته فيما يدعوه إليه، وذكر عصيان 

الشيطان للرحمن واستكباره، ثمّ خوّفه سوء العاقبة لما هو فيه.

وصدّر كل نصيحة من هذه النصائح بقوله: PڱO استعطافاً له، والتاء 
بفتح  ـ  أبت  يا  أبتي. وقرئ:  يا  يقال:  ياء الإضافة، فلا  PڱO عوض من  في 

التاء ـ.



موصولة  تكون  أن  يجوز   Oڈ ڈ   وPڎ    Oڃ ڃ   Pڃ   في   OڃPو
وموصوفة، والمفعول في Pڃ  ڃO وPچ  چO غير منوي، والمراد: ما ليس 
به استماع ولا إبصار، وPڇO في موضع المصدر، أي: شيئاً من الغناء، أو مفعول 

به من قولهم: أغن عني وجهك، أي: أبعد عني.

هي  التي  آلهتي  عبادة  عن  أنت  أمعرض  أي:   Oھ ہ   ہ   Pہ  

لأرمينّك  أي:   OۓP هذا  عن  تمتنع   Oے Pھ  فيها؟  وزاهد  الأصنام، 
رجم  من  لأقتلنّك  أو  باللعن؛  المرمي  الرجيم:  ومنه  والذم،  الشتم  يريد  بلساني، 

الزاني؛ أو لأطردنّك رمياً بالحجارة. وأصل الرجم: الرمي بالرجام.

PڭO أي: زماناً طويلًا، من الملاوة. وعطف PڭO على محذوف، 

أي: لأرجمنّك فاحذرني واهجرني.

Pۇ  ۇO سلام توديع ومتاركة ومباعدة منه، كقوله: Pوَإذَِا خَاطَبَهُمُ 

اهِلُونَ قَالُوا سَلَمًاO)1(. ويجوز أن يكون دعاء له بالسلامة استمالة، ويدلّ عليه  الَْ
أنّه وعده الاستغفار. والحفيّ: البليغ في البر والألطاف، يقال: حفي به وتحفي به. 

PۉO أي: وأتنحى منكم جانباً، أراد مهاجرته إلى الشام.

PىئاO أي: أعبده، ومنه قولهj: ))الدعاء هو العبادة(()2(، ويجوز 

أن يريد بالدعاء ما حكاه الله في سورة الشعراء)3(، وقوله: Pئا   ئە  ئە  ئو  
ئو  ئۇO فيه تعريض لشقاوتهم بدعاء آلهتهم مع التواضع لله عزّ اسمه في كلمة 

 .OئاP

))) الفرقان: 63.
))) الكافي ج2: 467، مسند أحمد ج4: 267.

))) الآيات 83 ـ 89.

319.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة مريم/الآيات 50-45



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 320

ولما فارقهم وتركهم وهب الله سبحانه P ئىO أولاداً أنبياء، وأراد بالرحمة: 
ودنيوي  ديني  خير  كل  في  عامة  وهي  والبنون()1(،  )المال  الحسن:  وعن  النبوّة، 
أوتوه، ولسان الصدق: الثناء الحسن، وعبّ باللسان عما يوجد باللسان، كما يعبّ 

باليد عما يطلق باليد وهي العطية، قال: 
ــا)2( إنِِّ أَتَتْنـِـي لسَِــانٌ لا أُسَُّ بَِ

أي: رسالة، ولسان العرب: لغتهم وكلامهم. 

PبيO أي: مرتفعاً، فكل أهل الأديان يتولونه ويثنون عليه وعلى ذريته، 

وقيل: معناه: أعلينا ذكرهم بأنّ محمّداً وأمته يذكرونهم بالجميل، ويصلّون عليهم 
إلى يوم القيامة. 

حج    جم   جح   ثي   ثى   ثم     ثج   تىتي   تم   تخ  تح  
ٱ  ٻ  ٻ ٻ   ٻ  پ  پ  پ  پ  ڀ    ڀ   ڀ  
ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ   ٿ  ٿ  ٿٿ  ٹ      ٹ     ٹ ٹ   
ڄ   ڄ   ڄ   ڦ    ڦ   ڦ       ڦ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ  
ڄ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  چ   چچ   چ       ڇ   ڇ  ڇ  ڇ  
ڑ   ڑ   ژ   ژ   ڈ   ڈ   ڎ    ڎ   ڌ   ڌ   ڍ   ڍ  
ڳ   ڳ   ڳ   گ   گ   گ    گ   ک   ک   ک   ک  

ڳ  ڱڱ  ڱ   ڱ      ں   ں  ڻ    ڻ     ڻ        ڻ    ۀ 
قرئ: PثىO بفتح اللام وكسـرها، ومعناه بالكسـر: إنّه أخلص العبادة 

))) الكشف والبيان ج6: 218 عن الكلبي.
))) البيت لأعشى باهلة. ملحق ديوان الأعشى: 266، وبقيته: من علو لا عجب منها ولا سخر.



عن الشـرك والرياء، وأخلص نفسه وأسلم وجهه لله، وبالفتح: إنّه الذي أخلصه 
الله. والرسول: من الأنبياء الذي معه كتاب، والنبيّ: الذي ينبئ عن الله وإن لم يكن 

معه كتاب.

اليُمن  من  أو  اليمنى،   OٻP ناحية  من  أي:  اليمين،  من   OٻPو
فيكون صفة لـPٻP ،OپO حيث كلّمناه بغير واسطة ملك ورفعنا منزلته.

PپO أي: مناجياً كليمًا. 

Pڀ   ڀO أي: من أجل رحمتنا له Pئى  ئىO هارون.

Pٹ ٹO إذا وعد بشيء وفى به، وذكر بصدق الوعد وإن كان غيره من 

الأنبياء كذلك، تشـريفاً له وإكراماً، أو لأنّه المشهور من خصاله، وناهيك أنّه وعد 
 )1(Oَابرِِين Pسَتَجِدُنِ إنِْ شَاءَ الُله مِنَ الصَّ من نفسه الصبر على الذبح حيث قال: 
فوفى، وعن ابن عباس: )إنّه واعد رجلًا أن ينتظره في مكان ونسي الرجل فانتظره 

سنة()2(.

Pڦ  ڦ      ڦO وقومه PڦO والعبادة ليجعلهم قدوة لمن وراءهم، 

 ،)3(Oقْرَبيَِن ولأنّم أولى بذلك من سائر الناس، وهو كقوله: Pوَأَنْذِرْ عَشِيَرتَكَ الَْ
 .)5(Oِلَة Pقُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمP ،)4(Oْوَأْمُرْ أَهْلَكَ باِلصَّ

الاسم  لأنّ  نظر،  وفيه  الله.  كتاب  دراسته  لكثرة   OچP سمّي  قيل: 

))) الصافات: 102.
))) تفسير الماوردي ج3: 376.

))) الشعراء: 214.
))) التحريم: 6.

))) طه: 132.

321.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة مريم/الآيات 58-51



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 322

إلا  فيه  الدرس لم يكن  إفعيلًا من  امتنع من الصرف، ولو كان  أعجمي، ولذلك 
سبب واحد وهو العلمية فكان يجب أن ينصرف.

والمكان العلّي: شرف النبوّة والقربة من الله، وقد أنزل الله تعالى عليه ثلاثين 
صحيفة، وهو أوّل من خاط الثياب ولبسها وكانوا يلبسون الجلود، وهو أوّل من 
خطّ بالقلم ونظر في علم النجوم والحساب، وقيل: لأنّه رفع إلى السماء الرابعة)1( 

أو السادسة)2(. 

.Cإشارة إلى المذكورين في السورة من زكريا إلى إدريس OڎP

OڄPللبيان، لأنّ جميع الأنبياء منعم عليهم، و Oژ  ڑP في OڄPو 
الثانية للتبعيض. والبكي: جمع باك، كالسجود والقعود في جمع ساجد وقاعد.

ۓ   ےے   ھ   ھ   ھ   ھ   ہ      ہ   ہ  
ۈ   ۈ   ۆ   ۆ    ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ    ۓ  
ې  ې  ې      ې    ۋ    ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ   ۇٴ    
ىى  ئا       ئا   ئە    ئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ    ئۆ  ئۆ    ئۈئۈ   ئې  
ئې  ئې  ئى    ئى  ئى  ی  ی      ی  ی  ئج   ئح  ئم  
ئى         ئي  بج  بح  بخ  بم    بى         بيتج  تح  تخ  تم   تى  تي  ثج  
ٻ   ٻ   ٱ   خح    خج   حم   حج   جم   ثيجح   ثى   ثم  

ٻ  ٻ  پ  پ   پپ   ڀ  ڀ   ڀ    ڀ  ٺ
يقال: خلفه: إذا عقبه، ثمّ يقال في عقب الخير: خلَف ـ بالفتح ـ وفي عقب 
السوء خلْف ـ بالسكون ـ كما قيل: وعد في ضمان الخير ووعيد في ضمان الشـرّ، وعن 

))) عن أبي سعيد الخدري. تفسير الطبري ج16: 73.
))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج16: 72.



أوقاتها)2(. عن  بتأخيرها   Oھ Pھ   وقيل:  اليهود()1(،  )هم  عباس:   ابن 
Pھ  ےO رووا عن علّيj: ))من بنى الشديد، وركب المنظور، ولبس 

المشهور(()3(. وكل شّر عند العرب غيّ، وكل خير رشاد، قال:
ــاسُ أَمْرَهُ          وَمَنْ يَغْوَ لا يَعْــدَمْ عَلَ الغَيِّ لائمَِ)4( مَــدِ النَّ فَمَــنْ يَلْــقَ خَــرْاً يَْ

OڭP 6( أي: مجازاة أثام، أو(Oيَلْقَ أَثَامًاP :كقوله ،)وقيل: يريد جزاء غيّ)5 
عن طريق الجنّة، وقيل: غيّ: واد في جهنم)7(. 

Pڃ ۋO أي: لا ينقصون PۅO من جزاء أعمالهم ولا يمنعونه.
Pۉ  ۉO بدل من PۇٴO، لأنّ PۇٴO اشتملت عليها. قيل: إنّ 

يأتونها، أو هو من  الوعد هو الجنّة وهم  أنّ  المأتي مفعول بمعنى فاعل، والوجه: 
قولك: أتى إليه إحساناً، فمعناه: Pئا   ئەO مفعولًا منجزاً.

PئۆO أي: فضول كلام لا طائل فيه، وهو تنبيه على وجوب تجنب اللغو 

حيث نزّه الله عنه الدار التي لا تكليف فيها PئۆO تسليم بعضهم على بعض أو 
تسليم الملائكة عليهم، أي: فإن كان ذلك لغواً فـPڃئۇO إلا ذلك، فيكون 

من قبيل قول الشاعر:

))) الكشاف ج3: 26.
))) عن ابن مسعود وغيره. تفسير الطبري ج16: 74.

))) الكشف والبيان ج6: 221.
))) البيت للمرقش الأصغر. الشعر والشعراء ج1: 215، وفيه: ومن يلق... .

))) معاني القرآن وإعرابه ج3: 336.
))) الفرقان: 68.

))) عن ابن عباس مرفوعاً. الدر المنثور ج4: 278.

323.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة مريم/الآيات 65-59



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 324

وَلَ عَيْــبَ فِيهِــمْ غَــرَْ أَنَّ سُــيُوفَهُمْ         بِـِـنَّ فُلُــولٌ مِــنْ قِــرَاعِ الكَتَائـِـبِ)1(

كانت العرب تكره الوجبة، وهي الأكلة الواحدة في اليوم الواحد، فأخبر 
سبحانه أنّ PپO في الجنّة Pئې  ئې  ئى    ئىO وهي العادة المحمودة، ولا 

يكون ثمّ ليل ولا نهار ولكن على التقدير. 

وقرئ: PیO بالتشديد، والمعنى: يبقي عليه الجنّة كما يبقى على الوارث 
مال الموروث، وقيل: أورثوا من الجنّة المساكن التي كانت لأهل النار لو أطاعوا)2(.

Pبح  بخ  O حكاية قول جبرئيلj حين استبطأه رسول الله، والتنزّل له 

هنا:  والمراد  الإطلاق.  على  النزول  والآخر:  مهل،  على  النزول  أحدهما:  معنيان: 
أنّ نزولنا وقتاً بعد وقت ليس Pبم    بىO الله Pتح  تخO قدامنا Pتي  ثجO من 
الجهات والأماكن وما نحن فيها، فلا ننتقل من جهة إلى جهة إلا بأمره ومشيئته، 
وقيل: ما مضى من أعمارنا وما بقي منها والحال التي نحن فيها، وقيل: ما مضى من 

أمر الدنيا وما يستقبل من أمر الآخرة)3(.

Pثم  ثى  ثيO ما بين النفختين وهو أربعون سنة. وقيل: الأرض التي 

بين أيدينا إذا نزلنا والسماء التي وراءنا وما بين السماء والأرض)4(.

كَ وَمَا  عَكَ رَبُّ Pجم  حج  حم  خجO أي: تاركاً لك يا محمّد، كقوله: Pمَا وَدَّ

قَلOَ)5(، وقيل: وما كان ربّك ناسياً لأعمال العاملين. 

))) ديوان النابغة الذبياني: 11.
))) عن ابن شودب. الدر المنثور ج4: 278.

))) عن الربيع وغيره. تفسير الطبري ج16: 78.
))) الكشف والبيان ج6: 223.

))) الضحى: 3.



Oٻ  ٻ  ٻ  ٻP وكيف يجوز النسيان والغفلة على من له ملك 
فحين عرفته بهذه الصفة PپO وحده PپO لمشاق Pئى ڀ  ڀ   ڀ    
ڀO أي: مثلًا وشبيهاً، أي: إذا صحّ أن لا معبود إلا هو وحده لم يكن بد من 
عبادته. وعن ابن عباس: )لا يسمّى أحد الرحمن غيره()1(، وقيل: لم يسمّ شيء بالله 

قط)2(.

ٹ       ٹ   ٹ   ٹ   ٿ   ٿ    ٿ   ٿ   ٺ   ٺ   ٺ  
ڤ   ڤ  ڤ  ڤ  ڦ   ڦ    ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  
ڄ  ڃ   ڃ       ڃ  ڃ  چ  چ  چ  چ  
ڇ  ڇ      ڇ  ڇ  ڍ   ڍ  ڌ       ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ   
ژ  ڑ  ڑ     ک  ک  ک  ک  گ   گگ  گ       ڳ  ڳ      ڳ  
ڻ   ڻ    ڻ      ں     ں     ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ  
ڻ  ۀ  ۀ    ہ  ہ  ہ  ہ  ھ  ھ    ھ   ھ  ے  
ۇ  ۇ  ۆ  ۆ   ڭ    ڭ  ڭ   ڭ   ے    ۓ   ۓ  

ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ 
يجوز أن يكون المراد بـPٺO الجنس بأسره، لما كانت هذه المقالة موجودة 
في جنسهم أسندت إلى جميعهم، وأن يكون بعض الجنس وهم الكفرة. وانتصب 
الابتداء لا  بعد لام  ما  Pٿ   ٿ  ٹO، لأنّ  يدلّ عليه  بفعل مضمر   OۀP

يعمل فيما قبله، ودخلت PٿO للتوكيد، كأنّم قالوا: أحقّاً أنّا سنخرج أحياء بعد 
الموت؟!. والواو عطفت Pڑ ٹO على PىO، والمعنى: أيقول ذلك ولا 

))) الدر المنثور ج4: 279.
))) عن الكلبي. معالم التنزيل ج3: 9.

325.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة مريم/الآيات 74-66



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 326

يتذكر حال النشأة الأولى حتى لا ينكر النشأة الأخرى، فإنّ تلك أعجب وأدلّ على 
قدرة الصانع، إذ أخرج الجواهر من العدم إلى الوجود على غير مثال سبق من غيره. 
وأما الثانية فقد تقدّمت نظيرتها وليس فيها إلا ردّها على ما كانت عليه مجموعة بعد 
 Oٹ  ٹP :دليل على هذا المعنى. وقرئ Oڦ    ڦ  ڦP :التفريق، وقوله

بالتخفيف.

Pڤ  ڦO أي: من قبل الحالة التي هو فيها وهي حالة بقائه. 

أقسم سبحانه باسمه مضافاً إلى رسول اللهt، تفخيمًا لشأنه ورفعاً لقدره، 
أي:  مع،  بمعنى  تكون  وأن  للعطف،   OڄP في  الواو  تكون  أن  ويجوز 
شيطان  مع  كافر  كل  يقرن  أضلوهم،  الذين  الشياطين  من  قرنائهم  مع  يحشـرون 
الركب،  على  مستوفزين  متجاثين   Oڃ Pڃ   يحضـرون   OڃP سلسلة  في 

 .)1(Oًةٍ جَاثيَِة متخاصمين يتبرأ بعضهم من بعض، ومثله: Pوَتَرَى كُلَّ أُمَّ

والشيعة هنا هي الطائفة التي شاعت، أي: تبعت غاوياً من الغواة، والمعنى: 
فإذا  وأعصاهم،  أعتاهم  والضلال  الغي  طوائف  من  طائفة   Oڇ Pڇ   نستخرج 
اجتمعوا طرحناهم في النار على الترتيب، نقدّم أولاهم بالعذاب فأولاهم، ويجوز 
أن يريد بأشدّهم PڌO: رؤساء الشيع وأئمتهم لتضاعف جرمهم، فإنّم ضلّل 

 .)2(Oِْمْ وَأَثْقَالً مَعَ أَثْقَالِم ومضلّون، كقوله: Pوَلَيَحْمِلُنَّ أَثْقَالَُ

واختلف في إعراب Pڇ  ڍO فقال الخليل)3(: )إنّه مرفوع على الحكاية، 

))) الجاثية: 28.
))) العنكبوت: 13.

العين  كتاب  له  والعروض،  العربية  صاحب  البصري،  الفراهيدي  عمرو  بن  أحمد  بن  الخليل   (((
المشهور، توفي سنة 175 هـ على قول. ينظر: بغية الوعاة ج1: 557.



على  مبني  )هو  سيبويه:  وقال  أشدّ()1(،  أيّم  فيهم  يقال  الذين  لننزعنّ  والتقدير: 
الضم لسقوط صدر الجملة التي هي صلة PڇO، وأصله: لننزعنّ من كل شيعة 

أيّم هو أشدّ منصوباً()2(.

أو  ابن عباس: منهم.  التفات إلى الإنسان، ويعضده قراءة   Oک  کP

خطاب للناس من غير التفات إلى المذكور، فإن أريد الجنس كله فمعنى الورود: 
دخولهم فيها وهي خامدة فيعبرها المؤمنون وتنهار النار بغيرهم، وعن ابن مسعود 
ابن  وعن  عليها()3(،  ممدود  الصـراط  لأنّ  الصـراط،  على  الجواز  )هو  والحسن: 
 ،)4(Oَمَدْيَن مَاءَ  وَرَدَ  Pوَلََّا  كقوله:  يدخله،  لم  وإن  الشيء  الشيء  يرد  )قد  عباس: 
ووردت القافلة البلد وإن لم تدخله()5(، وعن مجاهد: ورود المؤمن النار هو مس 
الحمى جسده في الدنيا)6(، لقولهj: ))الحمى من فيح جهنم(()7(، و))الحمى حظ 

كل مؤمن من النار(()8(. 

وإن أريد الكفار خاصة فالمعنى ظاهر.

والحتم مصدر حتم الأمر: إذا أوجبه فسمّي به الموجب، أي: وكان ورودهم 
واجباً على الله، أوجبه على نفسه وقضى به.

))) الكتاب ج2: 399.

))) الكتاب ج2: 399.
))) الدر المنثور ج4: 281.

))) القصص: 23.
))) الكشاف ج3: 34.

))) تفسير الطبري ج16: 83. 
))) صحيح البخاري ج4: 14، المجازات النبوية: 422 باختلاف.

))) مسند الشهاب ج1: 72، الكافي ج3: 112.

327.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة مريم/الآيات 74-66



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 328

وقرئ: PڱO وننجي ـ بالتشديد والتخفيف ـ. PڻO حال، وهو جمع 
جاث.

كقوله  مؤكدة،  حال  وهي  المقاصد،  مبيّنات  الحجج،  ظاهرات   OہP

.)1(Oقًا قُّ مُصَدِّ تعالى: Pوَهُوَ الَْ

موضع  وهو  بالفتح  وقرئ  الإقامة،  موضع  وهو  ـ  بالضم  ـ  مقاماً  وقرئ: 
القيام.

الآيات  سمعوا  إذا  إنّم  والمعنى:  القوم،  ينتدي  وحيث  المجلس  والندي: 
قالوا: Pے  ےO من المؤمنين بها والجاحدين لها أوفر حظاً من الدنيا. 

وPڱO مفعول PۇO، وPٹO تبيين لإبهامها، أي: كثيراً من القرون 
.OڱPفي موضع نصب صفة لـ Oۈ  ۈPأهلكنا، و

فعل  وهو  الهمزة  وغير  بالهمزة   OۋP وقرئ:  البيت.  متاع  والأثاث: 
بمعنى مفعول من رأيت، ومن لم يهمز قلب الهمزة ياء وأدغم، ويجوز أن يكون من 

الريّ الذي هو النعمة والترفه، من قولهم: ريّان من النعم.

ۅ  ۅ   ۉ ۉ  ې  ې  ې   ې     ىى  ئا  ئا   ئە  ئە  ئو   
ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ   ئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې   ئې   ئې  
ئح   یئج    ی   ی   ی   ئى   ئى   ئى  
ٻ   ٱ   بى    بم   بخ     بح   بج   ئي   ئى   ئم  
ڀ     ڀ   ڀ   پ   پ    پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ  
ڀ  ٺ  ٺ    ٺ  ٺ  ٿٿ   ٿ  ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  

ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ   ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڄ
))) البقرة: 91.



المعنى: مدّ Pې   ېO أي: أمهله وأملى له في العمر، فأتى به على لفظ الأمر 
ليعلم بذلك أنّه حتم مفعول لا محالة كالمأمور به، ليقطع عذر الضال إذ عمّره ما 
يمكنه التذكر فيه، أو يكون في معنى الدعاء بأن يمهله الله، أو بمعنى: فليعش ما 

شاء فإنّه لا ينفعه طول عمره.

ظفر  وهو  الدنيا  في   Oئۇ Pئو   العين:  رأي  الموعود   Oئە ئا    Pئا  

القيامة، وما  يوم  Pئۇ  ئۆO أي:  قتلًا وأسراً  إيّاهم  المسلمين بهم وتعذيبهم 
Pئې    وأنّم  قدروه،  ما  عكس  على  الأمر  أنّ  يعلمون  فحينئذ  النكال،  من  ينالهم 

اO كما قالوه. ئې   ئې  ئىO لا Pخَيٌْ مَقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًّ
وPئاO هذه هي التي تحكى بعدها الجمل، والجملة هي قوله: Pئا   ئە  ئە  

ئو... ئۆO. والندي: المجلس الجامع لوجوه القوم.
ضلال  في  يزيد  والمعنى:   ،OېP موضع  على  معطوف   OئىP

الضلال بخذلانه، ويزيد في هداية المهتدين بتوفيقه.

Pئح  ئمO وهي أعمال الآخرة كلها PئىO ثواباً من مفاخرات 

الكفار PبخO مرجعاً وعاقبة أو خير منفعة، من قولهم: ليس لهذا الأمر مرد وهو 
أرد عليك أي: أنفع، قال: 

زَنْـــدَا)1( بُـــكَايَ  يَـــرُدُّ  وَلَ 

ولما كانت رؤية الشيء طريقاً إلى علمه وصحّة الخبر عنه، استعملوا أرأيت 
في معنى أخبر، والفاء جاءت للتعقيب، فكأنّه قال: أخبر أيضاً بقصّة هذا الكافر 
دين  عليه  الأرت  بن  لخباب  كان  وائل:  بن  العاص  وهو  أولئك  حديث  عقيب 

))) شعر عمرو بن معديكرب الزبيدي: 65 وصدره: ما إن جزعت ولا هلعت

329.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة مريم/الآيات 80-75



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 330

أكفر بمحمّد حياً  فقال: لا والله لا  فقال: لا والله حتى تكفر بمحمّد،  فتقاضاه، 
فإذا بعثت سيكون لي مال وولد  فإنّ لمبعوث؟!  تبعث. قال:  ميتاً، ولا حين  ولا 

فأعطيك)1(.

Pڀ  ڀO من قولهم: اطّلع الجبل: إذا ارتقى إلى أعلاه، والمعنى: أوَ قد 

بلغ من عظمة قدره أن ارتقى إلى علم الغيب حتى علم أنّا سنؤتيه مالًا وولداً Pڀ    
ڀ  ٺO الله PٺO؟ فإنّ ما ادعاه لا يتوصل إليه إلا بأحد هذين الطريقين. 

وقرئ: ولداً وهو جمع ولد.

PٿO ردع وتنبيه على الخطأ، أي: هو مخطئ فيما تصوره لنفسه وتمناه، 

فليرتدع عنه.

Pڤ   ڦ  ڦO أي: ما عنده من المال والولد بإهلاكنا إيّاه.

Pڦ  ڦO وحيداً بلا مال ولا ولد ولا عدّة ولا عدد.

چچ   چ   چ   ڃ   ڃ    ڃ    ڃ   ڄ   ڄ   ڄ  
ڇ  ڇ  ڇ   ڇ  ڍ  ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  
گ   کک   ک   ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ     ڈ   ڈ  
ڱ   ڱ   ڱ   ڱ    ڳ   ڳ   ڳ    ڳ    گ   گ   گ  
ہ       ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ         ں    ں  
ہ  ہ   ھ   ھ      ھ  ھ  ے  ے  ۓ  ۓ  ڭ  
ۈ    ۈ   ۆ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ   

ۇٴ   ۋ  ۋ   ۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې    ې   ې
أي: ليتعزّزوا بآلهتهم بأن يكونوا لهم شفعاء في الآخرة.

))) أسباب النزول: 212.



PچO ردع لهم وإنكار لتعزّزهم بهم PڇO الضمير للآلهة أي: 

رَأَى  Pوَإذَِا  ما عبدتمونا، كقوله:  وينكرونها ويقولون: والله  سيجحدون عبادتهم 
دُونكَِ  مِنْ  نَدْعُو  ا  كُنَّ ذِينَ  الَّ كَاؤُنَا  شَُ هَؤُلَءِ  نَا  رَبَّ قَالُوا  كَاءَهُمْ  شَُ كُوا  أَشَْ ذِينَ  الَّ
يكونوا  أن  ينكرون  أي:  للمشركين،  أو   ،)1(Oَلَكَاذِبُون إنَِّكُمْ  الْقَوْلَ  إلَِيْهِمُ  فَأَلْقَوْا 

 .)2(Oكِيَن ا مُشِْ نَا مَا كُنَّ عبدوها كما في قوله: Pوَاللهِ رَبِّ

العزّ وهو  Pڃ  چO والمراد: ضد  Pڇ   ڇ  ڍO هو في مقابلة 

الذل والهوان، أي: يكونون عليهم ضداً لما قصدوه وذلًا لهم لا عزّاً، أو يكونون 
كشيء  لأنّم  وحّد  وإنّما  عليه،  بإعانته  يضاده  لأنّه  العون،  والضد:  عوناً،  عليهم 

واحد في تضامهم وتوافقهم، كقولهj: ))وهم يد على من سواهم(()3(.

وتهيجهم  المعصية،  إلى  الطاعة  من  إزعاجاً  تزعجهم  أي:   Oڑ Pژ  

وتغريهم لها بالوساوس، والمعنى: خلينا بينهم وبينهم ولم نمنعهم ولم نحل بينهم 
وبينهم بالإلجاء.

Pک  ک  کO بأن يهلكوا ويبيدوا حتى تستريح منهم، فليس بينك 

بكى  قرأها  إذا  كان  أنّه  عباس:  ابن  وعن  قليلة.  معدودة  أيّاماً  إلا  هلاكهم  وبين 
دخول  العدد  آخر  أهلك،  فراق  العدد  آخر  نفسك،  خروج  العدد  )آخر  وقال: 
بالعدد، ولم يكن لها مدد، فما  ابن السماك)5(: )إذا كانت الأنفاس  قبرك()4(. وعن 

))) النحل: 86.
))) الأنعام: 23.

))) أمالي المفيد: 187، سنن النسائي ج8: 19.
))) الكشاف ج3: 42.

))) أبو عمرو عثمان بن أحمد الدقاق )ابن السماك( من أهل بغداد، كان مكثراً من الحديث ويقال له الباز 
الأشهب، مات في ربيع الآخر سنة 344هـ ببغداد ودفن بمقبرة باب الدير. ينظر: الأنساب ج3: 290.

331.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة مريم/الآيات 91-81



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 332

أسرع ما تنفد()1(. 

ذكر PڳO بلفظ التبجيل، وهو أنّم يجمعون إلى ربّم الذي غمرهم 
بأنّم  الكافرين  وذكر  وإكرامه،  ينتظرون فضله  الملوك  الوفاد على  يفد  كما  برحمته 

يساقون إلى النار باستخفاف وإهانة كأنّم إبل عطاش تساق إلى الماء.

.OںPو OڳP الواو ضمير العباد، ودلّ عليه ذكر Oۀ  ۀP

وPہ  ہO بدل، ويجوز أن تكون علامة الجمع على لغة من قال: أكلوني 
 O Pہ  ہ    وإن نصبت  الجمع،  معنى  Pہ  ہO لأنّه في  والفاعل  البراغيث، 
على تقدير حذف المضاف جاز، أي: PہO شفاعة من اتخذ، والمراد: لا يملكون 
أن يشفع لهم، واتخاذ العهد هو الاستظهار بالإيمان والإقرار بوحدانية الله وتصديق 
أنبيائه وأوليائه. وقيل: إنّ المعنى: لا يشفع إلا من أطلق الرحمن له الشفاعة وأذن له 
فيه كالأنبياء والأئمّة وخيار المؤمنين. وعن ابن مسعود: إنّ النبيtّ قال لأصحابه 
قالوا:  عهداً؟  الله  عند  ومساء  صباح  كل  يتخذ  أن  أحدكم  ))أيعجز  يوم:  ذات 
وكيف ذلك؟ قال: يقول: اللهم فاطر السماوات والأرض، عالم الغيب والشهادة، 
إنّ أعهد إليك بأنّ أشهد أن لا إله إلا أنت وحدك لا شريك لك، وأنّ محمّداً عبدك 
ورسولك، وإنّك إن تكلني إلى نفسي تقرّبني من الشّر وتباعدني من الخير، وإنّ لا 
أثق إلا برحمتك، فاجعل لي عندك عهداً توفينيه يوم القيامة، إنّك لا تخلف الميعاد. 
نادى  القيامة  يوم  فإذا كان  العرش،  فإذا قال ذلك طبع عليه بطابع ووضع تحت 

مناد: أين الذين لهم عند الرحمن عهد فيدخلون الجنّة(()2(. 

والإد: العظيم المنكر، وقيل: العجب.

))) الكشف والبيان ج6: 230.

))) الكشف والبيان ج6: 231.



الانفطار، من  ينفطرن  وقرئ:  والتاء،  بالياء   OۆP  وقرئ: 
.OۈPو

وPۅO أي: مهدودة، أو تهدّ هدّاً، أو مفعول له أي: لأنّا تهدّ.

ومنصوباً  PۈO؛  في  الهاء  من  بدلًا  مجروراً  يكون  أن  يجوز   Oۉ  ېPو
بتقدير سقوط اللام وإفضاء الفعل أي: لأن دعوا، فيكون قد علل الخرور بالهدّ، 
O لأنّ هدّها  Pتَِرُّ PۅO أي:  فاعل  بأنّه  للرحمن؛ ومرفوعاً  الولد  والهدّ بدعاء 

دعاء الولد للرحمن.

ى  ى  ئا  ئا  ئە  ئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ   ئۆ  
ی   ی   ئى    ئى   ئى   ئې   ئې    ئې   ئۈ       ئۈ  
ٻ   ٻ   ٱ   ئي    ئى   ئم   ئح   ئج   ی   ی  
ڀ   ڀ   پ   پ   پ    پ   ٻ   ٻ  
ڀ  ڀ  ٺ   ٺ   ٺ  ٺ  ٿ   ٿ  ٿ  
ڦ       ڦ   ڦ   ڤ   ڤ   ڤ   ڤ   ٹ   ٹ    ٹ   ٹ   ٿ  

ڦ  ڄ  ڄ  ڄ
انبغى مطاوع بغى: إذا طلب، أي: PۀO يتأتى لله اتخاذ الولد، وما ينطلب 

له لو طلب مثلًا لأنّه مستحيل.

في  لهم  معبود  من  ما  والمعنى:  بعلمه،  حصرهم  أي:   Oئى Pئى  

أي:   O Pئې  يأتي  وهو   OئۈP الناس  ومن  الملائكة  من  والأرض  السماوات 
يأوي إليه PئېO منقاداً لا يدعي لنفسه ما يدعيه هؤلاء له.

PیO مقهورون، متقلبون في ملكوته، وهو محيط بهم وبجمل أمورهم 

وتفاصيلها وكيفيتهم وكميتهم لا يفوته شيء من أحوالهم، وكل واحد منهم يأتيه 

333.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..  تفسير سورة مريم/الآيات 98-92



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 334

Pئح  ئمO منفرداً، بريئاً من هؤلاء المشركين.

وروي  خلقه()1(،  إلى  ويحبّبهم  الله  يحبّهم  )يعني  عباس:  ابن  عن   OپP

عن الباقرj وجابر بن عبد الله: إنّ النبيtّ قال لعلّيj: ))قل: اللهم اجعل لي 
عندك عهداً، واجعل لي في قلوب المؤمنين ودّاً، فقالهما، فنزلت(()2(. وعن قتادة: 

)ما أقبل العبد إلى الله تعالى إلا أقبل الله بقلوب العباد إليه()3(. 

بلّغ هذا القرآن وبشّ به وأنذر PڀO أنزلناه PڀO أي: بلغتك 
وهو اللسان العربي، وPڀO لك لتبشّ وتنذر. واللد: جمع الألد وهو الشديد 
الخصومة بالباطل، الآخذ في كل لديد أي: كل جانب من الجدال، يريد أهل مكة.

ومنه  به،  شعر  إذا  أحسّه:  من   OڤPو لهم،  تخويف   Oٹ Pٹ  

الحاسّة.

والركز: الصوت الخفي، أي: لا يرى لهم عين ولا يسمع لهم صوت، وكانوا 
أكثر أموالًا وأكبر أجساماً وأشدّ خصاماً من هؤلاء، فحكم هؤلاء حكمهم. 

))) تفسير الطبري ج16: 100.
))) شواهد التنزيل ج1: 359. الكشف والبيان ج6: 233.

))) تفسير الطبري ج16: 100.



سورة طه

مكية، وهي مائة وخمس وثلاثون آية كوفي، اثنتان بصـري، عدّ الكوفي: 
 ،Oْمَا غَشِيَهُمP ،OِلنَِفْسP ،Oوَنَذْكُرَكَ كَثيًِراP ،Oنُسَبِّحَكَ كَثيًِراP ،OطهP
يَاةِ  الَْ Pزَهْرَةَ   ،Oهُدًى Pمِنِّي   ،OفُتُونًاP البصـري:  وعدّ   ،Oوا ضَلُّ Pرَأَيْتَهُمْ 

 .Oنْيَا الدُّ

في حديث أُبّي: ))من قرأها أُعطي يوم القيامة ثواب المهاجرين والأنصار(()1(، 
وعن الصادقj: ))لا تدعوا قراءة )طه(، فإنّ الله يحبّها ويحبّ من يقرأها، ومن أدمن 
قراءتها أعطاه الله كتابه بيمينه ولم يحاسبه بما عمل في الإسلام، وأُعطي من الأجر حتى 

يرضى(()2(. 

ٱ ٻ ٻ

ڇ       ڇ    چ   چ   چ   چ   ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄ  
ڇ  ڇ  ڍ  ڍ   ڌ  ڌ  ڎ  ڎ   ڈ   ڈ     ژ  
ژ  ڑ  ڑ  ک  ک  ک  ک  گ  گ   گ  گ  ڳ   
ڻ   ڻ         ں   ں   ڱ    ڱ     ڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳ  

))) الكشاف ج3: 100 مرسلًا.
))) ثواب الأعمال: 108.



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 336

ڻ  ڻ  ۀ   ۀ    ہ    ہہ  ہ  ھ   ھ  ھ
قرئ بتفخيم الطاء وإمالة الهاء، وقرئ بإمالتهما وتفخيمهما، وعن الحسن: 
)طِهْ، وفسّـر بأنّه أمر بالوطء، وأنّ النبيtّ كان يقوم في تهجّده على إحدى رجليه، 
فأمر بأن يطأ الأرض بقدميه معاً(، وروي ذلك عن الصادقj )1(، والأصل طأ، 

فقلبت همزته هاء، أو قلبت ألفاً في يطأ ثمّ بني عليه الأمر، والهاء للسكت.

عنه  يكون خبراً  أن  احتمل  للسورة  اسمًا   OڄP إن جعلت   Oڃ  ڃP

وهو مبتدأ وPچO أوقع موقع الضمير لأنّ السورة قرآن، واحتمل أن يكون 
جواباً له وهو قسم.

PچO أي: لتتعب هذا التعب، وكانj يصلّ الليل كله ويعلّق صدره 

بحبل حتى لا يغلبه النوم، فأمره الله سبحانه أن يخففه على نفسه. والشقاء يجيء 
بمعنى التعب، ومنه المثل: )أتعب من رائض مهر وأشقى من رائض مهر()2(. 

PڇO علة للفعل، وPچO كذلك، إلا أنّ هذا وجب مجيئه مع 

اللام لأنّه ليس بفاعل الفعل المعلل، والمعنى: لكن أنزلناه لتذكّر به من يخشى الله. 
والتذكرة بمعنى التذكير.

PڍO أي: ننزل تنزيلًا، ويجوز أن ينصب بـPڃO لأن معنى ما أنزلناه 

إلا تذكرة: أنزلناه تذكرة، أو يكون بمعنى: أنزله الله تذكرة لمن يخشى تنزيل الله، 
وما بعد PڍO إلى قوله: Pہ  ھ   ھO تعظيم لشأن المنزل لنسبته إلى 

من هذه أفعاله وصفاته.

))) ينظر تفسير القمي ج2: 57.
))) مجمع الأمثال ج1: 260.



وPڎO جمع العليا تأنيث الأعلى، ووصف PڱO بذلك دلالة على 
عظم اقتدار من يخلق مثلها في علوها. 

هي التي  والجملة  الرحمن،  هو  تقدير:  على  المدح  على  مرفوع   OڈPو 
OڈP يجوز أن تكون خبراً لمبتدأ محذوف، وأن تكون مع Oژ  ژ  ڑP 

خبرين للمبتدأ.

الملك  يردف  مما  الملك  سرير  هو  الذي   Oژ Pژ   الاستواء  كان  ولما 
جعلوه كناية عن الملك فقالوا: استوى على العرش بمعنى: ملك، ونحوه: قولهم: 
يد فلان مبسوطة أي: هو جواد، ويده مغلولة أي: هو بخيل، من غير تصور يد 

ولا غلّ ولا بسط. 

Pڳ  ڳ  ڳO أي: ما في ضمن الأرض من الكنوز والأموات.

Pں  ڻO وهو ما أسررته إلى غيرك PڻO من ذلك وهو ما أخطرته 

ببالك، أو ما أسررته في نفسك P ڻO منه وهو ما ستسّره فيها، والمعنى: وإن 
تجهر بذكر الله وغيره فاعلم أنّه غني عن جهرك لأنّه يعلم السّر وأخفى منه.

وPھO تأنيث الأحسن.

ھ  ے  ے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭ  ڭ   ڭ  ۇ  ۇ  
ې   ۉ      ۉ   ۅ   ۅ        ۋ       ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ  
ئوئۇ   ئو   ئە   ئە   ئا      ئا    ى    ى   ې   ې   ې  
ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ئۈ    ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ  
پ  پ  پ  پ  ڀ  ڀ   ڀ      ڀ   ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  
ٿ  ٿ  ٿ  ٿ   ٹ   ٹ  ٹ  ٹ     ڤ  ڤ  ڤ  
ڤ  ڦ  ڦ   ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃ  ڃ 

تفسير سورة طه/الآيات 16-9.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..337



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 338

ثمّ قفّاه بقصّة موسىj ليقتدي به في الصبر على تكاليف الرسالة ومقاساة 
الشدائد.

وPڭO ظرف لـPےO أو مفعول لـ)اذكر(. استأذن موسىj شعيباً 
في الخروج إلى أمه، وخرج بأهله، فولد له في الطريق ابن في ليلة شاتية مظلمة، وقد 

ضل الطريق وتفرّقت ماشيته ولم ينقدح زناده، فـPڭ  ڭO من بعيد Pڭ  ۇ  
ۇO في مكانكم.

Pۆ  ۆO أي: أبصرت، والإيناس: الإبصار البيّ الذي لا شبهة فيه، 

وقيل: هو إبصار ما يؤنس به)1(، ولما كان الإيناس متيقناً حقّقه بلفظة )إنّ(، ولما 
كان الإتيان بالقبس ـ وهو النار المقتبسة ـ ووجود الهدى متوقعين بنى الأمر فيهما 

على الرجاء والطمع فقال: PۈO لئلا يعد ما ليس الوفاء به مستيقناً.

أبواب  في  بهداهم  ينفعونه  أو  الطريق،  إلى  يهدونه  قوماً   OېPبـ وأراد 
الدين، لأنّ أفكار الأبرار مغمورة بالهمم الدينية في جميع أحوالهم، والمعنى: ذوي 

هدى، أو إذا وجد الهداة فقد وجد الهدى.

وقرئ: أنّ ـ بالفتح ـ أي: PىO بأنّ Pئە  ئەO. ومن كسـر فالمعنى: 
تكرير  في  والمعنى  القول،  من  ضرب  النداء  لأنّ  أو   ،OىP فقيل:  نودي 
الضمير: توكيد الدلالة وتحقيق المعرفة. وروي: إنّه حين انتهى رأى شجرة خضراء 
من أسفلها إلى أعلاها تتوقد فيها نار بيضاء، وسمع تسبيح الملائكة، ورأى نوراً 
عظيمًا لم تكن الخضـرة تطفئ النار ولا النار تحرق الخضـرة، فعلم أنّه لأمر عظيم، 

فبهت فألقيت عليه السكينة)2(.

))) التبيان ج7: 162.
))) الكشف والبيان ج6: 239.



حمار  جلد  من  كانتا  لأنّما  النعلين  بخلع  أمر   Oئو Pئو   نودي:  ثمّ 
ميت، وقيل: ليباشر الوادي بقدميه متبركاً به واحتراماً له)1(.

PئۈO قرئ بالتنوين وغير التنوين بتأويل المكان والبقعة، وقيل: سمّي 

به لأنّه قدّس مرتين فكأنّه طوي بالبركة كرتين)2(.

Pٱ  ٻO أي: اصطفيتك للرسالة، وقرئ: وإنّا اخترناك.

بـPٻO، و)ما( موصولة أو  بـPاسْتَمِعOْ أو  Pٻ  ٻO تعلّق اللام 

مصدرية.

PٺO أي: لتذكرني فإنّ ذكري أن أُعبد ويصلى لي، أو لتذكرني فيها 

لأنّ PٺO تشتمل على الأذكار، وعن مجاهد: )لأنّ ذكرتها في الكتب وأمرت 
بها()3(، وقيل: لأن أذكرك بالمدح والثناء وأجعل لك لسان صدق، أو لذكري خاصة 
لا تشوبه بذكر غيري، أو لأوقات ذكري وهي مواقيت الصلاة. واللام مثلها في 
يَاتOِ)4(، وقيل:  مْتُ لَِ قولك: جئتك لوقت كذا ولست مضين، ومثله قوله: Pقَدَّ
تكن،  لم  أو  وقتها  في  كنت  ذكرت  متى  أقمها  أي:  نسيانها)5(  بعد  الصلاة  ذكر  إنّه 
حذف  على  ولكنّه  لذكرها،  يقال:  أن  ينبغي  وكان   ،)6(  jالباقر عن  ذلك  وروي 

المضاف أي: لذكر صلاتي، أو لأنّه إذا ذكر الصلاة فقد ذكر الله.

))) عن الحسن. تفسير الطبري ج16: 109ـ110.

))) عن الحسن. تفسير الطبري ج16: 109ـ110.
))) الكشاف ج3: 55 دون نسبة الى مجاهد.

))) الفجر: 24.
))) عن ابن عباس وغيره. الدر المنثور ج4: 294.

))) الكافي ج3: 293 بالمعنى.

تفسير سورة طه/الآيات 16-9.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..339



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 340

P   ٹ   ٹO أي: فلا أقول: هي PٿO لفرط إرادتي إخفاءها، ولولا 

ما في الإخبار بإتيانها مع تعمية وقتها من اللطف لما أخبرت به. وفي مصحف أُبّي: 
.jأكاد أخفيها من نفسي، وروي ذلك عن الصادق

PٹO يتعلّق بـPٿP ،Oڤ  ڤO أي: بسعيها.

Pڦ  ڦO عن تصديقها، والضمير للقيامة أو عن الصلاة.

Pڦ  ڄ  ڄ  ڄO بالقيامة، ولا يهولنّك كثرة عددهم ووفور سوادهم فإنّ 

بناء أمرهم على اتباع الهوى.

PڃO أي: فتهلك. 

ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چ   چ   چ   چ    ڃ  
ڑ   ژ   ژ   ڈ   ڈ   ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍ   ڍ   
ڳ    ڳ   گ   گ   گ   گ   ک   ک   ک   ک   ڑ   
ڻ     ڻ    ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڳڱ   ڳ  
ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ   ہ  ہ  ہ  ھ  ھ   ھ  ھ  
ۆ   ۆ   ۇ   ۇ    ڭ   ڭ   ڭ    ڭ   ۓ     ۓ   ے   ے   
ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ   ې     ې  ې  
ئۆ   ئۆ   ئۇ   ئۇ    ئو    ئو   ئە      ئە   ئا   ئا   ى   ى   ې  
ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې  ئى  ئى    ئى   ی           ی  ی  ی        

ئج  ئح  ئم   ئى    ئي  بج  بح  بخ   بم  بى  بي  تج

PچO في موضع الحال، والعامل فيه معنى الإشارة، وإنّما سأله ليريه 

عظم ما يفعله بها، وينبّهه على باهر قدرته.



Pڇ  ڍO أعتمد عليها إذا مشيت أو وقفت على رأس القطيع.

PڍO أي: أخبط الورق Pڌ  ڌO رؤوس PڎO تأكله.

Pڎ  ڈ  ڈ  ژO أي: حاجات أخر، قالوا: انقطع لسانه من الهيبة 

فأجمل. 

PگO أي: تمشي بسرعة وخفة حركة، وعن ابن عباس: )انقلب ثعباناً 

ذكراً يبتلع الصخر والشجر، فلما رآه موسى خاف()1(. 

ولما PۇO سبحانه: Pڳ   ڳ  ڳO بلغ من ذهاب خوفه أن أدخل 
يده في فمها وأخذ بلحيها.

والسيرة: من السير كالركبة من الركوب ثمّ نقلت إلى معنى الطريقة فقيل: 
طريقتها في   OڱP أي:  الظرف  على  ينتصب  أن  فيجوز  الأوّلين،   سير 
لـ)أعاد(،  ثانياً  مفعولًا  يكون  أن  ويجوز  عصا،  كانت  ما  حال  في  أي:   OڱP

أو ينتصب بفعل مضمر والمعنى: سنعيدها سائرة Pڱ  ڱO حيث كنت 
تتوكأ عليها ولك PڈO المآرب التي عرفتها. 

جناح  من  مستعار  العضد  تحت  جنبك  إلى   Oڻ ڻ     ڻ    Pں  

الطائر.

P  ۀ  ہ   ہO كناية عن البرص كما كني عن العورة بالسوأة)2(. روي: 

PۀO لها شعاع كشعاع الشمس  أنّهj كان آدم)3(، فأخرج يده من مدرعته 

))) الدر المنثور ج4: 295.
))) كما قال عزّوجل: Pمَا وُورِيَ عَنْهُمَ مِنْ سَوْآتِمOَِ. الأعراف: 20 .

))) آدم: أسمر. )الصحاح: مادة أدم(

341.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة طه/الآيات 36-17



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 342

يغشي البصر)1(.

معنى من  حال   Oہ ہ    وPۀ   حالان،   OہPو  OۀP  وقوله: 
خذ  بإضمار   OہP ينتصب  أن  ويجوز  سوء،  غير  من  ابيضت  أي:   OۀP

ونحوه، وتعلّق به PھO أي: خذ هذه الآية أيضاً بعد قلب العصا حية لنريك 
بهاتين الآيتين بعض Pہ  ہO أو لنريك بهما الكبرى من آياتنا، ويجوز أن يكون 

التقدير: لنريك من آياتنا فعلنا ذلك. 

ولما أمره سبحانه بالذهاب Pۓ    ڭO عرف أنّه كلّف أمراً عظيمًا، فسأل 
ربّه أن يشـرح صدره حتى لا يضجر ولا يغتم، ويستقبل الشدائد بجميل الصبر، 
وأن يسهّل عليه أمره الذي هو خلافة الله في أرضه وما يصحبها من مقاساة الخطوب 

الجليلة، وعن ابن عباس: )كان في لسانه رتة)2( لما روي من حديث الجمرة()3(.

واختلف في زوال العقدة: فقيل: انحلّت عن لسانه وزالت، وهو الصحيح 
لقوله: Pبم  بى  بيO، وقيل: بقي بعضها)4( لقوله: Pوَأَخِي هَارُونُ هُوَ 

.)5(Oأَفْصَحُ مِنِّي لسَِانًا

لأنّ  الوزر،  من  أو  أوزاره،  الملك  عن  يتحمل  لأنّه  الوزر،  من  والوزير 
الملك يعتصم برأيه، أو من المؤازرة وهي المعاونة. PئاO وPئوO مفعولان 
لـPڭO أي: اجعل هارون وزيراً PئاO فقدّم عناية بأمر الوزارة، وقيل: 

))) الكشف والبيان ج6: 242.
))) الرتة: العجمة في الكلام. )الصحاح: مادة رتت(.

))) تاريخ الطبري ج1: 201.
))) عن الجبائي. التبيان ج7: 170.

))) القصص: 34.



 إنّ المفعولين Pئا  ئا  O وPئوO عطف بيان. وقرأ ابن عامر: اشدد، وأشركه
ـ على الجواب ـ. 

نتعاون  الرسالة حتى  قوّاه، أي: اجعله شريكي في  القوة، وأزره:  والأزر: 
على عبادتك وذكرك ونتزايد الخير.

Pئح  ئم   ئى    ئيO أي: عالماً بأحوالنا، وأنّ هارون نعم المعين لي والشاد 

لعضدي.

المخبوز  بمعنى  والأكل  كالخبز  مفعول  معنى  في  فعل  الطلبة،  والسؤل: 
والمأكول.

تح  تخ  تم  تى  تي  ثج   ٱ  ٻ  ٻ     ٻ  ٻ  پ  پ  
ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ       ڀ   ڀ    ڀ   ڀ   پ   پ  
ٿ     ٿ  ٿ    ٹٹ  ٹ   ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ    ڦ  ڦ  
چ   ڃڃ   ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ   ڄ    ڦ   ڦ  
چ    چ  چ          ڇ   ڇ  ڇ  ڇڍ  ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ     
ڈ  ڈژ   ژ  ڑ  ڑ  ک  ک  ک   ک  گ  گ  گ  
گ   ڳ  ڳ    ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ   ڱ   ں   
ھ    ھ   ہ       ہ   ہ   ہ      ۀ         ۀ    ڻ      ڻ   ڻ   ڻ   ں  
ھ  ھ     ے       ے  ۓ  ۓ  ڭ   ڭ   ڭ  ڭ  ۇ  ۇ    ۆ      ۆ  
ۈ   ۈ  ۇٴ  ۋ   ۋۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې   ې  ې  
ئۆ   ئۇئۇ   ئو   ئو     ئە   ئە   ئا   ئا   ى   ى      ې  
ئۆ  ئۈ     ئۈ  ئېئې  ئې  ئى  ئى  ئى     ی  ی  ی  ی  

ئج  ئح     ئم  ئى  ئي  بج  بح   بخ   بم

343.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة طه/الآيات 48-37



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 344

Pٻ  ٻ     ٻO أي: ألهمناها PٻO يلهم، وهو ما كان سبب نجاتك من 

القتل، أو بعثنا إليها ملكاً كما بعثنا إلى مريم.

Pپ  پO في اليم أي: ضعيه وألقيه، وهي PپO المفسّة، لأنّ الوحي 

بمعنى القول، والضمائر كلها ترجع إلى موسى.

Pٺ  ٺ  ٺO وهو شط البحر، كأنّه أمر البحر كما أمر أم موسى، 

لما كانت مشيئته عزّ  ليطيع،  أمر بذلك  المجاز جعله كذي تمييز،  وهذا على طريق 
Pٿ  ٿ     ٿ  ٿ    ٹO وهو فرعون، لأنّه تصوّر أنّ  اسمه إلقاءه إلى الساحل 

ملكه ينقرض على يده.

أحبّته  الله  أحبّه  ومن  أحببتك  إنّ  فالمعنى:   OُأَلْقَيْتPبـ تعلّق  إن   OڤP

Oأَلْقَيْتُ ٹ  ڤP :فالمعنى ،OڤPالقلوب، وإن تعلّق بمحذوف هو صفة لـ 
PڤO قد ركزته أنا في القلوب وزرعته فيها ولذلك أحبّك فرعون وكل  واقعة 

من رآك.

أو  ونحوه،  عليك  ليعطف  مثل:  مضمرة،  علة  على  معطوف   OَلتُِصْنَعPو
إليك  ويحسن  وتغذى  ولتربى  والمعنى:  ذلك.  فعلت  ولتصنع  أي:  المعلل  حذف 
للصانع:  تقول  وكما  به،  اعتنى  إذا  بعينه  الشـيء  الرجل  يراعى  كما  أراعيك  وأنا 
اصنع هذا على عيني أنظر إليك ليكون صنيعك على حسب ما أريده منك. وقرئ: 

ولتصنع بالجزم وسكون اللام أو كسرها على أنّه أمر. 

من بدلًا  يكون  أو   ،OَتُصْنَعP أو   OُأَلْقَيْتP  :O ڦ   Pڦ   في   والعامل 
.Oٱ  ٻP

وروي: أنّ أخت موسىj لما قالت لها أمه: قصّيه، اتبعت موسى متعرّفة 
خبره، فرأتهم يطلبون له مرضعة يقبل ثديها لأنّه كان لا يقبل ثدي امرأة، فقالت: 



Pڄ  ڄO فجاءت بأم موسى فقبل ثديها)1(.

شيعته  من  هو  الذي  عليه  استغاثه  الذي  القبطي  يعني:   Oڌ Pڍ  

فوكزه فقتله Pڌ  ڎO غمّ القصاص ومن بأس فرعون.

وPڈO يجوز أن يكون مصدراً على فعول في المتعدّي كالشكور والثبور، 
وأن يكون جمع فتن أو فتنة كبدور في جمع بدرة، أي: PفَتَنَّاكOَ ضروباً من الفتن 
فتنة بعد فتنة، وذاك أنّه ولد في عام كان يقتل فيه الولدان، وألقته أمه في البحر، وهمّ 
فرعون بقتله، وقتل القبطي، وآجر نفسه عشـر سنين. والفتنة: المحنة وكل ما يشق 

على الإنسان.

وPکO على ثماني مراحل من مصر.

Pگ  گ  O على مقدار من الزمان يوحى فيه إلى الأنبياء وهو رأس أربعين 

سنة، وقيل: معناه: سبق في قدري وقضائي أن أكلّمك في وقت بعينه، فجئت على 
ذلك القدر)2(.

Pڳ  ڳO اتخذتك صنيعتي وخالصتي، واختصصتك بكرامتي.

Pڱ   ں   ں  ڻO الونى: الفتور والتقصير، يعني: ولا تنسياني ولا أزال 

منكما على ذكر حيثما كنتما، أو يريد بالذكر تبليغ الرسالة أي: لا تضعفا في ذلك ولا 
تقصّا.

رَبِّكَ  إلَِ  وَأَهْدِيَكَ  ى  تَزَكَّ أَنْ  إلَِ  لَكَ  Pهَلْ  والقول اللين: نحو قوله تعالى: 

))) العرائس: 103.
))) معاني القرآن للفراء ج2: 179.

345.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة طه/الآيات 48-37



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 346

بالموت)2(،  ينزع منه إلا  بعده، وملكاً لا  فَتَخْشَىO)1(، وقيل: عداه شباباً لا يهرم 
واذهبا على رجائكما وطمعكما فعل من يبذل أقصى وسعه وطاقته، وإنّما أرسلهما 

إليه مع علمه بأنّه لا يؤمن، إلزاماً للحجّة. 

أن   O ے   Pے        للحقّ  ويذعن  نفسه  من  فينصف  يتأمل  أي:   OھP

يكون الأمر كما تصفان.

PڭO أي: نخاف PڭO يعجل PۇO بالعقوبة، يقال: فرط منه فعل 

أي: سبق، وفرس فرط: يسبق الخيل.

Pۆ   ۆ  ۈO أي: يجاوز الحد في الإساءة بنا.
Pۉ   وناصركما  حافظكما  أي:  والنصرة،  بالحفظ   Oۉ Pۅ  

والقبط  فرعون،  ملكة  في  إسرائيل  بنو  وكانت  وبينه،  بينكما  يجري  ما   Oې
يعذّبونهم بتكليف الأعمال الشاقة والسخرة في كل شيء.

Pئۆ  ئۆ  ئۈ     ئۈ  ئېO أي: بمعجزة وبرهان على ما ادعيناه وسلام 

الملائكة، أو السلامة من عذاب الله PئىO المهتدين، وPئى  ئيO المكذّبين.

ثى   ثم    ثج    تي   تى   تم   تخ   تح      تج   بي   بى  
ثي  جح   جم  حج  حم  خج  خح  خم      سج  سح   ٱ  ٻ  
ٺ   ٺ   ڀ    ڀ   ڀ   ڀ   پ   پ   پپ   ٻ   ٻ   ٻ  
ٺ  ٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ  ٹ   ٹ  ٹ  ڤ  
ڄڄ   ڄ   ڄ    ڦ   ڦ   ڦ   ڦ   ڤ   ڤ     ڤ  
ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ  چ    ڇ   ڇ  ڇ  ڇ  

))) النازعات: 18، 19.
))) عن السدي. معالم التنزيل ج3: 16.



ژ      ڈ   ڈ   ڎ    ڎ   ڌ   ڌ   ڍ   ڍ  
ژ  ڑ  ڑ 

أو  النبوّة موسى،  النداء إلى موسى، لأنّ الأصل في  خاطب الاثنين ووجه 
حمله خبثه على استدعاء كلام موسى دون كلام أخيه لما عرف من فصاحة هارون. 

Pثم    خليقته  يعني:  خلقه  أعطى  أي:   OثجPلـ أوّل  مفعول   OثيP

ثىO يحتاجون إليه، أو مفعول ثان بمعنى: أعطى كل شيء صورته وشكله الذي 
يوافق المنفعة المنوطة به كما أعطى العين الهيئة التي تطابق الإبصار، والأذن الشكل 
الذي يطابق الاستماع، وكذلك باقي الأعضاء. وقيل: أعطى كل حيوان نظيره في 
الخلق والصورة أي: زوجه)1(، وقرئ: خَلَقَهُ، أي: كل شيء خلقه الله لم يخله من 

عطائه وإنعامه. 

الماضية في السعادة والشقاوة؟  خح  خم      سجO أي: ما حال الأمم  Pئۈ 
فأجاب بأنّ علم أحوالها مكتوب Pٻ  ٻ  ٻO اللوح المحفوظ، لا يخطئ شيئاً 

Pڀ   أنت  تضل  كما   Oپ Pپ   أي:  يجازيه،  حتى  يتركه  لا  وقيل:  ينساه،  ولا 
ڀ  O كما تنسى يا مدعي الربوبية.

مهّدها  أي:  مهداً  محذوف.  مبتدأ  خبر  أو   OٻPلـ صفة   Oٺ Pٺ  

أي:   OٿP وقرئ:  للصبي،  يمهّد  الذي  كالمهد  لهم  فهي  يمهّدونها  أو  مهداً، 
فراشاً وبساطاً.

Pٿ  ٿO أي: حصل لكم فيها سبلًا PڤO، انتقل فيه من لفظ 

الغيبة إلى لفظ المتكلّم على طريقة الالتفات، ومنه قوله تعالى: Pوَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ 

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج16: 131.

347.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة طه/الآيات 56-49



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 348

ءOٍ)1( وفيه تخصيص بأنّا نحن نقدر على مثل  مَءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بهِِ نَبَاتَ كُلِّ شَْ السَّ
ذلك ولا يدخل تحت قدرة أحد.

PڤO أصنافاً، وPڦO جمع شتيت. والنبات: مصدر سمّي به النابت 

والطعم  النفع  مختلفة  إنّا  يعني:  والجمع،  الواحد  فيه  فاستوى  بالنبت  سمّي  كما 
واللون والرائحة والشكل. والمعنى: قائلين: Pڄ   ڄO حال من الضمير في 

PڱO أي: مبيحين أكلها والانتفاع بها.

Pڈ  ڈ  ژO يعني: الآيات التسع، أي: معجزاتنا الدالة على صدق 

موسىP jژO بجميع ذلك PڑO أن يؤمن.

ک  ک  ک     ک  گ  گ    گ  گ  ڳ  
ڳ         ڳ    ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں  ڻ  ڻ  
ڻ   ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ  ھ           ھ   ھ   
ھ  ے  ے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۇ   ۇ  
ۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅۅ   ۉ  ۉ  ې  
ې  ې  ې  ى  ى    ئا   ئا  ئە  ئە  ئو  
ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ   ئۈ   ئۈ  ئې  ئې  
ئې    ئى   ئى  ئى   ی  ی  ی  یئج  ئح  ئم  
پ   پ   پ   پ    ٻ   ٻ   ٻ     ٻ   ٱ   بح    بج   ئي   ئى  
ٹ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٺ   ٺٺ   ٺ    ڀ    ڀ   ڀ   ڀ  

ٹ  ٹ  ٹ   ڤ 
قوله: PگO تعلل من فرعون، وإلا فلا يخفى على أحد أنّ ساحراً لا 

))) الأنعام: 99.



أنّه كان  بالسحر، ويلوح من كلامه هذا  يقدر على أن يخرج ملكاً مثله من أرضه 
يخاف منه أن يغلبه على ملكه.

مكان  أي:  محذوف،  مضاف  تقدير  على  الوعد  بمعنى  مصدر   OڱP

PںO للموعد، وPڻO بدل من المكان المحذوف، وهو  موعد، والهاء في 
بمعنى الوقت في قوله: PہO أي: وقت الموعد Pہ  ہO وهو يطابق 
ما تقدّم معنى وإن لم يطابقه لفظاً من حيث أنّ الاجتماع يوم الزينة لابد أن يكون في 

مكان مشهور، فبذكر الزمان يعلم المكان.

بيننا  اجعل  المعنى:  ويكون  محذوف  مضاف  الأوّل  في  يقدّر  لا  أن  ويجوز 
وبينك وعداً لا نخلفه، وينتصب PڻO بالمصدر، ويكون PہO معناه: 
الأمر. وقرئ:  ـ على جواب  بالجزم  ـ  نخلفه  الزينة. وقرئ: لا  يوم  وعدكم وعد 
يستوي  أي:  وبينك  بيننا  منصفاً  ومعناه:  وضمها،  السين  بكسر  وسُوى  سِوى، 
مسافته على الفريقين. وقرئ: يوم الزينة ـ بالنصب ـ وهو مثل قولك: قيامك يوم 
إنجاز  تقدير:  على  أو  عنه،  خبراً  والظرف  مصدراً   OہP فيكون  الجمعة، 

موعدكم يوم الزينة.

الناس،  وحشر  الزينة  يوم  موعدكم  أي:  جر،  موضع  في   OڌھPو
PہO، أو في موضع رفع، أي: إنجاز موعدكم وحشر  فيكون معطوفاً على 
الناس PھO في يوم الزينة، وهو يوم عيد كان لهم في كل عام، وقيل: يوم كانوا 
يتخذون فيه سوقاً ويتزينون ذلك اليوم)1(، وإنّما واعدهم ذلك اليوم ليكون ظهور 

دين الله وعلو كلمته وزهوق الباطل على رؤوس الأشهاد ويشيع ذلك في الناس.

PےےO أي: انصرف Pۓ ۓO أي: حيلته ومكره وذلك 

))) عن سعيد بن جبير. تفسير الطبري ج16: 131.

349.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة طه/الآيات 66-57



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 350

جمعه السحرة. 

آياته  تدعوا  بأن  الله  على  تكذبوا  لا  أي:   Oۋ ۇٴ   ۈ   ۈ   Pۆ  
بمعنى  وفَيَسْحَتَكُم. والسحت والإسحات  فَيُسْحِتَكُمْ،  ومعجزاته سحراً. قرئ: 

وهو الاستئصال.

Pې  ى  ىO أي: تشاوروا وتجاذبوا أهداب القول.

اتبعناه،  موسى  غلبنا  إن  ونجواهم:  السحرة،  يعني:   Oئا Pئا   

Pڭ  ۇ    ولما  أمر)1(.  فله  السماء  إن كان ساحراً فسنغلبه وإن كان من  وقيل: 
ۇ  ۆ  ۆ  ۈO قالوا: ما هذا بقول ساحر. 

بن  بلحرث  لغة  وهي  لساحران،  هذان  إنّ  للسحرة:  وقومه  فرعون  قال 
ولم  وسلمى  كعصا  ألف  آخرها  التي  الأسماء  نحو  المثنى  الاسم  جعلوا  كعب، 
يقلبوها ياء في الجر والنصب، وقيل: PئوO هنا بمعنى: نعم، وساحران خبر مبتدأ 
قولك:  مثل  وهو   Oئۇ ئو   Pئو   وقرئ:  ساحران،  لهما  تقديره:  محذوف 
إن زيد لمنطلق، واللام هي الفارقة بين )إن( النافية والمخففة من الثقيلة، وقرأ أبو 
عمرو: إنّ هذين لساحران على الوجه الظاهر، وقرئ: هذان بتشديد النون وهو 

لغة.

وPئىO تأنيث الأمثل، وهو الأفضل والأشبه بالحقّ، والمعنى: Pئۇ  
الناس وأشرافهم  الطريقة: اسم لوجوه  إليهما. وقيل:  الناس  ئۆO يصـرفا وجوه 
إنّ  وقيل:  قومه،  طريقة  هو  للواحد:  أيضاً  ويقال  لغيرهم)2(،  قدوة  هم  الذين 

))) عن قتادة. تفسير الطبري ج16: 136.
))) عن مجاهد وغيره. تفسير الطبري ج16: 138.



طريقتهم المثلى: بنو إسرائيل وكانوا أكثر القوم عدداً ومالًا)1(، أي: يريدان أن يذهبا 
 .)2(Oَائيِل بهم لأنفسهم لقول موسى: Pفَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنيِ إسَِْ

تختلفوا،  لا  حتى  عليه  مجمعاً  واجعلوه  أزمعوه  أي:   Oی Pئى   

وهذا قول فرعون للسحرة أو قول بعض لبعض، وقرئ: فاجمعوا، ويعضده قوله: 
.O  ۓ  ۓP

Pی  ی  یO أي: مصطفّين مجتمعين ليكون أشدّ لهيبتكم.

Pئح  ئم  ئى  ئي  بجO أي: فاز من غلب وعلا.

P   ٻ  ٻO مرفوع بأنّه خبر مبتدأ محذوف، أي: الأمر إلقاؤك أو إلقاؤنا، أو 
منصوب بفعل مضمر معناه: اختر أحد الأمرين، وهذا التخيير منهم حسن أدب 

وخفض جناح له. 

Pٺ  ٿO: )إذا( هذه للمفاجأة، والتقدير: فإذا حبالهم وعصيّهم مخيلة 

PٿO يرجع إلى  PٿO، والضمير في  Pٹ  ٹO فاعل  إليه السعي، وقوله: 
موسىj، وقيل: إلى فرعون. وقرئ: تخيل ـ بالتاء ـ على أن يكون مسنداً إلى ضمير 
الحبال والعصي، ويكون Pٹ  ٹO بدلًا من الضمير وهو بدل الاشتمال، كقولك: 

أعجبني زيد علمه.

ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ       ڄ  ڃ     
ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ  چ  چ  ڇڇ  ڇ   ڇ   ڍ ڍڌ  ڌ   ڎ  
ک   ک       ک   ک   ڑ    ڑ    ژ    ژ   ڈ    ڈ   ڎ     
ں   ڱ   ڱ   ڱڱ   ڳ    ڳ   ڳ   ڳ    گ   گ   گ   گ  

))) عن قتادة. تفسير الطبري ج16: 138.
))) طه: 47.

351.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة طه/الآيات 70-67



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 352

ں  ڻڻ  ڻ  ڻ   ۀ  ۀ  ہ  ہ  
ڭ   ۓ   ۓ   ے   ے   ھ   ھ    ھ    ھ   ہ   ہ  
ڭ  ڭ  ڭ  ۇ  ۇ   ۆ  ۆ  ۈۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅۅ  
ۉ  ۉ  ې   ې  ې      ې  ى  ى  ئا  ئا          ئە  ئە  
ئى   ئى    ئى   ئې   ئې   ئې   ئۈ     ئۈ   ئۆئۆ   ئۇ   ئۇ   ئو    ئو  
ی   ی  ی  ی  ئج     ئح  ئم  ئى  ئي   بج  بح  بخ   بم  بى   
بي  تج   تح  تخ  تم  تى       تي  ثج  ثم   ثى  

ثي  جح  جم   حج  حمخج  خح  خم سج  سح  سخ
أوجس الخوف: أضمر شيئاً منه، وكان إيجاس الخيفة من موسىj للجبلة 
فلا  الناس  على  شك  فيه  يتخالج  أن  لأجل  وقيل:  فظيع،  أمر  رؤية  عند  البشرية 

يتبعوه)1(. 

بالاستئناف وبكلمة  وتأكيد  لقهره وغلبته،  تقرير  فيه   Oڄ       ڄ  ڃP

ـ  الظاهرة  الغلبة  وهو  ـ  العلو  وبلفظ  التعريف  وبلام  الضمير  وبتكرير  التحقيق 
وبلفظ التفضيل. 

متلقفة،  ألقها  أي:  الحال،  على  أو  الاستئناف  على  ـ  بالرفع  ـ  تلقف  قرئ: 
وقرئ: تلقف بالتخفيف.

OڍP أي: الذي صنعوه Oڇ   ڇP أي: ما زوروا وافتعلوا Oچ  ڇP 
سحر، أي: ذوي سحر، أو بين الكيد بسحر كما بين المائة بدرهم، لأنّ الكيد يكون 
سحراً أو غير سحر، ومثله: علم فقه. وقرئ: كيد ساحر، وحّد لأنّ القصد معنى 

))) تفسير مقاتل بن سليمان ج2: 333.



الجنس هذا  أي:   Oڎ ڎ   Pڌ    قوله:  عليه  يدلّ  العدد،  معنى  لا   الجنسية 
Pڈ  ڈO هو كقولهم: أينما كان، وأية سلك.

 .Oژ   ڑ   ڑP وهاهنا حذف أي: فألقى عصاه فتلقفت ما صنعوا 
وعن عكرمة: )لما سجدوا أراهم الله في سجودهم منازلهم التي يصيرون إليها في 

الجنّة()1(. 

Pڳ  ڳ  ڳ   ڱO أي: من غير إذني.

Pڱ  ڱO أي: رئيسكم وأسحركم وأستاذكم ومعلمكم.

Pۀ  ہ  O هو أن يقطع اليد اليمنى والرجل اليسرى، لأنّ كل واحد من 

 العضوين يخالف الآخر بشيئين: بأنّ هذا يد وذاك رجل وهذا يمين وذاك شمال.
والجار  العضو،  العضو  مخالفة  من  مبتدأ  القطع  لأنّ  الغاية،  لابتداء   OۀPو

والمجرور في موضع الحال، أي: لأقطعنّها مختلفات.

Pہ  ہ  ھ  O شبّه تمكّن المصلوب في الجذع بتمكّن الشيء في وعائه 
فهذا معنى )في(.

 ،jيريد الملعون نفسه وموسى Oھ   ھ  ےPP أيّا السحرة OھP

بدليل قوله: Pگ  ڳO، واللام مع الإيمان لغير الله في القرآن كقوله: Pيُؤْمِنُ باِللهِ 
وَيُؤْمِنُ للِْمُؤْمِنيَِنO)2(، وقيل: يريد الله تعالى.

Pۓ  ڭ  ڭO أي: لن نختارك Pڭ  ڭO أتانا PۇO المعجزات وعلى 

Pں  ۈO أي: خلقنا، أو هو قسم أي: والله الذي فطرنا.

))) الدر المنثور ج4: 303.
))) التوبة: 61.

353.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة طه/الآيات 76-71



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 354

Pۇٴ  ۋ  ۋ  ۅO أي: فاصنع ما أنت صانعه فإنّا لا نرجع عن الإيمان، 

أو فاحكم ما أنت حاكمه.

Pې   ې  ېO منصوبة على الظرف. 

ففعل،  نائمًا،  موسى  أرنا  لفرعون:  قالوا  إنّم  روي:   Oئۇ ئو    Pئو  

بطل سحره،  نام  إذا  الساحر  فإنّ  ما هذا بسحر،  فقالوا:  فوجدوه تحرسه عصاه، 
فأبى فرعون إلا أن يعملوا، فذلك إكراههم)1(.

Pئۈ  ئۈO لنا منك وثوابه PڄO لنا من ثوابك. 

والآيات الثلاث بعد حكاية قولهم، وقيل: هي خبر من الله عزّ وجل.

PیO أي: كافراً.

وPتىO جمع العليا تأنيث الأعلى.

وPسحO تطهّر من أدناس الذنوب، وعن ابن عباس: )قال: لا إله إلا الله()2(.

ڀ   ڀ    پ   پ   پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ  
ڀ    ڀ  ٺ   ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ   ٹ    
ٹ  ٹ  ٹ   ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦ   ڦ  ڦ  ڄ  
چ       چ    چ   ڃ    ڃ   ڃ   ڃ     ڄ   ڄ   ڄ  
چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ   ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  
ڈ  ڈ  ژ  ژ  ڑڑ   ک  ک  ک  ک  گ  گ  
ں     ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ    ڳ    ڳ   گ   گ  

))) عن عبد العزيز بن أبان. معالم التنزيل ج3: 18.
))) الكشاف ج3: 77.



ھ   ہ   ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ    ڻ   ڻ  
ھ  ھ         ھ  ے  ے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۇ  
ۇ   ۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅۅ  ۉ    
ۉ  ې  ې  ې  ې  ىى  ئا  ئا   ئە  

ئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ   ئې  ئې
Pٻ  پ  پO أي: سر بهم ليلًا من أرض مصر، فاجعل Pپ  ڀ   ڀ  

ڀ    ڀO أي: يابساً، من قولهم: ضرب له في ماله سهمًا، أو ضرب اللبن أي: 
عمله، وأصل اليبس مصدر.

على  تخف،  لا  وقرئ:   ،OپP في  الضمير  من  حال   Oٺ Pٺ   
الجواب.

ولا  وجنوده  فرعون  يدركك  لا  أي:  الإدراك،  من  اسم  هو   OٺP

يكون  أن  وجهان:   Oٿ Pۇٴ  ففي  ـ  بالجزم  ـ  تخف  لا  قرئ:  وإذا  يلحقونك. 
أجل  من  للإطلاق  الألف  يكون  وأن  تخشى،  لا  وأنت  أي:  الأوّل  من  مقطوعاً 

 .)1(Oَبيِل ونَا السَّ الفاصلة كقوله: Pفَأَضَلُّ

وفيه  قلتها،  مع  الكثيرة  بالمعاني  المستقلة  الكلم  جوامع  من    Oڤ Pڤ  
تفخيم للأمر.

 .)2(Oِشَاد وPڤ ڦO تهكّم به لقوله: Pوَمَا أَهْدِيكُمْ إلَِّ سَبيِلَ الرَّ

Pڄ  ڄO خطاب لهم بعد إنجائهم من البحر وإهلاك فرعون، أي: 

))) الأحزاب: 67.
))) غافر: 29.

355.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة طه/الآيات 86-77



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 356

قلنا لبني إسرائيل أو للذين كانوا في عهد نبيّناt منّ الله عليهم بما فعل بأسلافهم. 
في  النعمة  ذكّرهم  وعدناكم.  وقرئ:  ورزقتكم.  وواعدتكم،  أنجيتكم،  وقرئ: 
 OچP بجانب  المناجاة  من   jموسى وعد  وفيما  عدوهم  وإهلاك  إنجائهم 
لنبيّهم ولنقبائهم،  إليهم حيث كانت  المواعدة  التوراة في الألواح، ونسب  وكتب 

وإليهم رجعت منافعها التي بها قوام دينهم. 

Pڎ  ڈ  ڈO أي: لا تتعدوا حدود الله تعالى.

Pژ  ژ  ڑO أي: فيجب عليكم عقوبتي، من حلّ الدين يحلّ: إذا 

وجب أداؤه، وقرئ: فيحلّ ـ بضم الحاء ـ أي: فينزل، لأنّ الغضب بمعنى العقوبة 
Pک  کO بالضم والكسر.

Pگ  گO أي: هلك، وأصله: أن يسقط من جبل، كما قيل:

كَبـِــدُهْ)1( تَهَـــا   تَْ ـــتْ   فَفُتَّ مَرْقَبَـــةٍ     رَأْسِ  مِـــنْ  هَـــوَى 

أي سقط سقوطاً لا نهوض بعده.

Pڱ  ڱO أي: استقام واستمر عليه حتى يموت. وعن الباقرj: ))ثمّ 

اهتدى إلى ولايتنا أهل البيت(()2(.

Pڻ  ڻO أي شيء عجل بك عنهم؟ وكان قد مضى مع النقباء إلى 

الطور، ثمّ تقدّمهم شوقاً إلى كلام ربّه.

PہO موسىP j  ہ  ہ  ہ  ھO يدركونني عن قريب، وسبقتهم 

إليك حرصاً على تحصيل رضاك. 

))) لم أعثر على قائله في المصادر المتوفرة.
))) تفسير فرات: 257، شواهد التنزيل ج1: 357.



سبحانه  أضاف  هارون،  مع  خلّفهم  الذين  يريد   Oۇ Pڭ  ڭ  ڭ  

أي:  الإضلال،  غير  الفتنة  أنّ  على  ليدلّ  السامري،  إلى  والضلال  نفسه  إلى  الفتنة 
امتحناهم بخلق العجل وحملهم السامري على الضلال وأوقعهم فيه بقوله: Pهَذَا 
كُمْ وَإلَِهُ مُوسَىO. والمراد بالفتنة: تشديد التكليف عليهم بما حدث فيهم من أمر  إلَُِ

العجل، ليظهر المؤمن المخلص من المنافق.

والوعد الحسن: هو أن وعدهم إعطاء التوراة التي فيها هدى ونور.

أي:  بك  عهدي  طال  يقال:  لهم،  مفارقته  مدة  يريد  الزمان،   :OئەPو
طال زماني بسبب مفارقتك، وهم وعدوه أن يقيموا على ما تركهم عليه من الإيمان 

فأخلفوا موعده بعبادتهم العجل.

ئم   ئح   ئج   ی   ی     ی   ی   ئى   ئى   ئى   ئې  
ئى  ئي  بج  بح  بخ   ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  
ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   پ        پ   پ  
ٿ    ٿ  ٿ   ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦ   
چ   چ    ڃ   ڃ   ڃ   ڃ   ڄڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ   
چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ   ڌ  ڌ   ڎ  ڎ  ڈ    
گ   گ   گ   گ   کک    ک   ک   ڑ   ڑ   ژ     ژ   ڈ  
ڳ   ڳ  ڳ  ڳ      ڱ       ڱڱ   ڱ    ں  ں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  
ۀ  ۀ  ہ   ہ  ہ  ہ  ھ  ھ  ھ  ھ  ے  
ۆ     ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۓ   ۓ   ے   

ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ

357.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة طه/الآيات 96-87



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 358

Pئى  ئى  ئىO بأن ملكنا  PیO قرئ بالحركات الثلاث، أي: 

أمرنا، أي: لو ملكنا أمرنا وخلينا ورأينا لما أخلفناه، ولكن غلبنا من جهة السامري 
وكيده.

والمعنى: حملنا أحمالًا PئجO حلي القبط التي استعرناها منهم PئىO في 
 OیP :نار السامري التي أوقدها في الحفرة وأمرنا أن نطرح فيها الحلي. وقرئ

أي: جعلنا نحمل أوزار القوم.

Pئي  بج  بحO أراهم أنّه يلقي حلياً في يده، وإنّما ألقى التربة التي 

أخذها من موطئ فرس جبرئيل.

.Oٻ  ٻP من الحفرة Oٱ  ٻP

PڀO أي: فنسي موسى أن يطلبه هاهنا وذهب يطلبه عند الطور ويكون 

من قول السامري، أو فنسي السامري أي: ترك ما كان عليه من الإيمان الظاهر. 

Pٺ  ٺO من رفعه فعلى أنّ )أن( هي المخففة من الثقيلة، ومن نصبه فعلى 

أنّا الناصبة للفعل. 

Pڦ   ڦO أي: من قبل أن يعود موسى إليهم، و)لا( مزيدة، والمعنى: ما 

الكفر وقتال من كفر بمن آمن، أو مالك لم  الزجر عن  تتبعني في شدّة  منعك أن 
تلحقني؟. وكان موسىj شديد الغضب لله ولدينه مجبولًا على الحدّة والخشونة 
المعجزات  العجل بعد رؤيتهم  القوم يعبدون  يتمالك حين رأى  في ذات الله، فلم 
بأخيه  وعنف  وحمية،  لله  غضباً  الدهشة  من  عرته  لما  الألواح  ألقى  أن  والآيات 
رأسه  شعر  على  القبض  في  غضب  إذا  نفسه  مجرى  أجراه  إذ  قومه  على  وخليفته 

ووجهه. 



بعضهم  قاتلت  لو  أي:   Oۀ ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ں   ں   Pڱ    

ببعض لتفرّقوا وتفانوا، فأردت أن تكون أنت الملاقي لأمرهم بنفسك، وخشيت 
 .)1(Oْاخْلُفْنيِ فِ قَوْمِي وَأَصْلِحP :عتابك على ترك ما أوصيتني به حين قلت

ما صنعت؟ وهو  إلى  فما شأنك وما دعاك  أي:   Oھ  ھ  ھP

مصدر خطب الأمر: إذا طلبه، فكأنّه قال: ما طلبك؟.

Pے  ے   ۓ  ۓ  ڭ  ڭO أي: رأيت ما لم يروه، أو علمت ما لم 

يعلموه، من البصيرة، وعن ابن مسعود وأُبّي والحسن: فقبصت قبصة ـ بالصاد ـ. 
ومعنى الضاد المعجمة: الأخذ بجميع الكف، والصاد المهملة: بأطراف الأصابع.

روي: أنّ موسىj لما حلّ ميعاد ذهابه إلى الطور أرسل الله تعالى جبرئيل 
راكب حيزوم فرس الحياة ليذهب به، فأبصره السامري فقال: إنّ لهذا شأناً، فقبض 
فرس  أثر  من  قبضت  قال:  قصّته  عن  موسى  سأله  فلما  موطئه،  تربة  من  قبضة 

الرسول الذي أرسل إليك فنبذتها في العجل، وكما حدّثتك يا موسى)2(.

صورة  في  وإلقائها  القبضة  أخذ  من   Oۋ Pۇٴ   زيّنت  أي:   OۈP

العجل.

ئا   ىئا   ى   ې   ې   ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   
ئې    ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ   ئوئۇ   ئو   ئە   ئە   
ئېئې  ئى   ئى  ئى  ی  ی    ی  ی  ئج   ئح       
ٻ   ٱ    تخ    تح   تج   بي    بى   بخبم   بح      بج   ئي   ئى   ئم  
ٻ  ٻ   ٻ  پ  پ  پپ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ   ٺ  ٺ  ٺ  

))) الأعراف: 142. 
))) العرائس: 124.

359.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة طه/الآيات 99-97



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 360

ڤ   ڤڤ   ٹ   ٹ   ٹ    ٹ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ   ٺ   
ڃ   ڃ     ڄڃ   ڄ   ڄ      ڄ   ڦ   ڦ   ڦ        ڦ   ڤ  
ڃ   چ  چ  چ   چ  ڇ    ڇ  ڇ   ڇ  ڍ  ڍ  

ڌ  ڌ  ڎ  ڎ   ڈ   ڈ  ژ  ژ      ڑ  ڑ  ک  ک 
كلياً، وحرمت  منعاً  الناس  منع من مخالطة  بأن  الدنيا  السامريّ في  عوقب 
عليهم مكالمته ومبايعته ومجالسته ومؤاكلته، وإذا اتفق أن يماس أحداً، رجلًا كان أو 
امرأة حمّ الماس والممسوس، فكان يهيم في البرية مع الوحش، وإذا لقي أحداً قال: 
Pى  ىO أي: لا تقربني ولا تمسّني. وقيل: إنّ ذلك بقي في ولده إلى اليوم، إن 

مسّ واحد من غيرهم واحداً منهم حمّ كلاهما في الوقت)1(.

الشرك  على  وعدك  الذي  موعده  تعالى  الله  يخلفك  لن  أي:   Oئو Pئو  

والفساد في الأرض، ينجزه لك في الآخرة، فأنت ممن خسر الدنيا والآخرة. وقرئ: 
لن  إذا وجدته خلفاً، وقرئ:  الموعد:  أخلفت  ـ وهو من  اللام  بكسـر  ـ  لن تخلفه 

نخلفه ـ بالنون ـ حكاية لقوله عزّ وجل.

PئۈO أي: ظللت، حذفت اللام الأولى. وقرئ: لنحرقنه وهي قراءة 

علّيj، ومعناه: لنبردنّه بالمبرد ولنحتنّه حتاً. ويجوز أن يكون PئىO مبالغة 
في حرق: إذا برد، وهذه القراءة تدلّ على أنّه كان ذهباً وفضة ولم يصر حيواناً.

PبىO، وPتحO منصوب على التمييز وهو في  Pبي   تجO مفعول 

المعنى فاعل.

قصّة  من  عليك  قصصنا  ما  وهو  الاقتصاص  ذلك  مثل  أي:   OٱP

))) الكشف والبيان ج6: 258.



موسى وفرعون Pٻ ٻ  ٻO سائر أخبار الأمم السالفة وأحوالهم تكثيراً في 
آياتك ومعجزاتك.

والمراد بالذكر: القرآن، لأنّ فيه ذكر كل ما يحتاج إليه من أمور الدين، أي: 
فيها،  بالتفكر  الحقيقة  الأخبار  وعلى  الأقاصيص  هذه  على  مشتملًا   OٺP

فمن أقبل عليه سعد ونجا، ومن أعرض عنه فقد شقي وهوى. 

الثقيل  الثقل والصعوبة تشبيهاً بالحمل  فيها من  لما  العقوبة  بالوزر:  والمراد 
الذي يفدح حامله، أو لأنّا جزاء الوزر الذي هو الإثم.

PٹO حمل على معنى PڇO، ووحّد الضمير في PٺO حملًا على 

اللفظ، PڤO أي: في ذلك الوزر أو في احتماله PڤO حكمه حكم بئس، وفيه 
ضمير مبهم يفسّـره PڦO، والمخصوص بالذم محذوف لدلالة الوزر الذي تقدّم 
ذكره عليه، تقديره: وساء حملًا وزرهم، ونحوه: Pوَسَاءَتْ مَصِيًراO)1( أي جهنم.

 .)2(Oَهَيْتَ لَكP للبيان، مثله في OڤPو

وقرأ أبو عمرو: ننفخ ـ بالنون ـ.

عيونهم  في  يظهر  العطاش  وقيل:  العمى)3(،  المراد:  أنّ  الزرق:  في  وقيل 
كالزرقة)4(، وقيل: زرق العيون: سود الوجوه)5(.

PچO أي: يتسارّون PچO يقول بعضهم لبعض: ما Pڑ  

))) النساء: 97.
))) يوسف: 23.

))) معاني القرآن للفراء ج2: 191.
))) تهذيب اللغة ج8: 428.

))) عن الضحاك وغيره. تفسير الفخر الرازي ج22: 14.

تفسير سورة طه/الآيات 104-100.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..361



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 362

الرعب والهول، استقصروا مدة  لما اعتراهم من  يتخافتون  ليال، وإنّما  ڑO عشر 
لبثهم في الدنيا لاستطالتهم في الآخرة، أو مدة لبثهم في القبور.

وPڈ  ژO أوفرهم عقلًا وأصوبهم رأياً عند نفسه، ونحوه: Pقَالُوا 
.)1(Oٍلَبثِْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْم

ک  ک  گ   گ  گ  گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ  
ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ   ڱ    ڱ  
ھ   ھ    ھ   ھ   ہہ   ہ   ہ   ۀ    ۀ  
ۆ      ۆ   ۇ   ۇ     ڭ   ڭ   ڭ   ڭ   ۓ   ۓ    ے     ے  
ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ       ۈ   ۈ  
ې    ې   ى      ى  ئا     ئە  ئە  ئو  ئوئۇ  ئۇ  
ئى     ئى    ئى   ئې      ئې   ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ    ئۆ  
ی  ی   ی  ی  ئج   ئح  ئم  ئى  ئي  بج  
تي   تى   تم   تخ   تح   تج   بي   بى   بم   بخ   بح   
ثج   ٱ  ٻ  ٻ  ٻٻ  پ  پ  پ  پ  ڀ  

ڀ   ڀ  ڀ  ٺٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ  ٿ 
فتذريها  الرياح  ثمّ يرسل عليها  الرمل،  بمنزلة  Pگ  گO أي: يجعلها 

وتفرّقها كما تذري الطعام.

PڳO أي: فيذر مقارها ومراكزها، أو يكون الضمير للأرض وإن لم 

يجر لها ذكر.

وعن  يسيراً،  نتواً  ولا   Oڻ Pڻ   اعوجاجاً  أي:   Oں ں   ڱ   Pڱ  
))) المؤمنون: 113.



الروابي()1(.  من  ارتفع  ما  والأمت:  الأرض،  من  انخفض  ما  )العوج:  الحسن: 
نسفت،  إذ  يوم  أي:   OڻP قوله:  في  الجبال  نسف  وقت  إلى  اليوم  وأضاف 

 .Oِيَوْمَ الْقِيَامَةP ويجوز أن يكون بدلًا بعد بدل من

في  ينفخ  الذي  إسرافيل  وهو  المحشر،  إلى   OۀP صوت   OۀP

الصور يدعو الناس قائمًا على صخرة بيت المقدس، فيقبلون من كل أوب إلى صوته.

Pہ  ہ  ہO أي: لا يعوج له مدعو، بل يستوون إليه من غير انحراف.
Pھ  ھO أي: خفضت من شدّة الفزع وخفتت.

Pھ  ے  ے    ۓO وهو الركز الخفي، ومنه الحروف المهموسة، وقيل: 

خفق  إلا  تسمع  لا  أي:  مشت،  إذا  أخفافها  صوت  وهو  الإبل،  هميس  من  هو 
الأقدام ونقلها إلى المحشر. 

بتقدير  الشفاعة  من  البدل  على  فالرفع  والنصب،  الرفع  فيه  يجوز   OۇP

على  والنصب   ،Oۈ ۆ      ۆ   Pۇ   إلا  الشفاعة  تنفع  لا  أي:  المضاف،  حذف 
ذِينَ  المفعولية. ومعنى Pۆ  ۆ P ،Oۈ  ۇٴO: لأجله، كاللام في قوله: Pوَقَالَ الَّ

 .)2(Oِا مَا سَبَقُونَا إلَِيْه ذِينَ آمَنُوا لَوْ كَانَ خَيًْ كَفَرُوا للَِّ

Pۅ  ۅ  ۉ  ۉO أي: ما تقدّمهم من الأحوال Pې  ېO أي: ما 

.OىP بمعلوماته Oې    ې    P يستقبلونه

PئەO وجوه العصاة أي: خشعت وذلّت إذا عاينت أهوال يوم القيامة، 

الأسارى،  وهم  كالعناة  صاروا  أي:  والملوك،  الرؤساء  بالوجوه:  المراد  وقيل: 

))) معالم التنزيل ج3: 21.
))) الأحقاف: 11.

تفسير سورة طه/الآيات 114-105.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..363



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 364

وقوله: Pئۇ  ئۆO وما بعده اعتراض. 

Pی   ی  یO وهو أن يؤخذ بذنب لم يعمله، أو لا يجزى بعمله، Pئج   

ئحO وهو أن يكسـر من حقّه فلا يوفى له، أو يبطل بعض حسناته. وقرئ: فلا 
يخف على النهي، والمعنى: فليأمن الظلم والهضم. 

وكما  الإنزال،  ذلك  مثل  أي:   O نَقُصُّ Pكَذَلكَِ  على  عطف   OئىP

أنزلنا عليك هؤلاء الآيات المتضمّنة للوعيد أنزلنا القرآن كله.

PبخO أي: وكررنا PبمO آيات PبيO وبيّناها على ألفاظ مختلفة 

ليتقوا المعاصي Pتخ  تمO القرآن PتىO شرفاً بإيمانهم به، أو اعتباراً بأن يذكروا 
به عقاب الله للأمم. 

عباده  عليه  يصـرف  ولما  له سبحانه،  استعظام   Oٱ  ٻ  ٻ  ٻP

من أوامره ونواهيه ووعده ووعيده، وما يجري عليه أمور ملكوته.

ولما ذكر القرآن وإنزاله قال على سبيل الاستطراد: وإذا لقّنك جبرئيل الوحي 
فـPہ پO بتلاوته قبل أن يفرغ من قراءته، ولا تكن قراءتك مساوقة لقراءته، 
كْ بهِِ لسَِانَكَ لتَِعْجَلَ بهOِِ)1(، وقيل: معناه: لا تقرئه أصحابك حتى  رِّ ونحوه: Pلَ تَُ

يبيّ لك ما كان مجملًا)2(، واستزد من الله سبحانه علمًا إلى علمك Pٺ  ٺ  ٿ  
ٿO إلى علم. 

ٿ  ٹ   ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڄ   
ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃ  ڃ   ڃ   چ  چ  
ڎ   ڌ   ڌ   ڍ    ڍ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چ   چ  

))) القيامة: 16.
))) عن مجاهد وغيره. تفسير الطبري ج16: 160.



گ   گ   گ   ک   ک   ک    ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ   ڈ   ڈ   ڎ  
ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ       ڳ   ڳ   گ  
ہ   ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ    ڻ   ں   ں  
ڭ   ڭ   ۓ   ےۓ   ے   ھ   ھ   ھ   ھ    ہ  
ڭ  ڭ   ۇ  ۇ  ۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ   
ئە    ئا   ئا    ى   ى   ې   ېې   ې   ۉ   ۅۉ  

ئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ 
 ،Oَقُون هُمْ يَتَّ فْنَا فِيهِ مِنَ الْوَعِيدِ لَعَلَّ عطف سبحانه قصّة آدم على قوله: Pوَصََّ
والمعنى: وأقسم قسمًا PئەO وصيّنا أباهم بأن لا يقرب الشجرة PڤO العهد 

ولم يتذكر الوصية، يقال: عهد الملك إلى فلان وأوعز إليه وعزم عليه.

العلم  بمعنى  هو  الذي  الوجود  من  يكون  أن  يجوز   Oڦ  ڦ ڤ   Pڤ  

عزماً،  له  وعدمنا  قال:  كأنّه  العدم،  نقيض  يكون  وأن   ،Oڦ Pڦ   ومفعولاه 
وقيل: PڤO معناه: فترك الأمر)1(. 

معاداة  من  عليه  جرى  ما  وقت  واذكر  أي:  بمضمر،  منصوب   OڦP

إبليس ووسوسته إليه، وتزيينه له الأكل من الشجرة.

PڃO جملة مستأنفة كأنّه جواب قائل يقول: لَِ لم يسجد؟ والوجه: أن لا 

يقدّر له مفعول وهو السجود، وأن يكون معناه: أظهر الإباء وتوقف. 

وقوله: Pڍ  ڍO معناه: فلا يكونن سبباً لإخراجكما.

PڎO أسند الشقاء إلى آدم دون حواء بعد اشتراكهما في الخروج، لأنّ 

))) عن ابن عباس وغيره. تفسير الطبري ج16: 160.

تفسير سورة طه/الآيات 123-115.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..365



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 366

المراد بالشقاء هنا التعب في طلب القوت ومعاناة العمل وذلك معصوب برأس 
عليه  يحرث  فكان  أحمر،  ثور  آدم  إلى  أهبط  )إنّه  جبير:  بن  سعيد  وعن  الرجل، 

ويرشح العرق من جبينه، فذلك هو الشقاوة()1(.

Pژ   على  العطف  الفتح:  ووجه  وكسرها،  الهمزة  بفتح   OکP وقرئ: 
ژO والتقدير: وإنّ لك أنّك لا تظمأ، والكسر: على الاستئناف. والشبع، والري، 
والكسوة، والكن، هي الأقطاب التي يدور عليها كفاف الإنسان، فذكر سبحانه 
إلى كسب كاسب، كما  كفاية كاف ولا  إلى  وأنّه لا يحتاج  الجنّة،  له في  استجماعها 
أنّ أهل الدنيا يحتاجون إلى ذلك، وذكرها بلفظ النفي لنقائضها التي هي الجوع، 
التي حذره  الشقوة  بأسامي أصناف  ليطرق سمعه  والعري، والظمأ، والضحى، 

منها حتى يتحرز عن السبب الموقع فيها كراهة لها. 

Pڳ  ڳ      ڳO أي: أنهى إليه الوسوسة كما يقال: أسّر إليه، 

وأضاف الشجرة إلى PڻO وهو الخلود، لأنّ من أكل PہO خلد بزعمه. 

وطفق يفعل كذا مثل: جعل يفعل، وأخذ يفعل، وحكمها حكم )كاد( في 
أنّ خبرها الفعل المضارع، وهي للشروع في أوّل الأمر، وكاد للدنو من الأمر.

وهو  للتستر،   Oے ے   Pھ   بسوآتهما  يلزقان  أي:   Oھ Pھ  

ورق التين.

الأمر،  مخالفة  والمعصية:  ربّه،  به  أمره  ما  خالف  أي:   Oڭ ڭ   Pۓ  

سواء كان الأمر واجباً أو ندباً.

به،  المأمور  الذي كان يستحقّه على فعل  الثواب  PڭO أي: فخاب من 

))) تفسير الطبري ج16: 161.



بقول  الشجرة من الخلود، ويستشهد على ذلك  بأكل  فيه  أو خاب مما كان يطمع 
الشاعر:

ــاسُ أَمْرَهُ          وَمَنْ يَغْوَ لا يَعْــدَمْ عَلَ الغَيِّ لائمَِ)1( مَــدِ النَّ فَمَــنْ يَلْــقَ خَــرْاً يَْ

كذا  إلّي  جبى  قولهم:  من  إليه،  وقرّبه  ربّه  اصطفاه  أي:   Oۆ ۇ   Pۇ  

فاجتبيته.

Pۆ  ۈO أي: قبل توبته وهداه إلى ذكره، وقيل: وهداه للكلمات التي 

تلقّاها منه)2(. 

ولما كان آدم وحواء أصلي البشر جعلا كأنّما البشر، فخوطبا مخاطبتهم فقيل: 
Pې  ىO على لفظ الجماعة كما أسند الفعل إلى السبب وهو في الحقيقة 

للمسبب.

اتبع  لمن  الله  )ضمن  عباس:  ابن  وعن  والشريعة.  الكتاب  بالهدى:  والمراد 
القرآن أن لا يضل في الدنيا ولا يشقى في الآخرة، ثمّ تلا قوله: Pئا  ئە   ئە  

 .)3()Oئو  ئو  ئۇ  ئۇ

ئى   ئى   ئى   ئې    ئې   ئې   ئۈ    ئۈ    ئۆ  
ی  ی      ی  ی  ئج  ئح  ئم       ئى  ئي    بج   بح   
ڀ   پ   پ      پ   ٻپ   ٻ   ٻ   ٻ     ٱ   بم    بخ   
ڀ   ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿٿ  ٿ  ٿ      ٹ    

))) البيت للمرقش الأصغر. الشعر والشعراء ج1: 215، وفيه: ومن يلق... .
))) تفسير السمرقندي ج2: 415.

))) تفسير الطبري ج16: 163.

تفسير سورة طه/الآيات 126-124.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..367



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 368

ڄ   ڦ       ڦ   ڦ   ڦ   ڤ   ڤ          ڤ   ڤ   ٹ   ٹ   ٹ  

ڄڄ  ڄ   ڃ  ڃ  ڃ   ڃ  چ  چ  چ  چ     ڇ  ڇ    

ژ   ڈ    ڈ   ڎ    ڌڌڎ   ڍ   ڍ    ڇ   ڇ  

ژ  ڑ  ڑ  ک  ک  ک   کگ   گ  گ  گ    ڳ  

ڳ  ڳ   ڳ  ڱ  ڱ

Pئۆ  ئۈ   ئۈO القرآن، وقيل: عن الدلائل فلم ينظر فيها.

في  يستوي  مصدر  والضنك  ضيقاً،  عيشاً  أي:   Oئى ئى   ئې    Pئې  

الله  على  والتوكل  القناعة  الدين  مع  إنّ  فيه:  والمعنى  والمؤنث،  المذكر  به  الوصف 
من  رفاهية  في  فيكون  وسماح  بسهولة  رزق  مما  ينفق  فصاحبه  بقسمته،  والرضا 
عيشه، ومن أعرض عن الدين استولى عليه الحرص والجشع، ويتسلط عليه الشح 

الذي يقبض يده عن الإنفاق فيعيش في ضنك.

Pئىیی    یO البصر، وقيل: أعمى عن الحجّة لا يهتدي 

إليها)1(، والأوّل أوجه لأنّه الظاهر. 

PٻO أي: مثل ذلك فعلت أنت، ثمّ فسّه بأن آياتنا PٻO واضحة 

على  نتركك   OٻPفـ عنها  وعميت  وتركتها  المعتبر  بعين  إليها  تنظر  فلم  منيرة 
عماك، ولا نزيل غطاءه عن عينيك.

ولما توعّد المعرض عن ذكره بعقوبتين: المعيشة الضنك في الدنيا، وحشـره 
أعمى في الآخرة؛ ختم آيات الوعيد بقوله: Pٿ  ٿ      ٹ    ٹO كأنّه قال: 
أراد  أو  المنقضي،  العيش  أشدّ من ضيق  أبداً  يزول  الذي لا  العمى  وللحشر على 

))) عن مجاهد وغيره. تفسير الطبري ج16: 165.



ولتركنا إيّاه في العمى أشدّ وأبقى من تركه لآياتنا. 

وفاعل Pٹ  ڤO الجملة بعده، والمراد: ألم يهد لهم هذا بمضمونه ومعناه، 
كما أنّ قوله تعالى: Pوَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِ الْخِرِينَ سَلَمٌ عَلَ نُوحٍ فِ الْعَالَيَِنO)1( معناه: 
عليه  ويدلّ  الرسول،  أو  الله  ضمير  فيه  يكون  أن  ويجوز  الكلام،  هذا  عليه  تركنا 

القراءة بالنون.

Pڦ      ڄ  ڄO يريد أنّ قريشاً يتقلبون في بلاد عاد وثمود ويعاينون 

آثار إهلاكهم.

Pڄ   ڃ  ڃO لعبراً ودلالات لذوي العقول. 

 OڇP وهي العدة بتأخير جزائهم إلى الآخرة Oچ  چ   ڇ  ڇ    ڇP

مثل إهلاكنا عاداً وثموداً لازماً لهؤلاء الكفرة. واللزام: إما مصدر لازم وصف به، 
وإما فعال بمعنى مفعل كأنّه آلة اللزوم، لفرط لزومه كما قيل: لزاز خصم.

Pڍ  ڌO معطوف على PچO أو على الضمير في )كان( أي: لكان 

الأخذ العاجل وأجل مسمّى لازمين له كما كانا لازمين لعاد وثمود. 

وقوله: Pژ  ڑO في موضع نصب على الحال، أي: وأنت حامد لربّك 
على أن وفّقك للتسبيح وأعانك عليه، والمراد بالتسبيح: الصلاة، أو هو على الظاهر.

Pڑ  ک  کO يعني: صلاة الفجر.

Pک     کO يعني: الظهر والعصر، لأنّما واقعتان في النصف الأخير من 

النهار بين زوال الشمس وغروبها.

))) الصافات: 78، 79.

تفسير سورة طه/الآيات 130-127.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..369



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 370

Pگ  گ  گO أي: ساعاته، وعن ابن عباس: )هي صلاة الليل كله()1(، 

وقيل: إنّ قبل غروبها هو صلاة العصـر و)أطراف النهار( هو الظهر لأنّ وقته الزوال 
وهو طرف النصف الأوّل وطرف النصف الثاني من النهار)2(.

)أطراف  وفي  العتمة،  بصلاة   Oگ Pگ   في  التسبيح  أيضاً  يؤول  وقد 
النهار( بصلاة الفجر والمغرب، فيكون تكراراً على إرادة الاختصاص كما في قوله: 
الظاهر  التسبيح على  الْوُسْطَىO)3(. ومن حمل  لَةِ  وَالصَّ لَوَاتِ  الصَّ عَلَ  Pحَافِظُوا 

قال: أراد المداومة على التسبيح والتحميد في عموم الأوقات.

Pڳ  ڱO بالشفاعة والدرجة الرفيعة. وقرئ بفتح التاء كما في قوله: 

 .)4(Oَكَ فَتَْض Pوَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّ

ہ       ہ    ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ   

ہ  ہھ ھ ھ ھ ے  ے  ۓ  ۓ     ڭ     ڭ   

ڭڭ  ۇ  ۇ  ۆۆ  ۈ  ۈۇٴ  ۋ  ۋ      ۅ  ۅ  ۉ  

ۉ  ې      ې  ېې  ى    ى  ئا  ئا  ئە    ئە   ئو  ئو  

ئى   ئې   ئې   ئې   ئۈ    ئۈ   ئۆ   ئۆ   ئۇ     ئۇ  

ئى   ئى  ی  ی  ی    ی  ئج  ئح  ئم  ئى  ئي  

تخ   تح   تج   بي   بى   بخبم    بح   بج  

تم  تى  تي

))) تفسير الطبري ج16: 168.
))) عن قتادة وغيره. تفسير الطبري ج16: 168.

))) البقرة: 238.
))) الضحى: 5.



يردّه،  يكاد  لا  وأن  تطويله  النظر  ومدّ   ،Oں   P نظر   Oڱ Pۇ  أي: 
بعض  قال  وقد  له.  ذلك  يكون  أن  وتمنّياً  به،  وإعجاباً  إليه  للمنظور  استحساناً 
اتخذوا  لأنّم  المحرّمة،  وملابسهم  الظلمة  أبنية  عن  الطرف  غض  ويجب  الزهاد: 

ذلك لعيون الناظرة، فالناظر إليها محصّل لغرضهم وكأنّه يحملهم على اتخاذها.

Pڻ  ۀO أصنافاً من الكفرة، ويجوز أن ينتصب حالًا من هاء الضمير، 

بعضهم  أصناف  وهو  به  متعنا  الذي  إلى  قال:  كأنّه   ،OۀP على  واقع  والفعل 
وناساً منهم.

وفي انتصاب Pۀ  ہO وجوه: أن ينتصب على الذم وهو النصب على 
ثانياً  PڻO معنى أعطينا وخوّلنا، وكونه مفعولًا  الاختصاص، وعلى تضمين 
PڻO على تقدير:  إبداله من  إبداله من محلّ الجار والمجرور، وعلى  له، وعلى 
ذوي زهرة، والزهرة: الزينة والبهجة. وقرئ بفتح الهاء فيكون لغة في الزهرة كما 
جاء في الجهرة: الجهرة، أو يكون جمع زاهر وصفاً لهم بأنّم زاهرو الدنيا، لتهلل 

وجوههم وصفاء ألوانهم مما يتنعمون.

PہO لنبلوهم، أو لنعذّبهم في الآخرة بسببه.

Pھ  ھO المدّخر لك في الآخرة PھO منه وأدوم، أو ما رزقت من 

نعمة النبوّة خير مما متعناهم به. 

Pۓ  ۓO أي: أهل بيتك PڭO واستعينوا بها على خصاصتكم 

Pڭ ڭO واصبر على فعلها والأمر بها، ولا تهتم بأمر الرزق والمعيشة، فإنّ 

رزقك مكفيّ من عندنا Pۇ  ۇO أن ترزق نفسك ولا أهلك. وعن أبي سعيد 
الخدري: لما نزلت هذه الآية كان رسول اللهt يأتي باب فاطمة وعلّيC تسعة 
مَ يُرِيدُ الُله ليُِذْهِبَ عَنْكُمُ  أشهر وقت كل صلاة فيقول: ))الصلاة رحمكم الله Pإنَِّ

تفسير سورة طه/الآيات 135-131.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..371



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 372

رَكُمْ تَطْهِيًراO)1((()2(. وعن بكر بن عبد الله المزني)3(: )أنّه  جْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّ الرِّ
كان إذا أصاب أهله خصاصة قال: قوموا فصلّوا، بهذا أمر الله ورسوله، ثمّ يتلو 

هذه الآية()4(.

PۋO المحمودة PۋO أي: لأهل التقوى. 

النبوّة،  على  آية  التعنت  في  عادتهم  على  اقترحوا   Oې ۉ   ۉ   Pۅ  

فقيل لهم: PىO تأتكم آية هي أصل الآيات وأجلّها في باب الإعجاز؟ يعني: 
القرآن، وذلك أنّ القرآن به يستدلّ على صحّة سائر الكتب المنزلة، وجميعها مفتقرة 
إلى شهادته على صحّة ما فيها كما يحتاج المحتج عليه إلى شهادة الحجّة، لأنّه معجز 

وتلك الكتب ليست بمعجزات.

الدليل  معنى  في  لأنّا   Oئۈ Pئۈ   في  البيّنة  إلى  الراجع  الضمير  وذكّر 
والبرهان. 

فنحن  للعاقبة،  منتظر   OبحP ومنكم  منا  واحد  كل  أي:   OبجP

ننتظر وعد الله لنا فيكم، وأنتم تتربّصون بنا الدوائر.

وPتح  تخO : الدين المستقيم. 

وفي قوله: Pئۇ  ئۇ    ئۆ...الآيةO دلالة على وجوب اللطف، وأنّه إنّما 
بعث الرسول لكونه لطفاً، ولو لم يبعثه لكان للخلق الحجّة عليه سبحانه وتعالى.

))) الأحزاب: 33.
))) شواهد التنزيل ج2: 29 باختلاف يسير، وينظر: تفسير الحبري: 309-297.

))) بكر بن عبد الله المزني أبو عبد الله البصري، من الرواة المشهورين، مات سنة 106هـ. ينظر: معجم 
رجال الحديث ج3: 372. تقريب التهذيب ج1: 135.

))) الكشف والبيان ج6: 267.



سورة الأنبياء

عدّ  غيرهم،  آية  عشرة  وإحدى  كوفي،  آية  عشرة  واثنتا  مائة  وهي  مكية، 
.Oْكُم الكوفي Pلَ يَنْفَعُكُمْ شَيْئًا وَلَ يَضُُّ

في حديث أُبّي: ))من قرأ )سورة الأنبياء( حاسبه الله حساباً يسيراً، وصافحه 
وسلّم عليه كل نبيّ ذكر اسمه في القرآن(()1(، وقال أبو عبد اللهj: ))من قرأها حبّاً 
لها كان ممن رافق النبيّين في جنات النعيم، وكان مهيباً في أعين الناس في الدنيا(()2(.

ٱ ٻ ٻ

ٱ  ٻ    ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ   پ  ڀ  
ٿ   ٿ   ٿ     ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀ  
ڦ   ڦ       ڤ   ڤ   ڤ    ڤ   ٹ   ٹ   ٹٹ   ٿ  
ڃ   ڃ  ڃ   ڄ   ڄ    ڄ     ڄ   ڦڦ  
ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ     چڇ    چ    چ   چ   ڃ    
ڑ       ڑ   ژ   ژ   ڈ   ڈ    ڎ    ڎ   ڌ   ڌ  

ک  ک  ک      ک

))) الكشف والبيان ج6: 268.
))) ثواب الأعمال: 108.



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 374

والأصل:  الناس،  إلى  الحساب  إضافة  معنى  لتوكيد   OٻP في  اللام 
 Oٱ ٻ    ٻ  P ّاقترب حساب الناس، ثمّ اقترب للناس الحساب، ثم
والمراد: اقتراب القيامة، وإذا اقتربت فقد اقترب ما يكون فيها من الحساب والثواب 
ترقّبه  مدة  طالت  وإن  آت  كل  لأنّ  بالقرب  وصفت  وإنّما  ذلك،  وغير  والعقاب 
قريب، وإنّما البعيد هو الذي وجد وانقرض. وفي كلام أمير المؤمنينj: ))إنّ الدنيا 

ولّت حذّاء)1(، ولم يبق منها إلا صبابة كصبابة الإناء(()2(. 

حسابهم،  عن  غافلون  أنّم  معنى:  على  الإعراض  مع  بالغفلة  وصفهم 
من  عليهم  يتلى  بما  الغفلة  سنة  عن  نبّهوا  وإذا  عاقبتهم،  في  يتفكرون  لا  ساهون 

الآيات أعرضوا عن التفكر فيها والتدبر لها والإيمان بها. 

ثمّ قرر سبحانه إعراضهم عن تنبيه المنبّه بأنّ الله يجدد لهم الذكر وقتاً فوقتاً، 
ويحدث لهم الآية بعد الآية والسورة بعد السورة ليتعظوا، فما يزيدهم استماع الآي 

والسور إلا لعباً وتلهياً.

متداخلتان.  أو  مترادفتان  حالان   Oٹ ٿٿ   Pٿ     وقوله: 
وأبدل Pڤ  ڤO من واو PٹO إيذاناً بأنّم الموسومون بالظلم فيما أسّروا 

Pٹ   وخبره  مبتدأ  هو  أو  البراغيث،  أكلوني  قال:  من  لغة  على  يكون  أو  به، 
ٹO قدّم عليه، والمعنى: وهؤلاء PڌٹO بالغوا في إخفاتها، فوضع 

الظاهر موضع المضمر تسجيلًا على فعلهم بأنّه ظلم. 

هذا   Oڄ ڄ    ڄ     ڄ   ڦ   ڦ   ڦ       ڤ   Pڤ  

الكلام كله في محلّ النصب بدلًا من PٹO أي: وأسّروا هذا الحديث، ويجوز 

))) ولّت حذّاء: أدبرت بسرعة. )الصحاح: مادة حذذ(
))) نهج البلاغة: 100.



أن يتعلّق بقالوا مضمراً. 

اعتقدوا أنّ الرسول من الله لا يكون إلا ملكاً، وأنّ كل من ادّعى الرسالة 
من البشر وأتى بالمعجز فهو ساحر، وما أتى به فهو سحر، فلذلك قالوا: أفتأتون 

السحر وأنتم تعاينون أنّه سحر؟. 

وقرئ: P ۅ ڃO على الخبر عن الرسولt، ولم يقل: يعلم السـرّ، لأنّ 
بيّ  ثمّ  بالسّر وزيادته،  العلم  به  العلم  فكان في  السـرّ والجهر،  القول عام يشمل 

ذلك بقوله: Pڇ    ڇ  ڇO أي: العالم لذاته لا تخفى عليه خافية. 

ثمّ أضربوا عن قولهم: هو سحر، إلى أنّه تخاليط PڎO، ثمّ إلى أنّه كلام 
مفترى من عنده، ثمّ إلى أنّه قول شاعر؛ لأنّ )الباطل لجلج()1(، والمبطل متحيّ لا 

يثبت على قول واحد.

وصحّة التشبيه في قوله: Pک  ک  کO من حيث أنّه في معنى: كما 
أتى الأوّلون بالآيات، لأنّ إرسال الرسل متضمّن للإتيان بالآيات، فلا فرق بين 

أن يقول: أرسل محمّد، وبين قولك: أتى محمّد بالمعجز. 

ڱ  ڱ  ڳ   ڳڳ   ڳ   گ   گ   گ   گ  
ڱڱ  ں  ں  ڻ  ڻ  ڻڻ  ۀ  ۀ   ہ      ہ  
ہ    ہ    ھ  ھ  ھ  ھ  ے   ے    ۓ  ۓ  
ڭ  ڭ      ڭ  ڭ  ۇ  ۇ   ۆ  ۆ  ۈ  ۈ  
ۇٴ  ۋ  ۋ   ۅ  ۅ    ۉ      ۉ  ې  ېې  

ې  ى  ى

))) مجمع الأمثال ج1: 367.

تفسير سورة الأنبياء/الآيات 10-6 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..375



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 376

في قوله: Pڳ  ڱO دلالة على أنّم أعتى من الأمم التي اقترحت على 
أنبيائها الآيات ووعدوهم أن يؤمنوا عندها، فلما جاءتهم خالفوا وأخلفوا الوعد 

فأهلكهم الله، أي: فلو أعطيناهم ما اقترحوا لكانوا أنكث منهم. 

واختلف في أهل P   ہO فقيل: هم أهل الكتاب)1(، وقيل: هم أهل 
العلم بأخبار من مضى من الأمم)2(. وعن علّيj: ))نحن أهل الذكر(()3(. 

قبله  الأنبياء  جعلنا  وما  والمعنى:  الجسد،  صفة   Oۓ ۓ   Pئو    
ذوي جسد غير طاعمين، ووحّد الجسد لإرادة الجنس، كأنّه قال: ذوي ضرب من 

.)4(Oَعَام سُولِ يَأْكُلُ الطَّ الأجساد، وهذا ردّ لقولهم: Pمَالِ هَذَا الرَّ

Pڭ  ڭ  ڭO أي: ما أخرجناهم عن حدّ البشرية بأن أوحينا إليهم. 

مُوسَى  Pوَاخْتَارَ  قوله:  مثل  فهو  الوعد،  في  أي:   Oۆ ۇ    Pۇ  
قَوْمَهOُ)5( أي: من قومه. ومنه قولهم: )صدقني سن بكره()6(، وصدقوهم القتال.

PۆO من أعدائهم وأنجينا PڀۈO من المؤمنين بهم Pۇٴ 

ۋO وهم المشـركون، أسرفوا على أنفسهم بتكذيبهم الأنبياء. 
لَكَ  لَذِكْرٌ  هُ  Pوَإنَِّ قوله:  في  كما  وصيتكم،  شرفكم  أي:   Oې Pې  

))) عن قتادة. تفسير الطبري ج17: 4.
))) معاني القرآن وإعرابه ج3: 385.

.jالكافي ج1: 210 عن الصادق ،jتفسير الطبري ج17: 5، بصائر الدرجات: 40 عن الباقر (((
))) الفرقان: 7.

))) الأعراف: 155.
))) مجمع الأمثال ج2: 212.



وَلقَِوْمِكOَ)1(، أو موعظتكم، أو فيه مكارم الأخلاق التي كنتم تطلبون بها الثناء 
الحديث  وصدق  الجوار  وحسن  والوفاء  الأمانة  وأداء  كالسخاء  الذكر،  وحسن 

وأشباهها من محاسن الأفعال. 

پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ 
ٿ   ٿ    ٿ   ٺ   ٺ   ٺ   ٺ   ڀ   ڀ   ڀڀ  
ڤ   ڤ    ڤ   ڤ   ٹ   ٹ   ٹ   ٹ   ٿ  
ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڄ        ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃ    ڃ  
ڃ  چ  چ  چ  چ  ڇ  ڇ   ڇ  ڇ  
ڑ   ڑ   ژ   ژ    ڈ   ڈ   ڎ    ڎ   ڌ   ڌ   ڍ   ڍ  
ڳ   ڳ     گ   گ     گ   گ   ک   ک   ک   ک    
ڳ  ڳ  ڱڱ  ڱ  ڱ   ں  ں   ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ   
ے   ھ   ھ   ھ   ھ      ہ     ہ   ہ   ۀہ  

ے  ۓ  ۓ  ڭ   ڭ  ڭ  ڭ
الكسـر،  أفظع  القصم  لأنّ  شديد،  غضب  عن  وارد  كلام  هذا 
أهلها  بالقرية  وأراد  الجبارين،  قاصم  سبحانه  وهو  الفصم،  بخلاف 
وعن  آخرين،  قوماً  وأنشأنا  قوماً  أهلكنا  والمعنى:  بالظلم،  وصفها  ولذلك 
إليهما  تنسب  باليمن،  قريتان  وسحول  وهي  حضور،  )أنّا  عباس:  ابن 
سحوليين(()3(، ثوبين  في   tالله رسول  ))كفن  الحديث:  وفي   الثياب()2(. 

))) الزخرف: 44.
))) معالم التنزيل ج3: 24.

))) معجم الطبراني الكبير ج18: 231.

تفسير سورة الأنبياء/الآيات 20-11. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..377



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 378

ويروى: ))حضوريين(()1(. بعث الله إليهم نبيّاً اسمه حنظلة فقتلوه، فسلّط عليهم 
بخت نصر كما سلّط على أهل بيت المقدس فاستأصلهم. فظاهر الآية على الكثرة، 

ولعل ابن عباس ذكر حضور بأنّا إحدى القرى التي أرادها الله بهذه الآية. 

ديارهم،  من  ركضوا  عذابنا  وشاهدوا  بأجسامهم  بطشنا  شدّة  علموا  فلما 
أدركتهم  لما  قريتهم  من  وانهزموا  هربوا  أي:  بالرجل،  الدابة  ضرب  والركض: 
يكون  أن  ويحتمل  محذوف،  والقول   Oٿ Pٿ   لهم:  فقيل  العذاب،  مقدّمة 
القائل بعض الملائكة، أو من هناك من المؤمنين Pٹ ٹ  ٹ ٹڤO من 

العيش الرافه والحال الناعمة، والإتراف: إبطار النعمة، وهي الترفه.

لعلكم  نعمتكم ومساكنكم  إلى  ارجعوا  أي:  Pڤ   ڤO تهكّم بهم، 

عن  السائل  فتجيبوا  ومساكنكم،  بأموالكم  ونزل  عليكم  جرى  عما  غداً  تسألون 
علم ومشاهدة، أو ارجعوا واجلسوا في مجالسكم ومراتبكم كما كنتم كذلك حتى 
تسألكم حشمكم ومن تملكون أمره ويقولوا لكم: بم تأمرون؟ وماذا ترسمون؟ 
النازلة،  الخطوب  في  المعاونة  أنديتكم  في  الناس  يسألكم  أو  المنعّمين،  كعادة 

ويستشفون بآرائكم في المهمات الكارثة. 

.OڦP إشارة إلى OڃP

 ،OڃP الدعوى Oڄ  ڃ  ڃP :والدعوى بمعنى الدعوة، أي
وإنّما سمّيت دعوى، لأنّ المولول كأنّه يدعو الويل فيقول: تعال يا ويل فهذا وقتك.

في  به  شبّههم  الحصيد،  مثل  جعلناهم  أي:  المحصود،  الزرع  والحصيد: 
استئصالهم، أي: جعلناهم جامعين لمماثلة الحصيد والخمود، كما يقال: جعلته حلواً 

حامضاً أي: جامعاً للطعمين. 

))) الفائق في غريب الحديث ج2: 124.



وما جعلنا هذا السقف المرفوع وهذا المهاد الموضوع Pڍ  ڍO من أنواع 
الخلائق للهو واللعب، وإنّما سويناها للفوائد الدينية والحكم الإلهية. 

PژڑڑO أي: من جهة قدرتنا، واللهو: الولد، وقيل: المرأة)1(، 

المسيح  لولادة  ردّ  وهو  الإنس)2(،  من  لا  الملائكة  من  أي:   Oڑ Pڑ   وقيل: 
وعزير. 

PگO إضراب عن اتخاذ اللهو، كأنّه قال: سبحاننا أن نتخذ اللهو واللعب، 

.OگP بل من موجب حكمتنا أن نغلب اللهو[)3( بالجد وندحض الباطل[

واستعار لذلك القذف والدفع تصويراً لإبطاله به ومحقه، فجعله كأنّه جرم 
Pڱ   قال:  ثمّ  فدمغه،  به على جرم رخو أجوف  مثلًا قذف  صلب كالصخرة 

ڱ   ں  ںO به مما لا يجوز عليه. 
عند  المقرّبين  منزلة  منه  منزّلون  أنّم  يعني:  الملائكة،  هم   Oہ Pہ  

الملوك، لشـرفهم على الخلق وكرامتهم عليه.

Pھ  ےO أي: لا يعيون ولا يملون.

في الدوام  على  بصفاته  يليق  لا  عما  تعالى  الله  ينزهون  أي:   OۓP 

PۓڭO لا يضعفون عنه.

ۅ        ۅ      ۋ   ۋ   ۇٴ     ۈ   ۈ   ۆ   ۆ   ۇ    ۇ  
ۉ  ۉ    ې  ېې  ې  ى  ى  ئا             ئا  ئە  ئە  ئو  
ئو    ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ   ئې  ئې  ئې  ئىئى  

))) عن الحسن. تفسير الطبري ج17: 8.	   	
))) عن السدي. الدر المنثور ج4: 315.

))) ساقطة من ج.

تفسير سورة الأنبياء/الآيات 23-21. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..379



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 380

بى   بم    بخ      بجبح   ئي   ئى    ئم    ئح   ئج   ی   یی   ی   ئى  
ٻ   ٻ   ٻ   ٻ   ٱ   تى    تم   تخ   تجتح   بي  
ٺ   ٺ   ٺ   ٺ    ڀ   ڀ         ڀ    ڀ    پ    پ   پ   پ  
ڤ   ڤ   ڤ   ٹ   ٹ   ٹٹ    ٿٿ   ٿ   ٿ  
ڄ   ڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ    ڦ   ڤ  
ڇ   ڇ   چ   چ   چ   چ   ڃ   ڃ    ڃ   ڃ   ڄ  
ژ   ڈ   ڈ     ڎ   ڎ   ڌ   ڌ   ڍ      ڇ    ڇ  
گ     گ   گ   ک   ک   ک    ڑک   ڑ    ژ  
ڱڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳ   ڳ        گ  

ں   ں  ڻ  ڻ       ڻ  ڻۀ  ۀ  ہ  ہ
عما  الإضراب  على  دلّت  وقد  والهمزة،  )بل(  بمعنى  منقطعة  هذه   OۇP

قبلها، والإنكار لما بعدها، وهو أن يتخذوا Pۆ  ۈO آلهة PۇٴO الموتى، 
ادّعوا لها الإلهية لزمهم أن  الموات الأموات، وإذا  ينشـر  المنكرات أن  ومن أعظم 

يدّعوا لها الإنشار، لأنّه لا يستحقّ هذا الاسم إلا القادر على كل مقدور.

وقوله: Pۆ  ۈO من نحو قولك: فلان من الكوفة، تريد أنّه كوفي، فيه 
إيذان بأنّا الأصنام التي تعبد في الأرض، أو يريد آلهة من جنس الأرض، لأنّا إما 

أن تنحت من بعض حجارة الأرض، أو تعمل من بعض جواهرها.

وقرئ: ينشرون، ويقال: أنشر الله الموتى ونشرها، وهما لغتان. 

ثمّ دلّ سبحانه على توحيده فقال: Pۋ  ۅ     ۅO أي: في السماء والأرض 
Pۉ  ۉ    ې  ېO وصفت الآلهة بـPۉO كما توصف بـ)غير(، كما لو قيل: 

الموجب،  إلا في غير  يسوغ  البدل لا  بدلًا، لأنّ  يكون  أن  الله، ولا يجوز  آلهة غير 



نفيه  العام يصحّ  أنّ أعم  امْرَأَتَكOَ)1( وذلك  إلَِّ  أَحَدٌ  مِنْكُمْ  يَلْتَفِتْ  Pوَلَ  كقوله: 
هو  الذي  الواحد  غير  شتى  آلهة  أمرهما  يدبّر  كان  لو  والمعنى:  إيجابه.  يصحّ  ولا 
منشئهما ومحدثهما PېO ولم ينتظم أمرهما. وفي هذا دليل التمانع الذي بنى عليه 

المتكلّمون مسألة التوحيد. 

Pئو  ئو    ئۇ  ئۇO لأنّ أفعاله كلها حكمة وصواب، ولا يجوز عليه فعل 

Pئۆ  ئۆO لأنّم مملوكون مستعبدون، يقع منهم الحسن والقبيح،  القبيح 
فهم جدراء بأن يقال لهم: لَِ فعلتم؟ في كل شيء فعلوه. 

وكرر Pئۈ   ئې  ئې  ئې  ئىO استعظاماً لكفرهم.

PئىO لهم: P  ی  یO على ذلك من جهة العقل أو من جهة الوحي، 

التوحيد والنهي عن  فإنّكم لا تجدون كتاباً من كتب الأوّلين إلا وفيه الدعاء إلى 
الشرك.

 OئىP P  ئج  ئح  ئمO أي: عظة الذين معي، يعني: أمّته  PیO القرآن 

 :jمن أمم الأنبياء ممن نجا بالإيمان، أو هلك بالكفر. وعن الصادق OبجP الذين
))يعني بـذكرP  ئح  ئمO من معه وما هو كائن، وبـذكر Pئي  بجO ما قد كان(()2(.

 Oبخ     بم   بى  بي  تج  تخ  تمP :ثمّ ذمّهم سبحانه بالجهل في قوله
عن التأمل والنظر.

وقرئ: PپO ويوحى. وهذه الآية مقررة لما قبلها من آي التوحيد. 

Pٺ  ٿ  ٿ  ٿO هم خزاعة حيث قالوا: الملائكة بنات الله.

))) هود: 81.
))) بصائر الدرجات: 130.

تفسير سورة الأنبياء/الآيات 30-24. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..381



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 382

PٹO نزّه ذاته عن ذلك، ثمّ أخبر عنهم بأنّم PٹO، والعبودية 

تنافي الولادة.

PڤO أكرمهم الله وقرّبهم.

يقولون  ولا  قوله  يتبعون  يعني:   Oڦئي Pڤڤڦڦ   

أيضاً  تابع لقوله فعملهم  أنّ قولهم  شيئاً حتى يقوله، فلا يسبق قولهم قوله، وكما 
ويذرون  يأتون  ما  به، وجميع  يأمرهم  لم  يعملون عملًا  أمره، لا  مبني على  كذلك 
مما قدّموا وأخّروا بعين الله، يحيط علمًا بما عملوا وما هم عاملون، ولا يجترئون أن 
يشفعوا Pچ  چ  چO الله دينه، أو ارتضى أن يشفع فيه وأهّله للشفاعة وهم 
المؤمنون، ثمّ إنّم مع هذا كله PٻO خشية الله PڇO خائفون وجلون من 

التقصير في عبادته. 

الفرض  سبيل  على  ذلك  كان  إن  منهم  أشرك  من  جهنم  بعذاب  أوعد  ثمّ 
كَانُوا  مَا  عَنْهُمْ  بطَِ  لََ كُوا  أَشَْ Pوَلَوْ  قال:  كما  الشرك،  لأمر  تقطيعاً  والتمثيل، 

 .)1(Oَيَعْمَلُون

وقرئ: ألم ير ـ بغير واو ـ والمعنى: إنّ السماء كانت لاصقة بالأرض لا فضاء 
بينهما، أو كانت PڳO متلاصقات وكذلك الأرضون لا فرج بينها، ففتقهما 
الله وفرج بينهما. وقيل: PڱO بالمطر والنبات بعد ما كانت مصمتة)2( وهو 

.)3( bالمروي عنهم

السماوات وجماعة  المراد جماعة  يقل: كن، لأنّ  ولم   OڱP قال:  وإنّما 

))) الأنعام: 88.
))) عن ابن عباس. الدر المنثور ج4: 317.

))) تفسير القمي ج2: 70. التبيان ج7: 242.



الأرض، كما قيل: لقاحان سوداوان أي: جماعتان، فعل في المضمر مثل ما فعل في 
المظهر. 

PںO لا يخلو أن يتعدّى إلى واحد أو اثنين، فإن كان الأوّل فالمعنى: 

ةٍ مِنْ مَاءOٍ)1(، أو كأنّما  خلقنا Pں  ڻ  ڻO حيوان كقوله: Pوَالُله خَلَقَ كُلَّ دَابَّ
 .)2(Oٍخُلِقَ الِْنْسَانُ مِنْ عَجَلP :خلقناه من الماء لحاجته إليه وقلة صبره عنه كقوله
وإن كان الثاني فالمعنى: صيّنا Pڻ ڻ  ڻO بسبب Pں  ڻO لا بد له منه، 

ويكون )من( هنا كما في قولهj: ))ما أنا من دد ولا الدد مني(()3(. 

ۓ   ۓ   ے   ے   ھ   ھ   ھ   ھ   ہ   ہ  
ۆۈ   ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ   ڭ    ڭ  
ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ   ۋ   ۇٴ    ۈ  
ئۇ   ئۇ        ئو   ئو   ئە   ئە   ئا   ئا   ى    ېى   ې    
ئۆ   ئۆئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې  ئى  ئى  ئى  ی   

یی  ی  ئج  ئح  ئمئى  ئي  بج  بح
O وتضطرب،  Pھ  ھ  ے   PھO أي: جبال ثوابت، أي: كراهة 

أو لأن لا تميد بهم، فحذف )لا( واللام، وإنّما حذف )لا( لعدم الالتباس، كما زيد 
لذلك في نحو قوله: Pلئَِلَّ يَعْلَمَ أَهْلُ الْكِتَابOِ)4( وهذا مذهب الكوفيين. 

بينها، جمع  PۓO أي: طرقاً واسعة  الرواسي  Pے  ۓO أي: في 

))) النور: 45.
))) الأنبياء: 37.

))) معجم الطبراني الكبير ج19: 344، أمالي السيّد المرتضى ج1: 25.
))) الحديد: 29.

تفسير سورة الأنبياء/الآيات 35-31. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..383



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 384

فج، وهي صفة لـ)سبل(، فلما تقدّمت عليها جعلت حالًا منها. 

Pۆ  ۆO من أن يسقط إلى الأرض ويتزلزل، أو محفوظاً بالشهب 

عن أن يتسمع الشياطين على سكانه من الملائكة.

بالشمس  والعبر  الأدلة  من  فيها  الله  وضع  عما  أي:   Oۋ ۇٴ    Pۈ  

والقمر وسائر الكواكب ومسائرها على الحساب القويم والترتيب المستقيم الدال 
على الحكمة البالغة، فمن أعرض عن الاستدلال بها على عظم شأن من أوجدها 

وبديع حكمته فلا جهل أعظم من جهله. 

 ،Oئا  ئا  ئەP التنوين فيه عوض عن المضاف إليه، أي: كلهم OىP

والضمير للشمس والقمر، والمراد: جنس الطوالع كل يوم وليلة، ولذلك جعلت 
كانت  وإن  والأقمار  بالشموس  جمعها  في  السبب  وهو  مطالعها،  لتكاثر  متكاثرة 
الشمس واحدة والقمر واحداً، وإنّما جعل الضمير واو العقلاء للوصف بفعلهم 

وهو السباحة.

كانوا قد تمنّوا موتهj ليشمتوا بذلك فنفى الله عنه الشماتة بهذا، أي: قضى 
الله أن لا يخلد في الدنيا بشراً، فإن PئېO أنت أيبقى هؤلاء؟!.

بما  نختبركم  أي:  لفظه،  غير  من   OْنَبْلُوكُمPلـ مؤكد  مصدر   OئمPو
يجب فيه الصبر من البلايا، وبما يجب فيه الشكر من العطايا، PئيO مرجعكم 

فنجازيكم على حسب ما يوجد منكم من الصبر والشكر. 

پ  پ  ٻپ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ 
ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀڀ  پ 
ٹ   ٹ    ٹٹ   ٿ   ٿ   ٿ   ٺٿ 



ڄ   ڦ  ڦ  ڦ  ڤڤڦ  ڤ  ڤ  
چ   چ   چ   ڃ    ڃ    ڃ   ڃ   ڄ   ڄ   ڄ  
ڌڌ   ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ     ڇ   چ  
ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ    ڈ   ڈ   ڎ   ڎ  

ک  ک 
تقول  أطلق،  أحدهما  على  الحال  دلّت  فإذا  وبالشّر،  بالخير  يكون  الذكر 
ثناء، وإن كان عدواً  الذاكر صديقاً فهو  للرجل: سمعت فلاناً يذكرك، فإن كان 
فَتًى  Pسَمِعْنَا  وقوله:   Oڀ ڀ    ڀ   Pپ   قوله:  ومنه  ذم،  فهو 
يَذْكُرُهُمOْ)1(. والمعنى: إنّم يذكرون آلهتهم بما يجب أن لا تذكر به ككونهم شفعاء 

وشهداء، ويسوؤهم أن يذكرها ذاكر بخلاف ذلك.

وPٺ  ڃO بما يجب أن يذكر الله به من الوحدانية لا يصدّقون به، فهم 
موضع  في  والجملة  محقّ.  وأنت  مبطلون  لأنّم  منك   OپP يتخذوا  بأن  أحقّ 
]النصب على البدل من[)2( الهزء وهو الكفر بالله، ويجوز أن يكون في موضع الحال 

 .Oپ  ڀ  ڀڀP :على حذف القول، أي: قائلين

كانوا يستعجلون عذاب الله ويقولون: Pڦ  ڦ  ڦO، فأراد الله سبحانه 
نهيهم عن الاستعجال فقدّم أوّلًا ذم الإنسان على العجلة وأنّه مطبوع عليها، ثمّ 
نهاهم وزجرهم، فكأنّه قال: ليس ببدع منكم أن تستعجلوا، فإنّكم مجبولون على 
إنّه لما بلغ الروح  ذلك وهو سجيتكم، وعن ابن عباس: )إنّه أراد بالإنسان آدم، 

))) الأنبياء: 60.
))) ساقطة من ب، ط. 

تفسير سورة الأنبياء/الآيات 40-36. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..385



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 386

صدره أراد أن يقوم()1(، والظاهر أنّ المراد به الجنس، وقيل: العجل: الطين بلغة 
حمير)2( واستشهد بقول شاعرهم:

خْــرِ ضَاحِيَــة          وَالنَّخْلُ يَنْبُتُ بَيَْ المـَـاءِ وَالعَجَلِ)3( بْــعُ يَنْبُــتُ بَــنَْ الصَّ وَالنَّ

 وجواب PڄO محذوف ]أي: لو علموا لما قاموا على الكفر ولما استعجلوا[)4(، 
وPڃO مفعول PڃO، أي: Pڄ  ڃ  ڃ  ڃO الوقت الذي يستعجلون 
ورائهم  من  النار  فيه  بهم  تحيط  صعب  وقت  وهو  الوعد،  هذا  متى  بقولهم:  عنه 
لما  ينصرهم،  ناصراً  يجدون  ولا  نفوسهم،  من  دفعها  يقدرون على  فلا  وقدامهم، 
PڃO متروكاً بلا  أن يكون  الكفر والاستهزاء. ويجوز  الصفة من  بتلك  كانوا 
تعدية بمعنى: لو كان معهم علم ولم يكونوا جاهلين لما كانوا مستعجلين، ويكون 
 Oڇ چ   چ   چ   چ   Pڃ    أي:  بمضمر،  منصوباً   OڃP

يعلمون أنّم كانوا على الباطل. 

PڎO تفجأهم الساعة أو النار التي وعدوا بها فتغلبهم، ويقال لمن غلب 

في الحجاج: مبهوت، وفي قوله: Pڑ  ک  کO تذكير بإنظاره وإمهاله إيّاهم، 
أي: لا يمهلون بعد طول الإمهال. 

ڳ   ڳ   ڳ   ڳ   گ   گ   گ   گ       ک  
ڻ   ڻ   ڻ   ڻ   ں   ں   ڱ   ڱ    ڱ    ڱ  

))) الكشاف ج3: 117.
))) عن أبي عبيد. الكشف والبيان ج6: 276.

))) البيت للشماخ. تفسير مقاتل بن سليمان ج2: 373 وفيه: والنبع منبته بالصخر...وهو غير موجود 
في ديوانه.

))) ساقطة من ب، ج.



ۀ   ۀہ  ہ  ہ  ہ  ھ  ھ  ھ  ھ  ے   ے  
ۆ   ۇ    ۇ   ڭ   ڭڭ   ڭ   ۓ   ۓ  
ۆ      ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ   ۉ  ۉ  
ئو    ئە   ئە   ئا    ئا   ى   ى   ېې   ې   ې  
ٻٻ   ٻ   ٻ   ٱ   ئۆ    ئۆ   ئۇ   ئوئۇ  

پ  پ  پ    پ   ڀ       ڀ  ڀ  ڀ
ثمّ سلى سبحانه نبيّهt عن استهزائهم به بأنّ له في الأنبياء قبله أسوة، وأنّه 

يحلّ بهم وبال استهزائهم كما حلّ بأولئك. 

هم بل  الحفظ،  والكلاءة:  وعذابه،  الرحمن  بأس  من  أي:   Oۀ  Pۀ   

PھO عن ذكر ربّم لا يخطرونه ببالهم فضلًا عن أن يخافوا بأسه، والمراد 

أنّه أمر بسؤالهم عن الكالئ، ثمّ بيّ أنّم لا يصلحون لذلك، لإعراضهم عن ذكر 
Pے   ے   )بل(، وقال:  )أم( من معنى  بما في  ثمّ أضرب عن ذلك  يكلؤهم.  من 
ۓ ۓ  ڭO العذاب تتجاوز منعنا وحفظنا، ثمّ استأنف فبيّ أنّ ما ليس 
غيره  يمنع  كيف  بالنصر  الله  من  بمصحوب  ولا  ومنعها،  نفسه  نصـر  على  بقادر 

وينصره؟! 

ومتعناهم  أمهلناهم  منا،  هو  إنّما  الكلاءة  من  فيه  هم  ما   OۋP قال:  ثمّ 
ينزع  أنّم لا  الأمد، فظنوا   Oٺۉ  ې  ېP متعنا  الدنيا كما  بالحياة 

عنهم ثوب الأمن والطمأنينة.

Pى  ى  ئا  O ننقص أرض الكفر بتسليط المسلمين عليها وإظهارهم 

تفسير سورة الأنبياء/الآيات 45-41. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..387



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 388

على أهلها، وقيل: ننقصها بموت العلماء)1(. وعلى القول الأوّل ففي قوله: Pئا  ئا   
ئە  ئەO تصوير لما كان يجريه الله على أيدي المسلمين من الغلبة على ديار 

المشركين، والنقص من أطرافها.

مَّ ـ على الخطاب للنبيtّ ـ.  وقرئ: لا تُسْمِعُ الصُّ

ٹ   ٿ    ٿ   ٿ     ٿ   ٺ   ٺ   ٺ    ٺ  
ڦ   ڦ   ڤ       ڤ   ڤ       ڤ   ٹ   ٹ   ٹ  
ڦ  ڦ  ڄڄ  ڄ  ڄ   ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  چ  
ڌ   ڍ   ڍ   ڇ   ڇ   ڇ    ڇ    چ   چچ  
ڑ   ژ   ژ   ڈ   ڈ    ڎ    ڎ   ڌ  
گ   گ    گ   گ   ک   ک     ک    ک   ڑ  

ڳڳ  ڳ  ڳ    ڱ  ڱ
أي: وإن مسّهم مما أنذروا به أدنى شيء لذلّوا وأقروا بالظلم على أنفسهم، 
وفي النفحة معنى القلة لبناء المرة، ولقولهم: نفحته الدابة وهو ريح يسير، ونفحه 

بعطية إذا رضخه. 

Pڤ  ڤO ذوات القسط فحذف المضاف، ووصفت الموازين بالقسط 

وهو العدل مبالغة، كأنّا في أنفسها قسط لأهل Pٿ ڦO أي: لأجلهم، أو 
هو كاللام في قولك: لخمس ليال خلون من الشهر، ومنه قول النابغة:

سَــابعُِ)2( العَــامُ  وَذَا  أَعْــوَامٍ  ةِ  لسِِــتَّ فَعَرَفْتُهَــا      لَهــا  آيَــاتٍ  ــمْتُ  تَوَسَّ

))) عن الضحاك وغيره. تفسير الماوردي ج3: 449.
))) ديوان النابغة الذبياني: 79، وفيه: توهمت.



إساءة  يزاد في  ينقص من إحسان محسن، ولا  Pڦ  ڦ  ڦ  ڄO لا 

مسيء.

أحضـرناها   Oچ چ   ڃ   ڃ   ڃ   Pڃ   الظلامة   Oچ Pڄ  

للمجازاة. ويجوز أن يؤنث ضمير المثقال لإضافته إلى الحبّة، كما يقال: ذهبت بعض 
أصابعه، وقرأ الصادقj وابن عباس ومجاهد: آتينا بها ـ بالمد ـ، وهي مفاعلة من 

الإتيان بمعنى: المجازاة والمكافاة، لأنّم أتوه بالأعمال وأتاهم بالجزاء. 

 Oڎ   ڈP أي: وآتيناهما به ضياء OۈPالتوراة، و :OڌPو
والمعنى: إنّه في نفسه ضياء وذكرى، أو يريد أتيناهما بما فيه من الشرائع ضياء وذكرى، 

وقيل: PڌO فلق البحر)1(، وقيل: المخرج من الشبهات)2(.

ومحلّ PژO جر على الوصف، أو نصب على المدح، أو رفع عليه. 

إلى  ذلك  ودوام  ومنافعه،  خيره  وبركته:   Oگ Pگ    القرآن   OگP

يوم القيامة. 

ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ      ڻ   ڻ   ڻ   ں     ں   ڱ     
ہ  ہ  ھ  ھ  ھ  ھ    ے   ے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭ  
ڭ  ڭ  ۇ  ۇ  ۆ   ۆ  ۈ  ۈ    ۇٴ  ۋ  
ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  ۉ   ې  ې   ې  ې  ى  ى  ئا  ئا  
ئە   ئە    ئو  ئو          ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې  
ئې     ئې  ئى  ئى  ئى  ی  ی  ی     ی  
پ    پ   پ   ٻ   ٻ   ٻ      ٻ   ٱ   ئج   

))) عن الضحاك. الكشاف ج3: 121.
))) عن محمّد بن كعب. الكشاف ج3: 121.

تفسير سورة الأنبياء/الآيات 57-51. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..389



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 390

پ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٺ        ٺ       ٺ  ٺ  ٿ   ٿ  
ٿ  ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ       ڤ

الرشد: الاهتداء لوجوه الصلاح، ومعنى إضافته إليه: أنّه رشد مثله، وأنّه 
رشد له شأن، وقيل: هو الحجج الموصلة إلى التوحيد)1(، وقيل: النبوّة)2(.

Pڻ  ڻO أي: من قبل موسى وهارون.

Pڻ     ۀO أي: بصفاته الرضية وأسراره PۀO حتى أهّلناه لخلتنا. 

PہO يتعلّق بـPںO أو بـPڻO، وقوله: Pھ  ھ  ھO تصغير 

لشأن آلهتهم، وتحقير لها، ولم ينو للعاكفين مفعولًا وأجراه مجرى ما لا يتعدّى، أي: 
عن  وروي  عليها.   OۓP لقال:  التعدية  قصد  ولو  لها،  للعكوف  فاعلون 
الأصبغ بن نباتة أنّه قال: إنّ أمير المؤمنينj مرّ بقوم يلعبون الشطرنج فقال: ))ما 

هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون؟! لقد عصيتم الله ورسوله(()3(. 

اعترفوا بتقليد الآباء حين لم يجدوا حجّة في عبادتها، وكفى أهل التقليد عاراً 
وسبّة أنّ عابدي الأوثان منهم.

PےO من التوكيد الذي لا يصحّ الكلام مع الإخلال به، لأنّ العطف على 

ضمير هو في حكم بعض الفعل لا يجوز، أي: أنتم ومن قلّدتموهم قد انخرطتم في 
سلك ضلال ظاهر غير خاف. 

PڭO له: هذا الذي PبحO به أجدّ هو وحقّ PېO هزل ولعب! إذ 

))) التبيان ج7: 255.
))) عن ابن عيسى. تفسير الماوردي ج3: 450.

))) مجمع البيان ج7-8: 52 عن العياشي، سنن البيهقي الكبرى ج10: 212.



تعجّبوا من تضليله إيّاهم، واستبعدوا أن يكونوا على ضلال.

والضمير في PئۆO للسماوات والأرض، أو للتماثيل. 

التاء زيادة معنى  الباء، وفي  التاء فيها بدل من الواو المبدّلة من   OئىP

وهو التعجب، كأنّه تعجب من تسهل الكيد على يده وتأتيه، لصعوبته وتعذره في 
زمن نمرود مع فرط عتوه واستكباره، وعن قتادة: )قال ذلك سّراً من قومه()1(.

وروي: إنّم خرجوا في يوم عيد لهم، فجعل إبراهيم أصنامهم جذاذاً أي: 
قطعاً، من الجذّ وهو القطع، كسّها كلها بفأس في يده حتى إذا لم يبق إلا الصنم 
الكبير علّق الفأس في عنقه)2(. وقرئ: جذاذاً جمع جذيذ، وإنّما استبقى الكبير، لأنّه 
PپO، لما كانوا يسمعونه من إنكاره لدينهم  غلب في ظنه أنّم لا يرجعون إلا 
وسبه لآلهتهم، فأراد أن يبكتهم بقوله: Pبَلْ فَعَلَهُ كَبيُِرهُمْ هَذَا فَاسْأَلُوهُمOْ. وعن 
المشكلات()3(،  العالم في حلّ  إلى  يرجع  إلى )كبيرهم( كما  أي:   OپP( الكلبي: 
فيقولون له: ما لهؤلاء مكسورة وما لك صحيحاً والفأس على عاتقك؟ فتبيّ لهم 

أنّه عاجز لا ينفع ولا يضّر، وأنّم في عبادته على غاية الجهل.

Pٺ       ٺ  ٺ  O أي: من فعل هذا الكسر والحطم إنّه لشديد الظلم، 

لجرأته على آلهتنا. 

 ،OٹP خبر مبتدأ محذوف، أو منادى، والأوجه أن يكون فاعل OٹP

لأنّ المراد الاسم لا المسمّى. 

))) تفسير الطبري ج17: 28. 
))) عن السدي. تفسير الطبري ج17: 28. 

))) الكشاف ج3: 123.

تفسير سورة الأنبياء/الآيات 60-58. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..391



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 392

ڄ   ڄ   ڄڄ   ڦ   ڦ    ڦ   ڦ   ڤ     ڤ   ڤ  
ڃ   ڃ  ڃ  ڃچ  چ  چ  چ  ڇ   ڇ  
ڈ   ڎ    ڎ       ڌ   ڍڌ   ڍ  ڇ   ڇ  
گ  گ  ک   ک   ک    ک   ڑ   ڑ   ژ   ژ   ڈ  
ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ   ڳ   ڳ    گڳ   گ  
ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ   ڻ   ڻ   ڻ        ں   ں  
ہ  ہھ  ھ   ھھ  ے  ے  ۓ  ۓ  ڭ  ڭ   
ڭ  ڭ  ۇ  ۇ  ۆ           ۆ   ۈ  ۈ  ۇٴۋۋ  ۅ  

ۅ  ۉ  ۉ  ې 
الناس  من  بمرأى  مشاهداً  معايناً  أي:   Oڦ ڦ   ڦ   Pڤ     فجيئوا  أي: 
يحضرون  أو  فعله،  بما  عليه   Oڄ Pڦ   الحال  موضع  في  فهو  ومنظر، 

عقوبتنا له. 

من  قصداً  يكن  ولم  الكلام،  معاريض  من   Oڇ ڇ    Pچ  

هذا  على  لنفسه  تقريره  قصد  وإنّما  الصنم،  إلى  الفعل  ينسب  أن  إلى   jإبراهيم
الأسلوب تبكيتاً لهم، كما لو قال لك صاحبك وقد كتبت كتاباً بخط رائق وأنت 
الكتابة، فقلت  أمي لا يحسن  أنت كتبت هذا؟ وصاحبك  مشهور بحسن الخط: 
له: بل كتبته أنت، وقصدك بهذا الجواب تقريره لك مع الاستهزاء به، لا نفيه عنك 

وإثباته لصاحبك الأمي.

فعلّق  فاسألوهم،  ينطقون  كانوا  إن  كبيرهم  فعله  بل  تقديره:  إنّ  وقيل: 
الكلام بشرط لا يوجد)1(.

))) عن القتيبي.الكشف والبيان ج6: 280، تنزيه الأنبياء: 29.



فيقرأ ويبتدأ  عليه،  ويوقف  فعله  من   Oچ Pچ   التقدير:  إنّ   وقيل: 
.)1(Oڇ   ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍP

فلما ألقمهم الحجر Pئى ڎ      ڎ   ڈ  ڈ  ژ  ژO على 
.Oالِيَِن هُ لَنَِ الظَّ تنَِا إنَِّ الحقيقة لا من ظلمتموه حين قلتم: Pمَنْ فَعَلَ هَذَا بآِلَِ

والمعنى:  انقلب،  وانتكس:  أعلاه،  أسفله  فجعلت  قلبته  الشيء:  ونكست 
انتكسوا عن كونهم مجادلين لإبراهيم وصاروا مجادلين عنه حين نفوا عنها القدرة 
به  PکO لفرط إطراقهم، خجلًا مما بهتهم  النطق، أو يريد قلبوا على  على 

إبراهيم، فما أجابوا جواباً إلا ما هو حجّة عليهم. 

PڻO صوت يعلم به أنّ صاحبه متضجر، تأفف بهم إذ أضجره ما رأى 

من ثباتهم على عبادتها بعد وضوح الحقّ وانقطاع العذر، واللام لبيان المتأفف به، 
أي: PۀO ولآلهتكم هذا التأفف. 

الرجل  أنّ  حتى  الحطب  فجمعوا  وتحريقه،  إهلاكه  على  أزمعوا  غلبوا  ولما 
ليمرض فيوصي بماله يشترى به حطب لإبراهيم! ثمّ أشعلوا ناراً عظيمًا كادت الطير 
فيها،  به  فرموا  مغلولًا  مقيّداً  المنجنيق  في  وضعوه  ثمّ  وهجها،  من  الجو  في  تحترق 
وذكر أنّ جبرائيل قال له حين رمي به: هل لك حاجة؟ قال: أما إليك فلا، قال: 
فاسأل ربّك، قال: حسبي من سؤالي علمه بحالي)2(. وعن الصادقj: ))أنّه قال: 
يا الله يا واحد يا أحد يا صمد يا من لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، فحسـرت 

النار عنه، وأنّه لمحتبي ومعه جبرائيل وهما يتحدّثان في روضة خضراء(()3(. 

))) عن الكسائي. الكشف والبيان ج6: 280.
))) الكشف والبيان ج6: 281.

))) تفسير القمي ج2: 73. الكافي ج8: 369 باختلاف يسير.

تفسير سورة الأنبياء/الآيات 70-61. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..393



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 394

P ۆ  ۆ   ۈO يعني: ذات برد وسلام، فبولغ في ذلك، كأنّ ذاتها برد 
ابن  وعن  ضار،  غير  برداً  وابردي  إبراهيم،  منك  فيسلم  ابردي  والمراد:  وسلام، 
الحرّ  من  طبعها  النار  عن  الله  نزع  ببردها()1(.  لأهلكته  ذلك  يقل  لم  )لو  عباس: 
والإحراق وأبقاها على الإنارة والإشراق كما كانت، والتحقيق: أنّ النار من جهة 

مطاوعتها فعل الله تعالى وإرادته كانت كمأمور أُمر بشيء فامتثله.

PۋO أن يكيدوه فما كانوا إلا مغلوبين مقهورين. 

ئە   ئە   ئا   ئا   ى    ى    ې     ې   ې   
ئو   ئو  ئۇ     ئۇ  ئۆئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې  ئې   
ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ   پ  

ٺ   ٺ   ٺ    ٺ   ڀڀ   ڀ   ڀ   پ  

ڤ  ٹ   ٹ    ٹ    ٹ   ٿ   ٿ   ٿ   ٿ  

ڤ ڤڤڦ   ڦ ڦ ڦ   ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  

ڃڃ  ڃ    ڃ  چ     چ 

أي: نجينا إبراهيم ولوطاً ـ وهو ابن أخيه ـ من نمرود وكيده من كوثى)2( 
Pې    ى   ى   ئا  ئاO وهي الشام. وبركاتها الواصلة إلى العالمين: أنّ أكثر 

تكثر  بلاد خصب  إنّا  وقيل:  العالمين شرائعهم،  فانتشـرت في  فيها  بعثوا  الأنبياء 
أشجارها وثمارها ويطيب العيش فيها، روي: أنّه نزل بفلسطين، ولوط بالمؤتفكة، 

))) الدر المنثور ج4: 323.
ينظر:  النار.  الخليلj، وبها طرح في  إبراهيم  مولد  فيها  كان  بابل  أرض  من  ناحية  كوثى: هي   (((

معجم البلدان ج4: 487.



وبينهما مسيرة يوم وليلة )1(. 

والنافلة: ولد الولد، قيل: إنّه سأل الولد فأُعطي PئۇO وأُعطي Pئى 
ئۆO أي: زيادة وفضلًا من غير سؤال)2(، أي: PئېO للنبوّة والرسالة. 

Pٱ  ٻO يقتدى بهم في دين الله.

PٻO إلى طريق الحقّ والدين القويم PٻO وكل من صلح أن 

يكون قدوة للخلق، فالهداية محتومة عليه، مأمور هو بها من جهة الله تعالى، وأوّلها 
أن يهتدي بنفسه ليعم الانتفاع بهداه، وتسكن النفوس إلى الاقتداء به. 

وPڳO منصوب بفعل مضمر.

P  ٿO يفسّه PٿO أي: حكمة وهو ما يجب فعله، أو فصلًا بين 

الخصوم، وقيل: هو النبوّة)3(. وPٹO سدوم. 

Pڄ  ڃO أي: في أهل رحمتنا، أو في الجنّة. 

ڌ   ڍ    ڍ   ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چ   چ  

ڑ   ژ       ژ   ڈ   ڈ   ڎ      ڎ   ڌ  

ڑ  کک  ک  ک  گ  گ  گ   گ  ڳ  

ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ       ں  ں  ڻ  

ہہ   ہ   ۀ    ۀ   ڻ   ڻ   ڻ  

ۓ   ۓ   ے   ے    ھھ   ھ    ہھ  

))) تاريخ الطبري ج1: 151.
))) عن ابن زيد وغيره. تفسير الطبري ج17: 36.

))) تفسير السمرقندي ج2: 433.

تفسير سورة الأنبياء/الآيات 78-76. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..395



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 396

ۆ  ۆ   ۇۇ    ڭ   ڭڭ   ڭ  

ۈ ۈۇٴ ۋ ۋۅ   ۅ  ۉ  ۉ  ې 

أي: Pڇ  ڇO هؤلاء المذكورين.

Pڈ  ژ  ژO أي: جعلناه منتصراً منهم، من: نصرته فانتصر.

وPڎ  ڎO: الطوفان وما كان فيه من تكذيب قومه. 

واذكر Pۓ ڳO، وPڳO بدل منهما. والنفش: الانتشار بالليل.

PڻO جمع الضمير لأنّه أرادهما والمتحاكمين إليهما.

بالغنم   jداود حكم  للفتوى،  أو  للحكومة   Oمْنَاهَا Pفَهَّ في  والضمير 
لصاحب الحرث، فقال سليمانj ـ وهو ابن إحدى عشرة سنة ـ: غير هذا يا نبيّ 
الله، أرفق بالفريقين، فقال: وما ذاك؟ قال: يدفع الغنم إلى صاحب الحرث فينتفع 
بها، والحرث إلى صاحب الغنم فيقوم عليه حتى يعود كما كان، فقال: القضاء ما 
أنّ  إلا  بالوحي،  حكما  جميعاً  أنّما  والصحيح:  بذلك)1(.  الحكم  وأمضى  قضيت، 
بالظن  يحكموا  أن  يجوز  لا  الأنبياء  لأنّ  داود،  حكومة  نسخت  سليمان  حكومة 

والاجتهاد، ولهم طريق إلى العلم.

وفي قوله: Pہھ  ھ  ھO دلالة على أنّ كليهما كان مصيباً. 

PڭO حال بمعنى: مسبّحات، ويجوز أن يكون على الاستئناف، كأنّ 

قائلًا قال: كيف سخّرهن؟ فقال: يسبحن.

وPۇٴO إما معطوف على PۓO وإما مفعول معه، وكانت الجبال 
تجاوبه بالتسبيح، وكانت الطير تسبح معه بالغداة والعشي.

))) تاريخ الطبري ج1: 253.



Pڭ  ۇO أي: قادرين على أن نفعل هذا وإن كان عجباً عندكم، 

وقيل: وكنا نفعل مثل ذلك بالأنبياء)1(. 

وإنّما  داود،  الدرع  صنع  من  وأوّل  الدرع،  هنا  والمراد  اللباس،  واللبوس: 
كانت صفائح فسـردها)2( وحلّقها فجمعت الخفة والتحصين.

والياء  وجل،  عزّ  لله  فالنون  والياء،  والتاء  بالنون   OۇٴP وقرئ: 
لداود أو للبوس، والتاء للصنعة. والبأس: المراد به الحرب والقتال. 

ئوئو   ئە   ئە   ئا   ئا    ى     ى   ې   ې     ې  

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ   ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ  ئۈ   

ٺ     ڀ   ڀ    ڀ   پڀ   پ   پ    پ   ٻ  
ٺ  ٺ      ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ      ٹ  ٹ  ٹ  
ڄ     ڄ   ڦڄ   ڦ    ڦ    ڦ   ڤ   ڤ    ڤ   ڤ   
چ    چ   چ   ڃ   ڃ      ڃ   ڃ    ڄ  
ڌ   ڌ       ڍ   ڍ   ڇڇ   ڇ   ڇ   چ  

ڎ  ڎ  ڈڈ  ژ  ژ  ڑ      ڑ

أراد  إذا  لسليمان  مطيعة  الريح  كانت   .OَالِْبَالP على  عطف   OېP

حَيْثُ  Pرُخَاءً  قوله:  وذلك  أرخت،  ترخي  أن  أراد  وإذا  عصفت،  تعصف  أن 
أَصَابOَ)3(، وكان هبوبها على حسب ما يريد ويحتكم آية إلى آية.

Pئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆO: تجري الأشياء على ما يقتضيه علمنا وحكمتنا. 

))) تفسير ابن عباس ج3: 272.
))) السرد: الثقب ونسج الدروع. )الصحاح: مادة سرد(    

))) ص: 36.

تفسير سورة الأنبياء/الآيات 86-81. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..397



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 398

له   OپP الجواهر  فيستخرجون  البحار  في   Oٻ Pٻ  

أعمالًا سواء من بناء المدائن والقصور، واختراع الصنائع العجيبة، والله جل اسمه 
يحفظهم من أن يمتنعوا عليه أو يزيغوا عن أمره، أو يكون منهم فساد فيما عملوه. 

النفس من مرض  الضرر في  ـ:  بالضم  ـ  والضُّ   Oٿ  ٿ  ٹPبـ ناداه 
وهزال، وبالفتح: الضـرر في كل شيء.

بغاية  ربّه  الرحمة، وذكر  يوجب  ما  نفسه  ذكر عن  السؤال حيث  ألطف في 
الرحمة وكنى عن المطلوب.

الأولاد  كثير  أيوب  وكان  والأمراض،  الأوجاع   Oڦ ڦ    ڦ   Pڤ  

والأموال، فابتلاه الله تعالى بذهاب ولده وماله، وبالمرض في بدنه ثلاث عشرة سنة 
أو سبع سنين وسبعة أشهر، فلما كشف الله ضّره أحيا ولده ورزقه مثلهم ونوافل 

منهم.

PڃO منا، أي: لرحمتنا العابدين وذكرنا إيّاهم بالإحسان لا ننساهم، أو 

PڃO منا لأيوب وتذكرة لغيره من العابدين، ليصبروا كما صبر حتى يثابوا كما 

أثيب في الدنيا والآخرة. 

Pڇ  ڇO قيل: هو إلياس، وقيل: هو اليسع، وقيل: إنّه نبيّ كان بعد 

سليمان، يقضي بين الناس كقضاء داود، ولم يغضب قط إلا لله عزّ وجل)1(. 

ک  ک   ک  ک  گ  گ  گ  گ  ڳ  ڳ   ڳ  
ڻ   ڻ    ڻ   ں   ں      ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ  
ھھ   ہ    ہ    ہ   ہ   ۀ   ۀ   ڻ  

))) عن الجواد8. قصص الأنبياء للراوندي: 212.



ھ  ھ  ے     ے  ۓ   ۓ ڭ  ڭ  
ڭ  ڭ   ۇ  ۇ  ۆ  ۆ   ۈ   ۈ  ۇٴ  
ې   ېې   ۉ    ۉ      ۅ    ۅ   ۋ   ۋ  
ې  ى  ى  ئا      ئا  ئە  ئەئو  

ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ 
PکO الحوت، وصاحبه يونس بن متى، برم بقومه لطول ما ذكّرهم فلم 

يذّكّروا وأقاموا على كفرهم، فراغمهم فظن أنّ ذلك سائغ حيث لم يفعله إلا غضباً 
لله وأنفة لدينه وبغضاً للكفر وأهله، وقد كان الأولى به أن يصابر وينتظر الإذن من 

الله جل اسمه في مهاجرتهم فابتلي ببطن الحوت.

ومعنى مغاضبته لقومه: أنّه أغضبهم بمفارقته لخوفهم حلول العقاب عليهم 
عندها. وسأل معاوية ابن عباس كيف يظن نبيّ الله أن لا يقدر عليه؟ فقال: هو 
من القدر لا من القدرة)1(، يعني: أن لن نضيّق عليه كما في قوله: Pوَمَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ 
رِزْقُهOُ)2(. وقيل: إنّه استفهام تقديره: أفظن أن لن نقدر عليه؟ فحذف الهمزة)3(، 

وقيل: معناه: فظن أن لم تعمل فيه قدرتنا)4(. 

Pڳ  ڱO أي: في الظلمة الشديدة في البحر في بطن الحوت، أي: بأنّه 
Pڱ  ڱ  ں     ںO، أو هو بمعنى: Pڻ   ڻ  ڻ  ۀO أي: من الذين 

ـ  بنون واحدة وبتشديد الجيم  ـ  ننجي، وننّجي، ونجي  الظلم. وقرئ:  يقع منهم 

))) الكشاف ج3: 132.
))) الطلاق: 7.

))) عن ابن زيد. تفسير الطبري ج17: 63.
))) معاني القرآن للفراء ج2: 209 باختلاف.

تفسير سورة الأنبياء/الآيات 90-87. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..399



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 400

والنون لا تدغم في الجيم، وربّما أخفيت فحذفت في الكتابة وهي في اللفظ ثابتة، 
فظن الراوي ذلك إدغاماً. 

PۇO بلا ولد، ثمّ رد  سأل الله تعالى زكريا أن يرزقه وارثاً، ولا يدعه 
ولداً  ترزقني  لم  إن  يعني:   Oۈ ۆ    Pۆ   فقال:  واستسلم  الله  إلى  الأمر 

يرثني فلا أبالي فإنّك خير وارث. 

Pۉ     ۉ   ېO أي: وجعلناها صالحة لأن تلد بعد أن كانت 

رددنا  وقيل:  الخلق)1(.  سيئة  وكانت  الخلق  حسنة  جعلناها  معناه:  وقيل:  عاقراً. 
عليها شبابها. 

PېO الضمير للأنبياء المذكورين، أي: استحقّوا الإجابة منا لمسارعتهم 

P ى  ئاO ومبادرتهم إلى الطاعات.

ذَرُ الْخِرَةَ وَيَرْجُو  Pئە  ئەO أي: راغبين وراهبين كقوله تعالى: Pيَْ

.)2(Oِه ةَ رَبِّ رَحَْ

تعالى)3(،  الله  لأمر  متواضعين  وقيل:  الله،  لأمر  ذللًا  أي:   OئۇP

وعن مجاهد: )الخشوع: الخوف الدائم في القلب()4(. 

ٱ   ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ   پ  
پ     ڀ  ڀڀ  ڀ  ٺ   ٺ  ٺ  ٺ  
ٹٹ   ٹ   ٹ   ٿٿ    ٿ   ٿ  

))) عن عطاء بن أبي رباح وغيره. الدر المنثور ج4: 334.
))) الزمر: 9.

))) عن مجاهد. الدر المنثور ج4: 334.
))) معالم التنزيل ج3: 39.



ڤ  ڤ    ڤ  ڤ   ڦ  ڦ      ڦ  ڦ  ڄ  
ڄ  ڄ  ڄ   ڃ     ڃ  ڃ    ڃ  چ  چ  
ڌ     ڍ   ڍ   ڇ   ڇ    ڇ   ڇ    چ    چ  
ڌ   ڎ  ڎ  ڈ  ڈ    ژ  ژ  ڑ  ڑ   
ک  ک   ک  ک  گ   گ  گ   گ     ڳ   

ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں   ں   ڻ  ڻ 
Pٻ  ٻO إحصاناً كلياً من الحلال والحرام جميعاً، كقولها: Pوَلَْ 

.)1(Oا يَمْسَسْنيِ بَشَـرٌ وَلَْ أَكُ بَغِيًّ

Pٻ  ٻ  پ  پO أي: فعلنا النفخ فيها من جهة روحنا وهو 

جبرائيلj، لأنّه نفخ في جيب درعها فوصل النفخ إلى جوفها. وإن جعلت نفخ 
أحييته،  أي:   )2(Oرُوحِي مِنْ  فِيهِ  Pوَنَفَخْتُ  قوله:  في  كما  الإحياء  بمعنى  الروح 
الزامر:  يقول  كما  جوفها،  في  أحييناه  أي:  فيها  عيسى  في  الروح  فنفخنا  فالمعنى: 

نفخت في بيت فلان، أي: نفخت في المزمار في بيته.

آية  حالهما  لأنّ  آيتين،  يقل:  لم   Oڀ ڀ   پ  Pپ  

واحدة وهي ولادتها إيّاه من غير فحل. 

أن  يجب  التي  ملّتكم  الإسلام  ملّة  إنّ  يعني:  الإسلام،  ملّة  بالأمّة:  والمراد 
 OٿP PٺO غير مختلفة  إليها ملّة  تكونوا عليها لا تنحرفون عنها، يشار 

إلهكم إله واحد فاعبدوني. 

))) مريم: 20.
))) الحجر: 29.

تفسير سورة الأنبياء/الآيات 97-91. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..401



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 402

الالتفات،  طريقة  الغيبة على  إلى  صرف  الكلام  أنّ  إلا  وتقطعتم،  الأصل: 
كأنّه يقبح عندهم فعلهم ويقول لهم: ألا ترون إلى عظيم ما ارتكب هؤلاء في دين 
الله؟ والمعنى: جعلوا أمر دينهم فيما بينهم قطعاً كما يتقسم الجماعة الشيء فيصير لهذا 
نصيب ولذلك نصيب، تمثيلًا لاختلافهم فيه، وصيرورتهم فرقاً وأحزاباً شتى يتبرأ 
بعضهم من بعض، ثمّ أوعدهم بأنّ هؤلاء الفرق المختلفة إليه يرجعون فيجازيهم 

بما عملوا. 

الكفران: مثل في حرمان الثواب، كما أنّ الشكر مثل في الإثابة إذا قيل: الله 
شكور، أي: لا يكفر سعيه.

نثبته في صحيفة  السعي،  Pڃ  ڃ  ڃO أي: نحن كاتبون ذلك 

عمله.

مَهُمَ  Pچ O مستعار للممتنع وجوده، كما في قوله سبحانه: Pإنَِّ الَله حَرَّ

عَلَ الْكَافِرِينOَ)1( أي: منعهما منهم، وأبى أن يكونا لهم، وقرئ: وحرم، ومعناه: 
ممتنع من PچO قدّرنا إهلاكها وغير متصور رجوعهم من الكفر إلى الإسلام، 
وPڇO مزيدة. وقال الزجّاج: )تقديره: حرام على قرية أهلكناها أن يتقبّل منهم 
عمل لأنّم لا يرجعون()2(. وعلى هذا فيكون PڭO خبر مبتدأ محذوف. ويجوز 
أن يكون التقدير: وحرام عليها ذلك المذكور في الآية المتقدّمة من السعي المشكور 

غير المكفور، لأنّم لا يرجعون عن الكفر. 

لا  رجوعهم  امتناع  لأنّ  له،  غاية  وهي   OڭPبـ  OڍP وتعلّقت 
يزول حتى يوم القيامة، وPڍO هذه هي التي يحكى بعدها الكلام، والجملة 

))) الأعراف: 50.
))) معاني القرآن وإعرابه ج3: 405.



الشرطية هنا هي الكلام المحكي بعد PڍO أعني: P ڌO وما في حيّزها.

 . أي: فتح سد Pڎ  ڎO فحذف المضاف، وقرئ: فُتِّحَتْ ـ بالتشديد ـ
والحدب: النشـر من الأرض، والنسلان والعسلان: الإسراع.

الفاء  فإذا جاءت  الفاء،  الجزاء مسدّ  المفاجأة وتسدّ في  وPڌO هي ظرف 
معها تعاونتا على وصل الجزاء بالشرط فيتأكّد، ولو قيل: إذا هي شاخصة أو فهي 

شاخصة لجاز، وهي ضمير مبهم يفسّه الإبصار.

في  وهو   OڳP يقولون:  والتقدير:  بمحذوف،  تعلّق   OڳPPو
 .Oگ     ڳP موضع الحال من

ہ  ہ  ہ  ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ 
ھ ھ ھھے ے ۓ ۓ ڭڭڭ  
ۋ   ۇٴ   ۈ   ۈ   ۆ   ۆ    ۇ   ۇ   ڭ  
ې     ې   ې   ې   ۉ      ۉ   ۅ   ۅ   ۋ    
ٻ   ٻٻ   ٻ   ٱ   ئا    ئا   ى   ى  
ٺ   ڀ   ڀ   ڀ   ڀ   پ    پ   پ   پ  
ٿ   ٿ  ٿ   ٺ    ٺ    ٺ   
ٿ  ٹ   ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  ڤ    ڤ  
ڃ   ڃڃ   ڄ   ڄڄ   ڄ   ڦ   ڦ   ڦ       ڤڦ  
ڃ       چ   چ  چ  چ  ڇ  ڇ       ڇ  ڇ  ڍ     

ڍ  ڌ      ڌ  ڎ  ڎ  ڈ
Pہ  ہO: وقودها وحطبها.

Pڻ  ڳ  ۀ  ہ   ہO يحتمل الأوثان والشياطين، لأنّم بطاعتهم لهم 

403.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة الأنبياء/الآيات 105-98



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 404

في حكم عبدتهم، والفائدة في مقارنتهم بآلهتهم: أنّم قدّروا أنّم يشفعون لهم عند 
الله، فإذا صادفوا الأمر على عكس ما قدّروه لم يكن شيء أبغض إليهم منهم. 

PېO الخصلة المفضلة في الحسن، وهي السعادة أو البشارة بالثواب 

أو التوفيق للطاعة.

والحسيس: الصوت الذي يحس، والشهوة: طلب النفس اللذّة يقال: اشتهى 
شهوة. 

مُ. وPٺ  ٺO: النفخة الأخيرة، كقوله: Pوَيَوْمَ  زُنُْ وقرئ: لا يَْ
رْضOِ)1( وعن الحسن: )حين  الَْ فِ  وَمَنْ  مَوَاتِ  السَّ فِ  مَنْ  فَفَزِعَ  ورِ  الصُّ فِ  يُنْفَخُ 
النار()4(، وقيل: حين  النار()2(، وعن الضحاك)3(: )حين يطبق على  يؤمر بهم إلى 
يذبح الموت على صورة كبش أملح وينادي: يا أهل الجنّة خلود لا موت، ويا أهل 

النار خلود لا موت)5(.

بالتهنئة،  الجنّة  أبواب  على  تستقبلهم  أي:   Oٺ Pٺ   

يقولون: PٿO وقت ثوابكم PٿO وعدكم ربّكم قد حلّ. 

اهُمOُ، وقرئ: يوم  بـPتَتَلَقَّ أو   Oڀ  ڀPبـ وPٹ  ٹO منصوب 
تطوى السماء ـ على البناء للمفعول ـ.

))) النمل: 87.
))) تفسير الطبري ج17: 78.

المائة.  بعد  مات  الخامسة،  الطبقة  من  المفسر،  الخراساني  الهلالي  مزاحم  بن  الضحاك  القاسم  أبو   (((
ينظر: طبقات المفسرين ج1: 216.

))) معالم التنزيل ج3: 41.
))) عن ابن جريج. تفسير الطبري ج17: 78.



وP ڤO الصحيفة، أي: كما يطوى الطومار للكتابة، أي: ليكتب فيه، 
أو لما يكتب فيه، لأنّ الكتاب أصله المصدر كالبناء، ثمّ يوقع على المكتوب. وقرئ: 
الكثيرة.  المعاني  من  فيه  يكتب  لما  أي:  المكتوبات  بذلك  والمراد   OڤP

قيل: السجل: ملك يطوي كتب بني آدم إذا رفعت إليه)1(، وقيل: هو اسم كاتب 
للنبيtّ )2(، وعلى هذا فالكتاب: اسم للصحيفة المكتوب فيها. 

Pڦ  ڄO مفعول نعيد الذي يفسّـره PڄO، و)ما( كافة للكاف، 

والمعنى: نعيد أوّل الخلق كما بدأناه، تشبيهاً للإعادة بالابتداء في تناول القدرة لهما على 
السواء. وأوّل الخلق: إيجاده من عدم، أي: فكما أوجدناه أوّلًا من عدم نعيده ثانياً، 
وقوله: Pڦ  ڄ  O كقولك: هو أوّل رجل جاءني، تريد: أوّل الرجال، ولكنك 
أوّل   :Oڄ Pڦ   معنى  فكذلك  رجلًا،  رجلًا  تفصيلهم  إرادة  ووحدّته  نكّرته 

الخلق، بمعنى: أوّل الخلائق، لأنّ الخلق مصدر لا يجمع. 

 OڄP ويجوز فيه وجه آخر: وهو أن ينتصب الكاف بفعل مضمر يفسّه
 OڦPظرف لـ Oڦ  ڄPو)مَا( موصولة، أي: نعيد مثل الذي بدأناه نعيده، و

أي: أوّل ما خلق، أو حال من الهاء المحذوف من الصلة.

PڄO مصدر مؤكد، لأنّ قوله: PڄO عدة للإعادة.

Pڃ  ڃ    چO أي: قادرين على أن نفعل ذلك. 

قيل: PڇO اسم لجنس ما أنزل على الأنبياء من الكتب، وPڍO: أم 

))) عن السدي وغيره. الدر المنثور ج4: 340.
))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج17: 82.

405.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. تفسير سورة الأنبياء/الآيات 105-98



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 406

الكتاب يعني: اللوح)1(، وقيل: زبور داود، والذكر: التوراة)2(.

ذِينَ كَانُوا يُسْتَضْعَفُونَ...  أي: PڌO المؤمنون، كقوله: Pوَأَوْرَثْنَا الْقَوْمَ الَّ
وقيل:  الزمان(()4(.  آخر  في  المهدي  أصحاب  ))هم   :jالباقر وعن   .)3(Oالآية

الأرض هي أرض الجنّة)5(. 

گ          ک   ک   ک   ک   ڑ       ڑ       ژ   ژ   ڈ  
گ  گ       گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ     ڱ   ڱ    ڱ      
ڱں   ں  ڻ    ڻ  ڻ  ڻ  ۀ   ۀ  ہ   
ڭ       ۓ    ۓ   ے   ے      ھ     ھ   ھ   ھ   ہہ   ہ  
ۈ   ۈ   ۆ    ۆ   ۇ   ۇ   ڭ   ڭ       ڭ  
ۇٴ  ۋ  ۋ   ۅ    ۅ  ۉ      ۉ  ې  ې   ې  ې      ىى  

ئا  ئا     ئە       ئە  ئو  ئو  ئۇ
PژO إشارة إلى المذكور في السورة من الأخبار والمواعظ.

PڑO أي: كفاية موصلة إلى البغية.

كان صلوات الله عليه وآله Pگ  گO كافة، إذ جاء بما يسعدهم إن 
 OگP الوجه في كونه  إنّ  أُتي من عند نفسه، وقيل:  يتبعه فقد  اتبعوه، ومن لم 

))) عن مجاهد وغيره. تفسير الطبري ج17: 81.
))) عن الشعبي. تفسير الطبري ج17: 81.

))) الأعراف: 137.
))) تفسير القمي ج2: 77.

))) عن سعيد بن جبير وغيره. تفسير الطبري ج17: 82.



للكافرين: أنّ عقابهم أخّر بسببه، وأمنوا به عذاب الاستئصال)1(. 

PڳO لقصر الحكم على شيء، كما يقال: إنّما زيد قائم، أو لقصر الشيء 

على حكم، كقولك: إنّما يقوم زيد، وقد اجتمع كلاهما في الآية، لأنّ Pڳ  ڳ  
ڳO مع فاعله بمنزلة: إنّما يقوم زيد، وPڱ   ڱ    ڱ      ڱO بمنزلة: 
إنّما زيد قائم، وفائدة اجتماعهما: الدلالة على أنّ الوحي إلى رسوله مقصور على أنّ 

الله عزّ اسمه استأثر بالوحدانية.

الطريقة  هذه  على  الوارد  الوحي  أنّ   Oڻ ڻ     Pں   قوله:  وفي 
موجب أن تخلصوا التوحيد لله. ويجوز أن يكون )ما( موصولة، فيكون معناه: أنّ 

الذي يوحى إلّي. 

أعلمتكم، ولكنّه كثر استعماله في معنى الإنذار،   :  OہP ومعنى 
ومنه قول ابن حلّزة: 

آذَنَتْنَـــا ببَِيْنهَِـــا أَسْـــاَءُ)2(

والمعنى: إنّ بعد إعراضكم عن قبول توحيد الله وتنزيهه عن الأنداد، كرجل 
بينه وبين أعدائه هدنة، فنبذ إليهم العهد وآذنهم جميعاً بذلك.

Pہ  ہO أي: مستوين في الإعلام به لم يطوه عن أحد منهم.

وPے  ۓO من غلبة المسلمين عليكم أو القيامة، كائن لا محالة إلا أنّ 
الله تعالى لم يطلعني عليه. 

Pڭ      ڭO سبحانه PڭO السّر والعلانية منكم، وهو مجازيكم على 

))) عن ابن عباس. تفسير الطبري ج17: 83.
))) ديوان الحارث بن حلزة اليشكري: 66، وبقيته: ربّ ثاو يملّ منه الثواء.

تفسير سورة الأنبياء/الآيات 112-106 .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..407



. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..جوامع الجامع/ج3 408

ذلك.

كيف  لينظر   OۅP امتحان  الموعد  هذا  تأخير  لعل   OھP وما 
تعملون، أو تمتيع لكم Pۉ      ۉ  O ليكون ذلك حجّة عليكم. 

الاكتفاء  على   Oې وPې    ،tّالنبي قول  حكاية  على   OېP وقرئ: 
بالكسـرة، وربّ احكم ـ على الضم ـ وربّ أحْكَم ـ على أفعل التفضيل ـ. 

 :OىP قوله:  ومعنى  ببدر.  فعذّبوا  لقومه  العذاب  باستعجال   jأمر
لاتحابهم، وافعل بهم ما يستحقّونه.

نصـر  وقد  تظنون،  ما  خلاف  على  تجري  التي  الحال  من   Oئو Pئە  ئو  

رسولهt عليهم، وخذلهم وخيّب ظنونهم.



فهرس المحتويات





فهرس المحتويات

5 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . سورة هود

56. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . سورة يوسف

106. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . سورة الرعد

130. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . سورة إبراهيم

سورة الحجر. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .154

سورة النحل. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .174

220. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . سورة الإسراء

265. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . سورة الكهف

305. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  سورة مريم

335. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . سورة طه

سورة الأنبياء . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .373

409. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  فهرس المحتويات




