
ْهُورِيَّةُ العِرَاقِ جُم
دِيوَانُ الوَقْفِ الشيْعِيّ

َاثِ الِحلِّيِّ كَّمَةٌ تُعْنَى بِالتُّر َ لَّةٌ فَصْلِيَّةٌ مُح َ مَج
تَصْدُرُ عَنِ:

ْقِيَةِ العِلْمِيَّةِ مُعتَمَدَةٌ لِأَغْرَاضِ التَّر
نَةُ )الثالثة(/الَمجلَّدُ )الثالث(/العَدَدُ )التاسع( السَّ

م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م رَّ مُح



سة.قسم شؤون المعارف الإسلاميَّة والإنسانيَّة. مركز تراث الِحلَّة. العتبة العباسيَّة المقدَّ
سة قسم  مة تُعنى بالتراث الِحلِّي / تصدر عن العتبة العبَّاسيَّة المقدَّ تراث الِحلَّة : مجلَّة فصليَّة محكَّ
شؤون المعارف المعارف الإسلاميَّة والإنسانيَّة مركز تراث الِحلَّة.- الِحلَّة/ العراق : العتبة العباسيَّة 

سة، قسم شؤون المعارف الإسلاميَّة والإنسانيَّة، مركز تراث الِحلَّة. 1437 هـ = 2016- المقدَّ
مجلَّد : جداول، صور طبق الأصل ؛ 24 سم

فصليَّة.-السنة الثالثة، المجلَّد الثالث، العدد التاسع )أيلول 2018(-
ردمد: 2412.9615

ن إرجاعات ببليوجرافيَّة. يتضمَّ
ة. النصّ باللغة العربيَّة ؛ ومستخلصات باللغة الإنجليزيَّ

1. العلماء المسلمون )شيعة(--العراق--الِحلَّة--تراجم--دوريَّات. 2. الِحلَّة )العراق(--
تاريخ--دوريَّات. ألف. العنوان

BP192.8 .A8374 2018 VOL.3 NO. 9 
مركز الفهرسة ونظم المعلومات



ـيِّد مسلم الِحلِّيّ  المنَهَجُ الكلاميّ عند السِّ
في كتابه )القرآن والعقيدة(

The Verbal Approach of Sayyid 
Muslim Al-Hilli in his Book  

(Al-Quran Wal Aqida)

 م.د. محمود عبد الحسين عبد عليّ الثعالبّي
جامعة ميسان/كليَّة التربية

Lect. Dr. Mahmoud Abdul-Hussein Abid Ali 
Al-Tha'aliby 

University of Missan/College of Education



157

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

�ص البحث ملخَّ

د وآله الطاهري��ن، لا جرمَ أنَّ  الحم��د لله ربّ العالمين، والصلاة والس�الم على محمَّ
ا كانت مركزًا للعلوم الدينيَّة عند  الحلّة الفيحاء قد أنجبت العلماء الكبار ومازالت، وإَّهن
ّ )ت 726 هـ(، ترفد الإس�الم  مة الِحِّيل الإمامي��ة وتيارًا لطلاب العلوم الدينيَّة أيام العَّال
بالدعاة إليه وبالمبلغين بفقه أهل البيت، وهي مستمرة بالعطاء العلميّ حتَّى عصرنا 
ل��ت الأنظ��ار إلى حوزة النج��ف الأشرف، فهذا أح��د أبنائها الأبرار  الح��اضر، وإن تحوَّ
ّ الذي درس ع�ىل يد أعاظم علماء ح��وزة النجف المحدثين  مة الس��يِّد مس��لم الِحِّيل العَّال

وزامل أبرز مراجعها وعلمائها السيِّد الخوئيّ )ت 1411هـ(،

 إرثًا كبيًرا في العلوم الدينيَّة إَّال أنَّه يعاني الإهمال ومن  ّ ترك لنا الس��يِّد مسلم الِحِّيل
إرث��ه كتاب��ه الكبير )الق��رآن والعقيدة( الذي تناول فيه مس��ائل عدي��دة حول القرآن 
الكري��م في العقي��دة والأصول والفقه، وفيه ق��ام بالدفاع عن الق��رآن الكريم برد أقوال 

.المتكلمين من الفرق الإسلاميَّة المخالفة لعقيدة أهل البيت

تناول البحث أهم المسائل العقدية والتي ناقشها والتي بدا فيها منهجه الكلاميّ 
ل:  مة وتمهيد ومبحث�ني وخاتمة، نينَّا في  المبحث الأوَّ واضحً��ا جليًا، فجاء بحثنا من مقدِّ
ل: في مس��الة  مس��ألَتَي الإي�امن وفاعل الكبيرة، وض��م هذا المبح��ث مطلبين، كان الأوَّ
ل: بيّنَّا فيه الفرق بين )الإسلام( و)الإيمان( لغةً واصطلاحًا،  ع فرعين، الأوَّ الإيمان، وتفرَّ
ا الثاني: فتناول مس��ألة  والفرع الثاني: ذكرنا فيه أقوال المتكلِّمين وردّ الس��يِّد عليها، أمَّ



158

د م�سلم الِحلِّيّ في كتابه )القر�آن والعقيدة( المنهج الكلاميّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ا المبحث الثاني فتناول مسألتَي خلق  فاعل الكبيرة وردّ السيِّد أقوال المتكلِّمين فيها، أمَّ
ل عن مسألة خلق القرآن،  م هذا المبحث إلى مطلبين، الأوَّ القرآن الكريم وإعجازه، فقُسِّ
حا،  ل: )الخل��ق( و)القرآن( لغةً واصطًال ع هذا المطلب إلى فرعين: بَّني الفرع الأوَّ وتف��رَّ
ا المطلب الثاني فتناول مس��ألة  وذكر الفرع الثاني: أقوال المتكلِّمين وردّ الس��يِّد عليها، أمَّ
ع هذا إلى فرعين، ب�َّن�يَّ الأوّل: )المعجزة( لغةً واصطلاحًا،  إعج��از القرآن الكريم، وتفرَّ

وتناول الثاني: نظرية الصرفة وردّ السيِّد عليها.



159

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

Abstract

Praise be to Allah, the Lord of the Worlds, and prayers and 

peace be upon Muhammad and his pure family. There is no 

doubt that Hilla al-Fayhaa gave birth to the great scholars and 

till.

now, It remains a center of religious science at Imamiyah  

and a center for the students of religious sciences in the days of 

Al-Allamma Al-Halli (D. 726 H.). Revetment  Islam by preachers 

and informers reference with  the jurisprudence of Ahl Al-Bayt  

(PBUT), and it continues with the scientific offer until nowadays, 

and even the attention turned into (estate) Hawzah of  Al-Najaf 

Al-Ashref.

This is one of its righteous sons, Sayyid Musllim Al-Hilli, who 

was studied by the greatest scholars of Najaf, modern scholars 

and he accompanied by the most prominent scholars Sayid Al-

Khoei (D. 1411 H.), Sayid Musllim Al-Hilli has left us a great legacy 

in the religious  sciences.



160

د م�سلم الِحلِّيّ في كتابه )القر�آن والعقيدة( المنهج الكلاميّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

However, he is suffering from negligence and his legacy (his) 

great book (Al-Quran wall-Aqida), which dealt with many issues 

about the Holy Quran in the doctrine, assets  and jurisprudence. 

He defended the Holy Quran by reciting the words of the speakers 

from the Islamic sects that contradict the doctrine of Ahl al-Bayt 

(PBUT). In this research, we dealt with the most revetment issues 

which discussed by Sayyid Muslim Al-Hilli, in which his method 

of speech seemed clear.



161

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

مة البحث مقدِّ

د وآله الطاهري��ن، لا جرمَ أنَّ  الحم��د لله ربّ العالمين، والصلاة والس�الم على محمَّ
ا كانت مركزًا للعلوم الدينيَّة عند  الحلّة الفيحاء قد أنجبت العلماء الكبار ومازالت، وإَّهن
ّ )ت 726 هـ(، ترفد الإس�الم  مة الِحِّيل الإمامي��ة وتيارًا لطلاب العلوم الدينيَّة أيام العَّال
بالدعاة إليه وبالمبلغين بفقه أهل البيت، وهي مستمرة بالعطاء العلميّ حتَّى عصرنا 
ل��ت الأنظ��ار إلى حوزة النج��ف الأشرف، فهذا أح��د أبنائها الأبرار  الح��اضر، وإن تحوَّ
ّ الذي درس ع�ىل يد أعاظم علماء ح��وزة النجف المحدثين  مة الس��يِّد مس��لم الِحِّيل العَّال

وزامل أبرز مراجعها وعلمائها السيِّد الخوئيّ )ت 1411هـ(،

 إرثًا كبيًرا في العلوم الدينيَّة إَّال أنَّه يعاني الإهمال ومن  ّ ترك لنا الس��يِّد مسلم الِحِّيل
إرث��ه كتاب��ه الكبير )الق��رآن والعقيدة( الذي تناول فيه مس��ائل عدي��دة حول القرآن 
الكري��م في العقي��دة والأصول والفقه، وفيه ق��ام بالدفاع عن الق��رآن الكريم برد أقوال 

.المتكلمين من الفرق الإسلاميَّة المخالفة لعقيدة أهل البيت

تناول البحث أهم المسائل العقدية والتي ناقشها والتي بدا فيها منهجه الكلاميّ 
ل:  مة وتمهيد ومبحث�ني وخاتمة، نينَّا في  المبحث الأوَّ واضحً��ا جليًا، فجاء بحثنا من مقدِّ
ل: في مس��الة  مس��ألَتَي الإي�امن وفاعل الكبيرة، وض��م هذا المبح��ث مطلبين، كان الأوَّ
ل: بيّنَّا فيه الفرق بين )الإسلام( و)الإيمان( لغةً واصطلاحًا،  ع فرعين، الأوَّ الإيمان، وتفرَّ
ا الثاني: فتناول مس��ألة  والفرع الثاني: ذكرنا فيه أقوال المتكلِّمين وردّ الس��يِّد عليها، أمَّ



162

د م�سلم الِحلِّيّ في كتابه )القر�آن والعقيدة( المنهج الكلاميّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ا المبحث الثاني فتناول مسألتَي خلق  فاعل الكبيرة وردّ السيِّد أقوال المتكلِّمين فيها، أمَّ
ل عن مسألة خلق القرآن،  م هذا المبحث إلى مطلبين، الأوَّ القرآن الكريم وإعجازه، فقُسِّ
حا،  ل: )الخل��ق( و)القرآن( لغةً واصطًال ع هذا المطلب إلى فرعين: بَّني الفرع الأوَّ وتف��رَّ
ا المطلب الثاني فتناول مس��ألة  وذكر الفرع الثاني: أقوال المتكلِّمين وردّ الس��يِّد عليها، أمَّ
ع هذا إلى فرعين، ب�َّن�يَّ الأوّل: )المعجزة( لغةً واصطلاحًا،  إعج��از القرآن الكريم، وتفرَّ
وتن��اول الث��اني: نظرية الصرفة وردّ الس��يِّد عليه��ا، وختمنا بحثنا بأه��مِّ النتائج التي 

لنا لها. توصَّ

والله المستعان، وإليه القصد، وعليه الثواب.



163

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

التمهيد

ين: ارتأينا قبل الدخول في غور البحث لزوم بيان جانبين مهمَّ

ل: بيان معاني كلمتي )المنهج(، و)علم الكلام( في اللغة والاصطلاح. الأوَّ

. ّ مة السيِّد مسلم الِحِّيل الثاني: تعريف موجز بحياة العَّال

الجان��ب الأول: المعن��ى اللغ��وي والاصطلاح��ي لكلمتَ��ي )المنه��ج( و)علم 
الكلام(

المنهج لغةً

جََ  جُ: واسع واضح، وَهن جَتُ الطريقَ سَلَكتُه، طريق َهن جََ، يقال َهن مشتقٌّ من الفعل َهن
حه، والمنهاج: الطريق الواضح،  الأمرَ وأَنهجََ- لغتان- أي: وضح، ومَنهَْجَ الطريق: وضَّ
ِجًا، واضحًا بيِّناً، كأنهج الطريق: إذا وضح واس��تبان، ونهج  واس��تنهج الطريق: صار َهن
لي الأمر أوضحه، وهو مس��تقيم المنهاج، والمنهاج، والمنهج : الطريق أيضًا، وجمع منهج 
عَةً وَمِنْهَاجًا﴾ )س��ورة المائدة : من الآية  ْ مناه��ج ، قال الله تعالى: ﴿لكُِلٍّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِر

.)1()48

المنهج اصطلاحًا

ومن هذا المعنى اللغويّ خرجت معانٍ اصطلاحيَّة تتقارب في المعنى، وإن اختلفت 
في المبن��ى والصياغة، ومن هذه المعاني تعريف د. حامد طاهر له بأنَّه: »مجموعة خطوات 



164

د م�سلم الِحلِّيّ في كتابه )القر�آن والعقيدة( المنهج الكلاميّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

د له  د«)2(، وكذلك تعريف د. عب��د اللطيف محمَّ متتالي��ة ت��ؤدِّي بالباحث إلى هدفٍ مح��دَّ
��ه: »خطوات منتظمة يتَّبعها الباحث في معالجة الموضوعات التي يقوم بدراس��تها إلى  بأنَّ
: »المنهج في أبس��ط  أن يص��ل إلى نتيج��ة معيَّنة«)3( ، ويخت�صره د. علّي جواد الطاهر قائًال

تعريفاته وأشملها طريقة يصل بها إنسان إلى حقيقة«)4(.

ومن هذه التعريفات المتقاربة السابقة يتَّضح أنَّ المنهج: هو الطريقة أو الوسيلة التي 
يتَّبعها الباحث لبلوغ النتيجة أو الهدف الذي يريد.

الكلام لغةً

هو اسم جنس يقع على القليل والكثير، والكلام والكلم جمع كلمة، والكَلِمَة: لغة 
ة، والكِلْمَة: تميميَّة، والكلماتّي: المنطيق)5(. حجازيَّ

الكلام اصطلاحًا

تها اليقينيَّة)6(. ة المكتسب من أدلَّ هو العلم بالقواعد الشرعيَّة والاعتقاديَّ

ي بذلك؛ لأنَّ أشهر الاختلافات فيه كانت مسألة كلام الله تعالى أنَّه قديم  وقيل سمِّ
أو حادث.

ومن التعريفات الس��ابقة جميعًا يتَّضح أنَّ المنه��ج الكلاميّ: هو الطريقة التي يتَّبعها 
ة التي يريد. المتكلم في إثبات أو إبطال المسائل الاعتقاديَّ

ّد م�سلم الِحلِّي الجانب الثاني: ترجمة مخت�صرة لحياة ال�سيِّ

ّ النجفيّ، ولدِ في الِحلَّة سنة  هو آية الله الس��يِّد مسلم ابن السيِّد حمود الحس��ينيّ الِحِّيل
مات، سافر إلى النجف الأشرف ودرس على  1330هـ/1912م)7(، وبعد دراس��ته المقدِّ

يد أكابر علمائها مرحلتَي السطوح والبحث الخارج، ومنهم:



165

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

11 السيِّد أبو الحسن الأصفهانّي )1282-1350هـ(..

22 السيِّد حسين الحماميّ )1276-1345هـ(..

33 آغا ضياء الدين العراقيّ )1278-1361هـ(..

44 د جواد البلاغيّ )1284-1352هـ(.. الشيخ محمَّ

55 السيِّد محسن الحكيم )1335-1397هـ(..

وغيره��م ، وبع��د أن حص��ل على درج��ة الاجتهاد والق��درة على اس��تنباط الحكم 
الشرع��يّ على يد هؤلاء المراجع العظام، قام بالتدريس في الحوزة العلميَّة، وأكثر ما كان 
ة في  س )شرح التجريد، ومنظومة الس��بزواريّ(، وقام بتأليف عدد من الكتب المهمَّ يدرِّ

عدد من المجالات، منها:

11 ة في الإسلام 1383هـ.. الأصول الاعتقاديَّ

22 التركات 1951م..

33 الصوم، بجزأين..

44 القرآن والعقيدة ، أو آيات العقائد 1380هـ..

55 الميزان الصحيح 1946م..

وله ديوان ش��عر وع��دد من المقالات ومؤلَّفات مازالت مخطوط��ة، لم ترَ النور بعد، 
منها:

11 بلوغ الغاية في شرح الكفاية..

22 العلم والعقيدة..

33 مناظرة الماديِّين..

 سنة 1401هـ/1980م، أو في سنة 1981م)8(. ّ وقد توِّيف السيِّد مسلم الِحِّيل



166

د م�سلم الِحلِّيّ في كتابه )القر�آن والعقيدة( المنهج الكلاميّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

المبحث الأوَّل

م�س�ألتا الإيمان وفاعل الكبيرة

وسنتناول في هذا المبحث مطلَبَين:

ل : مسألة الإيمان. الأوَّ

الثاني: مسألة فاعل الكبيرة.

ل: م�س�ألة الإيمان المطلب الأوَّ

اختلف متكلِّمو الفرق الإس�الميَّة في معنى )الإي�امن( شرعًا- اصطلاحًا-، وقبل 
ّ عليها، لا بدَّ أن نعرف الفرق بين )الإيمان(  معرفة هذه الأقوال وردِّ الس��يِّد مس��لم الِحِّيل

و)الإسلام(؛ لذا سيكون هذا المطلب على فرعين:

الفرع الأول: )الإسلام( و)الإيمان( في اللغة والاصطلاح

فالإسال�م لغةً: من السلم والس�الم: الاستسلام، والسلم: المسالم، فنقول: أنا سلم 
لمن سالمني، والسلام: الاسم من التسليم، والسلام: اسم من أسماء الله الحسنى، وأسلم: 
ةً﴾ )س��ورة  ِّ��لْمِ كَآفَّ أي دخل في الس��لم، وهو الاستس�الم، قال تعالى: ﴿ادْخُلُواْ ِيف الس
البقرة، جزء من الآية 208(، وأس��لم من الإسلام، وأسلم أمره إلى الله، والتسليم: بذل 

الرضا بالحكم، واستسلم: انقاد، والإسلام والاستسلام: الانقياد)9(.



167

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

الإيام�ن لغةً: من آم��ن، وأصلها أأمن بهمزتين ولينت الثاني��ة، والإيمان: التصديق، 
ب به آخرون، وقال تعالى: ﴿وَمَا أَنتَ بمُِؤْمِنٍ  ه التكذيب، فيقال: آمن به قوم وكذَّ وضدُّ

ق)10(. لِّنَا﴾ )سورة يوسف، الآية 17(، أي بمصدِّ

ومن المعنى اللغويّ لكلمتَي )الإسلام( و)الإيمان(، يتبَّني الفرق بينهما، فالإسلام: 
هو الخضوع والانقياد والتسليم بكلِّ ما جاء به النبي، والإيمان: هو التصديق به.

ظ بهما فهو  ا الإس�الم شرعًا- اصطلاحًا- فهو النطق بالش��هادتين، فكلُّ مَن تلفَّ أمَّ
مسلم شرعًا له ما لهم، وعليه ما عليهم، والروايات التي تنصُّ على ذلك كثيرة، منها:

إنَّ رجًال س��أل رس��ول الله ما الإسلام؟ فقال: »شهادة أن لا إله إَّال الله وأَنِّي 
رس��ول الله«)11(، وعن الإمام الصادق قال: »الإسال�م هو الظاهر الذي عليه الناس 

دًا عبده ورسوله«)12(. شهادة أن لا إله إَّال الله وحده لا شريك له وأنَّ محمَّ

الفرع الثاني: �أقوال المتكلِّمين وردّ ال�سيِّد عليها

اختل��ف متكلِّمو الفرق الإس�الميَّة في المعن��ى الشرعيّ- الاصطلاح��يّ- للإيمان 
ّ ذكر معنى بعضها، ونحن نذكر هذه الأقوال وردّ  ة ، والس��يِّد مسلم الِحِّيل على أقوالٍ عدَّ

السيِّد عليها.

1. ق��ول )الجهميَّة()13(: إنَّ الإيمان بالله هو: »المعرفة بالله وبرس��له وبجميع ما جاء 
من عند الله فقط، وإنَّ ما س��وى المعرفة من الإقرار باللس��ان والخضوع بالقلب والمحبَّة 
لله ولرس��وله والتعظيم ]لهما[ والخوف منهما والعمل بالجوارح فليس بإيمان، وزعموا أنَّ 

الكفر بالله هو الجهل«)14(.

ّ قول الجهميَّة هذا: »بأنَّه لو كانت المعرفة هي الإيمان، لم يقل  وردَّ السيِّد مسلم الِحِّيل



168

د م�سلم الِحلِّيّ في كتابه )القر�آن والعقيدة( المنهج الكلاميّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بهِِ﴾ )س��ورة البقرة، م��ن الآية 89(، فقد جمع  س��بحانه: ﴿فَلََّا�مَّ� جَاءهُم مَّ
ه؛ لأنَّ الكفر ض��دّ الإيمان، وكذلك  تع��الى المعرفة مع الكفر، وال�يشء لا يجتمع مع ضدِّ
ا وَاسْ��تَيْقَنَتْهَا أَنفُسُ��هُمْ﴾ )س��ورة النم��ل، من الآية 14(، فقد  َ قوله تعالى: ﴿وَجَحَدُوا بِه
جم��ع تعالى وصفهم بالجحد مع اس��تيقان النفس، وكذلك قوله تع��الى، حكايةً عن قول 
رَْضِ﴾ )سورة  وَاتِ وَاْأل َام موسى لفرعون: ﴿لَقَدْ عَلمِْتَ مَا أَنزَلَ هَـؤُلاء إَّال رَبُّ السَّ
الإسراء، من الآية 102(، فأثبت لفرعون المعرفة، بل العلم، ولم يكن فرعون من الإيمان 
ب��الله ع�ىل شيء، فهذه الآيات دلَّت دلال��ةً واضحةً على أنَّ الإي�امن شيء، والمعرفة شيء 

آخر، فلا تكون المعرفة هي الإيمان«)15(.

اميَّة()16(: ويقولون إنَّ الإيمان هو »الإقرار والتصديق باللس��ان دون  2. قول )الكرَّ
القلب، وأنكروا أن يكون معرفة القلب أو شيء غير التصديق باللسان إيمانًا، وزعموا أنَّ 
المنافقين الذين كانوا مؤمنين على الحقيقة، وزعموا أنَّ الكفر بالله هو الجحود والإنكار له 

باللسان«)17(.

ّ قولهم هذا: »بأنَّ هذا تحديد للإسلام، لا الإيمان، والإسلام  وردَّ السيِّد مسلم الِحِّيل
عَْرَابُ  أعمُّ من الإيمان؛ مس��تدلِّين ع�ىل ذلك بالآية الكريمة من قوله تع��الى: ﴿قَالَتِ اْأل
نُ ِيف قُلُوبكُِمْ﴾ )سورة الحجرات،  يَام ِ ْ تُؤْمِنُوا وَلَكنِ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَـَّام يَدْخُلِ اْإل آمَنَّا قُل لَّم
مين هذا الاس��تدلال بتمام هذا الحدي��ث، وهو قوله: »فإذا  ج��زء من الآية 14(، متمِّ
ها، وحس��ابهم على الله«)18(، وهذا يدلُّ  قال��وا ذلك حقنوا منِّي دماءهم وأموالهم إَّال بحقِّ

د الإسلام لا الإيمان، كما هو واضح«)19(. على أنَّه حدَّ

3. ق��ول )المعتزل��ة()20(: وأغلبه��ا قال: ه��و جميع الطاع��ات فرضه��ا ونفلها وإلى 
��موا الإيمان قس��مين: »منه   ه��ذا يذهب )النظَّام()21(، و)الجبائيَّان()22( وأصحابهما، وقسَّ



169

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

ما تركه كفر، ومنه ما تركه فسق ليس بكفر كالصلاة وصيام شهر رمضان، ومنه ما تركه 
صغير ليس بفسق ولا كفر، ومنه ما تركه ليس بكفر ولا بعصيان كالنوافل«)23(، وذهب 
)الفوط��ي()24( وأصحاب��ه إلى أنَّ ما كان تركه فس��قًا كالصلاة والصي��ام »فَمَن تركه على 

الاستحلال كفر، ومن تركه على التحريم كان تركه فسقًا ليس بكفر«)25(.

مات،  ّ رأيهم هذا بأنَّ الإيمان هو فعل الواجبات وترك المحرَّ وردَّ السيِّد مسلم الِحِّيل
: »وهذا- كما نرى- اس��تدلال من القائلين بهذا القول عن طريق القياس على هيأة  قائًال
م  ر- تكون هكذا: لا شيء من فاعل المحرَّ الشكل الثاني، فالنتيجة منه- بعد حذف المتكرِّ
وت��ارك الواجب بمؤم��ن، وهذا هو المطل��وب، وإنَّ كلَّ قياس من هذه الأقيس��ة- مهما 
متاه، الأولى- وهي صغراه-  كان ش��كله وش��اكلته- لا ينتج المطلوب إَّال حيث تتمُّ مقدِّ
والثاني��ة- وهي ك�رباه-، إذن كان لزامًا على هؤلاء القائلين الاس��تدلال على تماميَّة كلٍّ 
متين، لتتمَّ النتيجة، وقد اس��تدلُّوا على الصغرى فقالوا: إنَّ أحد الأقس��ام قاطع  من المقدِّ
َارِبُونَ اللهَ وَرَسُ��ولَهُ  َام جَزَاء الَّذِي��نَ يُح الطري��ق، وهو ممَّن يدخ��ل النار لقوله تع��الى: ﴿إنَِّ
نْ خِلافٍ  بُواْ أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيه��مْ وَأَرْجُلُهُم مِّ رَْضِ فَسَ��ادًا أَن يُقَتَّلُواْ أَوْ يُصَلَّ وَيَسْ��عَوْنَ ِيف اْأل
نْيَا وَلَـهُمْ ِيف الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظيِمٌ﴾ )س��ورة  أَوْ يُنفَ��وْاْ مِنَ الأرَْضِ ذَلكَِ لَـهُمْ خِزْيٌ ِيف الدُّ
نَا إنَِّكَ مَنْ تُدْخِلِ  ، لقوله تعالى: ﴿رَبَّ المائ��دة، الآية 33(، وكلُّ من يدخل النار فهو مخزيٌّ
النَّ��ارَ فَقَ��دْ أَخْزَيْتَهُ وَمَ��ا للِظَّالـِمِيَن مِنْ أَنصَارٍ﴾ )س��ورة آل عمران، الآي��ة 192( ، هذا 
دليله��م على صغرى القياس، وقد اس��تدلُّوا على كبراه بقوله تع��الى: ﴿يَوْمَ َال يُـخْزِي اللهُ 
النَّبيَِّ وَالَّذِينَ آمَنوُا مَعَهُ﴾ )سورة التحريم، الآية 8(، وأجيب على ذلك بالمنع في انحصار 
الع��ذاب العظي��م في دخول النار؛ لجواز وقوع آخر من العذاب، وإنَّ س��لَّمنا ذلك، فلِمَ 
��ار، إذ إنَّ الآي��ة وردت في مَن كان يحارب الله ورس��وله، والمؤمن  ا بالكفَّ  لا يج��وز مختصًّ

لا يحارب الله ورسوله«)26(.



170

د م�سلم الِحلِّيّ في كتابه )القر�آن والعقيدة( المنهج الكلاميّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ل: قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ آمَنُواْ  إنَّ الس��يِّد نقض رأيهم هذا أيضًا من وجهين: »الأوَّ
مُ بظُِلْمٍ﴾ )سورة الأنعام، جزء من الآية 192( ،قيَّد تعالى الإيمان بنفي  نَه ْ يَلْبسُِ��واْ إيَِام وَلَم
الظل��م، فلا يكون- على ه��ذا- نفي الظلم نفس الإيمان ولا ج��زءه؛ لأنَّ قيد الشيء هو 
الـِحَاتِ﴾ )سورة البقرة،  غير ذلك الشيء، الثاني: قوله تعالى: ﴿الَّذِين آمَنوُاْ وَعَمِلُواْ الصَّ
ج��زء من الآية 25، وس��ورة آل عمران، جزء من الآي��ة 57(، عطف عملوا الصالحات 
على الإيمان، فلو كان نفس الإيمان، أو جزء منه، لزم عطف الشيء على نفس��ه، أو عطف 
، وهو غير معهود من كلام العرب، فلا يمكن حمل كلام الله تعالى عليه،  الجزء على الكلِّ
ثمَّ أضف إلى ذلك قوله تعالى: ﴿وَإنِ طَائفَِتَانِ مِنَ الْـمُؤْمِنيَِن اقْتَتَلُوا﴾ )سورة الحجرات، 
مات  جزء من الآية 9( ، فإنَّه تعالى أثبت الإيمان مع وجود القتال، فلو كان اجتناب المحرَّ
ه، أو مع ضدِّ جزئه، وهذا غير ممكنٍ  نفس الإيمان وجزءًا منه، لزم اجتماع الشيء مع ضدِّ

ولا معهودٍ«)27(.

��ه المعرف��ة والتصدي��ق القلب��ي فق��ط، دون الجوارح  4. ق��ول )الأش��عرية()28(: إنَّ
والأركان؛ لأنَّ »أصل الإيمان المعرفة والتصديق بالقلب، وإنَّما اختلفوا في تسمية الإقرار 
وطاع��ات الإقصاء الظاه��رة إيمانًا، مع اتِّفاقهم على وجوب جمي��ع الطاعات المفروضة، 

واستحباب النوافل المشرعة«)29(.

ورد الس��يِّد قوله��م هذا : بأنَّ الإي�امن في اللغة هو التصديق، فيق��ول: »ولـمَّا ورد 
نس��بته إلى القل��ب، عرفنا أنَّ الم��راد بالتصديق القلب��يّ لا أي تصدي��ق كان، بل تصديق 
الرس��ول في كلِّ ما علم مجيؤه به بال�رضورة من الدين، ولا يجوز حمله على غيره؛ إذ يلزم 
ذل��ك أن يك��ون لفظ الإيمان مش�ترطًا بين معني�ني، أو حقيقة في شيء ومج��از في الآخر، 
ر في محلِّه من علم الأصول، فعلى هذا يكون النطق  وكلاهم��ا خلاف الأصل، كما هو مقرَّ
باللس��ان مبيِّنً��ا لظهوره، وكاش��فًا عن حصوله، لا ج��زءًا أو أص�ًا�لً في حقيقته، وهكذا 



171

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

ا أجزاء داخلات«)30(. دات، لا أَّهن الأعمال الصالحات ثمرات مؤكَّ

ليات المسائل  م يتَّضح لنا أنَّ الس��يِّد قد تناول مس��ألة الإيمان، وهي من أوَّ ممَّا تقدَّ
ه على أقوال الفرق  الكلاميَّة التي اختلفت فيها أقوال الفرق الإسلاميَّة، وأنَّه في ضوء ردِّ

ح الفرق بينه وبين الإسلام. المذكورة في هذه المسألة بَّني مفهوم الإيمان، ووضَّ

المطلب الثاني: م�س�ألة فاعل الكبيرة

اختلف��وا في تعري��ف أو تحدي��د الكب�رية م��ن الذن��وب والصغيرة منها ع�ىل أقوال 
د عليها بالنار أو اللعنة أو الغضب، وقد  أظهرها، إنَّ الكبيرة: ما ترتَّب عليها حدٌّ أو توعَّ
بَّني الش��وكانّي )ت 1255هـ( هذا الاختلاف بين العلماء، ه��ل يكون بالحدِّ أو بالعدد؟ 
، ومن المنصوص عليه: القتل، والزنا،  وبالجمل��ة فلا دليل على انحصارها في ع��دد معَّني
واللواط��ة، وشرب الخمر، والسرق��ة، والغصب، والقذف، والنميمة، وش��هادة الزور، 

وغيرها)31(.

واختلف متكلِّمو الفرق الإسلاميَّة في حقيقة فاعل الكبيرة من الذنوب على أقوال، 
ّ معنى أبرز هذه الأقوال، وقام بردِّها، وهي: ذكر السيِّد مسلم الِحِّيل

��ة وجمهوره��م: قالوا: »إنَّ مرتك��ب الكبيرة هو كاف��ر نعمة، وإنَّ  1. أوائ��ل الزيديَّ
»مواقعة ما فيه الوعيد كفرًا ليس بشرك ولا جحود، بل هو كفر نعمة«)32(.

ودفع الس��يِّد هذا القول بأنَّ »كفر النعمة يجتمع مع الإيمان، غاية الأمر أنَّه معصية، 
فهم إن أرادوا ذلك، فما جاءوا بشيءٍ جديد«)33(.

 2. )الخوارج()34(: وقالت الخوارج بقولٍ مطلقٍ- إَّال )النجدات()35(- بأنَّ مرتكب 
ب  الكب�رية كفر، »وأجمعوا ع�ىل أنَّ كلَّ كبيرةٍ كف��ر... وأجمعوا على أنَّ الله س��بحانه يعذِّ



172

د م�سلم الِحلِّيّ في كتابه )القر�آن والعقيدة( المنهج الكلاميّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

.)36(» أصحاب الكبائر عذابًا دائمًا

وردَّ الس��يِّد قولهم هذا بأنَّه قول »يردُّه صريح الآيات التي جمعت للمكلَّف صفة 
 ْ ا، منها قوله تع��الى: ﴿الَّذِي��نَ آمَنُواْ وَلَم المعصي��ة مع صفة الإي�امن«)37(، وهي كثيرة ج��دًّ
مُ بظُِلْمٍ﴾ )س��ورة الأنعام، من الآية 82(، كقوله تعالى: ﴿وَإنِ طَائفَِتَانِ مِنَ  نَه يَلْبسُِ��واْ إيَِام
الْـمُؤْمِنيَِن اقْتَتَلُوا﴾ )سورة الحجرات، من الآية 9( ، وقوله تعالى: ﴿الَّذِين آمَنُواْ وَعَمِلُواْ 

اتِ﴾ )سورة البقرة، من الآية 25(. اِحلَ الصَّ

3. المعتزلة: وقالت المعتزلة بأجمعها إنَّ مرتكب الكبيرة )فاس��ق(، والفس��ق لا من 
الإيمان ولا من الكفر، بل هو أمرٌ بينهما، »وكانت المعتزلة بأسرها تُنكر أن يكون الفاسق 

يه منزلة بين المنزلتين«)38(. مؤمناً، وتقول إنَّ الفاسق ليس بمؤمنٍ ولا كافرٍ، وتسمِّ

وردَّ الس��يِّد هذا القول: لأنَّه »خِلاف إجماع المس��لمين في المسألة، فإن قد عرفت 
أنَّ المس��لمين بين قائلٍ بكفر مرتكب الكبيرة، وبين قائلٍ بإيمانه مع فسقه، فالقول بإثبات 
منزل��ة بين المنزلتين، إحداث قول ثالث فهو خارق للإجماع، مضافًا إلى عدم معقوليَّته في 

نفسه«)39(.



173

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

المبحث الثاني

م�س�ألتا خلق القر�آن الكريم و�إعجازه

وسنبِّني هذا المبحث في مطلبين:

ل: مسألة خلق القرآن الكريم. الأوَّ

الثاني: مسألة إعجاز القرآن الكريم.

ل: م�س�ألة خلق القر�آن الكريم المطلب الأوَّ

ويكون هذا المطلب في فرعين:

ل: )الخلق( و)القرآن( في اللغة والاصطلاح الفرع الأوَّ

الخل��ق لغ��ةً: الخلق والخليق��ة: الطبيعة ، الخليق��ة أيضًا الخلائق، يق��ال : هم خليقة 
الله، وه��م خلق الله، وه��و في الأصل مصدر، والخلق��ة: الفطرة ، والخال��ق: الصانع أو 

الفاطر)40(.

وَاتِ  َام الخلق اصطلاحًا: هو »إيجاد شيء من شيء، لذلك قال الله تعالى: ﴿بَدِيعُ السَّ
وَالأرَْضِ﴾ )س��ورة البقرة، جزء من الآية 117(، ولم يقل بديع الإنس��ان، بل قال خلق 

الإنسان«)41(.

الق��رآن لغ��ةً: الق��رآن: التنزيل العزي��ز، من قرأ ق��راءة وقرآنًا، وع��ن اللحيانّي فهو 



174

د م�سلم الِحلِّيّ في كتابه )القر�آن والعقيدة( المنهج الكلاميّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ي قرآنًا من الجمع؛لأنَّه يجمع الس��ور فيضمّها،  مقروء، عن أبي إس��حاق النحويّ وسُ��مِّ
عَهُ وَقُرْآنَهُ﴾ )س��ورة القيامة، الآية 17(، أي : جمعه وقراءته،  ْ وقوله تعالى: ﴿إنَِّ عَلَيْنَا َمج
فإذا قرأناه فاتَّبع قرآنه، ومعنى قرأت القرآن، لفظت به مجموعًا أي ألقيته، عن الش��افعيّ 
القرآن اس��م: وليس بمهموز، ولم يؤخذ من قرأت، ولكنَّه اس��مٌ لكتاب الله مثل التوراة 

والإنجيل)42(.

ل ع�ىل صدر النبي، المحفوظ في الصدور،  الق��رآن اصطلاحًا: هو كلام الله المنزَّ
والمنقول بالتواتر، والمتعبَّد بتلاوته)43(.

الفرع الثاني: أقوال المتكلِّمين وردّ السيِّد لها

ة، وهو  والق��رآن الكري��م كما يؤمن كلُّ مس��لمٍ ويعتقد، ه��و خاتم الكتب الس�امويَّ
مَ اللهُ مُوسَ��ى تَكْليِم﴾ )س��ورة النس��اء،  بإجماعهم كافَّة كلام الله تعالى، قال تعالى: ﴿وَكَلَّ
كيَِن اسْ��تَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْ��مَعَ  ِ نَ الْـمُشْر جزء من الآية 164(، وقال: ﴿وَإنِْ أَحَدٌ مِّ
كَلَامَ الله﴾ )س��ورة التوب��ة، من الآي��ة 6(، والكلام صفة من صف��ات الله، ومن ثمَّ فإنَّ 
الحدي��ث ع��ن قِدَم كلام الله- الق��رآن الكريم- وحدوثه هو ال��كلام في قِدَم هذه الصفة 
لله وحدوثها، وما تزال هذه المس��ألة الكلاميَّة معترك الأفكار والآراء بين المس��لمين منذ 
بدأت بامتح��ان المأمون العبَّاسّي )ت 218هـ( لعلماء زمانه بمس��ألة خلق القرآن، وهي 
من الأحداث المش��هورة في التاريخ الإس�الميّ، ولعلَّها كانت الس��بب أو جزء الس��بب 
في تس��مية علم أصول الدي��ن- العقائد- بعلم ال��كلام)44(، وق��د أدلى أصحاب الفرق 
الإس�الميَّة كلٌّ بدلوها في هذه المس��ألة، وذكر الس��يِّد معنى بعض هذه الأقوال وقام 

ها باستثناء قول المعتزلة، وهي: بردِّ

1. المعتزلة: وترى رأي الإماميَّة أنَّ اتِّصاف الله تعالى بالكلام وانتسابه إليه ، هو أنَّه 



175

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

تعالى يخلق أصواتًا وحروفًا في أجسام تدلُّ على المراد، فمعنى أنَّه تعالى متكلِّم، أنَّ الكلام 
فعله وهو خالقه، لا أنَّه تعالى قام بالكلام، فقالوا: »القرآن مخلوق بالله كان والله أحدثه، 
والقراءة هي حركة اللس��ان الق��رآن هو الصوت المقطع وهو خلق الله س��بحانه وحده، 
والق��راءة خلق الله س��بحانه وهي فعلن��ا«)45(، ومن ثمَّ فإنَّ الق��رآن الكريم عندهم »هو 
ال أن تقوم بالله س��بحانه ولكنَّها قائمة بالأجس��ام القائمات  فة مس��موعة ُحم حروف مؤلَّ

.)46(»بالله

د السيِّد اعتقاد المعتزلة هذا بأنَّ كلام الله تعالى هو من صفات الأفعال لا من  ويؤيِّ
: »كون الكلام من صفات الأفعال،  صفات الذات يكون سالـمًا ولا إشكال عليه، قائًال
ا من الالتزام بما يقوله العدليَّة- من الإماميَّة والمعتزلة- فإنَّ صفات الأفعال  ف�ال نجد بدًّ
ا تعلُّقيَّ��ة ارتباطيَّة، حادثة بحدوث التعلُّق��ات والارتباطات، وعلى كلِّ حالٍ  باعتب��ار أَّهن

ومهما يكن من أمر، فإنَّ رأي العدليَّة في سلامة من المحاذير«)47(.

اميَّة أنَّ كلام الله- القرآن الكريم- هو أصوات وحروف،  اميَّة: وترى الكرَّ 2. الكرَّ
وهي حادثة، وأنَّه تعالى- كما يعتقدون- محلٌّ للحوادث، فقالوا: »إنَّ الله تعالى لم يزلْ متكلِّمًا 
ب��كلامٍ هو قدرته على القول، ولم يزلْ قائًال بقائليَّةٍ لا بقولٍ ، والقائليَّة قدرته على القول، 
 وقول��ه حروفٌ حادثة فيه«)48(، ونترك ردَّ الس��يِّد على ه��ذا القول إلى ما بعد نقل قول 

. اميَّة والحنابلة( بردٍّ قائمٍ على قياسَْني )الحنابلة()49(؛ لأنَّه نقضَ كَِال القولين )الكرَّ

م  اميَّة بأنَّ كلام الله هو أصوات وحروف، إَّال أَّهن 3. الحنابلة: وهم وإنْ وافقوا الكرَّ
اميَّة، فيقولون:  ي��رون أنَّ كلام الله- القرآن الكريم- قديم وليس بحادث، كما ترى الكرَّ
»إنَّ الق��رآن الكريم كلام الله غير مخلوق، والكلام في الوقف واللفظ، مَن قال باللفظ أو 

بالوقف فهو مبتدع عندهم لا يقال اللفظ بالقرآن مخلوق ولا غير مخلوق«)50(.



176

د م�سلم الِحلِّيّ في كتابه )القر�آن والعقيدة( المنهج الكلاميّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ماَّهن يستندان على قياسين، وهذان القياسان سيبيِّنان  وردَّ الس��يِّد هذين القولَْني بأ
أنَّ القولَْني متعارِضَان كلَّ التعارض، ومتهافتان، والقياسان:

ل: يق��ول: »الكلام صفة من صفاته تعالى، وكلُّ ما هو من صفاته تعالى، قديم،  الأوَّ
بنا صورة القياس هكذا، تكون نتيجة القياس، هكذا: الكلام قديم«)51(. فبالطبع إنْ رتَّ

بة متعاقبة في الوجود، وكلُّ  الث��اني : ويقول: )إنَّ كلامه تعالى مؤلَّف من أجزاء مترتِّ
رنا صورة القياس  بة، فهو حادث، وبالطبع إنَّنا حيث صوَّ مؤلَّف من أجزاء متعاقبة مترتِّ

هكذا، تكون النتيجة هكذا: كلامه تعالى حادث«)52(.

ل من القياس  والقياس��ان- على تعارضه�ام الواضح- هما ع�ىل هيأة الش��كل الأوَّ
المنطق��يّ البديه��يّ النتيجة، وهما- على بداهة إنتاجهما- لا يقع��ان موقع الإيمان والقبول 
 متهما الصغ��رى والكبرى، ويبي اميَّ��ة والحنابلة- من ناحية مقدِّ عن��د الفريقين- الكرَّ
بًا م��ن الأصوات والحروف-   ذل��ك: بأنَّ الحنابلة »لا يرون قِ��دَم الكلام- وإن كان مركَّ

ف�ال تراهم يؤمنون بكبرى القياس الثاني، وهو قوله��م: كلُّ ما كان من صفاته تعالى فهو 
قديم«)53(.

ا الكرّامية: فهم »يرون أنَّ الكلام أصوات وحروف، وهي حادثة، فهم يسلِّمون  أمَّ
ل، فينبغي أن يكون موقف  ا موقفهم مع القياس الأوَّ بالقياس الثاني- صغيره وكبيره- أمَّ
التحليل إلى ناحيتين، ذلك أن يقولوا: إنْ أُرِيد بالصفة في قولهم في الصغرى من القياس 
ل- ال��كلام صفة- أنَّه من صفة الذات، فالصغرى عندهم مس��لَّمة، فقد عرفت أنَّ  الأوَّ
ال��كلام عندهم- بحس��ب تعريفهم له- من صفات الأفع��ال، وإنْ أُريد أنَّه من صفات 
الأفعال، فالكبرى عندهم حينئذٍ غير مسلَّمة، إذ إنَّ صفات الأفعال عندهم حادثة«)54(، 

. وبذلك ينتقض القولان معًا بهذين القياسَْني



177

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

ة: قالوا إنَّ كلام��ه تعالى قديمٌ أزلي غير مخل��وق ولا محدث؛ لأنَّه تعالى  4. الأش��عريَّ
 لي��س مح�ًّا�لًّ للحوادث، »وأجمع��وا ع�ىل أنَّ كلام الله صفة له أزليَّ��ة، وأنَّه غير مخلوق 

��دث ولا ح��ادث.. ولا يجوز حدوث كلام��ه فيه؛ لأنَّه ليس بمح��لٍّ للحوادث،   ولا ُحم
ولا في غيره؛ لأنَّه يوجب أن يكون غيره به متكلِّمًا آمرًا ناهيًا، ولا في غير محلّ؛ لأنَّ الصفة 

لا تقوم بنفسها؛ فبطل حدوث كلامه، وصحَّ أنَّه صفة له أزليَّة«)55(.

ا غير صفة العلم،  ة أنَّ كلامه تعالى قديم ومن صفاته الأزليَّة؛ إَّال أَّهن ويرى الأشعريَّ
وغ�ري الإرادة، وغ�ري الق��درة، وهو غير هذه الصف��ات، إنَّما هو مدلول ه��ذه العبارات 
وه بـ)الكلام النف�يس(، أي هو معنىً  المختلف��ة باختلاف الدواعي والغايات، وقد س��مَّ
وجدانّي له في نفس��ه شأنية الاستقلال عن أنْ تعرضه خصوصيَّات الأساليب الكلاميَّة، 
فهو ليس بأمر، ولا نهي، ولا خبر، ولا اس��تخبار، ولا نداء، ولا غير ذلك من أس��اليب 
الكلام، فيقول الأشعريّ: »وكلامه واحد هو أمر ونهي وخبر واستخبار ووعد ووعيد، 
وه��ذه الوجوه ترج��ع إلى اعتبارات في كلام��ه، لا إلى عدد في نفس ال��كلام والعبارات 
لة على لسان الملائكة إلى الأنبياء دلالات على الكلام الأزلّي، والدلالة  والألفاظ المنزَّ
كر  مخلوقة محدَثة والمدلول قديم أزلّي والفرق بين المقروء والتلاوة والمتلوِّ كالفرق بين الذِّ
كر محدث والمذكور قديم... والكلام معنىً قائم بالنفس س��وى العبارة،  والمذكور، فالذِّ

والعبارة دلالة عليه من الإنسان، فالمتكلِّم عنده من قام به الكلام«)56(.

ة متهافتٌ كلَّ التهافت ومنقوض، وقد  ويرى الس��يِّد أنَّ هذا الكلام من الأشعريَّ
ةٍ: ه من وجوهٍ عدَّ ردَّ

د على نسبة القرآن الكريم إلى  الأوَل: إنَّ الإطلاقات في كثير من الآيات القرآنيَّة تؤكِّ
فُونَهُ﴾ )سورة البقرة،  الله تعالى حقيقة لا مجاز، كقوله تعالى: ﴿يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللهِ ثُمَّ يُـحَرِّ
ة بـ)الكلام النفسّي(، فيقول: »إنَّه  يه الأشعريَّ من الآية 75(، وهذا يتناقض مع ما يسمِّ



178

د م�سلم الِحلِّيّ في كتابه )القر�آن والعقيدة( المنهج الكلاميّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ب��ة من الأجزاء  طالم��ا ورد إطلاق الكلام ونس��بته إليه س��بحانه على هذه الحروف المتركِّ
 المتتالي��ة المتعاقب��ة المق��روءة بالألس��ن، المس��موعة ب��الآذان، ت��رى ذلك في قول��ه تعالى: 
��مَ اللهُ مُوسَ��ى تَكْليِم﴾ )س��ورة النس��اء، من الآي��ة 164(، وتراه��ا أيضًا في قوله  ﴿وَكَلَّ
هُ﴾ )س��ورة الأعراف، من الآي��ة 143(، وتراها أيضًا في قوله عزَّ  مَهُ رَبُّ س��بحانه: ﴿وَكَلَّ
م��ن قائ��ل: ﴿حَتَّى يَسْ��مَعَ كَلَامَ اللهِ﴾ )س��ورة التوبة، م��ن الآية 6(، تتل��و هذه الآيات 
وأمثاله��ا، أو تُت�ىل علينا، فلا نش��كُّ أنَّ المراد من الكلام هو ه��ذه الأصوات والحروف، 
��ه أطل��ق عليه��ا كلام الله ونُس��بت إليه، ف�امذا يك��ون موقفنا أم��ام هذا  وأن��ت ت��رى أنَّ
الإط�الق إذا رأين��ا أنَّ كلامه ه��و الكلام النفسّي القائ��م بذاته، فإذا أردن��ا أن نقول: إنَّ 
ه��ذا الإط�الق كان على نحوٍ من المجاز، فس��يقول لنا القائ��ل: إنَّ للمجازات والحقائق 
أم��ارات تميِّ��ز أحدها ع��ن الآخر، وهنا أم��ارات الحقيق��ة حاصلة، لا أقلَّ م��ن التبادر، 
 وه��و أقوى علامات الحقيق��ة، فإطلاق الكلام على تلك الح��روف والأصوات، حقيقة 

بلا كلام«)57(.

الثاني: إنَّ القول بـ)الكلام النفسي( يفرض علينا كما يقول: »أن لا نلتزم بكفر من 
فَّتين أنَّه كلام الله أو من كلامه، وهذا- كما  أنك��ر ما هو في المصحف الشريف ممَّا ب�ني الدَّ

تراه- لا يحتاج إلى مزيد بيان«)58(.

الثالث: إنَّ القول بـ)الكلام النفسي( القديم لله، يلزم منه الكذب عليه تعالى عن ذلك 
ا كبيًرا، وأنَّ تنزيهه عن الكذب اتَّفقت عليه كلمة المس��لمين بكلِّ فرقها ومذاهبها،  عل��وًّ
وإنْ اختلف الس��بب في ذلك التنزيه، ونش��وء هذا المحذور، كما يبيِّن��ه: »إنَّ الكلام- 
حس��ب الفرض- هو ذلك المعنى النفسانّي القديم، فهو- إذن- أزلّي بأزليَّة الذات، وقد 
دة، لم تكن حين الإخب��ار عنها واقعة، وإنَّما وقعت  وق��ع الإخبار في��ه عن حوادث متجدِّ
بع��د حين، في حين أنَّ الإخبار عنها وقع بصيغة الماضي، فكأنَّه واقع قبل الإخبار، وهذا 



179

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

في الق��رآن الكري��م كثير، تراه في قوله تعالى: ﴿وَقَالَ نُوحٌ﴾ )س��ورة نوح، جزء من الآية 
26(، ﴿وَقَالَ مُوسَ��ى﴾ )س��ورة الأعراف، من الآية 104(، ﴿فَعَصَى فرِْعَوْنُ﴾ )سورة 
ل، من الآية 16(، إلى غير ذلك ممَّا يفوت حدَّ العدِّ والإحصاء، وهذا- وحاشا الله-  المزمِّ
الكذب بعينه، وهل الكذب إَّال الإخبار عمَّا لا واقع له بأنَّه واقع، ولا ينفعنا جواب من 
دات  أجاب بأنَّ كلامه سبحانه في الأزل لا يخضع لزمان، وإنَّما يتَّصف بالزمان في المتجدِّ
م حيث قالوا  بحسب ما له من المتعلّقات والارتباطات، وإنَّما لا ينفعنا هذا الجواب؛ لأَّهن
بأزليَّة الكلام النف�يّس- أعني المعنى القائم بالذات- قالوا إلى جنب ذلك بأنَّ الكلام في 
الأزل هو مدلول للكلام اللفظيّ، ولا يش��كُّ ذو عقلٍ في أنَّ المدلول لا ينفكُّ عن الدال 

بحال، فالدال قديمٌ بقِِدَم المدلول، وحيث يلزم قدَمُه لزم هذا المحذور«)59(.

الرابع: إنَّ القول بـ)الكلام النفسّي( فإنَّ لسان الآيات والخطابات القرآنيَّة المختلفة، 
ا القول بقِدَم الحادث أو نسبة السفه والعبث إلى  حسب مقتضيات الأحوال، يلزم منه إمَّ
الحكيم العليم، ووجه هذا اللزوم هذا المحذور كما يبي: »إنَّ كلامه سبحانه غير خلّي 
عمَّا يعرض كلّ كلام من الخصوصيات التي تستدعيها خصوصيَّات المحاورات المختلفة 
باخت�الف مقتضيات الأحوال، ففي كلامه س��بحانه أمرٌ، وفي كلامه س��بحانه نهيٌ، وفي 
كلام��ه س��بحانه إخبارٌ واس��تخبارٌ، وفي كلامه س��بحانه ن��داءٌ، وكلِّ ه��ذا وذلك وذاك 
موج��ود في كلام��ه بلا جدال، فماذا- يا ت��رى- لو وقفنا ها هنا موق��ف التحليل، إَّال أن 
ا قدم الحادث أو لزوم الس��فه والعبث على الحكيم، وتوضيح   نكون إزاء أمرين: ذلك إمَّ
هً��ا إلى مخاطَب لم يكن  نة للخطاب��ات كان موجَّ ذل��ك: إنَّ الخطاب��ات في الآي��ات المتضمِّ
موج��ودًا ح��ال الخطاب، ف��إن التزمن��ا بوجوده ح��ال الخط��اب؛ لزم توجي��ه الخطاب 
��ق فيه القصد من الخط��اب، وهذا هو  إلى مخاط��ب مع��دوم لا يفهم الخطاب، ولا يتحقَّ

العبث«)60(.



180

د م�سلم الِحلِّيّ في كتابه )القر�آن والعقيدة( المنهج الكلاميّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

الخام��س: إنَّ الق��ول بقِدَم الكلام النف�يّس يلزم منه أن يكون م��ن حيثيَّات الذات، 
وه��ذا يتع��ارض مع النس��خ الواقع في الق��رآن الكريم، وكذل��ك يلزم من��ه أيضًا القول 
بقِ��دَم العالم، وعليه كما يقول: »لزوم مخالفة م��ا ورد في نصوص الكتاب التي لا تقبل 
التأويل، ووجه ذلك: إنَّ الكلام على رأيهم بقِدَمه- يكون من صفات الذات- أو حيثيَّة 
مة تنتهي بهم إلى نتيجة  م��ن حيثيَّات ال��ذات، فبالطبع إنَّه قديم بقِدَم الذات، وه��ذه مقدِّ
ح فيه  ش��ديدة الخطر، ذل��ك هو عدم جواز النس��خ في الكتاب، والكت��اب الكريم مصرَّ
نْهَا أَوْ  ٍ مِّ بوقوع النس��خ فيه، يقول عزَّ من قائل: ﴿مَا نَنسَ��خْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِ��هَا نَ��أْتِ بخَِْري
مِثْلهَِا﴾ )س��ورة البقرة، من الآية 106(، والنس��خ س��واء أقلنا إنَّه رفع أو انتهاء، يتنافى 
ر بلس��ان لا يقبل الخلاف أنَّ ما ثبت قِدَمه امتنع عدمه، ومحذور النسخ  والقِدَم، وقد تقرَّ
لا يق��ف عند هذه المخالفة فحس��ب، بل هناك مح��ذور آخر، ذلك هو ل��زوم قِدَم العالم، 
َام قَوْلُنَا  وه��ذا المحذور خطر فوق كلِّ خطر، وإنَّما يلزم ذلك؛ لأنَّه س��بحانه يق��ول: ﴿إنَِّ
قُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ )سورة النحل، الآية 40(، فقوله تعالى: )كُنْ(  ءٍ إذَِا أَرَدْنَاهُ أَن نَّ ْ لشَِي
أمر، وهو قس��م من كلامه، وكلامه تعالى قديم، وخالق العالم نتيجة هذه الإرادة المدلول 

ن عن قول )كُنْ( القديمة قديم«)61(. عليها لهذا الأمر، فالعالم المتكوِّ

م يكون الس��يِّد قد تناول مس��ألة من أهمِّ المس��ائل الكلاميَّة بين  في ض��وء ما تقدَّ
ة( بشكلٍ  المس��لمين والتي مازالت محلَّ جدال بينهم، وأنَّ توسّ��عه في ردِّ قول )الأش��عريَّ

، لثمرتين كما يراها الباحث: ٍ بِّني

الأولى: لإفحام الخصم بسدِّ كلِّ الاحتمالات أمامه.

ة يمثِّل أقوى آراء ه��ذه الفرق وأبرزها في  ؛ لأنَّ قول الأش��عريَّ دِّ الثاني��ة: ترصين الرِّ
هذه المسألة.



181

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

المطلب الثاني: م�س�ألة �إعجاز القر�آن الكريم

ويكون هذا المطلب في فرعين:

ل: )المعجزة( في اللغة والاصطلاح الفرع الأوَّ

المعج��زة لغةً: من عجز يعج��ز عجزًا فهو عاجز، أي ضعي��ف، وأعجزني فلان إذا 
عج��زت عن طلبه وإدراكه، والعجز: نقيض الحزم، وعاجز فلان: حين ذهب فلم يقدر 
رَْضِ﴾ )س��ورة العنكبوت، من الآية  علي��ه، كقوله تعالى: ﴿وَمَ��ا أَنتُم بمُِعْجِزِي��نَ ِيف اْأل
 ، 22(، والعج��ز، بالفتح: نقيض الحزم، والعجوز والمعجز والمعجزة، والعُجُوز، بالضمِّ
كقع��ود: الضعف وعدم الق��درة، وفي المف��ردات للراغب، والبصائ��ر وغيرهما: العجز 
أصل��ه التأخر عن ال�يشء وحصوله عند عجز الأمر أي مؤخره، وصار في العرف اس�ًا�مً 

للقصور عن فعل الشيء وهو ضد القدرة)62(.

ع��ي لمنصب من المناص��ب الإلهيَّة بما يخرق  والمعج��زة اصطلاحًا: ه��و »أن يأتي المدَّ
نواميس الطبيعة ويعجز عنه غيره شاهدًا على صدق دعواه«)63(.

 ق��ال تع��الى: ﴿قُلْ لَّئ��نِ اجْتَمَعَتِ الِإن��سُ وَالْـجِنُّ عَلَى أَن يَأْتُ��واْ بمِِثْلِ هَـ��ذَا الْقُرْآنِ 
َال يَأْتُ��ونَ بمِِثْلهِِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لبَِعْضٍ ظَهِيًرا﴾ )س��ورة الإسراء، الآية 88(، واتَّفقت 
كلمة المسلمين على اختلاف فرقهم ومذاهبهم على أنَّ القرآن الكريم هو المعجزة الخالدة 
ة السابقة )التوراة،  ف، كما حصل في الكتب السماويَّ ل ولم يحرَّ ير ولم يبدَّ د، لم يغَّ لنبيِّنا محمَّ
ة وغير  والإنجيل(، وقد بلغ من الفصاحة والإعجاز ما لم يبلغه غيره من الكتب السماويَّ
ه  ة، فهو معجز من ناحية اشتماله على العلوم الغريبة والعجيبة، ومن ناحية خلوِّ الس�امويَّ



182

د م�سلم الِحلِّيّ في كتابه )القر�آن والعقيدة( المنهج الكلاميّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

من التناقض والاختلاف، ومن ناحية الأس��لوب والنظ��م العجيب، ومن ناحية بلاغته 
وفصاحته العالية إلى غيرها من النواحي، فهو معجز من كلِّ ناحية من نواحيه وجهة من 
جهاته، س��واء كان ذلك لفظة أو آية أو س��ورة أو الكلُّ معًا، وهذا شيء لا يختلف عليه 
اثنان من المس��لمين، وإنَّما الخلاف وقع في شيء آخر هو جه��ة إعجازه، أي الوجه الذي 
دت الأقوال في ذلك، إَّال أنَّ أشهرها، هو القول  صار به القرآن الكريم معجزًا، وقد تعدَّ

بـ)الصرفة(، لـ)النظَّام( وهو من رؤوس المعتزلة وكبرائها.

ة الصرفة الفرع الثاني: نظريَّ

الصرف��ة لغ��ةً: من صرف يصرف صرفًا، والصرف كما يق��ول الخليل بن أحمد، هو: 
»أن تصرف إنسانًا على وجهٍ يريده إلى وجهٍ غيره«)64(.

��ه معجز بذكره  ��ا القول بـ)الصرف��ة( في إعجاز القرآن الكري��م عند )النظَّام( بأنَّ أمَّ
ا غير ذلك من البلاغة والفصاحة فلا؛ لأنَّ الله صرفهم عن معارضته  للأمور الغيبية، أمَّ
ومن��ع العرب الإتي��ان بمثل بلاغته وفصاحته قه��رًا وتعجيزًا، ول��و لم يصرفهم؛ لكانوا 
: »الآية  ا قوله فه��و أنَّ ت��ه، أمَّ ص نظريَّ قادري��ن على مجارات��ه والإتيان بمثل��ه، وهذا ملخَّ
ا التأليف والنظم فقد كان يجوز  والأعجوبة في القرآن ما فيه من الإخبار عن الغيوب فأمَّ

أن يقدر عليه العباد لولا أنَّ الله منعهم بمنعٍ وعجزٍ أحدثهما فيهم«)65(.

ة وجوه: وردَّ السيِّد القول بـ)الصرفة( ونقضه من عدَّ

ب به كبرائه��م في الفصاحة  ل: ل��و كان��وا قادرين على الإتي��ان بمثله؛ لم��ا تعجَّ الأوَّ
بون من حسن نظمه وبلاغته، وسلاسته  والبلاغة، إذ »إنَّ فصحاء العرب إنَّما كانوا يتعجَّ
 وجزالته، ويرقصون رؤوس��هم عن س�امع قول��ه تعالى: ﴿وَقِيلَ يَ��ا أَرْضُ ابْلَعِ��ي مَاءَكِ 
مَْرُ وَاسْ��تَوَتْ عَلَى الْـجُودِيِّ وَقِي��لَ بُعْدًا لِّلْقَوْمِ  َ اْأل ء وَقُضِي ء أَقْلعِِي وَغِيْ��ضَ الْـَام وَيَا سََا�مَ�



183

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

الظَّاِمليَِن﴾ )س��ورة ه��ود، الآية44(، لذلك- أعني حس��ن النظم والبلاغة والسلاس��ة 
والجزالة- لا لعدم تأتي المعارضة مع سهولتها في نفسها«)66(.

الثاني: لو كان الف��رض صحيحًا؛ لما اعتنوا ببلاغته، إذ »لو كان الإعجاز بالصرفة؛ 
لكان الأنسب ترك الاعتناء ببلاغته وعلوِّ طبقته؛ إذ إنَّه كلَّما كان أنزل في البلاغة وأدخل 

في الركاكة كان عدم تيسُّر المعارضة أبلغ في خرق العادة«)67(.

ي، قال تعالى: ﴿قُل لَّئنِِ اجْتَمَعَتِ الِإن��سُ وَالْـجِنُّ عَلَى أَن يَأْتُواْ  الثال��ث: آي��ة التحدِّ
بمِِثْلِ هَـذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بمِِثْلهِِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لبَِعْضٍ ظَهِيًرا﴾ )سورة الإسراء، الآية 
88(، كافي��ة لنفي القول بـ)الصرف��ة(؛ لأنَّ »ذِكر الاجتماع والاس��تظهار بالغير في مقام 
، فيقصد  م كونه مق��دورًا للكلِّ ي إنَّما يحسُّ فيما لا يك��ون مقدورًا للبعض ويتوهَّ التح��دِّ

بهذا نفي ذاك«)68(.

الراب��ع: لم يكن في كلام العرب ما يقارب مس��توى كلام الق��رآن قبل نزوله، وهذا 
ينف��ي الصرفة؛ لأنَّه »لو كان إعجاز القرآن للصرفة؛ لكان ينبغي أن يوجد في قصائدهم 
وخطبه��م وكلامهم الس��ابق ع�ىل القرآن ما يقرب م��ن القرآن أو يس��اويه في الفصاحة 

والبلاغة، وليس كذلك، وإَّال لعورض ونقل، وهذا ظاهر كلَّ الظهور«)69(.

��وا به،  الخام��س: ل��و كان الف��رض صحيحً��ا؛ لوج��دوا ذلك من أنفس��هم وأحسُّ
��ه إذا وجد وحصل المنع، »وج��ب أن يجدوا ذلك من  ولوصلن��ا حديثه��م عن ذلك؛ لأنَّ
أنفس��هم بالضرورة؛ لحصول العلم بالفرق بين حالتَي القدرة والمنع؛ لأنَّنا نعلم ضرورة 
ب��أنَّ م��ن كان له علم أو ق��درة حاصلات؛ فإنَّه يك��ون عالـمًا بحصولها، فإذا س��لبا عنه، 
ثوا بذلك  وجد ذلك من نفس��ه، ولو وجدوا ذلك من أنفس��هم؛ كان الواج��ب أن يتحدَّ
في مجالس��هم ومع أصحابهم، ولو تحدثوا بذلك؛ لاش��تهر وذاع وتواتر؛ لأنَّه من الأمور 



184

د م�سلم الِحلِّيّ في كتابه )القر�آن والعقيدة( المنهج الكلاميّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

ة لمن عرف العوائد  مات ضروريَّ العجيب��ة التي تتوافر الداعي ع�ىل نقلها، وكلُّ هذه المقدِّ
ب الوقائع، ولما لم يقع شيء من ذل��ك، كان القول بالصرفة من  ولاحظ الش��واهد وج��رَّ

البطلان بمكان«)70(.



185

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

الخاتمة

رات  وبعد أن منَّ الله علينا بإتمام هذا البحث المتواضع، نعرض أهمَّ النتائج والتصوُّ
المستخلصة منه:

 بالدقة في اختيار المس��ائل  ّ الأولى: امتاز المنهج الكلاميّ عند الس��يِّد مس��لم الِحِّيل
ليات المسائل  ة التي هي من صميم القرآن والعقيدة الإس�الميَّة، وتمثِّل أس��س أوَّ العقديَّ

الكلاميَّة وأبرزها.

الثاني��ة: يؤخذ على منهجه الكلاميّ افتق��اره إلى ذِكر نصوص متكلِّمي الخصوم، 
واكتفائه بطرحها بالمعنى.

ع  الثالثة: إنَّه اكتفى بردِّ أبرز أقوال المتكلِّمين المخالفة لعقيدته في المسألة، ولم يتوسَّ
بذكر الآراء الأخرى.

ة يكون الردُّ موجزًا  ة العلميَّة في ردِّ الأقوال المخالفة، فمرَّ الرابعة: تميَّز منهجه بالدقَّ
ة الرأي وأهميَّة المسألة. عًا شافيًا، بحسب قوَّ وافيًا، وأخرى يكون موسَّ

الخامسة: اتَّصف منهجه ببساطة اللغة وسهولة العبارة، بابتعاده عن اللغة الكلاميَّة 
القديمة التي عُرِفت بكثرة المصطلحات الكلاميَّة والمنطقية وصعوبتها.

د وآله الطاهرين. والحمدُ للهِ ربِّ العالمين وصَّىل اللهُ على سيِّدنا محمَّ



186

د م�سلم الِحلِّيّ في كتابه )القر�آن والعقيدة( المنهج الكلاميّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

هوام�ش البحث

ة )نهج(، معجم مقاييس اللغة، لابن فارس: 361/5،  )1( ينظر: الصحاح، للجوهريّ: 346/1، مادَّ
ة )نهج(. مادة )نهج(، تاج العروس، للزبيديّ: 504/3-505، مادَّ

)2( مناهج البحث بين التنظير والتطبيق، د. حامد طاهر: 3.
د: 7، نقًال عن: الدليل إلى منهج البحث العلميّ، أحمد  )3( منهج البحث العلميّ، د. عبد اللطيف محمَّ

سيِّد: 13.
)4( منهج البحث الأدبّي، د. علّي جواد الطاهر: 19.

)5( ينظر: العين، للفراهيديّ: 378/5، مادة )ك، ل، م(، مختار الصحاح، للرازيّ: 2902.
)6( شرح المقاصد في علم الكلام، لسعد الدين التفتازانّي: 60/1.

)7( ينظر: مستدركات أعيان الشيعة، حسن الأمين: 258/2.
)8( ينظر: القرآن والعقيدة: 14.

)9( ينظر: الصحاح: 1950/5-1952، لسان العرب: 289/12-301، مختار الصحاح: 166.
)10( ينظ��ر: الصحاح: 5 و2071، لس��ان الع��رب: 21/13، مختار الصح��اح: 21، تاج العروس: 

.23/18
د بن يزيد القزوينيّ: 22/1. )11( سنن ابن ماجة، محمَّ

د بن يعقوب الكلينيّ: 24/21. )12( الكافي، محمَّ
)13( الجهميَّ��ة : ه��م أتباع الجهم بن صفوان المقت��ول )128هـ( في حربه ض��دَّ الأمويِّين، وكان يقول 

بالجبر والاضطرار إلى الأعمال. ينظر: الفرق بين الفرق، للبغداديّ: 138.
)14( مقالات الإسلاميِّين واختلاف المصلِّين، علّي بن إسماعيل الأشعريّ: 132.

.22 : ّ )15( القرآن والعقيدة، السيِّد مسلم الِحِّيل
ام السجزيّ )ت 255هـ(، وهم ثلاث فرق )حقائقيَّة، وطرائقيَّة،  د بن كرَّ اميَّة: هم أتباع محمَّ )16( الكرَّ

وإسحاقيَّة( كلُّهم من المرجئة. ينظر: الفَرْق بين الفِرَق: 179.
)17( مقالات الإسلاميِّين واختلاف المصلِّين، للأشعريّ: 141.

)18( ينظر: المس��تدرك ع�ىل الصحيحين، للحاكم النيس��ابوريّ: 3، 28، ومجمع الزوائ��د، للهيثميّ: 
.152/6



187

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

)19( القرآن والعقيدة : 22.
وا بالمعتزلة؛ لأنَّ واصل بن عطاء )ت 131هـ(  )20( المعتزلة: وهم فرق كثيرة من المسلمين، وقيل سمُّ
اختلف مع أستاذه الحسن البصريّ )ت 110هـ( وانشق عنه في جماعة في ناحية من نواحي مسجد 

البصرة، فقال الحسن البصريّ )اعتَزَلَنا واصل(. ينظر: الفَرْق بين الفِرَق: 158.
ل في  )21( النظَّ��ام : ه��و ابن س��يَّار )ت 231هـ( المعروف بالنظَّ��ام؛ لنظمه الحرز، رج��ل المعتزلة الأوَّ

بغداد. ينظر: الفَرْق بين الفِرَق: 119.
با بذلك  م الجبائيّ، وابنه أبو هاشم )ت 303هـ(، لقِّ د بن عبد الوهاب بن سَّال )22( الجبائيَّان: هما محمَّ

نسبةً إلى جبى من قرى البصرة، رأس معتزلة البصرة. ينظر: الفَرْق بين الفِرَق: 161.
)23( مقالات الإسلاميِّين واختلاف المصلِّين: 267.

)24( الفوط��يّ: هو هش��ام بن عم��رو الفوطيّ الش��يبانّي )ت 266ه��ـ(، م��ن رؤوس معتزلة البصرة 
وكبرائها. ينظر: الفَرْق بين الفِرَق، 142.

)25( مقالات الإسلاميِّين واختلاف المصلِّين: 268.
)26( القرآن والعقيدة: 24.

)27( المصدر نفسه: 25-24.
ة : نسبةً إلى علّي بن إسماعيل الأشعريّ )ت 324هـ(، رأس متكلِّمي أهل السنَّة والجماعة  )28( الأشعريَّ

وكبيرهم. ينظر: الفَرْق بين الفِرَق: 273.
د البغداديّ:302، وينظر: الملل والنِّحل: 98 . )29( الفَرْق بين الفِرَق: عبد القاهر بن محمَّ

)30( القرآن والعقيدة: 26.
)31( ينظ��ر: إرش��اد الفح��ول إلى تحقيق الح��قِّ من علم الأص��ول، للش��وكانّي: 53، والكفاية في علم 

الرواية، للخطيب البغداديّ: 174.
)32( مقالات الإسلاميِّين واختلاف المصلِّين: 73.

)33( القرآن والعقيدة: 27.
)34( الخ��وارج : وه��م الذين خرجوا على الإمام ع�يّل بعد معركة صفِّين ومس��ألة الحَكَمَين، وقد 

قاتلهم أمير المؤمنين في النهروان. ينظر: الفَرْق بين الفِرَق: 34.
يت بذلك على اس��م زعيمها نج��دة بن عويمر الحنفيّ   )35( النجدات : وهي من فرق الخوارج؛ س��مِّ

)ت 69هـ(. ينظر: الفَرْق بين الفِرَق: 81.
)36( مقالات الإسلاميِّين واختلاف المصلِّين: 86. وينظر: الملل والنِّحل: 121/1.

)37( القرآن والعقيدة: 28.



188

د م�سلم الِحلِّيّ في كتابه )القر�آن والعقيدة( المنهج الكلاميّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

)38( المصدر السابق: 269-270، وينظر: الفَرْق بين الفِرَق: 54.
)39( المصدر السابق: 28.

ة )خ، ل، ق(، مختار الصحاح: 104، مادة )خلق(. )40( ينظر: العين: 151/4، مادَّ
)41( المعجم الفلسفيّ، د. جميل صليبا: 31/1.

)42( ينظر: الصحاح: 64/1، لسان العرب: 127/1-128، مختار الصحاح: 272.
وري الحمد: 14. )43( ينظر: محاضرات في علوم القرآن، غانم قدُّ

)44( ينظر: شرح المقاصد في علم الكلام، للتفتازانّي: 6/1.
)45( مقالات الإسلاميِّين واختلاف المصلِّين: 595، ينظر: الملل والنِّحل: 54/1.

)46( المصدر نفسه: 597.
)47( القرآن والعقيدة: 50.

)48( الفَرْق بين الفِرَق، للبغداديّ: 192.
ة الفقه عند أهل الس��نَّة  )49( الحنابلة : وهم أتباع أحمد بن حنبل )ت 241هـ(، في بغداد، وهو من أئمَّ

والجماعة. ينظر: الفَرْق بين الفِرَق: 81.
)50( مقالات الإسلاميِّين واختلاف المصلِّين: 292.

)51( القرآن والعقيدة: 54.
)52( المصدر نفسه: 55-54.

)53( المصدر نفسه: 55.

)54( المصدر نفسه: 55.
)55( الفَرْق بين الفِرَق: 290.

د بن عبد الكريم الشهرستانّي: 96/1. )56( الملل والنِّحل، لأبي الفتح محمَّ
)57( القرآن والعقيدة: 51-50.

)58( المصدر نفسه : 51.
)59( المصدر نفسه : 52-51.

)60( المصدر نفسه : 52.
)61( القرآن والعقيدة : 53.

)62( ينظر: العين: 215/1، مادة )ع، جـ، ز(، مختار الصحاح، 219، تاج العروس: 89/8.
)63( البيان في تفسير القرآن : للسيد أبو القاسم الخوئي 33.

)64( العين : لأبي عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيديّ: 110/7، مادة )ص، ر، ف(.



189

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

)65( مق��الات الإس�الميِّين واخت�الف المصلِّ�ني : 25، وينظ��ر: الف��رق ب�ني الف��رق: 129، والملل 
والنحل:57/1.

)66( القرآن والعقيدة : 134-133.
)67( المصدر نفسه : الصفحة نفسها.

)68( المصدر السابق : 134.
)69( المصدر نفسه : الصفحة نفسها

)70( القرآن والعقيدة : 134.



190

د م�سلم الِحلِّيّ في كتابه )القر�آن والعقيدة( المنهج الكلاميّ عند ال�سيِّ

راثِ الحلِِّيّ مةٌ تُعنى بالتُّ ةٌ محكَّ مجلَّةٌ فصليَّ

الم�صادر والمراجع

* القرآن الكريم.
11 د بن علّي الشوكانّي )ت 1255 هـ(، مطبعة . إرشاد الفحول إلى تحقيق الحقِّ من علم الأصول، محمَّ

مصطفى البابّي الحلبيّ، د.ط، 1937م.
22 د بن يعق��وب الكلين��يّ )ت 329 ه��ـ(، تصحيح وتعلي��ق: علّي أكبر . الأص��ول من ال��كافي، محمَّ

الغفاريّ، مطبعة الحيدريّ، طهران، ط3، 1388هـ.
33 البيان في تفس�ري القرآن، السيِّد أبو القاس��م الخوئيّ )ت 1411هـ(، الناشر: دار الزهراء للطباعة .

والنشر، بيروت، ط4، 1395هـ/1975م.
44 د مرتضى الحسنيّ الزبيديّ . تاج العروس من جواهر القاموس، محبّ الدين أبي الفيض السيِّد محمَّ

)ت 1205هـ(، تحقيق: علّي شيري، دار الفكر، بيروت، ط4، 1414هـ/1994م.
55 تاج اللغة وصحاح العربيَّة، إس�امعيل بن حمَّاد الجوهريّ )ت 393 هـ(، تحقيق: أحمد عبد الغفور .

عطَّار، دار العلم للملايين، بيروت، ط4، 1407هـ/1987م.
66 د بن جرير الطبريّ )ت 310 هـ(، تصحيح وضبط: نخبة . تاري��خ الأمم والمل��وك، لأبي جعفر محمَّ

سة الأعلميّ للمطبوعات، بيروت، ط4، 1403هـ/1983م. من العلماء، مؤسَّ
77 ��د، دار ش��مس المعرف��ة، القاه��رة، ط1، . الدلي��ل إلى منه��ج البح��ث العلم��يّ، أحم��د س��يِّد محمَّ

1402هـ/1985م.
88 د فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، . د بن يزيد القزوينيّ )ت 275 هـ(، تحقيق: محمَّ سنن ابن ماجه، محمَّ

بيروت، د.ت.
99 شرح المقاص��د في عل��م الكلام، س��عد الدين التفت��ازانّي )ت 791 ه��ـ(، دار المع��ارف النعمانيَّة، .

باكستان، ط1، 1401هـ.
العين، لأبي عب��د الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيديّ )ت 175 هـ(، تحقيق: د. مهدي المخزوميّ، 1010

سة دار الهجرة، ط2، 1409هـ. ود. إبراهيم السامرائيّ، مؤسَّ
د عثمان الخش��ت، 1111 د البغداديّ )ت 429 هـ(، تحقيق: محمَّ الفَ��رْق ب�ني الفِرَق، عبد القاهر ب��ن محمَّ

مكتبة ابن سينا، القاهرة، د.ت.



191

م.د. محمود عبد الح�سين عبد عليّ الثعالبيّ

السنة الثالثة/المجلَّد الثالث/العدد التاسع
م الحرام 1440هـ/أيلول 2018م محرَّ

��ون كريم، 1212 ّ )ت 1401هـ(، تحقيق: فارس حسُّ القرآن والعقيدة، مس��لم بن حمود الحس��ينيّ الِحِّيل
مطبعة الإرشاد، بغداد، 1969م.

 الكفاي��ة في علم الرواية، لأبي أحمد ب��ن علّي المعروف بالخطيب البغ��داديّ )ت 463هـ(، تحقيق: 1313
د. أحمد عمر هاشم، دار الكتاب اللبنانّي، ط1، 1405هـ/1985م.

د بن مكرم بن منظور الأفريقيّ )ت 711 هـ(، نشر آداب الحوزة، 1414 لس��ان العرب، جمال الدين محمَّ
قم، د.ط، 1405هـ.

مجم��ع الزوائ��د ومنبع الفوائد، نور الدين علّي بن أبي بكر الهيثم��يّ )ت 807 هـ(، تحقيق: عبد الله 1515
د درويش، مطبعة دار الفكر، بيروت، ط1، 1412هـ. محمَّ

وري الحمد، دار الكتاب للطباعة، بغداد، د.ط، 1981م.1616 محاضرات في علوم القرآن، غانم قدُّ
د بن أبي بكر عبد القادر الرازيّ )ت 666 هـ(، دار الكتاب العربّي، بيروت، 1717 مختار الصحاح، محمَّ

د.ت.
ط2، 1818 ب�ريوت،  للمطبوع��ات،  التع��ارف  دار  الأم�ني،  حس��ن  الش��يعة،  أعي��ان  مس��تدركات 

1418هـ/1997م.
، لأبي عبد الله الحاكم النيس��ابوريّ )ت 405هـ(، إشراف: يوس��ف 1919 المس��تدرك على الصحيحَ�ْن�يْ

المرعشلّي، دار الفكر، بيروت، د.ت.
المعجم الفلسفيّ، جميل صليبا، دار الكتاب اللبنانّي، بيروت، د.ط، 1982م.2020
ا )ت 395 هـ(، تحقيق: عبد الس�الم 2121 معجم مقاييس اللغة، لأبي الحس��ن أحمد بن فارس بن زكريَّ

هارون، مطبعة مكتب الإعلام الإسلاميّ، قم، 1404هـ.
مقالات الإسلاميِّين واختلاف المصلِّين، علّي بن إسماعيل الأشعريّ )ت 324 هـ(، تحقيق: محيي 2222

الدين عبد الحميد، جمعية المستشرقين الألمانيَّة، فيسبادن، 1980م.
د س��يِّد 2323 د بن عبد الكريم الشهرس��تانّي )ت 548 هـ(، تحقيق: محمَّ المل��ل والنِّحل، لأبي الفتح محمَّ

كيلانّي، دار المعرفة، بيروت، د.ت.
مناهج البحث بين التنظير والتطبيق، د. حامد طاهر، دار النصر للنشر والتوزيع بجامعة القاهرة، 2424

مصر، د.ت.
س��ة العربيَّة للدراس��ات والنشر، سوريا، ط3، 2525 منهج البحث الأدبّي، د. علّي جواد الطاهر، المؤسَّ

1979م.




